
 

Mary Douglas 
 

Reinheit und Gefährdung 
 
 
 
 
 

Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und 
Tabu 

 
 

DIETRICH REIMER VERLAG BERLIN 
 

1985 



Aus dem Amerikanischen übersetzt von Brigitte Luchesi 
 
 
CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek 
Douglas, Mary: 
Reinheit und Gefährdung : e. Studie zu Vorstellungen von 
Verunreinigung u. Tabu / Mary Douglas. [Aus d. Amerikan. übers. von 
Brigitte Luchesi]. – Berlin : Reimer, 1985. 
Einheitssacht.: Purity and danger <dt.> 
ISBN 3-496-00767-2 
 
 
Titel der Orginalausgabe Purity and Danger 
©1966 by Mary Douglas 
©1985 by Dietrich Reimer Verlag 
Dr. Friedrich Kaufmann Unter den Eichen 57 
1000 Berlin 45 für die deutsche Ausgabe 
Umschlaggestaltung Thomas Rode / Werner Ost Frankfurt am Main 
 



 
 
 

Inhalt 
 
Danksagung 7 
 
Einleitung 11 
 
1. Rituelle Unreinheit 19 
 
2. Profane Verunreinigung 45 
 
3. Die Greuel des dritten Buchs Mose 60 
 
4. Magie und Wunder 79 
 
5. Primitive Welten 98 
 
6. Kräfte und Gefahren 124 
 
7. Äußere Begrenzungen 151 
 
8. Innere Trennlinien l70 
 
9. Das System im Kampf mit sich selbst 183 
 
10. Zusammenbruch und Erneuerung des Systems 207 
 
Literaturverzeichnis 233 
 
Register 239 



 
 
 

Danksagung 
 
Mein Interesse an der Einhaltung von Reinheitsvorschriften wurde 
durch Professor Srinivas und durch den verstorbenen Franz Steiner 
geweckt, die sich beide – der eine als Brahmane, der andere als 
Jude – im alltäglichen Leben bemühten, rituelle Reinheitsprobleme 
zu bewältigen. Ich bin ihnen dankbar dafür, daß sie mir den Blick 
für Trennungs-, Ordnungs- und Reinigungshandlungen geöffnet 
haben. Später, als ich Feldforschung in einer äußerst reinheitsbe-
wußten Kultur im Kongo betrieb, entdeckte ich in mir eine Abnei-
gung gegen partielle Erklärungen. Darunter verstehe ich jeden 
Erklärungsversuch ritueller Verunreinigung, der sich auf eine be-
stimmte Art von Schmutz oder einen bestimmten Kontext be-
schränkt. Dieser Abneigung, die mich dazu zwang, nach einem 
systematischen Ansatz zu suchen, verdanke ich am meisten. Kein 
gegebener Komplex klassifizierender Symbole läßt sich verstehen, 
wenn man ihn isoliert betrachtet. Stellt man ihn jedoch in den Ge-
samtzusammenhang der Klassifikationsstruktur der betreffenden 
Gesellschaft, kann man hoffen, seine Bedeutung zu erfassen. 
Die strukturale Methode hat seit Beginn dieses Jahrhunderts – vor 
allem durch den Einfluß der Gestaltpsychologie – große Verbrei-
tung gefunden. Auf mich wirkte sie sich direkt erst durch Professor 
Evans-Pritchards Buch über das politische System der Nuer (1940) 
aus. 
Die Bedeutung, die diesem Buch in der Ethnologie zukommt, 
gleicht der, die die Erfindung der selbsttragenden Karosserie in der 
Geschichte des Automobilbaus beanspruchen kann. Als das Chassis 
und die übrigen Autoteile noch getrennt voneinander konstruiert 
wurden, war der zentrale Stahlrahmen das verbindende Element. 
Mit der politischen Theorie verhielt es sich ähnlich. Die Organe 
einer Zentralregierung wurden als 

 
7 



Rahmen für die gesellschaftliche Analyse verwendet: die sozialen 
und die politischen Institutionen konnten getrennt voneinander 
betrachtet werden. Die Ethnologen gaben sich damit zufrieden, 
primitive politische Systeme anhand offizieller Titel und Organe zu 
beschreiben. Gab es keine zentrale Regierungsinstanz, wurde die 
Analyse des politischen Systems für belanglos erachtet. In den 
dreißiger Jahren entdeckten die Automobilkonstrukteure, daß sie 
ohne den Stahlrahmen auskommen konnten, wenn sie das ganze 
Auto als geschlossene Einheit behandelten. Druck und Stoß, für die 
vorher der Rahmen zuständig war, werden seitdem vom Wagen 
selbst aufgefangen. Etwa zur gleichen Zeit entdeckte Evans-Prit-
chard, daß es möglich ist, ein politisches System zu untersuchen, 
das keine zentralen Regierungsorgane aufweist und in dem das 
Gewicht der Autorität und die politische Verantwortung für das 
Funktionieren auf die gesamte Struktur des Staatskörpers verteilt 
sind. Damit hatte der Strukturalismus in die Ethnologie Einzug 
gehalten, bevor ihn Lévi-Strauss – angeregt durch die strukturale 
Linguistik – auf Verwandtschaftssysteme und Mythologien anzu-
wenden begann. So kommt es, daß alle, die sich heute mit Ver-
unreinigungsritualen befassen, die Reinheitsvorstellungen eines 
Volks als Teil eines umfassenderen Ganzen zu behandeln suchen. 
Die andere Anregung verdanke ich meinem Mann. Seine Toleranz-
grenze in Fragen der Sauberkeit liegt so weit unter der meinigen, 
daß er mich – mehr als irgend jemand sonst – förmlich dazu zwang, 
Stellung zur Relativität von Schmutz zu beziehen. 
Vielen Kollegen, mit denen ich einzelne Kapitel diskutiert habe, 
bin ich für ihre Kritik zu Dank verpflichtet, besonders der Bellar-
mine Society des Heythrop College, Robin Horton, Pater Louis de 
Sousberghe, Dr. Shifra Strizower, Dr. Cecily de Monchaux, Profes-
sor Victor Turner und Dr. David Pole. Einige waren so freundlich, 
Erstfassungen der einzelnen Kapitel zu lesen und mit Anmerkun-
gen zu versehen: Dr. G. A. Wells las das erste Kapitel, Professor 
Maurice Freedman das vierte, Dr. Edmund Leach, Dr. Ioan Lewis 
und Professor Ernest Gellner das sechste, Dr. Mervyn Meggitt und 
Dr. James Woodburn das neunte Kapitel. Mein besonderer Dank 
geht an Professor S. Stein, Direktor des Department of Hebrew 
Studies 

 
8 



am University College, für seine Geduld, mit der er eine frühere 
Fassung des dritten Kapitels korrigierte. Er hat die endgültige Fas-
sung nicht gelesen und ist für Fehler in seinem Fachgebiet, die sich 
möglicherweise noch eingeschlichen haben, nicht verantwortlich. 
Ebensowenig trifft Professor Daryll Forde, der verschiedene Manu-
skriptfassungen des Buchs durchsah, eine Verantwortung für das 
Endresultat. Für seine kritischen Bemerkungen bin ich ihm ganz 
besonders verpflichtet. 
Das Buch gibt eine persönliche, umstrittene und häufig noch nicht 
ausgereifte Auffassung wieder. Ich hoffe, daß mir die Experten, in 
deren Fachgebiet ich eingedrungen bin, diese Übertretung nach-
sehen werden, da es sich hier um einen Gegenstand handelt, der 
bisher darunter zu leiden hatte, daß er einseitig und nur innerhalb 
einer Disziplin bearbeitet wurde. 

 
 

9 



 
[Leerseite] 

 
 



 
 
 

Einleitung 
 
Für das 19. Jahrhundert besaßen die primitiven Religionen zwei 
charakteristische Eigenheiten, durch die sie sich en bloc von den 
großen Weltreligionen unterschieden: zum einen die Furcht, der sie 
ihre Entstehung verdankt haben sollen, und zum anderen ihre un-
entwirrbare Verquickung mit Unreinem und Hygiene. Fast alle 
Berichte, die Missionare oder Reisende über primitive Religionen 
verfaßt haben, künden von der Furcht, dem Schrecken oder 
Grauen, in denen die Anhänger dieser Religionen befangen sind. 
Diese Furcht wird auf den Glauben an das schreckliche Unheil 
zurückgeführt, das denjenigen trifft, der sich unbeabsichtigt einer 
Übertretung schuldig macht oder eine Verunreinigung herbeiführt. 
Und da sich Furcht hemmend auf die Vernunft auswirkt, kann sie 
auch für andere charakteristische Eigenheiten des primitiven Den-
kens, insbesondere für die Unreinheitsvorstellungen, verantwort-
lich gemacht werden. Ricoeur gibt dazu folgende Zusammen-
fassung: 
 
Kaum wird die Befleckung zu einer Vorstellung und schon ertrinkt diese in 
einer spezifischen Furcht, die der Reflexion den Mund schließt; mit der Be-
fleckung treten wir in den Bereich des Schreckens ein (1971, S. 33). 
 
Ethnologen jedoch, die diese primitiven Kulturen näher erforsch-
ten, stießen nur selten auf Spuren von Furcht. Evans-Pritchard 
wählte für seine Hexereiuntersuchung ein Volk, das auf ihn den 
Eindruck des zufriedensten und unbeschwertesten im Sudan 
machte, die Zande. Entdeckt ein Zande, daß er behext worden ist, 
reagiert er nicht mit Schrecken, sondern mit tiefer Empörung, ähn-
lich wie wir sie empfinden würden, wenn wir feststellen müßten, 
das Opfer einer Unterschlagung geworden zu sein. Der gleiche 
Autor schreibt über die Nuer, daß sie zutiefst re- 

 
11 



ligiöse Menschen seien, die ihren Gott als vertrauten Freund sehen. 
Audrey Richards, die den Initiationsriten für die Mädchen bei den 
Bemba beiwohnte, fiel die zwanglose, entspannte Haltung aller 
Anwesenden auf. Es ließen sich viele weitere Beispiele dieser Art 
aufführen. Der Ethnologe beginnt seine Arbeit in der Erwartung, 
Rituale zu sehen, die – und das ist das mindeste, was er verlangt – 
mit Ehrerbietung durchgeführt werden, und findet sich dann in die 
Rolle des atheistischen Touristen versetzt, der bei seinem Besuch 
im Petersdom schockiert feststellt, daß sich die Erwachsenen 
respektlos unterhalten und die Kinder auf den Steinfliesen mit 
Münzen spielen. Die These von der primitiven und religiösen 
Furcht und die Annahme, daß sie sich hemmend auf das Denken 
auswirke, sind demnach offensichtlich der falsche Weg zu einem 
Verständnis dieser Religionen. 
Das Moment der Hygiene hingegen bietet einen ausgezeichneten 
Zugang, solange wir dabei unsere eigenen Erfahrungen nicht aus-
schalten. Für uns ist der Schmutz wesentlich Unordnung. Schmutz 
als etwas Absolutes gibt es nicht: er existiert nur vom Standpunkt 
des Betrachters aus. Wenn wir uns davon fernhalten, so geschieht 
das nicht aus feiger Furcht und noch weniger aus Grauen oder hei-
ligem Schrecken. Ebensowenig lassen sich alle unsere Maßnahmen 
zur Beseitigung und Meidung von Schmutz mit unseren Vorstellun-
gen über Krankheitsverursachungen erklären. Schmutz verstößt 
gegen Ordnung. Seine Beseitigung ist keine negative Handlung, 
sondern eine positive Anstrengung, die Umwelt zu organisieren. 
Ich persönlich bin, was Unordnung betrifft, ziemlich tolerant, aber 
ich werde nie vergessen, wie unwohl ich mich in einer ganz be-
stimmten Toilette fühlte, die hinsichtlich ihrer Sauberkeit nichts zu 
wünschen übrigließ. Man hatte sie in einem alten Haus nachträg-
lich installiert, indem man den Korridor zwischen zwei Treppen-
aufgängen einfach an beiden Seiten mit Türen versehen hatte. Die 
Einrichtung war unverändert geblieben: der Stich von Vinogradoff, 
die Bücher, die Gartengeräte und die aufgereihten Gummistiefel. 
Für einen hinteren Korridor war daran nichts auszusetzen, aber in 
einer Toilette erzeugte diese Ausstattung Unbehagen. Selbst ich, die 
ich selten das Bedürfnis verspüre, der äußeren Wirklichkeit eine 
Vorstellung aufzuzwingen, begann zumindest, die Aktivitäten sen- 

 
12 



siblerer Freunde zu verstehen. Wenn wir gegen den Schmutz an-
kämpfen, tapezieren, dekorieren und aufräumen, treibt uns nicht 
die Sorge, wir könnten andernfalls krank werden, sondern wir 
verleihen unserer Umgebung dadurch, daß wir sie unseren Vorstel-
lungen angleichen, eine neue, positive Ordnung. Hinter unserem 
Bemühen, Schmutz zu meiden, steht weder Furcht noch Unver-
nunft: es ist eine kreative Handlung, der Versuch, eine Verbindung 
zwischen Form und Funktion herzustellen, unsere Erfahrung zu 
vereinheitlichen. Wenn das die Ursache unseres Trennens, Aufräu-
mens und Reinigens ist, sollten wir sie auch für die primitiven Rei-
nigungs- und Vorbeugungsmaßnahmen annehmen. 
Ich habe in diesem Buch zu zeigen versucht, daß Reinheits- und 
Unreinheitsrituale eine solche Einheit der Erfahrung schaffen. Sie 
sind also keineswegs Abweichungen von der zentralen Aufgabe 
einer Religion, sondern im Gegenteil positive Beiträge zu einer 
Versöhnung. Mit ihrer Hilfe werden symbolische Strukturen ent-
wickelt und öffentlich dargestellt. Innerhalb dieser Strukturen wer-
den ungleichartige Elemente in Beziehung zueinander gesetzt und 
wird ungleichartigen Erfahrungen eine Bedeutung verliehen. 
Verunreinigungsvorstellungen kommen in der Gesellschaft auf 
zwei Ebenen vor: auf der einen werden sie vor allem als Mittel zu 
einem Zweck, auf der anderen als Ausdrucksmittel eingesetzt. Zur 
ersten – der offensichtlicheren – Ebene gehören die Versuche der 
Menschen, gegenseitig auf ihr Verhalten einzuwirken. Der Glaube 
verstärkt den sozialen Druck. Alle Kräfte des Universums werden 
zu Hilfe gerufen, um den letzten Wunsch eines sterbenden alten 
Mannes, die Würde einer Mutter, die Rechte der Schwachen und 
Unschuldigen zu. garantieren. Die Grundlagen politischer Macht 
sind meistens instabil; die Positionen primitiver Machthaber bilden 
da keine Ausnahme. Daher werden ihre legitimen Ansprüche durch 
den Glauben an außergewöhnliche Kräfte untermauert, die von 
ihrer Person, den Insignien ihres Amtes oder den Worten ausgehen, 
die sie sprechen können. Entsprechend kann die ideale 
gesellschaftliche Ordnung dadurch geschützt werden, daß den 
Übertretern dieser Ordnung Gefahren angedroht werden. Dieser 
Gefahrenglaube ermöglicht es den Menschen, andere durch Dro-
hungen zu etwas zu nötigen, andererseits aber leben sie 

 
13 



selber in der Furcht, durch falsche Verhaltensweisen diese Gefah-
ren auf sich zu ziehen. Es handelt sich um eine nachdrückliche 
Form gegenseitiger Ermahnung. Die Naturgewalten werden heran-
gezogen, um den Moralkodex zu sanktionieren: diese Krankheit 
soll durch Ehebruch, jene durch Inzest hervorgerufen werden; ein 
bestimmtes Unwetter soll die Folge politischer Illoyalität sein, ein 
anderes die Folge von Gottlosigkeit. Das gesamte Universum wird 
dem Bemühen unterworfen, einander zu guten Bürgern zu machen. 
So können bestimmte moralische Werte und soziale Vorschriften 
durch den Glauben an eine Ansteckungsgefahr legitimiert und defi-
niert sein, etwa überall dort, wo man meint, daß der Anblick oder 
die Berührung eines Ehebrechers seinen Nachbarn und Kindern 
Krankheit bringt. 
Es läßt sich ohne weitere Anstrengungen ersehen, welche Rolle der 
Glaube an Verunreinigung in der Auseinandersetzung um einen 
bestimmten Status annehmen kann. Untersucht man ihn jedoch 
genauer, stellt man fest, daß die Art der Kontakte, die für gefährlich 
gehalten werden, auch eine symbolische Bedeutung tragen. Diese 
Ebene, auf der Verunreinigungsvorstellungen und soziales Leben 
miteinander verbunden sind, ist die interessantere. Ich bin der Auf-
fassung, daß manche Formen der Verunreinigung als Analogien 
benutzt werden, die eine allgemeine Sicht der sozialen Ordnung 
zum Ausdruck bringen sollen. So gibt es zum Beispiel den Glau-
ben, daß der Kontakt mit den Sexualsekreten des jeweils anderen 
Geschlechts eine Gefahr für Männer wie Frauen darstellt. Anderen 
Glaubensanschauungen zufolge wird nur ein Geschlecht durch den 
Kontakt mit dem anderen gefährdet, gewöhnlich das männliche 
durch das weibliche, obwohl manchmal auch das Umgekehrte der 
Fall ist. Die Struktur derartiger Gefährdungen durch das andere 
Geschlecht kann als Ausdruck einer Symmetrie oder Hierarchie 
verstanden werden. Es wäre nicht plausibel, anzunehmen, sie sag-
ten etwas über die tatsächlichen Beziehungen zwischen den Ge-
schlechtern aus. Bei vielen dieser Vorstellungen erscheint es mir 
sinnvoller, sie als Symbole der Beziehung zwischen verschiedenen 
Teilen der Gesellschaft zu interpretieren, als Konstrukte, die die 
hierarchische oder symmetrische Ordnung des umfassenden sozia-
len Systems widerspiegeln. Was für die Verunreinigung durch das 
andere Ge- 

 
14 



schlecht gilt, gilt auch für die Verunreinigung des Körpers. Die 
beiden Geschlechter können als Modell für das Zusammenwirken 
oder die Eigenständigkeit sozialer Einheiten dienen. Ebenso kön-
nen die Prozesse der Nahrungsaufnahme die Absorption durch ein 
politisches System abbilden. Manchmal scheint es, als stünden die 
Körperöffnungen für die Punkte, an denen man in eine soziale Ein-
heit gelangt oder an denen man sie verläßt, oder als symbolisierte 
körperliche Vollkommenheit eine ideale Theokratie. 
Jede primitive Kultur bildet ein eigenes Universum. Ich folge dem 
Rat, den Franz Steiner in seinem Buch Taboo gibt, und beginne die 
Interpretation von Reinheitsvorschriften damit, daß ich sie in den 
Gesamtkontext all jener Gefahren stelle, die in jedem einzelnen 
Universum möglich sind. Alles, was einem Menschen Unheilvolles 
widerfahren kann, sollte im Zusammenhang mit den Wirkungskräf-
ten aufgeführt werden, die im Universum seiner Kultur eine Rolle 
spielen. Unheilvolle Umwälzungen werden manchmal durch 
Worte, manchmal durch Handlungen und manchmal durch physi-
sche Bedingungen ausgelöst. Einige Gefahren sind groß, andere 
wiederum klein. Wir können deshalb mit dem Vergleich primitiver 
Religionen erst dann anfangen, wenn wir das ganze Spektrum der 
Kräfte und Gefahren, an die sie glauben, kennen. Die primitive 
Gesellschaft ist eine mit Energie aufgeladene Struktur im Mittel-
punkt ihres Universums. Von ihren Energiezentren gehen Kräfte 
aus, die sowohl in positiver wie in negativer Weise – etwa zur Ver-
geltung eines Angriffs – wirken können. Doch die Gesellschaft 
existiert nicht in einem neutralen, spannungslosen Vakuum. Sie 
unterliegt äußeren Einwirkungen, und das, was nicht auf ihrer 
Seite, ein Teil von ihr oder ihren Gesetzen unterworfen ist, wird als 
potentieller Feind betrachtet. Ich gebe zu, daß ich in meiner Be-
schreibung dieser Einwirkungen auf die Grenzen und Randbereiche 
die Gesellschaft systemhafter erscheinen lasse, als sie es in Wirk-
lichkeit ist. Doch eben eine solche plastische Überzeichnung des 
Systems ist notwendig, um die betreffenden Glaubensanschauun-
gen interpretieren zu können. Ich bin nämlich der Ansicht, daß die 
Vorstellungen vom Trennen, Reinigen, Abgrenzen und Bestrafen 
von Überschreitungen vor allem die Funktion haben, eine ihrem 
Wesen nach ungeordnete Erfahrung zu systematisieren. Nur 

 
15 



dadurch, daß man den Unterschied zwischen Innen und Außen, 
Oben und Unten, Männlich und Weiblich, Dafür und Dagegen 
scharf pointiert, kann ein Anschein von Ordnung geschaffen wer-
den. Von daher fürchte ich den Vorwurf, die soziale Struktur als ein 
zu starres Gebilde gezeichnet zu haben, nicht. 
Dagegen möchte ich nicht den Eindruck erwecken, daß die primiti-
ven Kulturen, in denen es die genannten Ansteckungsvorstellungen 
gibt, starr, unbewegt und stagnierend seien. Niemand weiß, wie alt 
die Reinheits- und Unreinheitsvorstellungen in nichtliteralen Kultu-
ren sind: ihren Mitgliedern müssen sie zeitlos und unveränderlich 
erscheinen. Es deutet jedoch alles darauf hin, daß sie auf Verände-
rungen sensibel reagieren. Man kann davon ausgehen, daß der glei-
che Impuls zur Ordnung, der sie hervorbringt, sie auch beständig 
verändert und bereichert. Das ist ein äußerst wichtiger Punkt. Wenn 
ich nämlich argumentiere, daß die Reaktion auf Schmutz mit ande-
ren Reaktionen auf Zweideutigkeiten und Anomalien zusammen-
hängt, verwende ich damit nicht die Furchthypothese des 19. Jahr-
hunderts in einer neuen Gestalt. Ansteckungsvorstellungen lassen 
sich sicher auf die Begegnung mit dem Anormalen zurückführen. 
Aber sie sind mehr als nur die Beunruhigung einer Versuchsratte, 
die plötzlich feststellt, daß einer der vertrauten Ausgänge aus dem 
Labyrinth versperrt ist. Und sie sind mehr als die Verwirrung eines 
Aquariumstichlings, der sich einem anormalen Artgenossen ge-
genübersieht. Das erste Erkennen einer Anomalie ruft Angst hervor, 
darauf folgt Unterdrückung oder Meidung. So weit, so gut. Um 
jedoch den komplizierten Kosmologien hinter den Verunreini-
gungsvorstellungen gerecht zu werden, müssen wir nach einem 
wirksameren Organisationsprinzip Ausschau halten. 
Die einzelnen Mitglieder einer jeden Kultur glauben natürlich, daß 
ihnen ihre Vorstellungen von den Kräften und Gefahren des Uni-
versums vorgegeben sind, und übersehen dabei die vielen kleinen 
Abwandlungen, die sie selbst vorgenommen haben. In der gleichen 
Weise glauben wir, daß wir unsere Muttersprache passiv empfan-
gen haben, und übersehen dabei unseren Beitrag zu den Verände-
rungen, die sie im Laufe unseres Lebens durchmacht. Der Ethno-
loge begeht den gleichen Fehler, wenn er die von ihm untersuchte 
Kultur als eine Struktur 

 
16 



von Werten sieht, die vor langer Zeit fixiert wurde. Aus diesem 
Grund wende ich mich mit Nachdruck dagegen, dass das Wuchern 
von Reinheits- und Ansteckungsvorstellungen eine starre Geistes-
haltung oder starre soziale Institutionen impliziere. Wahrscheinlich 
ist das Gegenteil der Fall. 
Es mag so aussehen, als ob in einer Kultur mit vielfältigen An-
steckungs- und Reinigungsvorstellungen das Individuum im Griff 
stahlharter Denkkategorien sei, die durch Meidungsvorschriften 
und Strafen allseits abgesichert sind. Es scheint für einen solchen 
Menschen keinen Weg zu geben, sein Denken aus den geschützten 
und gewohnten Bahnen seiner Kultur zu lösen. Welche Möglich-
keiten hat er, sich seinem eigenen Denkprozeß zuzuwenden und 
dessen Grenzen zu reflektieren? Wie kann aber, wenn er dazu nicht 
in der Lage ist, seine Religion mit den großen Weltreligionen ver-
glichen werden? 
Je mehr wir über primitive Religionen wissen, desto deutlicher 
wird es, daß ihre symbolischen Strukturen ein Nachdenken über die 
großen Fragen der Religion und Philosophie zulassen, Betrachtun-
gen über Schmutz schließen Betrachtungen über die Beziehung 
zwischen Ordnung und Unordnung ein, zwischen Sein und 
Nichtsein, Gestaltetem und Ungestaltetem, Leben und Tod. Überall 
dort, wo Unreinheitsvorstellungen stark ausgeprägt sind, zeigt sich 
bei näherer Untersuchung ein Zusammenhang mit diesen tiefgrei-
fenden Fragen. Daher ist ein Verständnis der Reinheitsvorschriften 
ein guter Ausgangspunkt für die vergleichende Religionswissen-
schaft. Die paulinische Antithese von Blut und Wasser, Natur und 
Gnade, Freiheit und Notwendigkeit oder die alttestamentarische 
Gottesauffassung kann durch die Untersuchung eng verwandter 
Themen in Polynesien oder Zentralafrika erhellt werden. 

 
17 



 
[Leerseite] 

 



 
 
 

1. Rituelle Unreinheit 
 
In unsere Vorstellung davon, was Schmutz ist, gehen zwei Mo-
mente ein: das Interesse an Hygiene und die Beachtung bestimmter 
Konventionen. Die Hygienevorschriften ändern sich natürlich mit 
den Veränderungen unseres Wissensstandes, und die konventionel-
len Vermeidungsvorschriften können aus Freundschaftlichkeit fal-
lengelassen werden. Hardys Landarbeiter bezeichnen den Schäfer, 
der einen sauberen Becher für seinen Apfelwein ablehnt, als „net-
ten, unkomplizierten Mann“: 
 
,,Einen sauberen Becher für den Schäfer“, rief der Mälzer im Befehlston. 
„Aber nein – nicht doch“, protestierte Gabriel rücksichtsvoll. „Ich mache nie 
viel Aufhebens um Schmutz in seinem reinen Zustand, und außerdem weiß 
ich ja, woher er stammt ... Es käme mir nicht in den Sinn, meine Nachbarn 
auch noch mit Abwaschen zu belasten, wo es doch ohnehin schon so viel 
Arbeit in der Welt gibt, die getan werden muß.“ 
 
Exaltierter reagierte die heilige Katharina von Siena, die sich bit-
tere Vorwürfe gemacht haben soll, daß sie vor den Wunden, die sie 
versorgte, Ekel empfand. Konsequente Hygiene war mit Nächsten-
liebe nicht zu vereinbaren, und so trank sie absichtlich eine Schale 
voll Eiter. 
Ob unsere Reinheitsvorschriften nun streng befolgt oder ob sie 
verletzt werden, sie enthalten nichts, was auf einen Zusammenhang 
von Schmutz und Heiligem hinweist. Es kann uns daher nur be-
fremden, wenn wir erfahren, daß Primitive zwischen Heiligem und 
Unreinem kaum unterscheiden. Für uns steht fest, daß heilige 
Dinge und Orte vor jeder Befleckung zu schützen sind. Heiligkeit 
und Unreinheit stehen einander diametral gegenüber. Wir bringen 
ja auch nicht Hunger und Sättigung oder Schlafen und Wachen 
durcheinander. Kennzeichen der primitiven Religion soll es jedoch 
sein, daß sie Heiliges und Unreines nicht eindeutig voneinander 
trennt. 

 
19 



Stimmt diese Auffassung, so weist sie auf eine tiefe Kluft zwischen 
uns und unsern Vorvätern, zwischen uns und den heute lebenden 
Primitiven hin. Auf jeden Fall wurde sie von vielen vertreten und in 
der einen oder anderen kryptischen Form bis zum heutigen Tag 
gelehrt. Nehmen wir etwa die folgende Bemerkung Eliades: 
 
Die Ambivalenz des Sakralen ist nicht ausschließlich psychologischer Natur 
(insofern es anzieht oder abstößt), sondern auch axiologischer Art; das 
Sakrale ist zugleich „sakral“ und „unrein“ (1954, S. 37). 
 
Anders formuliert klingt die Aussage vielleicht weniger paradox. 
Es könnte gemeint sein, daß unsere Vorstellung vom Heiligen eine 
große Einengung erfahren hat und daß in einigen primitiven Kultu-
ren das Heilige sehr allgemein gefaßt wird und kaum mehr als et-
was Verbotenes bedeutet. So verstanden wäre das Universum in 
Dinge und Handlungen aufgeteilt, die Einschränkungen unterwor-
fen sind, und andere Dinge und Handlungen, die davon nicht be-
troffen sind. Einige der Einschränkungen sollen das Göttliche vor 
einer Profanierung, andere das Profane vor dem gefährlichen Kon-
takt mit dem Göttlichen schützen. Heilige Vorschriften wären dem-
nach nur Vorschriften, die das Göttliche abgrenzen, und Unreinheit 
wäre die Gefahr, die durch die Berührung mit dem Göttlichen auf 
beiden Seiten hervorgerufen wird. Damit reduziert sich das Prob-
lem auf ein rein sprachliches das Paradoxon taucht nicht auf, so-
bald man andere Worte gebraucht. Für bestimmte Kulturen mag 
dies zutreffen (siehe Steiner 1956, S. 33). 
Das lateinische Wort sacer etwa trägt schon dadurch, daß es sich 
auf die Götter bezieht, die Bedeutung des Einschränkens. In man-
chen Fällen kann es sowohl das Heiligen wie das Entheiligen mei-
nen. Ähnlich beruht die hebräische Wurzel k-d-sch, die gewöhnlich 
mit ,heilig’ übersetzt wird, auf der Vorstellung einer Trennung. 
Ronald Knox, der sich der Schwierigkeit, k-d-sch einfach mit 
,heilig’ wiederzugeben, bewußt war, benutzt in seiner Übersetzung 
des Alten Testaments „trennen“ [set apart]. Entsprechend lauten 
dann die feierlichen alten Worte „Darum sollt ihr heilig sein, denn 
ich bin heilig“ ziemlich dürftig: 
 
Denn ich bin der Herr, der euch aus Ägypterland geführt hat, daß ich euer 
Gott sei. Ich bin getrennt und ihr müßt getrennt sein wie ich [I am set apart 
and you must be set apart like me] (3. Mose 11, 45). 

 
20 



Wie einfach wäre es, wenn eine neue Übersetzung genügte, um das 
ganze Problem aus der Welt zu schaffen. Es gibt jedoch viele an-
dere Fälle, die sich einem solchen Vorgehen widersetzen. Nimmt 
man etwa den Hinduismus, so ist der Gedanke, das Unreine und 
das Heilige könnten einer einzigen umfassenden Sprachkategorie 
angehören, einfach absurd. Die hinduistischen Reinheitsvorstellun-
gen weisen jedoch auf die Möglichkeit eines anderen Ansatzes hin. 
Heiliges und Unheiliges müssen schließlich nicht immer absolute 
Gegensätze bilden. Sie können relative Kategorien sein. Was in 
bezug auf eine Sache rein ist, kann in bezug auf eine andere unrein 
sein, und umge kehrt. Das Idiom der Verunreinigung ist zu einer 
komplizierten Algebra fähig, die die Variablen eines jeden Kontexts 
miteinbezieht. Ed. B. Harper beschreibt beispielsweise, wie die 
Havik im Malnad-Gebiet von Mysore auf diese Weise Respekt zum 
Ausdruck bringen können: 
 
Verhalten, das gewöhnlich Verunreinigung nach sich zieht, wird manchmal 
absichtlich an den Tag gelegt, um Ehrerbietung und Respekt zu zeigen. In-
dem jemand etwas tut, was unter anderen Umständen verunreinigend wäre, 
drückt er seine untergeordnete Stellung aus. Die Unterordnung der Frau unter 
ihren Ehemann etwa findet seinen rituellen Ausdruck darin, daß sie von sei-
nem Blatt ißt, nachdem er seine Mahlzeit beendet hat ... 
 
Noch deutlicher wird dies am Fall einer heiligen Frau, einer sadhu, 
die, wenn sie ins Dorf kam, mit größtem Respekt zu behandeln 
war. Um diesen zu beweisen, wurde die Flüssigkeit, in der ihre 
Füße gebadet worden waren, 
 
den Anwesenden in einem besonderen silbernen Gefäß, das nur im Gottes-
dienst benutzt wurde, herumgereicht, in die rechte Hand gegossen und dann 
als tirtha (heilige Flüssigkeit) getrunken, als Zeichen dafür, daß ihr der Status 
eines Gottes und nicht einer Sterblichen zuerkannt wurde ... Der auffallendste 
und häufigste Ausdruck einer Verunreinigung aus Respekt ist der Gebrauch 
von Kuhdung als Reinigungsmittel. Eine Kuh wird von den Havik-Frauen 
täglich und von den Männern zu bestimmten zeremoniellen Anlässen verehrt 
... Kühe werden manchmal als Götter oder aber als Wesen, in denen mehr als 
tausend Götter wohnen, bezeichnet. Einfache Formen der Verunreinigung 
werden mit Wasser, schwerwiegendere mit Kuhdung und Wasser beseitigt ... 
Kuhdung ist wie der Dung aller anderen Tiere eigentlich unrein und kann zu 
Unreinheit führen – einen Gott würde er in der Tat auch unrein machen. Für 
einen Sterblichen jedoch ist er rein ... sogar für einen brahmanischen Priester 
ist selbst der unreinste Teil der Kuh noch so rein, daß er sich damit seiner 
Unreinheiten entledigen kann (Harper 1964, S. 181-183). 

 
21 



Ganz offensichtlich haben wir es hier mit einer Symbolsprache zu 
tun, die einen sehr hohen Differenzierungsgrad zuläßt. Dieser Um-
gang mit der Beziehung zwischen Reinheit und Unreinheit ist unse-
rem eigenen Sprachgebrauch nicht fremd und konfrontiert uns mit 
keinem besonders verwirrenden Paradoxon. Es handelt sich mit-
nichten um Vorstellungen, in denen Heiliges und Unreines nicht 
geschieden wären, sondern im Gegenteil um Unterscheidungen, die 
mit subtilster Finesse arbeiten. 
Was Eliade über die Ungeschiedenheit von Sakralem und Unrei-
nem in primitiven Religionen schreibt, bezieht sich also offensicht-
lich nicht auf die differenzierten brahmanischen Konzepte. Worauf 
aber bezieht es sich dann? Gibt es außer den Ethnologen irgend 
jemanden, der tatsächlich keinen Unterschied machte zwischen 
dem Sakralen und dem Unreinen? Wie kam es zu dieser Annahme? 
 
Frazer scheint die Ununterschiedenheit von Unreinem und Heili-
gem für das charakteristische Kennzeichen primitiven Denkens 
gehalten zu haben. In einer langen Passage, in der er die Einstel-
lung der Syrer zu Schweinen erörtert, kommt er zu folgendem 
Schluß: 
 
Einige begründeten sie mit der Unreinheit der Schweine, andere mit ihrer 
Heiligkeit. Das ... verweist auf einen verschwommenen Stand des religiösen 
Denkens, in dem die Vorstellungen vom Heiligen und vom Unreinen noch 
nicht scharf voneinander unterschieden sind und eine Art phantastisches 
Gemisch bilden, das wir als Tabu bezeichnen (Frazer, Spirits of the Corn und 
Wild, II, 1936, S. 23). 
 
Er wiederholt diese Feststellung in seinen Ausführungen über die 
Bedeutung des Tabus: 
 
Heiligkeitstabus und Verunreinigungstabus sind ein und dasselbe, weil der Wilde 
zwischen Heiligkeit und Verunreinigung nicht unterscheidet (Frazer, Taboo and 
the Perils of the Soul, 1936, S. 224). 
 
Frazer besaß sicher viele gute Eigenschaften, zu denen jedoch Ori-
ginalität nicht zu rechnen ist. Die angeführten Zitate erinnern un-
mittelbar an Robertson Smith, dem The Spirits of the Corn and 
Wild gewidmet ist. Schon mehr als zwanzig Jahre zuvor hatte 
Robertson Smith das Wort Tabu benutzt für die „Bestimmungen, 
die den freien Gebrauch von Naturdingen seitens des Menschen 
einschränken, deren Beachtung durch die Furcht vor den Strafen 
übernatürlicher Gewalten erzwungen 

 
22 



wird“ (1899, S. 110). Diese aus der Furcht geborenen Tabus, Vor-
sichtsmaßnahmen gegen böse Geister, seien bei allen primitiven 
Völkern zu finden und nähmen häufig die Form von Reinheitsvor-
schriften an. 
 
Die dem Tabu unterworfene Person wird ... nicht als heilig betrachtet: denn 
sie ist ebenso von der Annäherung an ein Heiligtum wie von der Berührung 
mit Menschen ausgeschlossen. Aber ihr Zustand ist mit übernatürlichen Ge-
fahren verknüpft, die nach der allgemeinen rohen Anschauung ihre Erklärung 
darin finden, daß sie durch die Gegenwart böser Geister entstehen, die man 
wie eine ansteckende Krankheit flieht. Bei den meisten wilden Völkern schei-
nen die beiden eben bezeichneten Arten des Tabus nicht scharf unterschieden 
zu werden (S. 111). 
 
Nach dieser Auffassung liegt der Hauptunterschied zwischen primi-
tivem Tabu und den primitiven Vorschriften bezüglich des Heiligen 
im Unterschied zwischen freundlichen und unfreundlichen Gotthei-
ten. Die Trennung zwischen Heiligtum bzw. geheiligten Gegenstän-
den und Personen einerseits und profanen Gegenständen und Per-
sonen andererseits, die in jedem religiösen Kult anzutreffen ist, 
unterscheidet sich im Grunde nicht von jener, die der Furcht vor 
bösen Geistern entspringt. Der Grundgedanke in beiden 
Zusammenhängen ist der der Trennung, nur die Motive sind ver-
schieden – und noch nicht einmal so verschieden, da auch die 
wohlwollenden Götter gelegentlich gefürchtet werden. Wenn 
Robertson Smith hinzufügte, daß die Unterscheidung „zwischen 
dem Heiligen und Unreinen ... einen wirklichen Fortschritt über 
den Zustand culturloser Barbarei“ bezeichnete (S. 119), so teilte er 
damit seinen Lesern nichts Aufregendes oder Provozierendes mit. 
Es bestanden keinerlei Zweifel, daß seine Leser einen großen 
Unterschied zwischen Unreinem und Heiligem machten und sich 
am richtigen Ende des evolutionären Weges befanden. Er gab ihnen 
jedoch noch mehr zu verstehen. Primitive Reinheitsvorschriften 
beziehen die materiellen Umstände einer Handlung ein und beurtei-
len sie entsprechend als gut oder schlecht. So kann der Kontakt mit 
Leichen, Blut oder Speichel als gefährlich angesehen werden. 
Christliche Vorschriften, die sich auf das Heilige beziehen, lassen 
im Gegensatz dazu die materiellen Umstände außer acht und urtei-
len nach den Motiven und der Disposition des Handelnden. 
 
Die Unzulänglichkeit der Gesetze betreffs der Unreinheit ist vom Stand- 

 
23 



punkt der geistigen Religion und selbst von dem des höheren Heidentums aus 
so offenkundig, daß man sie nur als einen übrig gebliebenen Bestandteil einer 
älteren Form des Glaubens und der Gemeinschaft betrachten kann (S. 144). 
 
Auf diese Weise wurde ein Kriterium geschaffen, mit dessen Hilfe 
Religionen als fortgeschritten oder als primitiv eingestuft werden 
konnten. Waren sie primitiv, dann waren die Vorschriften bezüglich 
des Heiligen und des Unreinen ununterscheidbar; waren sie fortge-
schritten, dann verschwanden die Reinheitsregeln aus der Religion. 
Sie wurden in Küche und Bad und in das städtische Gesundheits-
wesen verbannt, wo sie mit Religion nichts zu tun hatten. Je weni-
ger Unreinheit mit physischen Zuständen zu tun hatte und je mehr 
sie eine spirituelle Unwürdigkeit bezeichnete, um so eindeutiger 
konnte die betreffende Religion als fortgeschritten eingestuft wer-
den. Robertson Smith war in erster Linie Theologe und Alttesta-
mentler. Da sich die Theologie mit den Beziehungen zwischen 
Mensch und Gott befaßt, ist es ihre beständige Aufgabe, das Wesen 
des Menschen zu erklären. Zu Robertson Smiths Zeit nahm die 
Anthropologie einen entscheidenden Platz in den theologischen 
Diskussionen ein. Die meisten Gelehrten der zweiten Hälfte des 
neunzehnten Jahrhunderts versuchten sich notgedrungen als Ama-
teuranthropologen. Das zeigt sich ganz deutlich bei der Lektüre 
von Margaret Hodgens Buch The Doctrine of Survivals, einem 
unentbehrlichen Führer durch den verworrenen Dialog zwischen 
entstehender Ethnologie und Theologie im neunzehnten Jahrhun-
dert. In dieser Anfangszeit hatte sich die Ethnologie von ihrer Ver-
bindung mit Kanzel und Gemeindesaal noch nicht völlig gelöst, 
und Bischöfe bauten ihre Entdeckungen in flammende Reden ein. 
Amateurethnologen bezogen als Pessimisten und Optimisten Stel-
lung zur Frage des menschlichen Fortschritts. Waren die Wilden 
einer Weiterentwicklung fähig oder nicht? John Wesley, der die 
Auffassung vertrat, daß die Menschheit im Naturzustand grund-
sätzlich böse sei, entwarf anschauliche Bilder von den Sitten der 
Wilden, um die Degeneration jener unrettbar Verlorenen zu veran-
schaulichen: 
 
Die Naturreligion der Creek, Cherokee, Chikasaw und aller anderen Indianer 
besteht darin, alle ihre Gefangenen von morgens bis abends zu foltern und sie 
schließlich zu Tode zu rösten ... 

 
24 



Ja, bei ihnen ist es üblich, daß ein Sohn seinem Vater den Schädel einschlägt, 
wenn er meint, dieser habe lange genug gelebt (Wesley 1826/27, S. 402). 
 
Es ist hier nicht nötig, die lange Auseinandersetzung zwischen den 
Anhängern der Fortschritts- und der Degenerationstheorie wieder-
zugeben. Die Diskussion schleppte sich über mehrere Jahrzehnte 
ergebnislos hin, bis Erzbischof Whately in extremer und volks-
tümlicher Weise das Degenerationsargument wieder aufgriff, um 
den Optimismus der Ökonomen, die sich Adam Smith angeschlos-
sen hatten, zu widerlegen. 
 
Kann dieses verlassene Geschöpf irgendeinen Funken von Würde besitzen? 
Können die niedrigsten Wilden und die zivilisiertesten Vertreter der europäi-
schen Rassen als Angehörige der gleichen Art angesehen werden? Ist es, wie 
der große Ökonom behauptet hat, vorstellbar, daß diese schamlosen Men-
schen durch die Teilung der Arbeit „Schritt für Schritt in allen Künsten des 
zivilisierten Lebens fortschreiten“ können? (Whately 1855, S. 26f.). 
 
Die Reaktion auf dieses Pamphlet war, wie Hodgen beschreibt, 
heftig und erfolgte unverzüglich: 
 
Andere Anhänger der Degenerationstheorie, etwa W. Cooke Taylor, ver-
faßten Bände, um ihre Position zu untermauern, und reihten Unmengen von 
Belegen aneinander, wo der Erzbischof sich mit einem Beispiel begnügt hatte 
... Aus allen Himmelsrichtungen meldeten sich jene zu Wort, die den Opti-
mismus des 18. Jahrhunderts verteidigten. Buchbesprechungen erschienen, 
die sich an den Behauptungen Whatelys orientierten. Und die Sozialreformer, 
jene gutmeinenden Gemüter mit dem neuerworbenen Mitgefühl für die öko-
nomisch Benachteiligten, die in der Idee der unausweichlichen sozialen Ver-
besserung eine bequeme Lösung gefunden hatten, betrachteten allerorts alar-
miert die praktischen Folgen der gegnerischen Auffassung ... Noch beun-
ruhigter waren jene gelehrten Erforscher des menschlichen Geistes und der 
menschlichen Kultur, die sich persönlich und beruflich einer Methodologie 
verschrieben hatten, die sich auf der Idee des Fortschritts gründete (Hodgen 
1935, S. 30 f.). 
 
Schließlich trat ein Mann hervor, der dadurch, daß er den Fort-
schrittstheoretikern die Wissenschaft zu Hilfe brachte, die Aus-
einandersetzung für den Rest des Jahrhunderts beilegte. Dieser 
Mann war Henry Burnett Tylor (1832-1917). Er entwickelte eine 
Theorie und häufte systematisch Belege dafür, daß die Zivilisation 
das Ergebnis eines allmählichen Fortschreitens war, das seinen 
Ausgang aus einem ursprünglichen, 

 
25 



dem der zeitgenössischen Wilden ähnlichen Zustand genommen 
hatte. 
 
Zu den Zeugnissen, mit deren Hülfe wir den Weg, welchen die Civilisation 
der Erde eingeschlagen hat, verfolgen können, gehört auch jene Gruppe von 
Erscheinungen, für die ich es für gut befunden habe, den Ausdruck 
,,Ueberlebsel“ einzuführen: Dies sind allerhand Vorgänge, Sitten, 
Anschauungen und so fort, welche durch Gewohnheit in einen neuen Zustand 
der Gesellschaft hinübergetragen sind, ... und so bleiben sie als Beweise und 
Beispiele eines älteren Culturzustandes, aus dem sich ein neuerer entwickelt 
hat ... 
Oft sehen wir die ernsten Beschäftigungen der alten Gesellschaft zum Spiele 
späterer Generationen herabsinken, und ihren alten Glauben in Ammenmär-
chen sein Leben fristen ... (Tylor 1873, S. 16f.). 
 
Robertson Smith benutzte die Vorstellung von Überlebseln dazu, 
das Fortdauern irrationaler Reinheitsvorschriften zu erklären. Tylor 
veröffentlichte sein Werk 1873, nachdem Die Entstehung der Arten 
erschienen war; es läßt sich eine gewisse Ähnlichkeit zwischen 
seiner Behandlung der Kulturen und Darwins Behandlung der or-
ganischen Arten feststellen. Darwin interessierte sich für die Bedin-
gungen, unter denen ein neuer Organismus entstehen kann. Er inte-
ressierte sich für das Überleben des Stärkeren und darüber hinaus 
für die rudimentären Organe, deren Fortbestand ihm die Schlüssel 
zur Rekonstruktion des evolutionären Schemas lieferten. Tylor 
jedoch interessierte sich ausschließlich für die letzten Überlebens-
zeichen der Schwachen, für fast verschwundene kulturelle Relikte. 
Ihm kam es nicht darauf an, verschiedene Kulturarten zu katalogi-
sieren oder ihre Adaption im Laufe der Geschichte nachzuweisen. 
Er wollte nur die allgemeine Kontinuität der menschlichen Kultur 
aufzeigen. Robertson Smith, der etwas später schrieb, konnte von 
der Vorstellung, daß der moderne, zivilisierte Mensch einen langen 
Evolutionsprozeß repräsentiere, ausgehen. Er stimmte der Auffas-
sung zu, daß manches von dem, was wir immer noch tun oder glau-
ben, fossil ist, ein bedeutungsloses, versteinertes Anhängsel, das im 
praktischen Alltagsleben mitgeschleppt wird. Aber er interessierte 
sich nicht für tote Überlebsel. Sitten, die zur Weiterführung der 
menschlichen Geschichte nichts beigetragen haben, nannte er irra-
tional und primitiv und tat sie damit implizit als uninteressant ab. 
Für ihn kam es darauf an, die zeitgenössischen wilden Kulturen 
von dem ihnen anhaf- 

 
26 



tenden Schutt und Staub zu befreien und ihre vitalen Bahnen offen-
zulegen, die ihren evolutionären Charakter dadurch beweisen, daß 
sie auch in der modernen Gesellschaft noch lebendig sind. Eben 
dieser Aufgabe widmete er sich in seinem Buch Die Religion der 
Semiten. Der Aberglaube der Wilden wird dort von den Anfängen 
der wahren Religion unterschieden und ohne längere Erwägungen 
verworfen. Was Robertson Smith über Aberglauben und Magie 
schreibt, berührt sein Hauptthema nur am Rande und ist ein bloßes 
Nebenprodukt seiner eigentlichen Arbeit. Sein Interesse ist dem 
Tylors damit genau entgegengesetzt. Während Tylor danach fragte, 
was uns die seltsamen Relikte über die Vergangenheit mitteilen 
können, fragte Robertson Smith nach den Elementen, die der mo-
dernen und der primitiven Erfahrung gemeinsam sind. Tylor 
begründete die Folklore, Robertson Smith die social anthropology. 
Noch nachhaltiger wurden Robertson Smiths berufliche Interessen 
von einem anderen großen Vorstellungsstrang beeinflußt: den Aus-
wirkungen der Glaubenskrise, in die all jene Denker gerieten, die 
die Entwicklung der Wissenschaft nicht mit der herkömmlichen 
christlichen Offenbarungslehre in Einklang bringen konnten. Es 
schien so, als ob der hoffnungslose Streit zwischen Glaube und 
Vernunft nur dann ein Ende finden würde, wenn für die Religion 
eine neue Formel gefunden werden konnte. Eine Gruppe von Philo-
sophen, die die Offenbarungsreligion nicht länger akzeptieren, aber 
auch nicht ohne jede Führung durch einen transzendentalen Glau-
ben leben konnte, machte sich daran, diese Formel zu suchen. So 
begann der noch immer andauernde Prozeß, in dessen Verlauf die 
Offenbarungselemente der christlichen Religion herausgeschnitten 
und an ihrer Stelle ethische Prinzipien zum zentralen Kern der 
wahren Religion erhoben wurden. Im folgenden stütze ich mich auf 
Melvin Richters Buch, in dem der Beginn dieser Bewegung in Ox-
ford beschrieben wird. Am Balliol College unternahm T. H. Green 
den Versuch, Hegels idealistische Philosophie als Lösung für die 
aktuellen Probleme des Glaubens, der Moral und der Politik einzu-
führen. Jowett hatte an Florence Nightingale geschrieben: 
 
Den Gebildeten muß geholfen werden, so wie J. Wesley den Armen geholfen 
hat. 

 
27 



Eben dies hatte sich T. H. Green vorgenommen: er wollte die Reli-
gion bei den Gebildeten wiederbeleben, sie intellektuell respektabel 
machen, den moralischen Eifer wieder entfachen und damit eine 
erneuerte Gesellschaft schaffen. Seine Lehre wurde enthusiastisch 
aufgenommen. Obwohl seine philosophischen Gedanken kompli-
ziert und ihre metaphysischen Grundlagen verwickelt waren, sahen 
seine Prinzipien an sich ganz einfach aus. Sie fanden sogar in Mrs. 
Humphrey Wards Erfolgsroman Robert Elsmere (1888) Eingang. 
Greens Geschichtsphilosophie war eine Theorie des moralischen 
Fortschritts: ein jedes Zeitalter verkörpert Gott in einem ethisch 
immer vollkommeneren gesellschaftlichen Leben. Ein Zitat aus 
seiner Laienpredigt: das Bewußtsein des Menschen von Gott 
 
war in mannigfacher Gestalt das Werkzeug einer höheren Moral in der 
menschlichen Gesellschaft, ja, Prinzip dieser Gesellschaft selbst. Das 
Vorhandensein bestimmter Pflichten und ihre Anerkennung, der Geist der 
Selbstaufopferung, das Moralgesetz, die Achtung dieses Gesetzes auch in 
seiner abstraktesten und absolutesten Form, all dies setzt zweifellos 
Gesellschaft voraus. Eine Gesellschaft, die dies ermöglicht, entsteht jedoch 
nicht aus Begierde oder Furcht ... Unter diesem Einfluß werden Bedürfnisse 
und Wünsche, die ihre Wurzeln im animalischen Bereich haben, zu einem 
Impuls der Verbesserung, der die Gesellschaften formt, vergrößert und neu 
gestaltet, wobei sie dem Menschen unablässig und in verschiedenen 
Gestalten – je nach dem Stand seiner Entwicklung – ein unrealisiertes Ideal 
eines Besten vorhalten, das sein Gott ist, und den Sitten oder Gesetzen, durch 
die eine gewisse Annäherung an dieses Ideal im tatsächlichen Leben 
ermöglicht wird, göttliche Autorität verleihen (zitiert nach Richter 1964, S. 
105). 
 
Greens Philosophie zielte also letztlich darauf, eine Abwendung 
von der Offenbarung zu bewirken und die Sittlichkeit als das We-
sentliche der Religion herauszuarbeiten. Robertson Smith wandte 
sich niemals von der Offenbarung ab. Bis zum Ende seines Lebens 
glaubte er an die göttliche Inspiriertheit des Alten Testaments. Den-
noch will es nach der Lektüre seiner von Black und Chrystal ver-
faßten Biographie so scheinen, als sei er ungeachtet dieses Glau-
bens der Religionsauffassung der Oxforder Philosophen eigentüm-
lich nahe gekommen. 1870 hatte Robertson Smith den Free 
Church-Lehrstuhl für Hebräisch in Aberdeen inne. Er gehörte zur 
Vorhut der kritisch-historischen Bewegung, die die Bibelwissen-
schaftler schon zuvor in Gewissenskonflikte gestürzt hatte. 1860 
war 

 
28 



Jowett, der am Balliol College lehrte, wegen der Veröffentlichung 
eines Artikels kritisiert worden (,,On the Interpretation of the 
Bible“), in dem er die Ansicht vertrat, daß das Alte Testament wie 
jedes andere Buch auch zu interpretieren sei. Die Maßnahmen ge-
gen Jowett blieben erfolglos, und er durfte die Regius-Professur 
behalten. Als jedoch Robertson Smith 1875 den Artikel „Bible“ für 
die Encyclopaedia Britannica schrieb, führte der Protest der Free 
Church gegen seine Häresie zu seiner Suspendierung und Entlas-
sung. Beide, Robertson Smith und Green, standen der deutschen 
Philosophie nahe, doch während Green nichts an die christliche 
Offenbarung band, geriet Robertson Smiths Glaube an die Bibel als 
Niederschrift einer besonderen, übernatürlichen Offenbarung nie 
ins Wanken. Er war nicht nur bereit, sie der gleichen Kritik zu un-
terwerfen wie andere Bücher auch, sondern unternahm darüber 
hinaus während seiner Reise durch Syrien, auf die er sich nach 
seiner Entlassung in Aberdeen begeben hatte, wissenschaftliche 
Feldarbeit zu ihrer Interpretation. Auf der Grundlage dieser direk-
ten Untersuchungen semitischen Lebens und semitischer Doku-
mente hielt er die Burnett-Vorlesungen. Die erste Folge dieser Vor-
lesungen erschien als Die Religion der Semiten. 
Aus der Art, wie er schrieb, geht deutlich hervor, daß seine Unter-
suchung kein Rückzug in einen Elfenbeinturm war, in dem er sich 
vor den wirklichen Problemen seiner Zeitgenossen verschanzt 
hätte. Es war wichtig, die religiösen Anschauungen unbekannter 
arabischer Stämme zu verstehen, weil sie Aufschluß über das We-
sen des Menschen und das Wesen religiöser Erfahrung gaben. 
Seine Vorlesungen brachten zwei wichtige Themen zur Sprache. 
Zum einen, daß exotische mythologische Ereignisse und kosmo-
logische Theorien nur wenig mit Religion zu tun haben. Hier 
widerspricht er implizit Tylors Theorie, derzufolge die primitive 
Religion aus spekulativem Denken entstanden sein soll. Robertson 
Smith meinte, wem der Versuch, die einzelnen Schritte der Schöp-
fung in der Genesis mit der Darwinschen Evolutionstheorie in Ein-
klang zu bringen, schlaflose Nächte bereite, könne sich wieder 
beruhigt hinlegen. Die Mythologie ist nur eine zusätzliche Aus-
schmückung vernünftigerer Anschauungen. Die wahre Religion 
hatte auch in frühesten Zeiten ihre festen Wurzeln in den 

 
29 



ethischen Werten des Gemeinschaftslebens. Selbst die am meisten 
irregeleiteten primitiven Nachbarn Israels, die von Dämonen und 
Mythen besessen waren, wiesen Anzeichen wahrer Religiosität auf. 
Zum anderen zeigte Robertson Smith, daß Israels religiöses Leben 
seinem Wesen nach ethischer war als das aller anderen benachbar-
ten Völker. Wir wollen uns zunächst mit diesem zweiten Punkt 
kurz befassen. Die letzten drei Burnett-Vorlesungen, die Robertson 
Smith 1891 in Aberdeen hielt, wurden nicht veröffentlicht, und 
heute ist kaum etwas von ihnen erhalten. Die Vorlesungen behan-
delten eindeutige semitische Parallelen zur Kosmogonie der Gene-
sis. Die angebliche Ähnlichkeit mit der chaldäischen Kosmogonie 
ging Robertson Smith zu weit; er sprach sich dafür aus, die babylo-
nischen Mythen eher den Mythen wilder Nationen und nicht denje-
nigen Israels zuzuordnen. Die phönizische Legende wiederum 
weise zwar oberflächlich besehen gewisse Ähnlichkeiten mit der 
Schöpfungsgeschichte auf, diese Ähnlichkeiten ließen aber die 
tiefgreifenden inhaltlichen und bedeutungsmäßigen Unterschiede 
erst recht hervortreten. 
 
In den phönizischen Legenden ... findet sich eine durch und durch heidnische 
Auffassung von Gott, Mensch und Welt. Da es diesen Legenden an ethischen 
Motiven mangelte, konnte keiner, der an sie glaubte, zu einem spirituellen 
Verständnis der Gottheit oder zu einer erhabenen Sicht der letzten Bestim-
mung des Menschen gelangen ... Die schwierige Aufgabe, diesen Gegensatz 
[zu den hebräischen Gottesvorstellungen] zu erklären, fällt nicht mir zu. Sie 
fällt jenen zu, die durch eine falsche Offenbarungsphilosophie dazu genötigt 
sind, im Alten Testament nichts weiter als die höchste Stufe der allgemeinen 
Strömungen der semitischen Religionen zu sehen. Das ist eine Auffassung, zu 
der mich die wissenschaftliche Forschung nicht geführt hat. Es ist eine Auf-
fassung, wie sie die vielen Parallelen in den Details der hebräischen und 
heidnischen Erzählungen und Rituale keineswegs nahelegen, sondern viel-
mehr unmöglich machen, denn alle diese materiellen Ähnlichkeiten lassen 
den geistigen Gegensatz um so deutlicher hervortreten ... (Black und Chrystal 
1912, S. 536). 
 
Soviel zu der eindeutigen Unterlegenheit jener Religionen, denen 
die Nachbarn Israels und die heidnischen Semiten anhingen. Was 
die Grundlage der heidnischen semitischen Religionen angehe, so 
kennzeichne sie zweierlei: eine ausgeprägte Dämonologie, die in 
den Menschen Furcht erzeuge, und eine tröstliche, feste Beziehung 
zum Gott der Gemeinschaft. Die 

 
30 



Dämonen seien das primitive, von Israel verworfene Element; die 
feste, ethische Beziehung zu Gott dagegen sei das Zeichen einer 
wahren Religiosität. 
 
Wie sicher es aber auch sein mag, daß der culturlose Mensch sich von unzäh-
ligen Gefahren umgeben glaubt, die er nicht kennt und so als unsichtbare 
oder geheimnisvolle feindliche Mächte personifiziert, die eine übermenschli-
che Gewalt haben, ebenso gewiß ist, daß die Bemühungen, diese Mächte zu 
besänftigen, nicht die Grundlage der Religion bilden. Seit den ältesten Zeiten 
wendet sich die Religion, im Unterschied von Magie und Zauberei, an ver-
wandte und befreundete Wesen, die ihrem Volke wohl eine Zeit lang zürnen 
mögen, die aber stets wieder versöhnlich sind, außer gegenüber den Feinden 
ihrer Anhänger und abtrünnigen Gliedern der eigenen Gemeinschaft ... Nur in 
den Zeiten einer socialen Zersetzung ... drangen magische, auf bloßer Furcht 
beruhende Bräuche oder cultische Riten, die bestimmt waren, die fremden 
Götter zu gewinnen, in den Bereich der Stammes- und Volksreligion ein. In 
den glücklicheren Zeiten hatte die Religion des Stammes oder Staates mit 
persönlichem und fremdländischem Aberglauben oder mit magischen Bräu-
chen, die eine rohe Furcht dem Einzelnen nahelegen mochte, nichts gemein. 
Die Religion ist nicht die freie Beziehung, des Individuums zu einer höheren 
Macht, sondern die Beziehung aller Glieder einer Gemeinschaft zu einer 
Macht, der das Wohl der Gemeinschaft am Herzen liegt (Smith 1899, S. 
38f.). 
 
Begreiflicherweise sollte diese autoritative Erklärung zur Bezie-
hung von Ethik und primitiver Religion im ausgehenden neunzehn-
ten Jahrhundert warm begrüßt werden. Sie verband aufs glück-
lichste den neuen ethischen Idealismus, der in Oxford heranwuchs, 
mit dem alten Offenbarungsglauben. Es ist offensichtlich, daß sich 
Robertson Smith vollkommen auf die Seite der ethischen Religi-
onsauffassung geschlagen hatte. Wie gut sich seine Ansichten mit 
denen der Oxforder vereinbaren ließen, zeigt sich darin, daß ihm 
Balliol eine Stelle anbot, als er in Aberdeen den Lehrstuhl für He-
bräisch verlor. Für ihn stand fest, daß die Überlegenheit des Alten 
Testaments jeder Herausforderung, auch der gründlichsten wissen-
schaftlichen Nachprüfung, standhielt. Konnte er doch mit einmali-
ger Gelehrsamkeit nachweisen, daß alle primitiven Religionen so-
ziale Formen und Werte ausdrücken. Da nun die ethische Vorrang-
stellung der religiösen Konzepte Israels außer Frage stand und da 
diese im Laufe der Geschichte von den Idealen des Christentums 
abgelöst worden waren, die sich ihrerseits zunächst in katholischen 
und dann protestantischen Formen 

 
31 



weiterentwickelten, war die evolutionäre Bewegung nicht zu über-
sehen. Die Wissenschaft wurde daher nicht bekämpft, sondern ge-
schickt der christlichen Aufgabe nutzbar gemacht. Damit wurde 
den späteren Ethnologen ein äußerst schwieriges Problem aufge-
bürdet. Sie sahen sich einer evolutionistischen Definition gegen-
über, die Magie als etwas Residuales erscheinen ließ. Zum einen ist 
sie ein Ritual, gehört also nicht zum Kult des Gemeinschaftsgottes. 
Zum anderen ist sie ein Ritual, das eine automatische Wirkung 
haben soll. In gewissem Sinn war die Magie für die Hebräer das, 
was der Katholizismus für die Protestanten war: ein Popanz, ein 
bedeutungsloses Ritual, von dem man gegen jede Vernunft glaubte, 
es reiche an sich schon – ohne eine innere Erfahrung von Gott – 
aus, um etwas zu bewirken. 
Robertson Smith stellt in seiner Einführungsvorlesung den ver-
nunftsbestimmten calvinistischen Ansatz der magischen Behand-
lung der Heiligen Schrift durch die römisch-katholische Kirche 
gegenüber, die das Buch mit abergläubischen Zusätzen versehen 
habe. In dieser Einführungsvorlesung wird er ganz deutlich. Die 
katholische Kirche, so argumentiert er, 
 
hatte schon bald nach ihrem Entstehen die apostolische Tradition aufgegeben 
und eine Auffassung des Christentums entworfen, die es als Ansammlung 
bloßer Formeln mit abstrakten und unveränderlichen Prinzipien erscheinen 
ließ, deren intellektuelle Bejahung ausreichte, um das Leben von Menschen 
zu formen, denen die Erfahrung einer persönlichen Beziehung zu Christus 
fehlte ... 
Die Heilige Schrift ist nicht, wie die Katholiken gerne behaupten, „eine gött-
liche Erscheinung, die auf magische Weise Buchstabe für Buchstabe mit 
erlösenden Glaubens- und Wissensschätzen angefüllt ist“ (Black und 
Chrystal 1912, S. 126f.). 
 
Seine Biographen vermuten, daß die Assoziation von Magie und 
Katholizismus ein geschickter Schachzug war, um seine hartnäcki-
gen protestantischen Gegner zu beschämen und zu größerem intel-
lektuellen Mut bei der Auseinandersetzung mit der Bibel anzu-
stacheln. Was auch immer die Motive des Schotten gewesen sein 
mögen, es steht jedenfalls historisch fest, daß die vergleichende 
Religionsforschung mit der Frage nach dem Wert des rein formel-
haften Rituals das Erbe eines alten Streits zwischen den Konfessio-
nen aufgriff. Es ist an der Zeit zu zeigen, daß diese mit Emotionen 
und Vorurteilen belastete Sicht des Rituals zu einem der unfrucht-
barsten Ansätze in der Eth- 

 
32 



nologie führte: zu einem verengten Blickwinkel bei der Beschäfti-
gung mit dem Glauben an die Wirksamkeit von Riten. Ich werde 
im 4. Kapitel darauf näher eingehen. Während Robertson Smith 
vollkommen richtig erkannte, daß es in der Geschichte des 
Christentums immer wieder die Tendenz gab, in einen rein formel-
haften und instrumentellen Gebrauch des Rituals abzugleiten, führ-
ten ihn seine evolutionistischen Annahmen gleich zu zwei Fehl-
schlüssen. Magische Praktiken, im ausgeführten Sinn von automa-
tisch wirksamen Ritualen, sind keine Zeichen für Primitivität, wie 
der von ihm selbst aufgestellte Gegensatz zwischen der Religion 
der Apostel und der des späteren Katholizismus eigentlich deutlich 
gemacht haben sollte. Und ein hoher ethischer Gehalt ist, wie ich 
später noch belegen möchte, keineswegs das Vorrecht entwickelter 
Religionen. 
Die Wirkungen, die Robertson Smith ausübte, gingen in zwei Rich-
tungen. Sie erklären sich aus dem unterschiedlichen Gebrauch, den 
zum einen Durkheim und zum anderen Frazer von seinem Werk 
machten. Durkheim griff seine zentrale These auf und setzte eine 
fruchtbare vergleichende Religionsforschung in Gang. Frazer griff 
seine beiläufige Nebenthese auf und führte die vergleichende Reli-
gionsforschung in eine Sackgasse. 
Durkheims Verpflichtung gegenüber Robertson Smith kommt in 
den Elementaren Formen des religiösen Lebens zum Ausdruck 
(1981, S. 73). Das gesamte Buch hindurch entfaltet er die Grund-
idee, daß die primitiven Götter ein wesentlicher Bestandteil der 
Gemeinschaft seien. Sie gäben exakt die Besonderheiten der Ge-
meinschaftsstruktur wieder und straften und belohnten im Namen 
der Gemeinschaft. 
 
Die Religion bestand ... aus einer Reihe von Handlungen und Gebräuchen, 
deren correcte Ausübung notwendig oder wünschenswert war, um sich die 
Gunst der Götter zu sichern oder ihren Zorn abzuwenden. Und an diesen 
Gebräuchen hatte jedes Mitglied der Gemeinschaft einen Anteil, der ihm 
bestimmt war durch seine Geburt innerhalb einer bestimmten Familie oder 
des Gemeinwesens, oder durch seine Stellung im Kreise der Familie oder des 
Volks, die er im Laufe seines Lebens gewonnen hatte ... Die Religion bestand 
überhaupt nicht für das Heil der Seelen, sondern im Interesse der Erhaltung 
und Wohlfahrt des Gemeinwesens; ... Ein Mensch stand mithin schon durch 
seine Geburt ebenso sicher in einem festen Verhältnis zu bestimmten Göttern, 
wie er durch seine Ge- 

 
33 



burt in Beziehung zu seinen Stammesgenossen stand. Seine Religion, das 
heißt diejenige Richtung seiner Lebensführung, die durch seine Beziehung zu 
den Göttern bestimmt war, war einfach nur eine Seite seiner allgemeinen 
Lebenshaltung, wie sie ihm durch seine Stellung als Glied eines Gemeinwe-
sens vorgeschrieben war ... die sociale Gemeinschaft ist nicht auf Menschen 
allein, sondern auf Götter und Menschen gegründet. 
 
Das sind Robertson Smiths Worte (1899, S. 19f.). Doch abgesehen 
von stilistischen Unterschieden und der Verwendung des Imper-
fekts könnten sie auch von Durkheim stammen. Ich halte es für 
äußerst hilfreich, wenn man Durkheims Position – so wie Talcott 
Parsons es vorgeschlagen hat (1960) – im Kontext der Auseinan-
dersetzung sieht, die er mit den Engländern führte. Es ging ihm um 
ein spezielles Problem im Zusammenhang mit der sozialen Integra-
tion, das durch die Unzulänglichkeiten der englischen politischen 
Philosophie – vertreten vor allem durch Herbert Spencer – aufge-
worfen wurde. Durkheim konnte sich der utilitaristischen Theorie, 
derzufolge die Psychologie des Individuums die Entwicklung der 
Gesellschaft erklären sollte, nicht anschließen. Er wollte zeigen, 
daß zum richtigen Verständnis des Wesens der Gesellschaft etwas 
anderes notwendig sei: das gemeinsame Bekenntnis zu einer 
gemeinsamen Wertordnung, ein Kollektivbewußtsein. Mit der glei-
chen Aufgabe einer Korrektur der vorherrschenden, von Bentham 
geprägten Auffassung befaßte sich zur gleichen Zeit ein anderer 
Franzose, Gustav le Bon (1841 – 1931). Le Bon entwickelte zu 
diesem Zweck zunächst eine Theorie der Massenpsychologie, von 
der auch Durkheim Gebrauch gemacht zu haben scheint. Man ver-
gleiche etwa Durkheims Ausführungen über die emotionale Kraft 
totemistischer Riten (S. 289f.) mit le Bons Darstellung des beein-
flußbaren, emotionalen wilden oder heroischen „Massenbewußt-
seins“. Doch für Durkheims Absicht, den Engländern ihren Irrtum 
zu Bewußtsein zu bringen, bot sich das Werk eines anderen Eng-
länders als noch geeigneteres Mittel an. 
Durkheim übernahm uneingeschränkt Robertson Smiths Definition 
von primitiver Religion als etablierter Kirche, die Gemeinschafts-
werte ausdrückt. Er schloß sich auch ohne Bedenken Robertson 
Smiths Einstellung zu Riten, die nicht zum Kult der Gemein-
schaftsgötter gehören, an. Er bezeichnete sie ebenfalls als 
„magisch“ und definierte Magie und Magier als 

 
34 



Anschauungen, Praktiken und Personen, die nicht innerhalb der 
kirchlichen Gemeinschaft wirksam sind und ihr oft feindlich 
gegenüberstanden. Im Anschluß an Robertson Smith und vielleicht 
auch Frazer, dessen The Golden Bough bei Erscheinen der Elemen-
taren Formen des religiösen Lebens 1912 bereits teilweise ver-
öffentlicht war, beschrieb er magische Riten als eine Form der 
primitiven Hygiene: 
 
Die Dinge, von denen der Magier verlangt, daß man sie getrennt hält, sind die 
Dinge, die wegen ihrer charakteristischen Eigenschaften nicht ohne Gefahr 
vermischt oder vermengt werden dürfen ... (Es sind) Nützlichkeitsmaximen, 
die erste Form von hygienischen und medizinischen Verboten (S. 407f.). 
 
Damit wurde die Unterscheidung von Ansteckendem und wahrer 
Religion beibehalten. Reinheitsvorschriften gehörten nicht zu sei-
nem eigentlichen Interessengebiet. Er schenkte ihnen nicht mehr 
Aufmerksamkeit als Robertson Smith. Aber jede willkürliche Ein-
schränkung seines Gegenstands bringt einen Gelehrten in Schwie-
rigkeiten. Indem Durkheim eine Gruppe von Trennungsvorschrif-
ten der primitiven Hygiene und eine andere Gruppe der primitiven 
Religion zuordnete, unterhöhlte er seine eigene Definition von Re-
ligion. In den ersten Kapiteln seines Buchs werden unzureichende 
Definitionen von Religion kurz dargestellt und verworfen. Ver-
suche, Religion mit Hilfe der Idee des Mysteriums oder der heili-
gen Scheu zu bestimmen, weist er zurück, ebenso Tylors Definition 
der Religion als Glaube an Geister. Er stellt zwei Kriterien auf, 
deren Zusammenhang sich seiner Meinung nach im weiteren her-
ausstellen wird: das erste ist, wie wir gesehen haben, die gemein-
schaftliche Organisation der Menschen im Kult der Gemeinschaft, 
und das zweite die Trennung von Heiligem und Profanem. Dem 
Heiligen gilt die Verehrung der Gemeinschaft. Es ist an den Vor-
schriften kenntlich, die seinen grundlegend ansteckenden Charakter 
ausdrücken. Mit dem Postulat eines vollständigen Bruchs zwischen 
dem Bereich des Heiligen und dem des Profanen, zwischen säkula-
rem und religiösem Verhalten unterscheidet sich Durkheim von 
Robertson Smith, der die entgegengesetzte Auffassung vertrat und 
darauf beharrte (S. 20ff.), daß es „zwischen dem Bereiche der Reli-
gion und dem des gewöhnlichen Lebens ... keine Trennung“ gebe. 
Die totale Entgegensetzung von 

 
35 



Heiligem und Profanem scheint jedoch ein notwendiger Schritt in 
Durkheims Theorie der sozialen Integration gewesen zu sein. Sie 
drückte den Gegensatz zwischen Individuum und Gesellschaft aus. 
Das soziale Bewußtsein wurde über das einzelne Mitglied der 
Gesellschaft hinaus auf etwas ganz Anderes, Äußeres und Über-
mächtiges projiziert. Daher erklärte Durkheim mit Nachdruck, daß 
Trennungsvorschriften die charakteristischen Kennzeichen des 
Heiligen – des polaren Gegenteils des Profanen – seien. Seine 
Argumentation führte ihn weiter zu der Frage, warum das Heilige 
eigentlich ansteckend ist. Er beantwortet sie mit dem Hinweis auf 
die fiktive, abstrakte Natur religiöser Wesenheiten. Sie sind bloße 
Ideen, hervorgerufen durch die Erfahrung der Gesellschaft, bloße 
nach außen projizierte kollektive Vorstellungen, reine Ausdrucks-
formen der Moral. Daher fehlen ihnen die festen materiellen Be-
zugspunkte. Selbst die Götzenbilder sind nur materielle Embleme 
immaterieller Kräfte, die durch den sozialen Prozeß erzeugt wur-
den. Deshalb sind sie letztlich wurzellos und fließend, immer im 
Begriff, ihre Richtung zu ändern und in andere Erfahrungen einzu-
gehen. Die beständige Gefahr, ihren distinkten und notwendigen 
Charakter zu verlieren, macht ihr Wesen aus. Das Heilige muß un-
ablässig durch Verbote abgeschirmt werden. Es muß immer als 
etwas Ansteckendes behandelt werden, weil die Beziehungen zu 
ihm durch Trennungs- und Abgrenzungsrituale und durch den 
Glauben an die Gefahren, die beim Übertreten verbotener Trennli-
nien drohen, ausgedrückt werden müssen. 
Bei diesem Ansatz gibt es jedoch eine Schwierigkeit. Wenn das 
Kennzeichen des Heiligen sein ansteckender Charakter ist, wie 
unterscheidet es sich dann von der Magie, die nicht heilig, aber 
ebenfalls ansteckend ist? Welchen Platz nimmt diese andere Art der 
Ansteckung ein, die nicht durch den sozialen Prozeß hervorge-
bracht ist? Warum werden die magischen Anschauungen und nicht 
die primitive Religion als primitive Hygiene bezeichnet? Diese 
Fragen interessierten Durkheim nicht. Er übernahm von Robertson 
Smith die Trennung von Magie einerseits, Moral und Religion an-
dererseits und trug damit seinen Teil dazu bei, das Gewirr von Vor-
stellungen über Magie zu vergrößern, mit dem wir es nun zu tun 
haben. Seitdem haben sich die Gelehrten auf der Suche nach einer 
befriedigenden 

 
36 



Definition magischer Anschauungen den Kopf zerbrochen und sich 
anschließend über die Geistesverfassung der Leute gewundert, die 
etwas Derartiges glauben konnten. Heute läßt sich leicht feststellen, 
daß Durkheim eine zu einheitliche Sicht von der sozialen Gemein-
schaft vertrat. Zunächst sollten wir das Gemeinschaftsleben als 
etwas sehr viel Komplexeres begreifen, als er es getan hat. Es wird 
sich dann herausstellen, daß Durkheims Auffassung vom Ritual als 
Symbol für soziale Prozesse so ausgeweitet werden kann, daß sie 
beide Arten des Ansteckungsglaubens, den religiösen und den ma-
gischen, umfaßt. Hätte er eine Analyse von Ritual antizipieren kön-
nen, in der es keiner der von ihm als hygienisch bezeichneten Vor-
schriften an sozialer Symbolträchtigkeit mangelt, hätte er wahr-
scheinlich mit Freuden die Kategorie der Magie aufgegeben. Auf 
diesen Punkt werde ich später noch zurückkommen. Zunächst aber 
müssen wir uns noch einer anderen Gruppe vorgefaßter Meinungen 
entledigen, die ebenfalls von Robertson Smith herstammen. Frazer 
interessierte sich nicht für die gesellschaftlichen Implikationen, die 
sich in Robertson Smiths Buch finden. Er scheint sich eigentlich 
überhaupt nicht für dessen Hauptthema interessiert zu haben. Er 
wandte sich vielmehr dem magischen Residuum zu, das beim 
Bestimmen der wahren Religion sozusagen zufällig abfiel. Er 
zeigte, daß in magischen Anschauungen bestimmte Regelmäßigkei-
ten auftauchten, die klassifiziert werden konnten. Bei näherer Be-
trachtung stellte sich heraus, daß es sich bei der Magie um sehr viel 
mehr als nur Vorschriften zur Vermeidung unbekannter An-
steckungsquellen handelte. Es gab magische Handlungen, die Vor-
teile herbeiführen, und solche, die Schaden abwenden sollten. Der 
Verhaltensbereich, den Robertson Smith als Aberglauben bezeich-
net hatte, umfaßte also nicht nur Reinheitsvorschriften. Dennoch 
schien die Ansteckung eines seiner beherrschenden Prinzipien zu 
sein. Das andere Prinzip war der Glaube an die Übertragung be-
stimmter Eigenschaften mittels Sympathie oder Ähnlichkeit. Nach 
den sogenannten Magiegesetzen kann der Magier Ereignisse ent-
weder durch mimetisches Handeln oder dadurch ändern, daß er 
kontagiöse Kräfte wirken läßt. Mit seiner Abhandlung zur Magie 
hatte Frazer eigentlich nur die Bedingungen benannt, unter denen 
ein Ding ein anderes symbolisieren 

 
37 



kann. Wäre er nicht davon überzeugt gewesen, daß das Denken der 
Wilden sich von dem unseren vollkommen unterscheidet, hätte er 
sich vielleicht damit zufrieden gegeben, Magie als symbolisches 
Handeln aufzufassen und es dabei belassen. Er hätte dann mit 
Durkheim und der französischen Schule der Soziologie zusammen-
arbeiten können, und der Dialog mit den Gelehrten jenseits des 
Kanals wäre für das englische Denken des neunzehnten Jahrhun-
derts ergiebiger geworden. Statt dessen versuchte er auf wenig dif-
fizile Weise, eine Ordnung in die bei Robertson Smith implizit vor-
handenen evolutionistischen Annahmen zu bringen und teilte die 
menschliche Kultur in drei Entwicklungsstadien ein. 
 
Magie ist das erste Stadium, Religion das zweite und Wissenschaft 
das dritte. Der Abfolge der Stadien wohnt eine Art hegelianischer 
Dialektik inne: Die Magie, als primitive Wissenschaft eingestuft, 
wurde infolge ihrer Unzulänglichkeit überwunden und durch Reli-
gion in der Form eines priesterlichen und politischen Betrugs abge-
löst. Aus der These – Magie – erwuchs die Antithese – Religion –; 
die moderne, eigentliche Wissenschaft trat dann als Synthese so-
wohl an die Stelle der Magie wie auch der Religion. Diese elegante 
Konstruktion wurde durch keinerlei Beweismaterial gestützt. 
Frazers Evolutionsschema beruhte einzig auf einigen unüberprüften 
Annahmen, die den herrschenden Ansichten seiner Zeit entstamm-
ten. Dazu gehörte die Annahme, daß eine ausgearbeitetere Ethik 
das Kennzeichen fortgeschrittener Zivilisationen sei. Oder die, daß 
Magie mit Ethik oder Religion nichts zu tun habe. Auf dieser 
Grundlage entwarf er das Bild unserer frühen Vorfahren, deren 
Gedankenwelt von der Magie beherrscht wurde. Sie dachten sich 
das Universum als von unpersönlichen, mechanistischen Prinzipien 
bewegt. Auf der ungeschickten Suche nach der richtigen Formel zu 
deren Kontrolle stolperten sie über einige richtige Prinzipien, aber 
ebenso häufig ließ ihr wirres Denken sie annehmen, daß Worte und 
Zeichen als Instrumente eingesetzt werden könnten. Die Magie 
entstammt der Unfähigkeit des frühen Menschen, zwischen seinen 
eigenen subjektiven Assoziationen und der äußeren objektiven 
Wirklichkeit zu unterscheiden. Sie entstand durch Fehler. Kein 
Zweifel, der Wilde war ein leichtgläubiger Tor. 

 
38 



So sind die Zeremonien, die in vielen Ländern durchgeführt werden, um das 
Ende des Winters zu beschleunigen oder das Schwinden des Sommers aufzu-
halten, in gewissem Sinn der Versuch, die Welt von neuem zu erschaffen, „sie 
nach den eigenen Wünschen neu zu gestalten“. Wollten wir uns jedoch in die 
alten Weisen hineinversetzen, die mit so schwachen Mitteln ein derart hoch-
gestecktes Ziel erreichen zu können glaubten, müssen wir unsere modernen 
Vorstellungen von der Unendlichkeit des Universums und von der geringen, 
unbedeutenden Stellung des Menschen in ihm aufgeben ... Für den Wilden 
bedeuten die Berge, die den sichtbaren Horizont begrenzen, oder das Meer, 
das sich bis dorthin erstreckt, das Ende der Welt. Über diese engen Grenzen 
haben ihn seine Füße niemals hinausgetragen ... an die Zukunft denkt er 
kaum und von der Vergangenheit weiß er nur das, was durch mündliche 
Überlieferung von seinen wilden Ahnen auf ihn gekommen ist. Bei seiner 
Leichtgläubigkeit fällt es ihm nicht schwer, zu meinen, daß eine Welt, die 
räumlich und zeitlich so eingegrenzt ist, durch die Anstrengungen oder den 
Befehl eines ihm ähnlichen Wesens geschaffen wurde, und es bereitet ihm 
keine größere Schwierigkeit zu denken, daß er das Werk der Schöpfung all-
jährlich durch seine Zaubersprüche und Anrufungen zu wiederholen vermag 
(Frazer, Spirits of the Corn and Wild, II, 1936, S. 109). 
 
Man kann Frazer die Selbstgefälligkeit und unverhohlene Verach-
tung, die er gegenüber der primitiven Gesellschaft an den Tag legt, 
nicht leicht nachsehen. Das letzte Kapitel von Taboo and the Perils 
of the Soul trägt die Überschrift ,,Our Debt to the Savage“. Mögli-
cherweise war es als Antwort auf Zuschriften hinzugefügt worden, 
deren Verfasser ihn drängten, die Weisheit und philosophische 
Tiefe ihnen bekannter primitiver Kulturen anzuerkennen. Frazer 
gibt in den Fußnoten interessante Auszüge aus diesen Briefen wie-
der, kann aber sein voreingenommenes Urteil nicht so weit revidie-
ren, um auf sie einzugehen. Das Kapitel gibt vor, ein Tribut an die 
Philosophie der Wilden zu sein, aber da Frazer keinen Grund sah, 
Vorstellungen zu respektieren, die er, wie er ausführlich demonst-
riert hatte, für kindisch, irrational und abergläubisch hielt, ist der 
Tribut ein bloßes Lippenbekenntnis. Der folgende Abschnitt ist an 
gönnerhafter Schwülstigkeit kaum noch zu überbieten: 
 
Schließlich gibt es zwischen uns und den Wilden doch mehr Gemeinsamkei-
ten als Unterschiede ... Letzten Endes ist das, was wir Wahrheit nennen, nur 
die Hypothese, die sich am besten bewährt hat. Wenn wir daher die Ansichten 
und Gewohnheiten rauherer Zeitalter und Rassen betrachten, sind wir gut 
beraten, ihre Fehler mit Nachsicht zu sehen und sie als unvermeidliche Ent-
gleisungen auf der Suche nach der Wahrheit zu begreifen ... 

 
39 



Frazer hatte Kritiker, und sie erregten zu Zeiten einige Aufmerk-
samkeit. In England jedoch feierte Frazer ganz zweifellos Tri-
umphe. Verkauft sich die gekürzte Ausgabe des Golden Bough 
nicht immer noch gut? Wird nicht regelmäßig eine Frazer-Gedächt-
nis-Vorlesung gehalten? Teils war es die Einfachheit seiner Ansich-
ten, teils auch die unermüdliche Energie, mit der er Band auf Band 
herausbrachte, aber in erster Linie war es sein pompöser Stil, wo-
durch sein Werk eine derartige Verbreitung erlangte. Mit einiger 
Sicherheit finden sich in fast allen Untersuchungen über alte Zivili-
sationen irgendwelche Hinweise auf ihre Primitivität und deren 
Kriterium, nämlich magischer, nichtethischer Aberglaube. 
Ein Beispiel sind Ernst Cassirers Ausführungen zur zoroastrischen 
Religion, in denen diese Themen aus dem Golden Bough deutlich 
anklingen: 
 
Selbst die Natur nimmt in ihr eine neue Form an, weil sie nur im Spiegel des 
sittlichen Lebens gesehen wird. ... Die Natur ... ist das Reich der Ordnung 
und Gesetzlichkeit. ... In der Religion des Zarathustra wird die Natur durch 
den Begriff des Asha beschrieben. Asha ist die Weisheit der Natur, die die 
Weisheit ihres Schöpfers Ahura Mazda, des „Weisen Herrschers“, widerspie-
gelt. Diese universale, ewige, unverletzliche Ordnung regiert die Welt und 
bestimmt alles Sein und Werden: die Bahn der Sonne, des Mondes, der 
Sterne, das Wachstum der Pflanzen und Tiere, den Weg der Winde und Wol-
ken. Die Natur und ihre Ordnungen sind nicht das Werk unpersönlicher phy-
sikalischer Kräfte, sondern verdanken Gott ihr Sein und ihre Erhaltung. ... An 
die Stelle der magischen Weltauffassung tritt jetzt eine ethische. ... (Cassirer 
1960, S. 129). 
 
Oder nehmen wir eine neuere Aussage zum gleichen Thema. R. H. 
Zaehner stellt voll Trauer fest, daß sich die am besten erhaltenen 
zoroastrischen Texte nur mit Reinheitsvorschriften befassen und 
daher uninteressant sind: 
 
... nur im Videvdat mit seinen ermüdenden Vorschriften zur rituellen Reinhal-
tung und seiner Auflistung unmöglicher Strafen für lächerliche Verbrechen 
haben die Übersetzer den Text halbwegs sinnvoll erfaßt (Zaehner 1963, S. 25 
f.). 
 
Ganz zweifellos hätte Robertson Smith diese Vorschriften mit der 
gleichen Einstellung betrachtet. Können wir jedoch – siebzig Jahre 
nach ihm – so sicher sein, daß das alles ist, was sich darüber sagen 
läßt? 
In den Untersuchungen zum Alten Testament herrscht die Annahme 
vor, daß primitive Völker Rituale magisch ver- 

 
40 



wenden, das heißt auf eine mechanische, instrumentelle Weise. „Im 
frühen Israel gab es, was Gott betrifft, so gut wie keine Unterschei-
dung zwischen dem, was wir absichtliche und was wir unbeabsich-
tigte Sünde nennen“ (Oesterley und Box 1911). „Für die Hebräer 
des fünften Jahrhunderts v. Chr.“, schreibt E. O. James (1938), 
„war Sühne nur ein mechanischer Prozeß, der im Entfernen mate-
rieller Unreinheit bestand.“ Die Geschichte der Israeliten wird bis-
weilen als ein Kampf zwischen den Propheten, die die innere Ein-
heit mit Gott forderten, und dem Volk dargestellt, das beständig in 
primitiven Magieglauben zurückzufallen drohte, wozu es beson-
ders dann neigte, wenn es mit anderen primitiven Kulturen in Be-
rührung kam. Paradoxerweise scheint der Magieglauben schließ-
lich, bei der Kompilation der Priesterschrift, die Oberhand gewon-
nen zu haben. Bezeichnet man den Glauben an die ausreichende 
Wirksamkeit des Ritus sowohl in seinen späten wie in seinen frü-
hesten Manifestationen als Magie, so geht damit die Möglichkeit, 
Magie als Maßstab für Primitivität einzusetzen, verloren. Man 
sollte erwarten, daß allein schon das Wort aus den Untersuchungen 
zum Alten Testament verbannt worden wäre. Es wird jedoch – zu-
sammen mit Tabu und Mana – weiterhin verwendet, um die Beson-
derheit der religiösen Erfahrung der Israeliten im Unterschied zum 
semitischen Heidentum hervorheben zu können. Eichrodt bedient 
sich dieser Begriffe besonders frei (1964, S. 304, 339): 
 
Die magische Wirkung der babylonischen Sühneformeln und -handlungen 
haben wir schon gestreift; sie wird besonders daran deutlich, daß das Sünden-
bekenntnis einen Teil des Beschwörungsritus bildet, der ex opere operato 
wirkt (S. 102). 
 
Anschließend zieht er Psalm 40,7 und 69,31 heran, um den „Ge-
gensatz zu einer Mechanisierung der Sündenvergebung durch das 
Opferinstitut“ (S. 103) zu belegen. Auch auf S. 62 vertritt er die 
Auffassung, daß primitive religiöse Konzepte nach sinnlicher Prä-
senz strebten. Ein großer Teil dieses sonst so eindrucksvollen 
Buchs beruht auf der Annahme, daß das Ritual, das ex opere ope-
rato wirkt, als primitiv und im Vergleich zum Ritual, das eine in-
nere Geisteshaltung symbolisiert, zeitlich früher anzusetzen sei. 
Gelegentlich jedoch scheint der unbewiesene Charakter dieser An-
nahme dem Autor Unbehagen zu bereiten: 

 
41 



In die gleiche Richtung würde der meistgebrauchte Ausdruck für die Sühne-
beschaffung, kipper weisen, wenn man seine ursprüngliche Bedeutung nach 
dem Babylonisch-Assyrischen mit „Wegwischen“ bestimmen dürfte, da die 
dabei zugrundeliegende Auffassung der Sünde als einer stofflichen Unrein-
heit von dem Blut als einem heiligen, wundertätigen Element die mecha-
nische Beseitigung des Sündenschmutzes erwartet. 
 
Dann folgt eine Erklärung, die, nähme man sie ernst, eine Reihe 
von Korrekturen nach sich zöge: 
 
Da jedoch die Ableitung aus dem Arabischen in der Bedeutung „bedecken“ 
ebenso möglich erscheint, so ist auch das Bedecken der Schuld vor den 
Augen des Beleidigten im Sinne einer Ersatzleistung, also der persönliche 
Charakter der Sühnehandlung als Möglichkeit im Auge zu behalten (S. 99). 
 
Eichrodt zieht also durchaus auch die Babylonier in Betracht – 
vielleicht wußten auch sie etwas von einer wahren inneren Reli-
gion, vielleicht ragte die religiöse Erfahrung der Israeliten doch 
nicht als etwas so Einmaliges aus der magisch bestimmten, heid-
nischen Umgebung heraus. 
Auch in einigen Interpretationen der griechischen Literatur treffen 
wir auf den Einfluß ähnlicher Annahmen. M. Finley nimmt in sei-
ner Erörterung des sozialen Lebens und der sozialen Anschauungen 
der Welt Homers die Ethik als Maßstab, um frühere Glaubensele-
mente von späteren zu unterscheiden (1968, S. 143, 147, 153f.). 
Der Franzose Louis Moulinier, ein gelehrter Kenner der klassi-
schen Literatur, hat eine umfassende Untersuchung der Reinheits- 
und Unreinheitsvorstellungen im griechischen Denken vorgelegt 
(1952). Frei von Robertson Smiths Vorurteil scheint sein Ansatz 
nach gängigen ethnologischen Maßstäben empirisch vorzüglich zu 
sein. Im griechischen Denken der Zeit, die Homer beschreibt (so-
fern es eine solche historische Zeit gegeben hat), spielte die rituelle 
Verunreinigung offenbar eine relativ geringe Rolle. Erst später 
tauchten diverse Verunreinigungsvorstellungen auf, die dann bei 
den klassischen Dramatikern Ausdruck finden. Der Ethnologe, der 
sich im klassischen Altertum nicht genügend auskennt, sucht nun 
nach einem Experten, der ihm Auskunft geben kann, inwieweit auf 
diesen Autor Verlaß ist, denn sein Material ist höchst interessant 
und für den Laien überzeugend. Aber leider – das Buch wird im 
Journal of Hellenistic Studies rundweg abgelehnt. Der englische 

 
42 



Rezensent wirft ihm vor, die ethnologischen Einsichten des neun-
zehnten Jahrhunderts nicht zur Kenntnis genommen zu haben: 
 
Der Autor behindert sich unnötig selbst. Er scheint nichts aus der großen 
Menge des vorhandenen vergleichenden Materials zu kennen, das jedem, der 
sich mit Reinheit, Verunreinigung und Reinigung befaßt, zugänglich ist ... 
schon ein ganz geringes ethnologisches Wissen würde ihm zeigen, daß eine 
so alte Vorstellung wie die, daß vergossenes Blut verunreinigt, einer Zeit 
angehört, in der die Gemeinschaft noch die ganze Welt war ... Auf S. 277 
gebraucht er das Wort „Tabu“, aber nur, um zu demonstrieren, daß er keine 
klare Vorstellung davon hat, was es bedeutet (Rose 1954). 
 
Wohingegen ein Rezensent, der nicht mit zweifelhaftem ethnolo-
gischen Wissen belastet ist, Mouliniers Arbeit ohne Vorbehalt emp-
fiehlt (Whatmough 1955). 
Diese verstreuten Zitate, die ganz willkürlich zusammengestellt 
wurden, könnten leicht durch viele weitere ergänzt werden. Sie 
zeigen, wie groß Frazers Einfluß war. Auch innerhalb der Ethnolo-
gie hat sein Werk nachhaltige Spuren hinterlassen. Es scheint, als 
ob sich die britischen Ethnologen seit dem Tag, an dem Frazer den 
irregeleiteten Glauben an die Wirksamkeit der Magie als das ei-
gentlich interessante Problem der vergleichenden Religionswissen-
schaft bezeichnete, pflichtschuldig mit diesem verwirrenden Prob-
lem befaßt haben, obwohl sie bereits seit langem die evolutionisti-
schen Hypothesen verworfen haben, die es einst für Frazer interes-
sant machten. So finden wir uns virtuosen Darbietungen großer 
Gelehrsamkeit gegenüber, die von der Beziehung zwischen Magie 
und Wissenschaft handeln, ohne daß deren theoretische Bedeutung 
klar würde. Alles in allem gesehen war Frazers Einfluß verderblich. 
Er entnahm Robertson Smiths Lehre ein ganz beiläufiges Teilstück 
und baute eine ungenügend durchdachte Trennung von Religion 
und Magie aus. Er verbreitete eine falsche Annahme über die pri-
mitive Sicht des Universums, die auf mechanischen Symbolen be-
ruhen soll, sowie die Annahme, daß die primitive Religion keine 
Ethik kenne – eine Annahme, die ebenfalls falsch ist. Bevor wir 
uns dem Thema der rituellen Verunreinigung zuwenden können, 
müssen diese Annahmen richtiggestellt werden. Die unlösbaren 
Rätsel in der vergleichenden Religionsforschung gehen auf eine 
falsche Aufteilung der menschlichen Erfahrung zurück. Das vorlie-
gende Buch stellt den Versuch 

 
43 



dar, einige der getrennten Segmente wieder zusammenzuführen. 
Vor allem werden wir nicht davon ausgehen, Religion verstehen zu 
können, wenn wir uns auf den Glauben an Geister beschränken, 
auch wenn diese Definition erheblich verbessert worden sein mag. 
Es kann Untersuchungszusammenhänge geben, in denen es uns 
wünschenswert erscheint, alle vorhandenen Glaubensformen an 
andere Wesen aufzuführen – an Zombies, Ahnen, Dämonen, Feen 
und all die anderen mehr. Wenn wir Robertson Smith folgen und 
die gesamte Geisterbevölkerung des Universums katalogisieren, 
sollten wir aber nicht annehmen, daß wir damit notwendig auch das 
Wesentliche der Religion erfaßt haben. Statt uns mit der Analyse 
von Definitionen aufzuhalten, sollten wir versuchen, die Anschau-
ungen der Völker über das Schicksal des Menschen und seinen 
Platz im Universum zu vergleichen. Weiterhin werden wir nicht 
davon ausgehen, daß wir die Ansteckungsvorstellungen anderer 
Völker – seien sie nun heiliger oder profaner Art – verstehen kön-
nen, bevor wir nicht unsere eigenen untersucht haben. 

 
 

44 



 
 
 

2. Profane Verunreinigung 
 
Schon immer spukte in der vergleichenden Religionsforschung die 
Idee eines medizinischen Materialismus. Manche vertreten die Auf-
fassung, selbst den exotischsten alten Riten lägen vernünftige 
Hygienevorstellungen zugrunde. Andere halten das primitive Ritual 
zwar keineswegs für vernünftig, sind aber der Meinung, daß es auf 
Hygiene abzielt. Für sie klafft zwischen unseren vernünftigen 
Hygienevorstellungen und den irregeleiteten Phantasiegebilden des 
Primitiven ein tiefer Abgrund. Beide medizinischen Ansätze blei-
ben jedoch unbefriedigend, weil unsere eigenen Vorstellungen von 
Hygiene und Schmutz aus der Betrachtung ausgeklammert werden. 
Der erste Ansatz impliziert, daß eine rationale Grundlage des Ritu-
als deutlich zutage tritt, wenn uns nur alle Umstände bekannt sind. 
Was die Interpretation angeht, ist diese Argumentationslinie bewußt 
prosaisch. Die Bedeutung des Weihrauchs liegt nicht darin, daß er 
den aufsteigenden Rauch des Opfers symbolisiert, er ist vielmehr 
ein Mittel, die Gerüche einer Ansammlung ungewaschener Men-
schen erträglich zu machen. Das jüdische und islamische Verbot 
von Schweinefleisch wird auf die Gefahr zurückgeführt, die mit 
dem Verzehr von Schweinen in heißen Gegenden einhergeht. 
Es ist richtig, daß das Meiden ansteckender Krankheiten und ritu-
elle Vermeidungen oft ganz erstaunlich korrespondieren. Waschun-
gen und Separierungen, die einen praktischen Zweck verfolgen, 
können zugleich auch religiöse Aspekte beinhalten. Man hat zum 
Beispiel vermutet, daß die Vorschrift, sich vor dem Essen zu wa-
schen, die Juden immun gegen Seuchen gemacht habe. Aber es ist 
eine Sache, auf die nützlichen Nebenwirkungen ritueller Handlun-
gen hinzuweisen, und eine ganz andere, sich für eine zureichende 
Erklärung mit den beiläufigen Resultaten zu begnügen. Selbst 
wenn einige der mosaischen 

 
45 



Speisegesetze günstige Auswirkungen auf die hygienischen Ge-
wohnheiten hatten, wäre es doch ein Jammer, Moses nicht in erster 
Linie als geistigen Führer, sondern als aufgeklärten Beamten des 
öffentlichen Gesundheitswesens zu betrachten. 
Ich zitiere aus einem Kommentar zu den mosaischen Speisege-
setzen aus dem Jahr 1841: 
 
... Wahrscheinlich findet sich das Hauptprinzip, das die Gesetze dieses Kapi-
tels bestimmt, im Bereich der Hygiene und des Gesundheitswesens. ... Die 
Vorstellung parasitärer und infektiöser Krankheiten, die in der modernen 
Pathologie eine so wichtige Stellung erobert hat, scheint Mose sehr beschäf-
tigt und alle seine Hygienevorschriften beherrscht zu haben. Er schließt für 
den Verzehr der Hebräer jene Tiere aus, die für Parasiten besonders anfällig 
sind; und da die Keime und Sporen der infektiösen Krankheiten im Blut 
zirkulieren, ordnet er an, daß sie erst ausbluten müssen, bevor sie als Nahrung 
dienen können (Kellog 1841). 
 
Der Autor führt im weiteren Beweise dafür an, daß die europäi-
schen Juden eine höhere Lebenserwartung und eine größere Immu-
nität gegen Seuchen aufweisen, positive Merkmale, die er den 
Speisebeschränkungen zuschreibt. Wenn Kellog von Parasiten 
schreibt, denkt er vermutlich nicht an Trichinen, die erst 1828 ent-
deckt wurden und bis 1860 als harmlos für den Menschen galten 
(Hegner, Root und Augustine 1924, S. 439). 
Die gleiche Betrachtungsweise in einer neueren Gestalt findet sich 
bei Ajose, der den medizinischen Nutzen alter nigerianischer Prak-
tiken darstellt (1957). Der Kult einer Pockengottheit bei den 
Yoruba zum Beispiel erfordert, daß die Patienten abgesondert und 
nur von einem Priester behandelt werden, der selbst die Krankheit 
überstanden hat und daher immun ist. Weiter benutzen die Yoruba 
die linke Hand, um etwas Schmutziges anzufassen, 
 
weil die rechte Hand zum Essen gebraucht wird und die Leute das Risiko 
einer Verunreinigung des Essens erkennen, die eintreten könnte, wenn diese 
Unterscheidung nicht befolgt würde. 
 
Pater Lagrange vertritt die gleiche Auffassung: 
 
Nun hat die Vorstellung der Unreinheit, das bestreiten wir nicht, sicherlich 
einen religiösen Charakter oder steht zumindest in Zusammenhang mit dem 
Übernatürlichen; aber: ist es in seinem Ursprung etwas anderes als eine Maß-
nahme der Gesundheitsvorsorge? Dient das Wasser hier nicht als keimab-
tötendes Mittel? Und haben die furchterregenden Geister ihr 

 
46 



Unwesen nicht eigentlich in der Gestalt von Mikroben getrieben (Lagrange 
1905, S. 155)? 
 
Es ist durchaus möglich, daß die alte Überlieferung der Israeliten 
auch ein Wissen davon einschloß, daß der Genuß von Schweine-
fleisch für den Menschen gefährlich sein kann. Alles ist möglich. 
Man beachte jedoch, daß das nicht der Grund ist, der im 3. Buch 
Mose für das Verbot angegeben wird. Die Überlieferung ging, so-
fern sie je existierte, offenbar verloren. Denn selbst Maimonides, 
der große Protagonist des medizinischen Materialismus im 12. 
Jahrhundert, zeigte sich angesichts des Schweinefleischverbots 
ratlos und sah sich, obwohl er für alle anderen Speisebeschränkun-
gen des mosaischen Gesetzes hygienische Gründe beibringen 
konnte, veranlaßt, auf ästhetische Erklärungen wie die abstoßende 
Ernährungsweise des Hausschweins zurückzugreifen: 
 
Ich sage also: Alle Speisen, die uns das Gesetz verbietet, sind schädliche 
Nahrungsmittel, und es gibt unter allem uns Verbotenem nichts, worüber man 
in Zweifel sein könnte, ob es uns schädlich ist, ausgenommen das Schwein, 
und das Unschlitt. Aber dem ist nicht also, sondern das Schwein hat mehr 
Feuchtigkeit als [für die menschliche Ernährung] angemessen ist, und viel 
untaugliche und überflüssige Bestandteile. Hauptsächlich aber verabscheut es 
das Gesetz wegen seiner großen Unreinlichkeit und weil es sich von abscheu-
lichen Dingen nährt (Maimonides 1923/24, S. 310f.). 
 
Das zeigt zumindest, daß die ursprüngliche Grundlage des 
Schweinefleischverbots nicht mit dem übrigen kulturellen Erbe 
weitergegeben wurde, selbst wenn sie einst bekannt war. Die Phar-
makologen bemühen sich noch immer, die Speisevorschriften im 3. 
Buch Mose, Kap. 11, aufzuklären. Als Beispiel führe ich einen 
Bericht von David I. Macht an, auf den mich Jocelyne Richard 
hinwies. Macht (1953) gewann Muskelextrakte von Schweinen, 
Hunden, Hasen, Wildkaninchen (die zu Versuchszwecken wie 
Meerschweinchen behandelt wurden) und Kamelen sowie von 
Raubvögeln und Fischen ohne Flossen und Schuppen. Er unter-
suchte die Extrakte auf Giftstoffe und stellte fest, daß sie toxisch 
sind. Anschließend untersuchte er die Extrakte von Tieren, die nach 
dem 3. Buch Mose rein sind, und stellte fest, daß sie weniger 
toxisch sind. Er kam jedoch zu dem Schluß, seine Untersuchung 
habe den medizinischen Nutzen der mosaischen Gesetze weder 
belegt noch widerlegt. 

 
47 



Ein anderes Beispiel für medizinischen Materialismus liefert Noah 
Kramer, der eine sumerische Tafel aus Nippur als das einzige medi-
zinische Schriftstück bezeichnet, das aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. 
erhalten ist. 
 
Der Text läßt, wenn auch indirekt, eine umfassende Vertrautheit mit verschie-
denen ziemlich komplizierten medizinischen Maßnahmen und Vorgehenswei-
sen erkennen. In einigen Rezepturen zum Beispiel heißt es, daß die Heilkräu-
ter vor der Pulverisierung „gereinigt“ werden müssen, ein Schritt, für den 
zweifellos verschiedene chemische Prozesse notwendig waren. 
 
Offenbar überzeugt davon, daß Reinigen hier nicht das Besprengen 
mit heiligem Wasser oder das Rezitieren eines Zauberspruchs be-
deutet, fährt er enthusiastisch fort: 
 
Der sumerische Arzt, der unsere Tafel schrieb, gebrauchte keine magischen 
Sprüche und Beschwörungen ... Wir stehen vor dem erstaunlichen Faktum, 
daß unser Tondokument, die älteste „Seite“ eines medizinischen Texts, die 
bisher entdeckt wurde, keinerlei mystische oder irrationale Elemente aufweist 
(1956, S. 58 f.). 
 
So viel zum medizinischen Materialismus, einem Begriff, den Wil-
liam James für Erklärungen geprägt hat, die religiöse Erfahrungen 
unter Zuhilfenahme medizinischer Aspekte erhellen wollen: Eine 
Vision oder ein Traum wird zum Beispiel auf den Genuß von Dro-
gen oder auf eine Magenverstimmung zurückgeführt. Gegen einen 
derartigen Ansatz ist nichts einzuwenden, solange er andere Inter-
pretationen nicht ausschließt. Fast alle primitiven Menschen sind 
medizinische Materialisten in einem weiteren Sinne, insofern sie 
ihre rituellen Handlungen meist mit den Schmerzen und Leiden 
rechtfertigen, die sie befallen würden, wenn sie ihre Riten vernach-
lässigen sollten. Ich werde später zeigen, warum rituelle Vorschrif-
ten so häufig mit dem Glauben an bestimmte Gefahren einherge-
hen, die bei einer Übertretung drohen. Wenn ich das Thema der 
rituellen Gefahr abgeschlossen habe, wird, so hoffe ich, niemand 
mehr versucht sein, derartige Befürchtungen wörtlich zu nehmen. 
Was die entgegengesetzte Auffassung betrifft – daß das primitive 
Ritual überhaupt nichts mit unseren Vorstellungen von Sauberkeit 
gemein habe –, so ist sie in meinen Augen einem Verständnis des 
Rituals nicht weniger abträglich. Ihr zufolge hätte unser Waschen, 
Schrubben, Isolieren und Desinfizieren 

 
48 



nur eine oberflächliche Ähnlichkeit mit rituellen Reinigungsmaß-
nahmen. Unsere Praktiken beruhten auf hygienischen Erwägungen, 
die der Primitiven seien symbolisch: wir töten Keime ab, sie schüt-
zen sich vor Geistern. In dieser Entgegensetzung klingt das recht 
überzeugend. Dennoch ist die Ähnlichkeit zwischen einigen ihrer 
symbolischen Riten und unseren Hygienemaßnahmen manchmal 
geradezu unheimlich. Ed. B. Harper etwa faßt den eindeutig reli-
giösen Kontext der Reinigungsvorschriften der Havik-Brahmanen 
zusammen. Sie unterscheiden drei Grade religiöser Reinheit. Der 
höchste ist notwendig, um eine religiöse Handlung ausführen zu 
können; der mittlere Grad gilt als der normale Zustand; schließlich 
gibt es noch den Zustand der Unreinheit. Kontakt mit einer Person 
im mittleren Zustand macht eine Person im höchsten Zustand un-
rein, und Kontakt mit jemandem in einem unreinen Zustand hat für 
die beiden höheren Kategorien Unreinheit zur Folge. Der höchste 
Zustand wird nur durch ein rituelles Bad erreicht. 
 
Das tägliche Bad ist für einen Brahmanen absolut unentbehrlich, da er ohne 
es seinen täglichen religiösen Pflichten nicht nachkommen kann. Im Idealfall 
sollten sie, so sagen die Havik, drei Bäder am Tag nehmen, eines vor jeder 
Mahlzeit. Aber nur wenige tun das. In der Praxis halten sich alle Havik, die 
ich kennengelernt habe, strikt an den Brauch, einmal täglich zu baden, näm-
lich vor der täglichen Hauptmahlzeit und bevor die Hausgötter verehrt wer-
den ... Männliche Havik, die einer relativ wohlhabenden Kaste angehören 
und während bestimmter Zeiten im Jahr über ziemlich viel freie Zeit verfü-
gen, leisten trotzdem einen großen Teil der Arbeit, die in ihren Betelnußpal-
men-Pflanzungen anfällt. Man versucht, alles so einzurichten, daß eine Ar-
beit, die als schmutzig oder rituell verunreinigend gilt – etwa der Transport 
von Dung in die Gärten oder die Zusammenarbeit mit einem unberührbaren 
Diener –, beendet ist, ehe man das tägliche Bad vor der Hauptmahlzeit 
nimmt. Muß diese Arbeit aus irgendeinem Grund am Nachmittag erledigt 
werden, sollte ein weiteres Bad genommen werden, wenn man nach Hause 
zurückkommt (Harper 1964, S. 153). 
 
Man unterscheidet im Hinblick auf die Übertragbarkeit von Un-
reinheit zwischen gekochter und ungekochter Nahrung. Bei 
gekochter Nahrung besteht die Gefahr, daß Unreinheit übertragen 
wird, bei ungekochter nicht. Daher kann ungekochte Nahrung von 
Mitgliedern aller Kasten entgegengenommen oder angefaßt werden 
– eine vom praktischen Gesichtspunkt aus notwendige Vorschrift in 
einer Gesellschaft, in der die Arbeitsteilung den Abstufungen ererb-
ter Reinheit entspricht (vgl. Kapitel 7, S. 167f.). Früchte und Nüsse 
können, solange sie 

 
49 



unversehrt sind, rituell nicht verunreinigt werden. Sobald jedoch 
eine Kokosnuß geöffnet oder eine Paradiesfeige aufgeschnitten ist, 
kann ein Havik sie von einem Mitglied einer niederen Kaste nicht 
mehr annehmen. 
 
Der Prozeß der Nahrungsaufnahme ist potentiell verunreinigend, es ist jedoch 
die Art und Weise des Essens, die den Grad der Verunreinigung bestimmt. 
Speichel – selbst der eigene – ist in höchstem Maße verunreinigend. Berührt 
ein Brahmane seine Lippen versehentlich mit den Fingern, sollte er ein Bad 
nehmen oder zumindest die Kleider wechseln. Die Verunreinigung durch 
Speichel kann auch durch materielle Gegenstände übertragen werden. Diese 
beiden Anschauungen sind der Grund für die Gepflogenheit, sich das Wasser 
in den Mund zu schütten, statt die Lippen an den Rand des Bechers zu brin-
gen, und Zigaretten ... durch die hohle Hand zu rauchen, so daß sie die Lip-
pen nie direkt berühren (Wasserpfeifen sind in diesem Teil Indiens praktisch 
unbekannt) ... Vor jeder Nahrungsaufnahme – auch vor dem Kaffeetrinken – 
sollte man sich die Hände und Füße waschen (S. 156). 
 
Bei Nahrung, die in den Mund geworfen werden kann, ist die Ge-
fahr, daß sich der Essende durch seinen Speichel verunreinigt, we-
niger groß als bei solcher, in die man beißt. Eine Köchin darf die 
Speisen, die sie zubereitet, nicht kosten, denn wenn sie ihre Lippen 
mit den Fingern berührt, verliert sie den Zustand der Reinheit, der 
erforderlich ist, um die Nahrung vor Verunreinigung zu schützen. 
(Während des Essens befindet man sich im mittleren Reinheitszu-
stand, und wenn man zufällig die Hand oder den Löffel der Person, 
die das Essen austeilt, berührt, wird diese unrein und sollte zumin-
dest die Kleider wechseln, bevor sie mit dem Austeilen fortfährt. 
Da Verunreinigung dadurch übertragen wird, daß man bei einem 
Mahl in der gleichen Reihe sitzt, wird einem Gast, der einer ande-
ren Kaste angehört, meistens ein gesonderter Platz zugewiesen. 
Einem Havik, der sich im Zustand großer Unreinheit befindet, 
sollte man das Essen außerhalb des Hauses vorsetzen; außerdem 
erwartet man von ihm, daß er den Blatteller, von dem er gegessen 
hat, selbst entfernt. Niemand sonst kann ihn berühren, ohne sich zu 
verunreinigen. Die einzige Person, die nicht unrein wird, wenn sie 
das Blatt eines anderen berührt und davon ißt, ist die Ehefrau, die, 
wie bereits erwähnt, damit ihrer persönlichen Beziehung zu ihrem 
Gatten Ausdruck verleiht. Es gibt noch unzählige Vorschriften 
mehr. Sie berücksichtigen auch noch die feinsten Unterscheidungen 
und bestimmen das 

 
50 



rituelle Verhalten bei Menstruation, Geburt und Tod. Alle Absonde-
rungen des Körpers, sogar das Blut oder der Eiter aus einer Wunde, 
sind Quellen der Unreinheit. Wasser, nicht Papier, muß für die Rei-
nigung nach der Entleerung verwendet werden, und diese Wa-
schung erfolgt nur mit der linken Hand. Nahrung hingegen darf nur 
mit der rechten Hand zu sich genommen werden. Tritt man in Tier-
kot, so wird man dadurch unrein. Auch die Berührung von Leder 
hat Unreinheit zur Folge. Trägt man Ledersandalen, sollte man sie 
nicht mit den Händen berühren, und wenn man einen Tempel oder 
ein Haus betritt, ist man gehalten, sie vorher auszuziehen und sich 
die Füße zu waschen. 
Präzisen Anordnungen sind die Formen indirekter Berührung zu 
entnehmen, die verunreinigen können. Ein Havik, der mit seinem 
unberührbaren Diener im Garten arbeitet, kann dadurch, daß er und 
der Diener gleichzeitig ein Seil oder eine Bambusstange anfassen, 
in hohem Maße unrein werden. Die Verunreinigung tritt durch die 
simultane Berührung des Bambus oder des Seils ein. Ein Havik 
kann von einem Unberührbaren nicht unmittelbar Früchte oder 
Geld entgegennehmen. Einige Gegenstände bleiben jedoch unrein 
und können selbst nach einer Berührung noch Unreinheit übertra-
gen. Unreinheit bleibt in Baumwollkleidung, metallenen Kochge-
fäßen und gekochtem Essen erhalten. Zum Glück für die 
Zusammenarbeit der Kasten kann der Erdboden Unreinheit nicht 
weiterleiten, wohl aber das Stroh, das ihn bedeckt. 
 
Ein Brahmane sollte sich nicht im gleichen Teil des Viehstalls wie sein Die-
ner aufhalten, weil die Gefahr besteht, daß beide auf Stellen treten, die durch 
umherliegendes Stroh auf dem Boden verbunden sind. Auch wenn ein Havik 
und ein Unberührbarer gleichzeitig im Dorfteich baden, kann der Havik den 
Zustand von madi (Reinheit) bewahren, weil das Wasser bis zum Boden 
reicht und der Boden Unreinheit nicht weiterleitet (S. 173). 
 
Je eingehender wir uns mit diesen und ähnlichen Vorschriften be-
fassen, desto deutlicher wird es, daß wir es mit symbolischen 
Systemen zu tun haben. Aber ist das nun tatsächlich der Unter-
schied zwischen ritueller Verunreinigung und unseren Vorstellun-
gen von Schmutz: daß unsere Vorstellungen auf Hygiene zielen, 
während die ihren symbolisch sind? Keineswegs. Ich werde zu 
zeigen versuchen, daß auch unsere Schmutzvorstel- 

 
51 



lungen symbolische Systeme ausdrücken und daß der Unterschied 
zwischen dem entsprechenden Verhalten bei uns und anderswo nur 
eine Frage des Details ist. 
Bevor wir damit beginnen, über rituelle Verunreinigung nachzu-
denken, müssen wir erst einmal reumütig innehalten und uns un-
sere eigenen Vorstellungen von Schmutz vornehmen, sie aufs ge-
naueste untersuchen und in ihre einzelnen Teile zerlegen. Dabei 
sollten wir alle Elemente, von denen wir wissen, daß sie das Ergeb-
nis unserer jüngsten Geschichte sind, aussortieren. 
Es gibt zwei beträchtliche Unterschiede zwischen unserem heuti-
gen europäischen Schmutzverständnis und jenem, das etwa die 
primitiven Kulturen haben. Für uns ist das Vermeiden von Schmutz 
eine Sache der Hygiene oder Ästhetik und hat nichts mit unserer 
Religion zu tun. Ich werde im 5. Kapitel („Primitive Welten“) mehr 
über den besonderen Prozeß sagen, in dessen Verlauf sich das reli-
giöse Moment aus unseren Vorstellungen von Schmutz löste. Der 
zweite Unterschied besteht darin, daß unser Schmutzverständnis 
vom Wissen um pathogene Organismen beherrscht ist. Die Ent-
deckung, daß Krankheiten durch Bakterien übertragen werden kön-
nen, war eine der großen Errungenschaften des neunzehnten Jahr-
hunderts. Sie verursachte die radikalste Revolution in der Ge-
schichte der Medizin. Sie hat unser Leben in einem Maße verän-
dert, daß es heute schwerfällt, Schmutz anders als im Zusammen-
hang mit Pathogenese zu denken. Aber offensichtlich sind unsere 
Schmutzvorstellungen nicht so jungen Datums. Wir müssen ver-
suchen, uns weiter als nur hundert Jahre zurückzuversetzen, und 
die Grundlagen für die Vermeidung von Schmutz in einer Zeit ana-
lysieren, als die Bakteriologie ihren Siegeszug noch nicht angetre-
ten hatte, als zum Beispiel das Spucken in einen Spucknapf noch 
nicht als unhygienisch und eher als Geschicklichkeitsübung ange-
sehen wurde. 
Gelingt es uns, die Momente der Krankheitsverursachung und der 
Hygiene aus unserer Vorstellung von Schmutz auszuklammern, 
bleibt die alte Definition von Schmutz als etwas, das fehl am Platz 
ist. Das ist ein äußerst vielversprechender Ansatz. Er impliziert 
zwei Bedingungen: einen Komplex geordneter Beziehungen und 
eine Übertretung dieser Ordnung. Schmutz ist dann niemals ein 
einmaliges, isoliertes Ereignis. Wo es 

 
52 



Schmutz gibt, gibt es auch ein System. Schmutz ist das Nebenpro-
dukt eines systematischen Ordnens und Klassifizierens von Sachen, 
und zwar deshalb, weil Ordnen das Verwerfen ungeeigneter Ele-
mente einschließt. Diese Vorstellung von Schmutz führt uns direkt 
in den Bereich der Symbole und verspricht eine Verbindung mit 
Reinheitssystemen, deren Symbolgehalt augenfälliger ist. 
Wir können an unseren eigenen Vorstellungen von Schmutz fest-
stellen, daß wir eine Art Gesamtkompendium verwenden, das alle 
verworfenen Elemente geordneter Systeme umfaßt. Schmutz ist 
etwas Relatives. Schuhe an sich sind nichts Schmutziges, sie wer-
den aber dazu, wenn man sie auf den Eßtisch stellt. Essen ist an 
sich nichts Schmutziges, es wird aber dazu, wenn man Kochgeräte 
im Schlafzimmer deponiert oder die Kleider damit befleckt. Das 
gleiche gilt für Badezimmerutensilien im Wohnzimmer, Kleider, 
die auf Stühlen liegen, Sachen, die nach draußen gehören, aber 
drinnen liegen, Dinge, die nach oben gehören, aber unten liegen, 
Unterwäsche dort, wo die Oberkleidung sein sollte usw. Kurz, un-
ser Verhalten gegenüber Schmutz ist eine Reaktion, die alle Gegen-
stände und Vorstellungen verdammt, die die gängigen Klassifika-
tionen durcheinanderbringen oder in Frage stellen könnten? 
Wir sollten uns nun dazu zwingen, uns auf Schmutz in der ange-
führten Weise zu konzentrieren. Dabei zeigt sich, daß er eine Resi-
dualkategorie ist, die aus unserem normalen Klassifikationsschema 
herausfällt. Wenn wir uns auf ihn zu konzentrieren versuchen, 
kämpfen wir gegen unsere stärkste geistige Gewohnheit an. Denn 
es scheint, daß alles, was wir wahrnehmen, zu Mustern zusammen-
gefaßt ist, für die wir, die Wahrnehmenden, zum großen Teil 
verantwortlich sind. Wenn wir etwas wahrnehmen, dann ist es nicht 
so, daß wir ein Organ – die Augen oder Ohren etwa – passiv einen 
vorgefertigten Eindruck von außen aufnehmen lassen, so wie eine 
Palette, die einen Tupfer Farbe aufnimmt. Beim Erkennen und Er-
innern handelt es sich nicht darum, alte Bilder vergangener Ein-
drücke heraufzubeschwören. Man ist sich allgemein darüber einig, 
daß alle unsere Eindrücke von Anfang an einem Muster folgen. Als 
Wahrnehmende wählen wir aus der Gesamtheit der Stimuli, die auf 
unsere Sinne treffen, nur jene aus, die uns interessieren, und unsere 
Interessen werden von einer Tendenz zur Muster- 

 
53 



bildung bestimmt, die manchmal als Schema bezeichnet wird 
(siehe Bartlett 1932). In einem Chaos sich ständig verändernder 
Eindrücke konstruiert jeder von uns eine stabile Welt, in der die 
Gegenstände erkennbare Umrisse, einen festen Ort und Bestand 
haben. Indem wir wahrnehmen, bauen wir, greifen einige Winke 
auf und verwerfen andere. Winke, die am besten in das entstehende 
Muster passen, werden am ehesten akzeptiert. Zweideutige werden 
meist so behandelt, als ob sie mit dem übrigen Muster harmonisier-
ten, widersprechende werden in der Regel verworfen. Akzeptiert 
man sie, muß die Struktur unserer Annahmen modifiziert werden. 
Im Verlauf des Lernprozesses werden die Gegenstände benannt. 
Ihre Namen beeinflussen dann die Art und Weise, wie sie das 
nächste Mal wahrgenommen werden: einmal gekennzeichnet wer-
den sie in Zukunft schneller in die jeweiligen Fächer einsortiert. Im 
Laufe der Zeit und mit immer neuen Erfahrungen wird unser Kenn-
zeichnungssystem beständig größer. Damit geht eine konservative 
Tendenz einher, die uns Vertrauen einflößt. Es kann jederzeit erfor-
derlich werden, daß wir die Struktur unserer Annahmen modifizie-
ren müssen, um eine neue Erfahrung einpassen zu können. Je mehr 
jedoch die gegenwärtigen Erfahrungen mit vergangenen in Ein-
klang stehen, desto mehr können wir unseren Annahmen vertrauen. 
Unbequeme Tatsachen, die sich nicht einpassen lassen, ignorieren 
oder entstellen wir, so daß sie die bereits bestehenden Annahmen 
nicht stören. Im großen und ganzen wird alles, was wir zur Kennt-
nis nehmen, schon im Akt des Wahrnehmens ausgewählt und 
organisiert. Wir haben wie die anderen Tiere eine Art Filtermecha-
nismus, der zunächst nur solche Eindrücke an uns heranläßt, mit 
denen wir umzugehen wissen. 
Was aber ist mit den anderen? Was geschieht mit den möglichen 
Erfahrungen, die nicht durch den Filter gelangen? Ist es möglich, 
die Aufmerksamkeit in weniger gewohnte Bahnen zu zwingen? 
Können wir womöglich den Filtermechanismus selbst untersuchen? 
Ganz zweifellos können wir uns dazu zwingen, Dinge zu beachten, 
die wir infolge unserer schematisierenden Tendenzen vernachläs-
sigt haben. Es versetzt uns jedesmal einen Stoß, wenn wir feststel-
len müssen, daß unsere erste, mühelos gemachte Beobachtung 
falsch war. Schon die unverwandte Betrachtung 

 
54 



einer Verzerrungsvorrichtung verursacht bei einigen Menschen 
physisches Unwohlsein, so, als ob ihr eigenes Gleichgewicht da-
durch angegriffen würde. M. L. Johnson Abercrombie führte niit 
einer Gruppe von Medizinstudenten einige Experimente durch, die 
ihnen zeigen sollten, wie selektiv wir schon bei den einfachsten 
Beobachtungen vorgehen. „Aber es geht doch nicht, daß die ganze 
Welt zu einem einzigen Brei wird!“ protestierte einer. „Es ist, als 
ob meine Welt aufgebrochen worden wäre“, meinte ein anderer. 
Wieder andere reagierten entschieden feindlicher (Abercrombie 
1960, S. 131). 
Die Konfrontation mit Zweideutigem muß jedoch nicht immer eine 
unerfreuliche Erfahrung sein. Offenbar ist sie in einigen Bereichen 
erträglicher als in anderen. Es gibt eine ganze Skala, auf der 
Lachen, Widerwillen und Schock zu verschiedenen Punkten und 
Intensitäten gehören. Die Erfahrung kann stimulierend wirken. Die 
Reichhaltigkeit der Dichtung verdankt sich, wie Empson gezeigt 
hat, dem Gebrauch von Ambiguitäten. Die Möglichkeit, in einer 
Skulptur ebensogut eine Landschaft wie einen liegenden Akt zu 
sehen, macht das Werk noch interessanter. Ehrenzweig behauptet 
sogar, daß wir Kunstwerke deshalb genießen, weil sie uns hinter 
die expliziten Strukturen unserer normalen Erfahrung schauen las-
sen. Das Wahrnehmen unartikulierter Formen erzeugt ein ästheti-
sches Vergnügen. 
Ich möchte mich dafür entschuldigen, daß ich Anomalie und Zwei-
deutigkeit so gebrauche, als .ob sie synonym wären. Genaugenom-
men sind sie das nicht .(Eine Anomalie ist ein Element, das nicht in 
eine vorhandene Gruppe oder Reihe paßt; Zweideutigkeit ist ein 
Merkmal von Aussagen, für die zwei Interpretationen zutreffen 
können. Wenn man jedoch einzelne Beispiele ins Auge faßt, wird 
deutlich, daß eine Unterscheidung zwischen diesen beiden Begrif-
fen in ihrer praktischen Anwendung wenig erbringt. Sirup ist weder 
flüssig noch fest. Man könnte sagen, daß der Eindruck, den er auf 
die Sinne macht, ein zweideutiger ist. Ebensogut könnte man sa-
gen, daß er sich in bezug auf flüssige und feste Substanzen anomal 
verhält, da er weder in die eine noch in die andere Gruppe fällt, wir 
sind also durchaus in der Lage, uns mit Anomalien zu konfrontie-
ren. Wenn sich etwas mit Bestimmtheit als anomal klassifizieren 
läßt, treten die Umrisse der Gruppe, zu dem es nicht 

 
55 



gehört, deutlicher hervor. Zur Veranschaulichung ziehe ich Sartres 
Essay über das Klebrige heran. Zähflüssiges wirkt, so sagt er, bei 
der ersten Begegnung damit einfach von sich aus abstoßend. Ein 
Kind, das seine Hand in ein Honigglas taucht, wird sofort veran-
laßt, über die formalen Eigenschaften von festen und flüssigen 
Substanzen und über die wesentliche Beziehung zwischen dem 
subjektiv erfahrenden Ich und der erfahrenen Welt nachzudenken 
(1943, S. 696ff.). Das Zähflüssige ist ein Zustand genau zwischen 
dem Festen und dem Flüssigen. Es ist nicht fest, fließt aber auch 
nicht. Es ist weich, nachgiebig und läßt sich zusammendrücken. 
Man kann auf seiner Oberfläche nicht entlanggleiten. Seine Kleb-
rigkeit lauert wie eine Falle: es haftet wie ein Egel und hebt die 
Trennlinie zwischen mir und ihm auf. Die langen Fäden, die an 
meinen Fingern hängenbleiben, vermitteln den Eindruck, daß 
meine eigene Substanz in die klebrige Lache fließt. Tauche ich die 
Hand in Wasser, ist der Eindruck ein ganz anderer. Ich bleibe etwas 
Festes. Die Berührung von Klebrigem jedoch birgt das Risiko, daß 
ich mich ebenfalls in etwas Zähflüssiges auflöse. Klebriges haftet, 
wie ein allzu anhänglicher Hund oder eine allzu anhängliche Ge-
liebte. Auf diese Weise bereichert die erste Begegnung mit etwas 
Klebrigem die Erfahrung des Kindes. Es hat etwas über sich selbst, 
über die Eigenschaften der Materie und über die Beziehung zwi-
schen sich und anderen Dingen gelernt. Ich kann in dieser verkürz-
ten Form den außergewöhnlichen Überlegungen nicht gerecht wer-
den, die Sartre an die Vorstellung vom Klebrigen als einer anoma-
len Flüssigkeit, als etwas schmelzendem Festen knüpft. Immerhin 
wird deutlich, daß wir mit Gewinn über unsere wichtigsten Klassi-
fikationen und über die Erfahrungen, die ihnen nicht nahtlos ent-
sprechen, nachdenken können und es tatsächlich auch tun. Im 
allgemeinen bestätigen diese Überlegungen unser Vertrauen in die 
wichtigsten Klassifikationen. Sartre schreibt, daß schmelzende, 
anhaftende Zähflüssigkeit in ihren allerersten Manifestationen als 
niedrige Daseinsform eingestuft wird. Wir haben also seit unseren 
frühesten taktilen Abenteuern immer schon gewußt, daß das Leben 
mit unseren simpelsten Kategorien nicht übereinstimmt. 
Es gibt verschiedene Möglichkeiten, Anomalien zu begegnen. Be-
gegnen wir ihnen negativ, können wir sie ignorieren, sie 

 
56 



einfach nicht wahrnehmen oder – sofern wir sie doch wahrnehmen 
– verurteilen. Begegnen wir ihnen positiv, können wir ihnen be-
wußt gegenübertreten und versuchen, ein neues Wirklichkeitsmus-
ter zu schaffen, in dem sie ihren Platz haben. Es ist nicht ausge-
schlossen, daß ein Individuum sein eigenes, persönliches Klassifi-
kationsschema revidiert. Aber kein Individuum lebt isoliert, und 
sein Schema ist in der Regel zum Teil von anderen übernommen. 
 
Die Kultur, im Sinne der öffentlichen, standardisierten Werte einer 
Gemeinschaft, vermittelt die Erfahrung der Individuen. Sie stellt im 
voraus einige Grundkategorien bereit, ein positives Muster, in das 
Vorstellungen und Werte säuberlich eingeordnet werden. Vor allen 
aber besitzt sie Autorität, da jeder dazu veranlaßt wird, sie anzuer-
kennen, weil andere es auch tun. Ihr öffentlicher Charakter bewirkt 
jedoch eine größere Starrheit ihrer Kategorien. Ein einzelner kann 
das Muster seiner Annahmen revidieren oder auch nicht revidieren. 
Es ist seine Privatangelegenheit. Doch kulturelle Kategorien sind 
öffentliche Angelegenheiten. Sie lassen sich nicht ohne weiteres 
revidieren. Gleichwohl können sie die Herausforderung durch ab-
weichende Formen nicht einfach übergehen. In jedem gegebenen 
Klassifikationssystem entstehen Anomalien, und jede gegebene 
Kultur muß Ereignissen entgegentreten, die sich ihren Annahmen 
zu widersetzen scheinen. Sie kann die Anomalien, die ihr Schema 
hervorbringt, nicht ignorieren, wenn sie nicht riskieren will, das in 
sie gesetzte Vertrauen zu verlieren. Darum, so meine ich, sind in 
jeder Kultur, die diese Bezeichnung verdient, verschiedene Verfah-
ren für den Umgang mit zweideutigen oder anomalen Ereignissen 
vorgesehen. 
 
Zunächst einmal wird eine Zweideutigkeit oft dadurch gemindert, 
daß man sich für die eine oder andere Interpretation entscheidet. Im 
Fall einer Mißgeburt z.B. kann die Gefahr bestehen, daß die schar-
fen Trennlinien zwischen Menschen und Tieren verwischt werden. 
Läßt sich die Mißgeburt jedoch als ein außergewöhnliches Ereignis 
kennzeichnen, können die Kategorien wiederhergestellt werden. So 
bezeichnen die Nuer Mißgeburten als Nilpferdjunge, die zufällig 
von Menschen geboren wurden. Durch diese Benennung ergibt sich 
die angemessene Behandlungsweise: sie werden behutsam in den 
Fluß 

 
57 



gelegt, wohin sie ja eigentlich gehören (Evans-Pritchard 1956, S. 
84). 
 
Zweitens kann das Vorhandensein von Anomalien physisch ge-
steuert werden. Die Vorschrift zum Beispiel, daß Zwillinge bei der 
Geburt getötet werden sollen, beseitigt in einigen westafrikani-
schen Gesellschaften, in denen gilt, daß zwei menschliche Wesen 
nicht zur gleichen Zeit aus dem gleichen Leib hervorgehen können, 
eine soziale Anomalie. Oder nehmen wir Hähne, die während der 
Nacht krähen. Wenn man ihnen sofort den Hals umdreht, können 
sie der Definition des Hahns als eines Vogels, der in der Morgen-
dämmerung kräht, nicht mehr widersprechen. 
 
Drittens bestätigt und bekräftigt sich eine Vorschrift zur Vermei-
dung anomaler Dinge die Definitionen, denen sie nicht ent-
sprechen. Wenn etwa im 3. Buch Mose wimmelnde Tiere verab-
scheut werden, sollten wir diese Art Greuel als die Kehrseite eines 
Musters von Dingen sehen, die gebilligt werden. 
 
Viertens können bestimmte Ereignisse als etwas Gefährliches ge-
kennzeichnet werden. Man weiß, daß Menschen manchmal Angst 
empfinden, wenn sie mit etwas Anomalem konfrontiert sind. Es 
wäre jedoch falsch, Institutionen so zu behandeln, als würden sie in 
der gleichen Weise wie die spontanen Reaktionen eines einzelnen 
erzeugt. Solche öffentlichen Vorstellungen entstehen wahrschein-
lich eher im Verlauf des Versuchs, die Dissonanz von individuellen 
und allgemeinen Reaktionen zu reduzieren. Festingers Arbeit hat 
ergeben, daß eine Person, die feststellt, daß ihre Überzeugungen 
nicht mit denen ihrer Freunde übereinstimmen, entweder unsicher 
wird oder versucht, die Freunde von deren Irrtum zu überzeugen. 
Eine Sache als gefährlich darzustellen ist eine der Möglichkeiten, 
sie unbestreitbar zu machen. Man kann damit auch – wie wir im 
Kapitel über die Moral sehen werden (Kapitel 8) – Konformität 
erzwingen. 
 
Fünftens können zweideutige Symbole im Ritual für dieselben 
Zwecke wie in der Dichtung und in der Mythologie verwendet 
werden: um ihnen größere Bedeutung zu verleihen oder um die 
Aufmerksamkeit auf andere Seinsweisen zu lenken. Wir werden im 
letzten Kapitel sehen, wie das Ritual dadurch, daß es Symbole des 
Anomalen heranzieht, das Böse 

 
58 



und den Tod zusammen mit dem Leben und dem Guten in einem 
einzigen großen, umfassenden Muster vereinigen kann. 
Fassen wir zusammen. Wenn das Unsaubere etwas ist, was fehl am 
Platz ist, so müssen wir es von der Ordnung her untersuchen. Un-
sauberes oder Schmutz ist das, was nicht dazugehören darf, wenn 
ein Muster Bestand haben soll. Sobald wir dies erkannt haben, ha-
ben wir den ersten Schritt in Richtung auf ein Verständnis von Ver-
unreinigung getan. Er führt uns nicht zu einer klaren Abgrenzung 
von Heiligem und Profanem: Das gleiche Prinzip gilt hier wie dort. 
Er führt uns auch nicht zu einer speziellen Unterscheidung von 
primitiven und modernen Menschen: Wir unterliegen alle den glei-
chen Regeln. Nur daß die Regel des Musterbildens in der primiti-
ven Kultur viel intensiver und umfassender wirkt, während sie in 
modernen Kulturen nur für abgetrennte, gesonderte Daseins-
bereiche gilt. 

 
 

59 



 
 
 

3. Die Greuel des dritten Buchs Mose 
 
Unreinheit ist nie etwas Isoliertes. Sie kann nur dort auftreten, wo 
Vorstellungen systematisch geordnet sind. Daher ist jede fragmen-
tarische Interpretation von Verunreinigungen in den Vorschriften 
einer anderen Kultur zum Scheitern verurteilt. Die Vorstellung ei-
ner Verunreinigung ergibt nur einen Sinn im Zusammenhang mit 
einer umfassenden Denkstruktur, deren Hauptstützen, Grenzen, 
Randbereiche und inneren Unterteilungen durch Trennungsrituale 
aufeinander bezogen sind. Um das zu verdeutlichen, werde ich ein 
altehrwürdiges Problem der Bibelwissenschaften, die im dritten 
Buch Mose genannten Greuel, aufgreifen und mich vor allem den 
Speisegeboten zuwenden. Warum sind das Kamel, der Hase und 
der Klippdachs unrein? Warum sind einige Heuschreckenarten un-
rein, andere aber nicht? Warum ist der Frosch rein, die Maus und 
das Flußpferd hingegen unrein? Was verbindet Maulwurf, Molch 
und Eidechse, daß man sie zusammen aufführt (3. Mose 11,30)? 
Um meine Punkte verständlicher vortragen zu können, führe ich 
zunächst die relevanten Abschnitte aus dem dritten und fünften 
Buch Mose (in der Übersetzung der Württembergischen Bibel-
anstalt Stuttgart) an: 
 
5. Buch Mose 14 
 
3 Du sollst nicht essen, was dem Herrn ein Greuel ist. 4 Dies aber sind die 
Tiere, die ihr essen dürft: Rind, Schaf, Ziege, 5 Hirsch, Reh, Damhirsch, 
Steinbock, Gemse, Auerochs und Antilope. 6 Jedes Tier, das gespaltene 
Klauen hat, ganz durchgespalten, und das wiederkäut, dürft ihr essen. 7 Diese 
Tiere aber sollt ihr nicht essen unter denen, die wiederkäuen und gespaltene 
Klauen haben: das Kamel, den Hasen und den Klippdachs, die wiederkäuen, 
deren Klauen aber nicht ganz durchgespalten sind; darum sollen sie euch 
unrein sein. 8 Das Schwein, das 

 
60 



durchgespaltene Klauen hat, aber nicht wiederkäut, soll euch darum unrein 
sein. Ihr Fleisch sollt ihr nicht essen, und ihr Aas sollt ihr nicht anrühren. 9 
Dies ist, was ihr essen dürft von allem, was im Wasser lebt: alles was Flossen 
und Schuppen hat, dürft ihr essen. 10 Was aber weder Flossen noch Schuppen 
hat, sollt ihr nicht essen; denn es ist euch unrein. 11 Alle reinen Vögel esset. 
12 Diese aber sind es, die ihr nicht essen sollt: der Adler, der Habicht, der 
Fischaar, 13 der Taucher, die Weihe, der Geier mit seinen Arten 14 und alle 
Raben mit ihren Arten, 15 der Strauß, die Nachteule, der Kuckuck, der Sper-
ber mit seinen Arten, 16 das Käuzchen, der Uhu, die Fledermaus, 17 die 
Rohrdommel, der Storch, der Schwan, 18 der Reiher, der Häher mit seinen 
Arten, der Wiedehopf, die Schwalbe. 19 Auch alles, was Flügel hat und 
kriecht, soll euch unrein sein, und ihr sollt es nicht essen. 20 Die reinen Vö-
gel dürft ihr essen. 
 
 
3. Buch Mose 11 
 
2 Dies sind die Tiere, die ihr essen dürft unter allen Tieren auf dem Lande. 3 
Alles, was gespaltene Klauen hat, ganz durchgespalten, und wiederkäut unter 
den Tieren, das dürft ihr essen. 4 Nur diese dürft ihr nicht essen von dem, was 
wiederkäut und gespaltene Klauen hat: das Kamel, denn es ist zwar ein 
Wiederkäuer, hat aber keine durchgespaltenen Klauen; darum soll es euch 
unrein sein; 5 den Klippdachs, denn er ist zwar ein Wiederkäuer, hat aber 
keine durchgespaltenen Klauen; darum soll er euch unrein sein; 6 den Hasen, 
denn er ist auch ein Wiederkäuer, hat aber keine durchgespaltenen Klauen; 
darum soll er euch unrein sein; 7 das Schwein, denn es hat wohl durchgespal-
tene Klauen, ist aber kein Wiederkäuer; darum soll es euch unrein sein. 8 
Vom Fleisch dieser Tiere dürft ihr weder essen noch ihr Aas anrühren; denn 
sie sind euch unrein. 9 Dies dürft ihr essen von dem, was im Wasser lebt: 
alles, was Flossen und Schuppen hat im Wasser, im Meer und in den Bächen, 
dürft ihr essen. 10 Alles aber, was nicht Flossen und Schuppen hat im Meer 
und in den Bächen von allem, was sich regt im Wasser, und allem, was lebt 
im Wasser, soll euch ein Greuel sein. 11 Von ihrem Fleisch dürft ihr nicht 
essen und ihr Aas sollt ihr verabscheuen, denn sie sind ein Greuel für euch. 
12 Denn alles, was nicht Flossen und Schuppen hat im Wasser, sollt ihr ver-
abscheuen. 13 Und diese sollt ihr verabscheuen unter den Vögeln, daß ihr sie 
nicht esset, denn ein Greuel sind sie: den Adler, den Habicht, den Fischaar, 14 
den Geier, die Weihe mit ihrer Art 15 und alle Raben mit ihrer Art, 16 den 
Strauß, die Nachteule, den Kuckuck, den Sperber mit seiner Art, 17 das 
Käuzchen, den Schwan, den Uhu, 18 die Fledermaus, die Rohrdommel, 19 
den Storch, den Reiher, den Häher mit seiner Art, den Wiedehopf und die 
Schwalbe. 20 Auch alles kleine Getier, das Flügel hat und auf vier Füßen 
geht, soll euch ein Greuel sein. 21 Doch dies dürft ihr essen von allem, was 
sich regt und Flügel hat und auf vier Füßen geht: was oberhalb der Füße noch 
zwei Schenkel hat, womit es auf Erden hüpft. 22 Von diesen könnt ihr essen 
die Heuschrecken, als da sind: den Arbe mit seiner Art, den Solam mit seiner 
Art, den Hargol mit seiner 

 
61 



Art und den Hagab mit seiner Art. 23 Alles aber, was sonst Flügel und vier 
Füße hat, soll euch ein Greuel sein. 24 An diesen werdet ihr euch verunreini-
gen – wer ihr Aas anrührt, der wird unrein sein bis zum Abend; 25 und wer 
ihr Aas trägt, soll seine Kleider waschen und wird unrein sein bis zum Abend 
– : 26 an allem Getier, das gespaltene Klauen hat, aber nicht ganz durch-
gespaltene, und nicht wiederkäut. Unrein soll es euch sein, und wer es an-
rührt, wird unrein sein. 27 Und alles, was auf Tatzen geht unter den Tieren, 
die auf vier Füßen gehen, soll euch unrein sein bis zum Abend. 28 Und wer 
ihr Aas trägt, soll seine Kleider waschen und unrein sein bis zum Abend; 
denn sie sind euch unrein. 29 Diese sollen euch unrein sein unter den Tieren, 
die auf der Erde wimmeln: das Wiesel, die Maus, die Kröte, ein jedes mit 
seiner Art, 30 der Gecko, der Molch, die Eidechse, die Blindschleiche und 
der Maulwurf. 31 Die sind euch unrein unter allem, was da kriecht. Wer ihr 
Aas anrührt, der wird unrein sein bis zum Abend. 32 Und alles, worauf ihr 
Aas fällt, das wird unrein, (...) 
41 Was auf der Erde kriecht, das soll euch ein Greuel sein, und man soll es 
nicht essen. 42 Alles, was auf dem Bauch kriecht, und alles, was auf vier oder 
mehr Füßen geht, unter allem, was auf der Erde kriecht, dürft ihr nicht essen; 
denn es soll euch ein Greuel sein. 
 
Alle bisher vorgebrachten Interpretationen lassen sich in zwei 
Gruppen aufteilen: entweder werden die Vorschriften als bedeu-
tungslos und willkürlich hingestellt, weil es ihnen nicht darum 
geht, zu belehren, sondern zu disziplinieren, oder sie werden als 
Allegorien für Tugenden und Laster angesehen. Maimonides, der 
die Ansicht vertrat, daß der symbolische Gehalt der religiösen An-
ordnungen sehr gering ist, schrieb (1924, S. 171): 
 
... das Gebot über die Darbringung der Opfer hat ... einen wichtigen und 
einleuchtenden Zweck, daß aber das eine Opfer aus Schafen, das andere aus 
Widdern und diese in besonders bestimmter Art zu bestehen habe, dafür läßt 
sich schlechterdings keine Ursache anführen, und wer sich abmüht, um für 
diese Einzelvorschriften einen Grund anzuführen, leidet nach meinem Dafür-
halten an einem anhaltenden Wahnsinn ... 
 
Als mittelalterlicher Doktor der Medizin war Maimonides zudem 
geneigt, den Speisegesetzen eine vernunftgeleitete physiologische 
Basis zuzuschreiben, worauf hier nicht einzugehen ist, da wir be-
reits im zweiten Kapitel die medizinische Betrachtungsweise von 
Symbolen verworfen haben. Eine moderne Version der Auffassung, 
daß die Speisegesetze nicht symbolisch, sondern ethisch und 
disziplinarisch seien, findet sich in Epsteins englischen Anmerkun-
gen zum Babylonischen Talmud 

 
62 



sowie in seiner bekannten Geschichte des Judentums (1959, S. 24): 
 
Beide Arten von Gesetzen haben ein gemeinsames Ziel ... Heiligkeit. Wäh-
rend die positiven Gebote zur Beförderung der Tugend und zur Unterstützung 
jener edleren Eigenschaften erlassen wurden, die das wahrhaft religiöse und 
ethische Sein ausmachen, sollten die negativen Gebote das Laster bekämpfen 
und andere böse Neigungen und Triebe, die den Menschen in seinem Streben 
nach Heiligkeit behindern, unterdrücken ... Auch den negativen religiösen 
Gesetzen wohnen erzieherische Ziele und Zwecke inne. Einen besonderen 
Rang nimmt hier das Verbot ein, das sich gegen den Genuß bestimmter Tiere, 
die als „unrein“ klassifiziert werden, richtet. Dieses Gesetz beinhaltet keiner-
lei totemistische Reminiszenzen. Es wird in der Heiligen Schrift ausdrücklich 
mit dem Ideal der Heiligkeit verbunden. Sein eigentliches Ziel ist es, den 
Israeliten Selbstkontrolle, den unerläßlichen ersten Schritt zur Erlangung von 
Heiligkeit, beizubringen. 
 
Wie S. Stein in seinem Artikel „The Dietary Laws in Rabbinic and 
Patristic Literature“ zeigt, geht die ethische Interpretation auf die 
Zeit Alexanders des Großen und des hellenistischen Einflusses auf 
die jüdische Kultur zurück. Die Aristeasbriefe aus dem 1. Jahrhun-
dert v. Chr. lehren, daß die mosaischen Gesetze nicht nur eine wert-
volle disziplinarische Maßnahme seien, die „die Juden vor gedan-
kenlosem Handeln und Ungerechtigkeit bewahren“, sondern auch 
mit dem zusammenfallen, was eine natürliche Vernunft zur Erlan-
gung eines guten Lebens vorschreiben würde. So machte der helle-
nistische Einfluß das Zusammengehen von medizinischen und ethi-
schen Interpretationen möglich. Philo vertrat die Ansicht, daß Mo-
ses’ Auswahlprinzip genau darin bestand, die wohlschmeckendsten 
Fleischarten herauszugreifen: 
 
Der Gesetzgeber untersagte streng alle Land-, Meeres- und Lufttiere, deren 
Fleisch – wie das der Schweine und schuppenlosen Fische – das feinste und 
fetteste ist, weil er wußte, daß sie für den sklavischsten der Sinne, den Ge-
schmack, eine Gefahr darstellen und zur Völlerei anregen, 
 
(und nun schließt sich unmittelbar die medizinische Interpretation 
an:) 
 
ein Übel, das sowohl für den Leib wie auch für die Seele gefährlich ist, da 
Völlerei eine schlechte Verdauung zur Folge hat, die die Ursache aller Krank-
heiten und Charakterschwächen ist. 
 
Einem anderen Interpretationsstrang folgen, wie schon vor Ihnen 
Robertson Smith und Frazer, die angelsächsischen Alt- 

 
63 



testamentler. Sie neigen dazu, die Vorschriften einfach als willkür-
lich aufzufassen, da sie irrational seien. Nathaniel Micklem (1953) 
zum Beispiel schreibt: 
 
Die Kommentatoren haben sich in der Regel ausführlich mit der Frage be-
faßt, warum die und die Geschöpfe und die und die Zustände und Symptome 
unrein seien. Handelt es sich zum Beispiel um primitive Hygienevorschrif-
ten? Es kann mit Sicherheit angenommen werden, daß weder Hygiene noch 
irgendwelche Typologien die Grundlage der Unreinheit bilden. Diese Verord-
nungen können unter keinen Umständen rational erklärt werden. Sie mögen 
verschiedenartige Ursprünge haben, die in graue Vorzeit zurückreichen kön-
nen ... 
 
Man vergleiche auch S. R. Driver (1895): 
 
Doch das Prinzip, das die Scheidelinie zwischen reinen und unreinen Tieren 
bestimmt, wird nicht genannt. Man hat nun häufig darüber nachgedacht, um 
welches es sich handeln könnte. Offenbar ist bis heute kein einzelnes Prinzip 
gefunden worden, das auf alle Fälle zutrifft, und es scheint nicht ausgeschlos-
sen, daß mehr als nur ein Prinzip am Werke war. Einige Tiere mögen auf-
grund ihres abstoßenden Äußeren oder ihrer unreinlichen Gewohnheiten, 
andere wiederum aus gesundheitlichen Gründen verboten worden sein. In 
manchen Fällen war das Verbot höchstwahrscheinlich religiös motiviert. 
Vielleicht glaubte man, daß bestimmte Tiere – ähnlich wie die Schlange in 
Arabien – von übermenschlichen oder dämonischen Wesen beseelt seien, 
möglicherweise hatten sie auch eine sakramentale Bedeutung in den heidni-
schen Riten anderer Völker, und das Verbot war ein Protest gegen diese Glau-
bensvorstellungen ... 
 
Die gleiche Ausrichtung findet sich im Catholic Commentary on 
Holy Scripture (1953), dessen Autor, P. P. Saydon, seine Verpflich-
tung gegenüber Driver und Robertson Smith nicht verschweigt. Es 
hat den Anschein, als ob jene Aspekte der hebräischen Religion, die 
Robertson Smith als primitiv, irrational und unerklärbar bezeichnet 
hatte, bis zum heutigen Tag diese Kennzeichnungen beibehalten 
hätten und nicht weiter untersucht wurden. 
Man muß wohl nicht ausdrücklich betonen, daß derartige Interpre-
tationen im Grunde genommen gar keine sind, da sie den Vorschrif-
ten ja jegliche Bedeutung absprechen. Sie sind die wissenschaft-
liche Form, einer gewissen Verwirrung Ausdruck zu verleihen. 
Micklem gibt sie in seinen Ausführungen zum 3. Buch Mose viel 
offener zu: 
 
Die Kapitel 11 bis 15 wecken vielleicht mehr Vorbehalte als jedes andere 
Kapitel der ganzen Bibel. Dem modernen Leser erscheinen sie an vielen 

 
64 



Stellen bedeutungslos oder abstoßend. Sie handeln von ritueller „Unreinheit“ 
in puncto Tiere (11), Geburt (12), Hautleiden und Flecken an Kleidern (14), 
Aussatz und Auftreten verschiedener Ausflüsse oder Sekrete des mensch-
lichen Körpers (15). Wen, außer den Ethnologen, interessieren derartige The-
men? Was hat das alles mit Religion zu tun? 
 
R. H. Pfeiffers Standpunkt kennzeichnet eine grundsätzlich kriti-
sche Haltung gegenüber den priesterlichen und rechtlichen Ele-
menten im Leben Israels. So verleiht auch er mit seiner Autorität 
der Ansicht Nachdruck, daß die Vorschriften in der Priesterschrift 
weitgehend willkürlich seien: 
 
Nur Priester, die Rechtsgelehrte waren, konnten die Religion als eine Theo-
kratie auffassen, in der ein göttliches Gesetz herrschte, das die heiligen Ver-
pflichtungen des Volks gegenüber seinem Gott genau und daher willkürlich 
festlegte. So heiligten sie das Äußerliche, löschten aus den Religionen so-
wohl die ethischen Ideale des Amos als auch die empfindsamen Gefühle des 
Hosea und reduzierten den Universalschöpfer auf die Gestalt eines unerbitt-
lichen Despoten ... Aus uraltem Brauch übernahm P die zwei grundlegenden 
Vorstellungen, die ihre Gesetzgebung kennzeichnen: physische Heiligkeit 
und willkürliche Gesetzesbestimmungen – archaische Konzeptionen, die die 
reformierenden Propheten zugunsten einer spirituellen Heiligkeit und eines 
Moralgesetzes aufgegeben hatten (Pfeiffer 1957, S. 91). 
 
Es mag schon sein, daß Rechtsgelehrte dazu neigen, in präzisen 
und kodifizierten Bahnen zu denken. Ist es jedoch plausibel anzu-
nehmen, daß sie zur Kodifizierung reinen Unsinns – willkürlicher 
Gesetzesbestimmungen – neigen? Pfeiffer versucht, zwei Argu-
mente miteinander zu verbinden: er insistiert auf der legalistischen 
Rigidität der priesterlichen Verfasser und weist zugleich auf den 
Mangel an Ordnung im Aufbau des Kapitels hin, um damit seine 
These von der Willkürlichkeit der Vorschriften zu rechtfertigen. 
Nun ist, wie mir Prof. H. J. Richards erklärte, der Nachweis will-
kürlicher Momente im 3. Buch Mose entschieden überraschend, da 
es laut Quellenkritik zur priesterschriftlichen Quelle gehört, deren 
Autoren es vor allem um Ordnung ging. Der gewichtige Befund 
der Quellenkritik liefert uns somit die Rechtfertigung, nach einer 
anderen Interpretation zu suchen. 
Wenden wir uns jetzt der Ansicht zu, daß die Vorschriften Allego-
rien für Tugenden und Laster seien. S. Stein leitet auch diese nach-
haltige Tradition aus dem frühen alexandrinischen Einfluß auf das 
jüdische Denken her (1957, S. 145 ff.). Er 

 
65 



paraphrasiert den Aristeasbrief, worin es heißt, daß der Hohe-
priester Eleazar 
 
zugibt, daß die meisten Menschen die biblischen Speisebeschränkungen 
unverständlich finden. Wenn Gott der Schöpfer aller Dinge ist, warum ist 
dann sein Gesetz so streng, daß es einige Tiere sogar von der Berührung 
ausschließt (128f.)? In seiner ersten Antwort werden die Speisegebote noch 
mit der Gefahr des Götzendienstes verknüpft ... Die zweite Antwort versucht, 
speziellen Fragen mit Hilfe der allegorischen Auslegung zu begegnen. Jedes 
Gesetz, das verbotene Nahrung betrifft, hat seinen tieferen Grund. Moses 
führte Maus und Wiesel nicht etwa deswegen auf, weil er irgendeine Rück-
sicht auf sie nehmen wollte (143f.). Im Gegenteil, Mäuse sind ganz besonders 
unangenehme Tiere, weil sie alles beschädigen, und das Wiesel, Symbol für 
hinterhältige Verleumder, empfängt durchs Ohr und gebiert durch das Maul 
(164f.). Diese heiligen Gesetze zielen vielmehr auf Gerechtigkeit, sie sollen 
gottesfürchtige Gedanken in uns erwecken und unseren Charakter formen 
(161-168). Die Vögel etwa, die die Juden essen dürfen, sind alle zahm und 
rein, da sie nur von Körnern leben. Das gilt nicht für die wilden und 
fleischfressenden Vögel, die Lämmer und Ziegen und sogar Menschen anfal-
len. Indem Mose die letzteren als unrein bezeichnete, ermahnte er die Gläubi-
gen, den Schwachen keine Gewalt anzutun und nicht ihrer eigenen Stärke zu 
vertrauen (145-148). Spaltfüßige, zweihufige Tiere sind ein Sinnbild dafür, 
daß alle unsere Handlungen eine richtige ethische Unterscheidung erkennen 
lassen und sich auf Gerechtigkeit richten sollen ... Wiederkäuen andrerseits 
steht für Eingedenken ... 
 
Anschließend zieht Stein Philo heran, der sich zur Interpretation 
der Speisegesetze der allegorischen Methode bedient: 
 
Fische mit Flossen und Schuppen, die vom Gesetz erlaubt sind, symbolisie-
ren Ausdauer und Selbstbeherrschung, während die verbotenen von der Strö-
mung fortgerissen werden, deren Kraft sie keinen Widerstand entgegensetzen 
können. Reptilien, die sich voranschlängeln, indem sie ihren Bauch nachzie-
hen, stehen für Personen, die sich ihren allezeit gierigen Wünschen und Lei-
denschaften hingeben. Kriechtiere jedoch, die über den Füßen Beine haben 
und daher hüpfen können, sind rein, weil sie den Erfolg moralischer Anstren-
gungen symbolisieren. 
 
Die christliche Lehre griff die allegorisierende Tradition sogleich 
auf. Der Barnabasbrief aus dem ersten Jahrhundert, der die Juden 
davon überzeugen sollte, daß ihr Gesetz erfüllt worden sei, legte 
die Rede von reinen und unreinen Tieren als Anspielungen auf ver-
schiedene Menschentypen, von Lepra als Sünde etc. aus. Ein neue-
res Beispiel für diese Tradition findet sich in Bischof Challoners 
Anmerkungen zur Westminster-Bibel vom Beginn dieses Jahrhun-
derts: 

 
66 



Gespaltene Klauen und Wiederkäuen. Gespaltene Klauen und Wiederkäuen 
bedeuten das Trennen von Gut und Böse und das Nachdenken über das Ge-
setz Gottes; tut der Mensch nicht beides, so ist er unrein. Genauso würden 
Fische ohne Flossen und Schuppen als unrein bezeichnet: sie meinen Seelen, 
die sich nicht im Gebet erheben und mit den Schuppen der Tugend bedecken 
(Anmerkung zu Vers 3). 
 
Es handelt sich hierbei weniger um Interpretationen als um fromme 
Kommentare. Sie können nichts interpretieren, weil sie weder kon-
sistent noch umfassend sind. Für jedes Tier muß eine andere Erklä-
rung entwickelt werden, und die Zahl der möglichen Erklärungen 
ist unendlich groß. Nach einer anderen herkömmlichen Betrach-
tungsweise, die ebenfalls auf den Aristeasbrief zurückgeht, ist das, 
was den Israeliten verboten ist, nur deswegen verboten, um sie vor 
fremdem Einfluß zu schützen. Maimonides zum Beispiel vertrat 
die Ansicht, daß sie ein Zicklein deshalb nicht in der Milch des 
Muttertiers .kochen dürfen, weil das eine der kultischen Handlun-
gen der kanaanäischen Religionen war. Dieses Argument ist nur 
beschränkt anwendbar, da nicht angenommen wird, daß die Israeli-
ten durchgängig alle Elemente fremder Religionen ablehnten und 
sich etwas völlig Neues schufen. Maimonides schloß sich der Auf-
fassung an, daß einige der unerklärlichen Gesetzesgebote einen 
eindeutigen Bruch mit den heidnischen Praktiken bezweckten. Daß 
es den Israeliten verboten war, Kleider zu tragen, die aus Leinen 
und Wolle gewebt waren, verschiedenartige Bäume an einem Ort 
zusammen zu pflanzen, Geschlechtsverkehr mit Tieren zu haben 
und Fleisch in Milch zu kochen, hatte seinen Grund einfach darin, 
daß diese Handlungen in den Riten ihrer heidnischen Nachbarn 
vorkamen. So weit ist nichts dagegen einzuwenden: die Gesetze 
wurden als Bollwerke gegen die Ausdehnung heidnischer Ritual-
formen erlassen. Warum waren dann aber einige heidnische Prakti-
ken erlaubt? Und nicht nur erlaubt, sondern auch – versteht man 
das Opfer als eine den Heiden und Israeliten gemeinsame Praktik – 
von absolut zentraler Bedeutung im religiösen Leben? Die Antwort 
des Maimonides geht, jedenfalls im Führer der Unschlüssigen, 
dahin, das Opfer als eine Übergangserscheinung zu erklären, das 
zwar bedauerlich heidnisch, aber notgedrungen gestattet war, weil 
es untunlich gewesen wäre, die Israeliten abrupt ihrer heidnischen 
Vergangen- 

 
67 



heit zu entwöhnen. Das ist eine ungewöhnliche Argumentation aus 
der Feder eines rabbinischen Gelehrten. Tatsächlich versuchte Mai-
monides in seinen streng rabbinischen Schriften nicht, sie auszu-
bauen – im Gegenteil: dort hält er das Opfer für die wichtigste 
Handlung der jüdischen Religion. 
Immerhin sah Maimonides die Inkonsistenz der Interpretation und 
wurde dadurch zu widersprüchlichen Äußerungen veranlaßt. Spä-
tere Gelehrte jedoch scheinen sich auf die eine oder andere Weise 
je nach der herrschenden Diskussion mit dem Argument vom frem-
den Einfluß zufriedengegeben zu haben. Professor Hooke und sein 
Kollege belegten eindeutig, daß die Israeliten einige Formen der 
kanaanäischen Form der Gottesverehrung übernommen haben und 
daß die Kanaanäer offenbar viel mit der mesopotamischen Kultur 
gemeinsam hatten (1933). Aber es reicht als Erklärung nicht hin, 
Israel einmal als eine Art Schwamm und ein anderes Mal als Boll-
werk darzustellen, ohne zu erklären, warum es ein fremdes Ele-
ment aufsaugte, ein anderes aber abwehrte. Was erbringt es, wenn 
man das Verbot, Jungtiere in Milch zu kochen und mit Kühen zu 
kopulieren, darauf zurückführt, daß es sich dabei um Fruchtbar-
keitsriten der fremden Nachbarn handelt (1935), wo doch die Israe-
liten andere fremde Riten übernahmen? Wir wüssten dann immer 
noch gern, in welchen Fällen die Schwammetapher zutrifft und in 
welchen nicht. Bei Eichrodt ist das gleiche Problem nicht minder 
verwirrend behandelt (1964, S. 230f.). Selbstverständlich wird 
keine Kultur aus dem Nichts geschaffen. Die Israeliten absorbierten 
gewisse Elemente ihrer Nachbarn, doch absorbierten sie sie nicht 
uneingeschränkt. Einige Elemente fremder Kulturen waren mit den 
Ordnungsprinzipien, auf die sich ihr Universum stützte, unverein-
bar, andere hingegen ließen sich einfügen. Zaehner vermutet zum 
Beispiel, daß der jüdische Abscheu vor kriechenden Lebewesen aus 
dem Zoroastrismus übernommen worden sein könnte (1963, S. 
162). Unabhängig davon, ob diese Übernahme eines fremden Ele-
ments in das Judentum historisch belegt werden kann, werden wir 
sehen, daß es im Ordnungsschema der jüdischen Kultur eine bereits 
vorhandene Kompatibilität zwischen diesem speziellen Abscheu 
und den allgemeinen Prinzipien gab, auf die sich ihr Universum 
stützte. 
Alle Interpretationsversuche, die die Verbote des Alten Testa- 

 
68 



ments einzeln und unabhängig voneinander betrachten, müssen 
fehlschlagen. Die einzig vernünftige Methode ist die, Hygiene, 
Ästhetik, Moral und instinktiven Abscheu, ja sogar die kanaanäi-
schen und zoroastrischen Magier zu vergessen und sich den Texten 
zuzuwenden. Da jedem der Unterlassungsgebote das Gebot, heilig 
zu sein, vorausgeht, hat ein Erklärungsversuch mit diesem Gebot 
anzufangen. Zwischen der Heiligkeit und den Greueln muß es eine 
Unvereinbarkeit geben, die den verschiedenen Einzelvorschriften 
einen übergreifenden Sinn verleiht. 
Heiligkeit ist das Attribut Gottes. Die Wurzel des Wortes bedeutet 
„trennen“. Welche Bedeutung gibt es außerdem? Wir sollten jede 
Untersuchung eines kosmologischen Systems mit der Frage begin-
nen, nach welchen Prinzipien darin Kräfte und Gefahren vorgestellt 
werden. Im Alten Testament ist es der Segen, der als Ursprung aller 
guten Dinge gilt; die Zurücknahme des Segens dagegen bildet den 
Ursprung aller Gefahren. Der Segen Gottes macht das Land für die 
Menschen bewohnbar. Gott bewirkt durch seinen Segen vor allem 
die Herstellung einer Ordnung, die den Angelegenheiten der Men-
schen förderlich ist. Die Fruchtbarkeit der Frauen, des Viehs und 
der Felder wird als Folge des Segens versprochen und kann da-
durch erlangt werden, daß man den Bund mit Gott nicht verletzt 
und alle seine Gebote und Zeremonien einhält (5. Mose 28, 1-14). 
Wo der Segen entzogen und die Kraft des Fluchs entfesselt ist, ent-
steht Unfruchtbarkeit, Pest und Verwirrung. Denn Moses hatte ge-
sagt: 
 
15 Wenn du aber nicht gehorchen wirst der Stimme des Herrn, deines Gottes, 
und wirst nicht halten und tun alle seine Gebote und Rechte, die ich dir heute 
gebiete, so werden alle diese Flüche über dich kommen und dich treffen: 16 
Verflucht wirst du sein in der Stadt, verflucht wirst du sein auf dem Acker. 
17 Verflucht wird sein dein Korb und dein Backtrog. 18 Verflucht wird sein 
die Frucht deines Leibes, der Ertrag deines Ackers, das Jungvieh deiner 
Rinder und Schafe. 19 Verflucht wirst du sein bei deinem Eingang und 
verflucht bei deinem Ausgang. 20 Der Herr wird unter dich senden 
Unfrieden, Unruhe und Unglück in allem, was du unternimmst, bis du vertilgt 
bist um deines bösen Treibens willen, weil du mich verlassen hast. 21 Der 
Herr wird dir die Pest anhängen, bis er dich vertilgt hat in dem Lande, in das 
du kommst, es einzunehmen. 22 Der Herr wird dich schlagen mit 
Auszehrung, Entzündung und hitzigem Fieber, Getreidebrand und Dürre; die 
werden dich verfolgen, bis du umkommst. 23 Der Himmel, der über deinem 
Haupt ist, wird ehern 

 
69 



werden und die Erde unter dir eisern. 24 Statt des Regens für dein Land wird 
der Herr Staub und Asche vom Himmel auf dich geben, bis du vertilgt bist (5. 
Mose 28, 15-24). 
 
Hieraus geht deutlich hervor, daß den positiven und negativen Ge-
boten Wirkungen zuerkannt und daß sie nicht nur als Ausdruck für 
irgend etwas anderes angesehen wurden: ihre Befolgung zieht 
Wohlhabenheit nach sich, ihre Übertretung bringt Gefahr. Wir sind 
deshalb berechtigt, sie genauso wie primitive rituelle Vermeidungs-
vorschriften zu behandeln, deren Mißachtung Gefahren für die 
Menschheit entfesselt. Im Mittelpunkt sowohl der Gebote wie auch 
der Zeremonien steht die Vorstellung von der Heiligkeit Gottes, die 
die Menschen in ihrem eigenen Leben zu verwirklichen haben. Wir 
begegnen hier also einem Universum, in dem die Menschen gedei-
hen, wenn sie der Forderung nach Heiligkeit entsprechen, und 
zugrunde gehen, wenn sie von ihr abweichen. Auch ohne zusätz-
liche Hinweise müßten wir in der Lage sein, die hebräische Auffas-
sung des Heiligen herauszufinden, indem wir die Gebote unter-
suchen, durch deren Einhaltung die Menschen dieser Auffassung 
entsprechen. Es handelt sich offensichtlich nicht um Rechtschaffen-
heit im Sinne einer allesumfassenden humanen Güte. Gerechtigkeit 
und moralische Rechtschaffenheit können durchaus Heiligkeit ver-
anschaulichen und ein Teil von ihr sein, aber daneben umfaßt 
Heiligkeit auch noch andere Vorstellungen. 
 
Wenn wir davon ausgehen, daß ihre Wurzel Getrenntsein bedeutet, 
so ist die nächste Vorstellung, die sich daraus ergibt, die vom Heili-
gen als etwas Ganzem und Vollkommenem. Die Beschreibung der 
physischen Makellosigkeit, die von den Dingen, die im Tempel 
dargebracht werden, und von den Personen, die sich ihm nähern, 
verlangt wird, nimmt im 3. Buch Mose einen breiten Raum ein. Die 
Opfertiere müssen fehlerlos sein, Frauen, die geboren haben, müs-
sen zunächst gereinigt werden, Aussätzige haben sich nach einer 
Heilung erst einmal abzusondern und einer rituellen Reinigung zu 
unterziehen, bevor sie sich dem Tempel nähern dürfen. Alle körper-
lichen Ausflüsse sind verunreinigend und disqualifizieren vom 
Zugang zum Tempel. Priester dürfen nur dann mit dem Tod in Be-
rührung kommen, wenn ihre eigenen nahen Angehörigen sterben. 
Dem 

 
70 



Hohepriester jedoch ist jegliche Berührung mit dem Tod untersagt: 
 
17 Sage zu Aaron: Wenn einer deiner Nachkommen in künftigen Geschlech-
tern einen Fehler hat, der soll nicht herzutreten, um die Speise seines Gottes 
zu opfern. 18 Denn keiner, an dem ein Fehler ist, soll herzutreten, er sei 
blind, lahm, mit einem entstellten Gesicht, mit irgendeiner Mißbildung 19 
oder wer einen gebrochenen Fuß oder eine gebrochene Hand hat 20 oder 
bucklig oder verkümmert ist oder wer einen weißen Fleck im Auge hat oder 
Krätze oder Flechten oder beschädigte Hoden hat. 21 Wer nun unter Aarons, 
des Priesters, Nachkommen einen Fehler an sich hat, der soll nicht herzutre-
ten, zu opfern die Feueropfer des Herrn; ... (3. Mose 21, 17-21). 
 
Er muß, mit anderen Worten, ein makelloser Mensch sein, um 
Priester sein zu können. 
 
Diese wiederholt anzutreffende Vorstellung von der physischen 
Vollkommenheit findet sich auch im sozialen Bereich, besonders 
aber im Feldlager. Im Gebet und im Kampf erreichte die Kultur der 
Israeliten die höchste Stufe ihrer Intensität. Ohne Segen konnte die 
Armee nicht siegen; um aber dem Feldlager den Segen zu erhalten, 
mußten die Soldaten ganz besonders heilig sein. Daher war es er-
forderlich, das Lager in der gleichen Weise wie den Tempel vor 
Verunreinigungen zu schützen. Auch hier hinderte körperlicher 
Ausfluß einen Mann daran, das Lager zu betreten, genauso wie er 
einen Gläubigen daran hinderte, sich dem Altar zu nähern. Ein Sol-
dat, der einen nächtlichen Samenerguß gehabt hatte, sollte sich 
während des folgenden Tages außerhalb des Lagers aufhalten, sich 
abends waschen und erst nach Sonnenuntergang zurückkehren. 
Natürliche Funktionen, die körperliche Ausscheidungen mit sich 
bringen, waren außerhalb des Lagers zu verrichten (5. Mose 23, 
10-15). Kurz, die Heiligkeitsvorstellung fand ihren äußerlichen 
Ausdruck in der Vollständigkeit des Körpers, den man als makel-
losen Behälter verstand. 
Vollständigkeit war nicht allein eine Vorstellung, die sich auf den 
Körper beschränkte, sie konnte auch Vollkommenheit in einem 
sozialen Kontext bezeichnen. Ein wichtiges, einmal begonnenes 
Unternehmen durfte nicht unvollendet abgebrochen werden. Auch 
diese Form von Unvollständigkeit disqualifizierte einen Mann vom 
Kampf. Vor einer Schlacht hatten die Amtsleute auszurufen: 

 
71 



Wer ein neues Haus gebaut hat und hat's noch nicht eingeweiht, der mache 
sich auf und kehre heim, auf daß er nicht sterbe im Krieg und ein anderer es 
einweihe. 6 Wer einen Weinberg gepflanzt hat und hat seine Früchte noch 
nicht genossen, der mache sich auf und kehre heim, daß er nicht im Krieg 
sterbe und ein anderer seine Früchte genieße. 7 Wer mit einem Mädchen 
verlobt ist und hat es noch nicht heimgeholt, der mache sich auf und kehre 
heim, daß er nicht im Krieg sterbe und ein anderer hole es heim (5. Mose 20, 
5–7). 
 
Zugegebenermaßen gibt es keinen Hinweis darauf, daß sich diese 
Vorschrift gegen eine Verunreinigung richtet. Es wird nicht gesagt, 
daß jemand, der eine Sache noch nicht zu Ende geführt hat, in der 
gleichen Weise unrein wäre wie etwa ein Aussätziger. Der nächste 
Vers wendet sich den furchtsamen und schwachbesaiteten Männern 
zu, die nach Hause zurückkehren sollen, damit sich ihre Furcht 
nicht auf die anderen überträgt. In anderen Passagen heißt es je-
doch ziemlich eindeutig, daß ein Mann nicht mit dem Pflügen be-
ginnen und sich dann umwenden sollte. Pedersen sagt sogar: 
 
In allen diesen Fällen hat jemand eine neue, wichtige Unternehmung begon-
nen und sie noch nicht abgeschlossen ... eine neue Totalität ist im Entstehen 
begriffen. Diesen Prozeß vorzeitig, das heißt ehe er seinen Höhepunkt er-
reicht oder überschritten hat, abzubrechen, bedeutet, das Risiko einer Sünde 
einzugehen (Pedersen 1946/47, Bd. 3, S. 9). 
 
Wenn wir Pedersen folgen, dann war für das Erlangen von Segen 
und Erfolg im Kampf erforderlich, daß ein Mann am ganzen Kör-
per unversehrt und mit ganzem Herzen dabei war und nichts Un-
vollendetes zurückgelassen hatte. Ein Widerhall dieser Passage 
findet sich im Neuen Testament im Gleichnis vom Mann, der ein 
großes Fest plante und dessen geladene Gäste seinen Zorn erregten, 
weil sie sich entschuldigen ließen (Lukas 14, 16-24; Matthäus 22. 
Vgl. Black und Rowley, 1962, S. 836). Einer der Gäste hatte gerade 
einen Acker gekauft, ein anderer zehn Ochsen, sie aber noch nicht 
besehen, und einer hatte eine Frau genommen. Da nach dem alten 
Gesetz jeder dieser Männer seine Absage mit dem Hinweis auf 5. 
Mose 20 stichhaltig hätte rechtfertigen können, stützt das Gleichnis 
Pedersens Auffassung, daß die Unterbrechung neuer Projekte so-
wohl im zivilen wie im militärischen Kontext als etwas Schlechtes 
galt. 
Es gibt aber auch Gebote, die eine andere Vorstellung von Vollstän-
digkeit beinhalten. Die Metaphern vom physischen 

 
72 



Körper und von der neuen Unternehmung beziehen sich auf die 
Makellosigkeit und Vollkommenheit des Individuums und seiner 
Arbeit. In anderen Vorschriften sind auch Arten und Kategorien in 
das Heiligkeitsgebot einbezogen. Hybride Erscheinungen und an-
dere Mischformen sind ein Greuel. 
 
Du sollst auch bei keinem Tier liegen, daß du an ihm unrein werdest. Und 
keine Frau soll mit einem Tier Umgang haben; es ist ein schändlicher Frevel 
(3. Mose 18, 23). 
 
,Schändlicher Frevel’, bzw. das englische Wort perversion, ist die 
bezeichnende Fehlübersetzung des seltenen hebräischen Wortes 
tebhel, das „mischen“ oder „verwirren“ meint. Das gleiche Thema 
wird in 3. Mose 19, 19 aufgegriffen: 
 
Meine Satzungen sollt ihr halten: Laß nicht zweierlei Art unter deinem Vieh 
sich paaren und besäe dein Feld nicht mit zweierlei Samen und lege kein 
Kleid an, das aus zweierlei Fasern gewebt ist. 
 
All diesen Unterlassungsgeboten geht das allgemeine Gebot vor-
aus: 
 
Ihr sollt heilig sein, denn ich bin heilig. 
 
Wir können schließen, daß Vollkommenheit ein Ausdruck von Hei-
ligkeit ist. Heiligkeit erfordert, daß die einzelnen Dinge der Klasse 
entsprechen, zu der sie gehören. Sie erfordert außerdem, daß ver-
schiedene Klassen von Dingen nicht vermischt werden dürfen. 
Eine andere Gruppe von Geboten läßt diesen letzten Punkt noch 
deutlicher hervortreten. Heiligkeit verlangt, die einzelnen Katego-
rien der Schöpfung voneinander getrennt zu halten. Sie setzt dem-
zufolge eine genaue Bestimmung, Unterscheidung und Ordnung 
voraus. So gesehen, sind alle Vorschriften zur Sexmoral Ausdrucks-
formen für das Heilige. Inzest und Ehebruch (3. Mose 28, 6-20) 
laufen der Heiligkeit – im einfachen Sinne der richtigen Ordnung – 
zuwider. Sittlichkeit und Heiligkeit stehen in keinem Widerspruch 
zueinander, doch richtet sich Heiligkeit eher auf das Trennen des-
sen, was getrennt werden muß, als daß sie die Rechte von Ehemän-
nern und Brüdern schützt. 
Dann folgt im Kapitel 19 eine Aufzählung der Handlungen, die 
ebenfalls der Heiligkeit zuwiderlaufen. Da Heiligkeit als Ordnung, 
nicht als Unordnung, vorgestellt wird, erscheinen 

 
73 



Rechtschaffenheit und Geradlinigkeit als etwas Heiliges, wider-
sprüchliches und unaufrichtiges Handeln aber als das Gegenteil 
davon. Sei es nun Diebstahl, Lüge, falsches Zeugnis, Betrug mit 
Maßen und Gewichten, oder seien es Heucheleien verschiedenster 
Art – etwa schlecht von Tauben zu reden (und ihnen dabei vermut-
lich freundlich zuzulächeln), den Bruder im Herzen zu hassen 
(während man vermutlich herzlich zu ihm spricht) –, überall han-
delt es sich um ein Auseinanderklaffen von Schein und Wirklich-
keit. Allerdings ist in diesem Kapitel auch viel von Freigebigkeit 
und Liebe die Rede, positive Befehle also, die ich jedoch außer 
acht lasse, da es mir nur um die negativen Vorschriften geht. 
Wir haben jetzt eine gute Grundlage geschaffen, um uns mit den 
Gesetzen bezüglich reinem und unreinem Fleisch zu beschäftigen. 
Heilig sein bedeutet vollständig sein, eins sein; Heiligkeit ist Eins-
sein, Integrität, Makellosigkeit des einzelnen und der Art. Auch die 
Speisegesetze sind Ausformungen dieser Metapher der Heiligkeit. 
Wir sollten uns zunächst dem Herdenvieh zuwenden, den Rindern 
und Kamelen, Schafen und Ziegen, die den Lebensunterhalt der 
Israeliten darstellten. Diese Tiere waren insofern rein, als der Kon-
takt mit ihnen keine Reinigung vor dem Betreten des Tempels er-
forderte. Auf den Herden ruhte, ebenso wie auf dem bewohnten 
Land, der Segen Gottes. Die Fruchtbarkeit von Boden und Herden 
verdankte sich diesem Segen; beide waren in die göttliche Ordnung 
einbezogen. Die Pflicht des Bauern bestand darin, den Segen zu 
erhalten. Er hatte zunächst einmal die Ordnung der Schöpfung zu 
erhalten. So durfte es, wie wir gesehen haben, weder auf den Fel-
dern noch in den Herden irgendwelche hybriden Erscheinungen 
geben, auch bei den Kleidern nicht, die entweder aus Wolle oder 
aus Flachs hergestellt waren. In gewissem Sinne bestand zwischen 
den Menschen und ihrem Land und Vieh der gleiche Bund, wie er 
zwischen Gott und den Menschen bestand. Die Menschen achteten 
ihr erstgeborenes Vieh und nötigten es dazu, den Sabbat zu halten. 
Es galt wie die Sklaven buchstäblich als Teil des Hauses. Es mußte 
in die soziale Ordnung eingefügt werden, um am Segen teilhaben 
zu können. Der Unterschied zwischen Haustieren und wilden Tie-
ren lag darin, daß die wilden Tiere in keinem Bündnis standen, das 
sie schützte. Es ist möglich, 

 
74 



daß die Israeliten – wie andere Pastoralisten – für Wild nichts übrig 
hatten. Die Nuer im Südsudan zum Beispiel begegnen jemandem, 
der von der Jagd lebt, mit Mißfallen. Sich vom Fleisch wilder Tiere 
ernähren zu müssen, kann das Zeichen eines armen Hirten sein. 
Deshalb wäre es wahrscheinlich falsch, anzunehmen, daß sich die 
Israeliten nach dem verbotenen Fleisch sehnten und die Restriktio-
nen als etwas Beschwerliches empfanden. Driver hat sicher recht, 
wenn er die Vorschriften als eine nachträgliche Generalisierung 
ihrer Gewohnheiten versteht. Paarzehige, wiederkäuende Huftiere 
bilden das Muster, an dem sich für einen Pastoralisten die richtige 
Ernährung mißt. Wenn er Wild essen muß, dann nur solches, das 
diese charakteristischen Merkmale ebenfalls aufweist und daher 
zur gleichen allgemeinen Spezies gehört. Diese Kasuistik läßt die 
Möglichkeit offen, auch Antilopen, Wildziegen und wilde Schafe 
zu jagen. Es wäre alles ganz unkompliziert, hätten es die streng 
rechtlich denkenden Gesetzgeber nicht für besser befunden, in eini-
gen Grenzfällen Entscheidungen zu treffen. Einige Tiere scheinen 
wiederzukäuen, beispielsweise der Hase und der Hyrax (oder 
Klippdachs), deren ständiges Zähnemahlen als Wiederkäuen aufge-
faßt wurde. Sie sind jedoch eindeutig keine Paarzeher und werden 
daher ausdrücklich ausgeschlossen. Dasselbe gilt für die Tiere, die 
Paarzeher, aber keine Wiederkäuer sind, worunter das Schwein und 
das Kamel fallen. Man beachte, daß die einzige Ursache, die für 
das Meidungsgebot des Schweins im Alten Testament angegeben 
wird, die ist, daß es den beiden Kriterien, nach denen Haustiere 
bestimmt wurden, nicht entspricht; von seinen unreinlichen Ange-
wohnheiten bei der Nahrungssuche ist mit keinem Wort die Rede. 
Da das Schwein weder Milch noch Haut oder Wolle liefert, gibt es, 
wenn man es nicht ißt, keinen Grund, es zu halten. Und wenn die 
Israeliten keine Schweine hielten, konnten sie auch mit seinen An-
gewohnheiten nicht vertraut sein. Meiner Ansicht nach ist der ur-
sprünglich einzige Grund dafür, warum es als unrein galt, der, daß 
es als Wildschwein nicht zur Gruppe der Antilopen gezählt werden 
konnte, genausowenig wie das Kamel und der Hyrax, mit denen es 
ja auch zusammen genannt wird. 
Nachdem diese Grenzfälle ausgeschieden sind, werden die Tiere 
nun unter dem Aspekt behandelt, wie sie sich in und auf den 

 
75 



drei Elementen – Wasser, Luft und Erde – bewegen. Die Prinzipien, 
die hier angewandt werden, sind ganz andere als die, die für das 
Kamel, das Schwein, den Hasen und den Hyrax gelten und besa-
gen, daß sie deswegen nicht zur reinen Nahrung zu rechnen sind, 
weil sie nur eine und nicht beide der bestimmenden Eigenschaften 
der Haustiere aufweisen. Zu den Vögeln kann ich nichts sagen, 
weil sie, wie bereits gesagt, nicht beschrieben, sondern nur genannt 
sind, die Übersetzung der Namen aber nicht gesichert ist. Allge-
mein jedoch lautet das grundlegende Prinzip, nach dem sich die 
Reinheit von Tieren bestimmt, daß sie ihrer Gruppe vollständig 
entsprechen sollen. All jene Arten, die dies nur auf unvollkommene 
Weise tun, oder deren Gruppe insgesamt den allgemeinen Aufbau 
der Welt in Unordnung bringen, sind unrein. Um diesen Aufbau zu 
begreifen, müssen wir auf die Genesis und die Schöpfung zurück-
gehen. Hier begegnen wir einer dreiteiligen Anordnung, bestehend 
aus Erde, Wasser und Firmament. Das 3. Buch Mose übernimmt 
diesen Aufbau und weist jedem Element die ihm angemessene Art 
von Tieren zu. Unter dem Firmament fliegen Tiere mit zwei Füßen 
und Flügeln. Im Wasser schwimmen Fische mit Schuppen und 
Flossen. Auf der Erde hüpfen, springen oder gehen vierfüßige 
Tiere. Jede Gruppe von Tieren, denen die Ausstattung für die rich-
tige Fortbewegungsweise in ihrem Element fehlt, verstößt gegen 
das Heiligkeitsgebot. Kontakt mit ihr macht einem Menschen das 
Betreten des Tempels unmöglich. So ist alles im Wasser, was keine 
Flossen und Schuppen hat, unrein (11, 10-12). Räuberische 
Gewohnheiten oder die Art der Nahrungssuche sind keine Krite-
rien. Der einzig sichere Nachweis für die Reinheit eines Fisches ist 
der, ob er Schuppen hat und sich mit Hilfe von Flossen fortbewegt. 
Vierfüßige Tiere, die fliegen (11, 20–26), sind unrein. Jedes Tier, 
das zwei Hinterbeine und zwei Hände hat und wie ein Vierfüßler 
auf allen vieren läuft, ist unrein (11, 27). Dann folgt (11, 29) eine 
häufig erörterte Aufzählung. In manchen Übersetzungen hat es den 
Anschein, als handele es sich hier um genau jene Tiere, die Hände 
statt Vorderpfoten haben und sie widernatürlicherweise zum Laufen 
benutzen: das Wiesel, die Maus, der Molch, verschiedene Eidech-
senarten und der Maulwurf, deren Vorderpfoten auf unheimliche 
Weise hand- 

 
76 



ähnlich sind. Dieser Zug der Aufzählung ist in der New Revised 
Standard Translation verlorengegangen, die das Wort paws anstelle 
von „Händen“ gebraucht, ebenso in der Übersetzung der Württem-
bergischen Bibelanstalt, in der von Tatzen die Rede ist. 
Die letzte Art von unreinen Tieren umfaßt jene, die auf der Erde 
kriechen, krabbeln oder wimmeln. Von diesen Formen der Fortbe-
wegung heißt es ausdrücklich, daß sie der Heiligkeit zuwiderlaufen 
(3. Mose 11, 41-44). Driver und White (1898) benutzen swarming 
(„wimmeln“), um das hebräische Wort sherec zu übersetzen, das 
sowohl für Tiere angewendet wird, die im Wasser, als auch für sol-
che, die auf der Erde wimmeln. Es ist, wie wir es nun auch nennen 
– dahinschleppen, kriechen, krabbeln oder wimmeln –, eine unbe-
stimmte Form der Fortbewegung. Da die Hauptkategorien der Tiere 
durch ihre typische Bewegungsweise bestimmt sind, durchkreuzt 
die Fortbewegungsart ,Wimmeln’, die keinem Element angemessen 
ist, die zugrundeliegende Klassifikation. Wimmelndes Getier unter-
scheidet sich sowohl von den Fischen und Vierfüßlern als auch von 
den Vögeln. Aale und Würmer tummeln sich im Wasser, aber an-
ders als die Fische; Reptilien bewegen sich auf dem trockenen 
Land, aber anders als Vierfüßler; einige Insekten fliegen, aber an-
ders als die Vögel. Sie unterstehen keiner Ordnung. Rufen wir uns 
in Erinnerung, was der Prophet Habakuk über diese Lebewesen 
sagt: 
 
Du läßt es den Menschen ergehen wie den Fischen im Meer, wie dem Ge-
würm, das keinen Herrn hat (Hab l, 14). 
 
Prototyp und Modell für wimmelnde Tiere ist der Wurm. So wie 
der Fisch dem Meer zugehört, gehört der Wurm zum Bereich des 
Grabes, zu Tod und Chaos. 
Interessant sind die Ausführungen über die Heuschrecken, die sich 
in das Gesagte einfügen. Die Frage, ob es sich bei einer bestimm-
ten Art um eine reine und damit eßbare handelt, entscheidet sich 
danach, wie sie sich auf der Erde bewegt. Kriecht sie, ist sie unrein. 
Hüpft sie, ist sie rein (11,21). In der Mischna heißt es, daß der 
Frosch nicht unter den Kriechtieren aufgeführt ist und keine Un-
reinheit überträgt. Ich bin der Meinung, daß der Grund, warum er 
nicht aufgeführt ist, seine hüpfende Fortbewegungsweise ist. Gäbe 
es im Nahen Osten Pinguine, 

 
77 



würde man sie als flügellose Vögel sicherlich zu den unreinen Tie-
ren gerechnet haben. Es ist nicht ausgeschlossen, daß eine neue 
Übersetzung der Vogelnamen unter diesem Aspekt zeigen könnte, 
daß die als unrein aufgezählten Vögel deswegen zu den anomalen 
rechnen, weil sie nicht nur fliegen, sondern auch schwimmen und 
tauchen oder sich in anderer Weise nicht eindeutig wie Vögel ver-
halten. 
Es läßt sich jetzt wohl nur noch schwer daran festhalten, daß „Ihr 
sollt heilig sein“ nur „Ihr sollt getrennt sein“ bedeutet. Moses 
wollte, daß die Kinder Israel die Gebote Gottes ständig vor Augen 
hatten: 
 
18 So nehmt nun diese Worte zu Herzen und in eure Seele und bindet sie zum 
Zeichen auf eure Hand und macht sie zum Merkzeichen zwischen euren 
Augen 19 und lehrt sie eure Kinder, daß du davon redest, wenn du in deinem 
Haus sitzt oder unterwegs bist, wenn du dich niederlegst und wenn du auf-
stehst. 20 Und schreibe sie an die Pfosten deines Hauses und an deine Tore ... 
(5. Mose 11, 18–20). 
 
Wenn die vorgeschlagene Interpretation der verbotenen Tiere zu-
trifft, dann waren die Speisegesetze wie Zeichen, die in jedem Mo-
ment zum Nachdenken über die Einheit, Reinheit und Vollkom-
menheit Gottes anregten. Die Meidungsvorschriften verliehen der 
Heiligkeit bei jeder Begegnung mit dem Tierreich und bei jeder 
Mahlzeit einen physischen Ausdruck. So gesehen, erscheint die 
Einhaltung der Speisegesetze als bedeutungsvoller Teil des großen 
liturgischen Aktes der Anerkennung und Anbetung, der im Tempel-
opfer kulminierte. 

 
 

78 



 
 
 

4. Magie und Wunder 
 
Eine band von !Kung-Buschmännern hatte ihre Regenrituale ge-
rade beendet, da erschien eine kleine Wolke am Horizont, wuchs an 
und verfinsterte sich. Dann setzte der Regen ein. Als die Ethnolo-
gen die Buschmänner daraufhin fragten, ob sie glaubten, daß der 
Ritus den Regen bewirkt habe, wurden sie jedoch schallend ausge-
lacht (Marshall 1957). Die Naivität, mit der wir den Glaubensvor-
stellungen anderer Völker begegnen, ist erstaunlich. Ältere ethno-
logische Quellen berichten immer wieder davon, daß die primitiven 
Menschen mit einer unmittelbaren Auswirkung ihrer Riten auf ihre 
Angelegenheiten rechnen, und erwähnen nicht ohne einige Belusti-
gung die Fälle, in denen Heilungsrituale durch europäische Medi-
zin ergänzt werden, so als ob dies ein Beweis für einen Mangel an 
Glauben wäre. Die Dinka führen jedes Jahr eine Zeremonie zur 
Heilung von Malaria durch. Sie findet in einem Monat statt, in dem 
ein Nachlassen der Malariaerkrankungen erwartet wird. Ein euro-
päischer Beobachter, der ihr beiwohnte, bemerkte trocken, daß der 
Zeremonienmeister am Ende alle dringlich ermahnte, regelmäßig 
die Klinik aufzusuchen, wenn sie gesund werden wollten (Lien-
hardt 1961). 
Die Ansicht, daß Primitive von ihren Riten eine manifeste Wirkung 
erwarten, läßt sich leicht zurückverfolgen. Bereits an den Wurzeln 
unserer Kultur findet sich die beruhigende Annahme, daß die Frem-
den keine wahre spirituelle Religion kennen. Sie ging auch in Fra-
zers imposante Beschreibung der primitiven Magie ein, wo sie 
blühte und gedieh. Magie wurde sorgfältig von anderen Zeremo-
nien unterschieden, so als setzten sich die primitiven Stämme aus 
lauter Ali Babas und Aladins zusammen, die magische Worte mur-
melten und ihre magischen Lampen rieben. Die europäische Auf-
fassung von primitiver Magie führte zu einer falschen Unterschei-
dung von primitiven 

 
79 



und modernen Kulturen und beeinträchtigte die vergleichende Reli-
gionsforschung in beklagenswerter Weise. Ich möchte hier nicht 
nachzeichnen, auf welche Weise der Begriff Magie von den ver-
schiedenen Gelehrten bisher verwendet wurde. Zu viele Anstren-
gungen sind bereits darauf verwendet worden, symbolische Hand-
lungen, die eine verändernde Wirkung auf den Verlauf von Ereig-
nissen haben sollen, zu definieren und zu benennen (Gluckman 
1962). 
In der kontinentalen Literatur ist Magie ein vager Begriff geblie-
ben, der beschrieben, aber niemals rigoros definiert wurde. Magie 
konnotiert in der Tradition der Théorie de la Magie (Mauss 
1902/03) keine bestimmte Gruppe von Ritualen, sondern eher die 
Gesamtheit der Rituale und Anschauungen primitiver Völker. Der 
Aspekt der Wirksamkeit wird nicht gesondert hervorgehoben. Es 
war Frazer, der die Auffassung von Magie als einem wirksamen 
Symbol herausarbeitete und verbreitete (siehe 1. Kapitel). Mali-
nowski entwickelte sie unkritisch weiter und verschaffte ihr erneut 
große Geltung. Er führte Magie auf die Emotionen des einzelnen 
und ihre Ausdrucksformen zurück. Leidenschaftliche Gefühle, die 
das Gesicht verzerren und den Magier aufstampfen oder die Faust 
schütteln lassen, veranlaßten ihn auch dazu, seinem unbändigen 
Verlangen nach Gewinn oder Erfolg Ausdruck zu verleihen. Dieser 
physische Ausdruck, der anfangs fast unwillkürlich erfolgte – eine 
eingebildete Wunscherfüllung –, bildete die Grundlage des magi-
schen Ritus (siehe Nadel 1957, S. 194). Wie kam es, daß Mali-
nowski, der mit seinen originären Einsichten in die schöpferische 
Wirkung der Alltagssprache so entscheidend die Linguistik seiner 
Zeit zu beeinflussen vermochte, den magischen Ritus von anderen 
Riten in derart unproduktiver Weise abtrennte? Wieso stellte er die 
Magie als eine Art Whisky der armen Leute dar, der ihnen die Vor-
aussetzung und den Mut verschafft, bedrohlichen Situationen zu 
begegnen? Auch diese irrige Annahme ist auf Frazer zurückzufüh-
ren, als dessen Schüler Malinowski sich bezeichnete. 
Robertson Smiths Vergleich zwischen römisch-katholischem Ritual 
und primitiver Magie könnte ein Hinweis sein, den wir beachten 
sollten. Ersetzen wir Magie durch Wunder und wenden wir uns der 
Beziehung zwischen Wunder und Ritual zu, wie sie die Masse der 
Gläubigen in den wundergläubigen christ- 

 
80 



lichen Jahrhunderten verstand. Wir stellen fest, daß die Möglichkeit 
eines Wunders immer gegeben war. Sein Auftreten hing nicht not-
wendig von einem Ritus ab; es konnte sich als Antwort auf gerecht-
fertigte Bitten oder Forderungen nach Gerechtigkeit überall und 
jeder Zeit ereignen. Einige materielle Gegenstände, Orte und 
Personen waren wundermächtiger als andere. Wunder ließen sich 
nicht automatisch herbeiführen; die Verwendung der richtigen 
Worte oder das Besprengen mit geweihtem Wasser konnte keine 
Heilung garantieren. Man glaubte daran, daß eine wundertätige 
Kraft eingreifen könnte, doch es gab keine sichere Methode, sie für 
sich nutzbar zu machen. Diese Kraft gleicht der islamischen ba-
raka, dem germanischen Glück oder dem polynesischen mana, 
unterscheidet sich ebensosehr aber auch von ihnen, wie ja 
grundsätzlich alle voneinander unterschieden sind. In jedem primi-
tiven Universum gibt es die Hoffnung, eine außergewöhnliche 
Kraft dieser Art könne für die Menschen nutzbar gemacht werden, 
und in jedem wird, wie wir im nächsten Kapitel sehen werden, eine 
andere Konstellation von Verbindungen angenommen. In der wun-
dergläubigen Zeit unserer christlichen Geschichte waren Wunder 
weder ausschließlich an die Durchführung von Riten gebunden, 
noch wurden umgekehrt Riten nur deshalb abgehalten, um Wunder 
herbeizuführen. Es ist durchaus wahrscheinlich, daß auch in der 
primitiven Religion eine solch lose Verbindung von Ritus und ma-
gischer Wirkung vorliegt. Wir sollten nicht vergessen, daß die 
Gläubigen ein magisches Eingreifen immer für möglich halten, daß 
es menschlich und natürlich ist, sich von der Darstellung kosmi-
scher Symbole materielle Vorteile zu erhoffen. Doch es wäre 
falsch, das primitive Ritual in erster Linie als ein Mittel zu verste-
hen, das magische Wirkungen hervorbringen soll. Der Priester in 
einer primitiven Kultur muß kein magischer Wunderwirker sein. 
Diese Auffassung hat unser Verständnis von fremden Religionen 
verstellt. Sie ist allerdings nur eine neue Facette eines sehr viel 
älteren Vorurteils, bereits in der Frühgeschichte der jüdischen und 
christlichen Religion begegnet man einem Gegensatz von innerer 
Gesinnung und äußerer Darstellung. Die Spannung zwischen die-
sen beiden Polen ist das Kennzeichen aller Religionen. Jede neue 
Religion, die Bestand haben will – und sei es auch nur ein Jahr-
zehnt über ihr erstes revolutionäres Aufflammen hinaus 

 
81 



–, muß den Schritt von der inneren zur äußeren Religiosität tun. 
Der Anstoß, den die allmähliche Verhärtung der äußeren Kruste 
erregt, ruft schließlich erneute Umwälzungen hervor. So richtete 
sich der Zorn der alttestamentlichen Propheten immer wieder ge-
gen das Zurschaustellen leerer äußerer Formen, an deren Stelle sie 
eine demütige und reuige innere Haltung forderten. Die Apostel 
setzten sich seit dem ersten Konzil in Jerusalem für eine spirituell 
verstandene Frömmigkeit ein. Die Bergpredigt wurde als das be-
wußte messianische Gegenstück zum mosaischen Gesetz aufgefaßt. 
Die zahlreichen Äußerungen des Paulus über das Gesetz als Teil 
der alten Ordnung, die er als Knechtschaft und Joch bezeichnete, 
sind bekannt und bedürfen keiner weiteren Ausführung. Von da an 
galt, daß der körperliche Zustand eines Menschen – sei er nun aus-
sätzig, mit Blut befleckt oder verkrüppelt – keinen Einfluß darauf 
hatte, ob er sich dem Altar nähern konnte. Was er aß oder berührte 
und an welchen Tagen er welcher Tätigkeit nachging, waren 
Nebensächlichkeiten, die sich nicht auf seine spirituelle Verfassung 
auswirkten. Sünde sollte als eine Sache des Willens und nicht der 
äußeren Umstände verstanden werden. Doch immer wieder ent-
flammte spontaner Widerstand gegen die Auffassung, daß die kör-
perliche Verfassung für die Durchführung des Rituals unerheblich 
sei, und erschwerte die spirituellen Auslegungsbemühungen der 
frühen Kirche. So scheint sich, nach einigen Bußbüchern zu urtei-
len, zum Beispiel die Vorstellung, daß Blut unrein mache, lange 
Zeit hindurch zäh behauptet zu haben. Im Bußbuch des Erzbischofs 
Theodore von Canterbury (668–690) heißt es: 
 
Wenn jemand unwissentlich etwas ißt, das durch Blut oder eine andere Sache 
verunreinigt ist, so ist das ohne Belang; weiß man es jedoch, dann soll man 
entsprechend dem Ausmaß der Verunreinigung Buße tun ... 
 
Weiterhin fordert er, Frauen sollten nach der Geburt eines Kindes 
eine vierzigtägige Reinigungsperiode beachten. Jede Frau, auch 
eine Ordensschwester, wurde mit einer dreiwöchigen Fastenbuße 
belegt, wenn sie während der Menstruation eine Kirche betrat oder 
an der Kommunion teilnahm (McNeill undGamer 1938). 
 
Selbstverständlich wurden diese Vorschriften nicht in den Korpus des 
kanonischen Rechts aufgenommen, und so fällt es 

 
82 



heute schwer, in der christlichen Praxis Beispiele für rituelle Un-
reinheit zu finden. Gebote, die ursprünglich vielleicht die Beseiti-
gung einer Verunreinigung durch Blut zum Ziel hatten, werden so 
interpretiert, als hätten sie eine ausschließlich spirituelle Bedeu-
tung. Es ist zum Beispiel üblich, eine Kirche neu zu weihen, wenn 
innerhalb ihrer Umfriedungen Blut vergossen wurde. Thomas von 
Aquin erklärt jedoch, daß „Blutvergießen“ eine absichtliche Verlet-
zung ist, die sündhaftes Blutvergießen zur Folge hat, und daß es die 
Sünde ist, die einen heiligen Ort entweiht, nicht das Vergießen von 
Blut. Ähnlich stammt der Reinigungsritus für Mütter wahrschein-
lich ursprünglich aus dem Judentum, aber in der modernen katholi-
schen Liturgie, die auf Papst Paul V. (1604–1612) zurückgeht, er-
scheint die Aussegnung der Wöchnerinnen nur als eine Dankes-
handlung. Die lange Geschichte der protestantischen Bewegung 
belegt die Notwendigkeit eines beständigen Kampfes gegen die 
Tendenz der rituellen Form, sich zu verfestigen und das religiöse 
Empfinden zu ersetzen. In vielen aufeinanderfolgenden Wellen 
brandete die Reformation gegen die leeren Krustenbildungen des 
Rituals, und so lange es im Christentum einen Funken von Leben 
gibt, wird es immer wieder Menschen geben, die das Gleichnis 
vom Pharisäer und Zöllner aufgreifen und darauf hinweisen wer-
den, daß die äußeren Formen leer werden können und den Wahr-
heiten Hohn sprechen, für die sie stehen. Mit jedem neuen Jahrhun-
dert wird unsere anti-ritualistische Tradition länger und heftiger. 
So lange es um unsere eigene Religion geht, ist gegen diese Hal-
tung nichts einzuwenden. Aber hüten wir uns davor, den Wider-
stand gegen tote Formen unkritisch in unser Urteil über andere 
Religionen einfließen zu lassen. Die protestantische Bewegung hat 
in uns die Neigung zu der Annahme geschaffen, daß jedes Ritual 
eine leere Form sei, daß jedes kodifizierte Verhalten natürliche 
Gefühlsbekundungen ausschließe und daß jede äußere Religiosität 
Verrat an der wahren inneren begehe. Von hier aus ist es nur noch 
ein kleiner Schritt, bestimmte Dinge in die primitiven Religionen 
hineinzulegen. Ist ihre formale Seite so weit ausgeprägt, daß sie 
sich für eine Beschreibung überhaupt eignen, sind sie gleich zu 
formalisiert und ohne innere Religiosität. Pfeiffers Books of the Old 
Testament zum Beispiel trägt diesen anti-ritualistischen Grundzug, 
der ihn „die 

 
83 



alten Religionen des Kultes“ der neuen Religion der „Haltung“, 
wie sie die Propheten verkünden, gegenüberstellen läßt. Er 
schreibt, als hätte der alte Kult keinen spirituellen Inhalt haben 
können (1957, S. 55ff.). Die religiöse Geschichte Israels erscheint 
bei ihm als Konflikt zwischen den strengen, gefühllosen Gesetz-
gebern und den Propheten. Demnach war es ausgeschlossen, daß 
sie je der gleichen Sache verpflichtet gewesen wären oder daß 
Ritual und Kodifizierung etwas mit Spiritualität zu tun gehabt ha-
ben könnten. Die Gesetzespriester 
 
heiligten das Äußerliche, löschten aus der Religion die ethischen Ideale des 
Amos und die zarten Empfindungen des Hosea und reduzierten den universa-
len Schöpfer auf den Status eines unbeugsamen Despoten ... P knüpfte an 
uraltes Brauchtum an, als sie die zwei grundlegenden Vorstellungen ihrer 
Gesetzgebung herausarbeitete: physische Heiligkeit und willkürliche Verord-
nungen – archaische Konzeptionen, die die reformierenden Propheten zu-
gunsten spiritueller Heiligkeit und eines Moralgesetzes verworfen hatten 
(Pfeiffer 1957, S. 91). 
 
Das ist keine Geschichtsschreibung, sondern pures anti-ritualisti-
sches Vorurteil. Der Fehler liegt in der Annahme, daß es eine Reli-
gion geben könne, die nur innerlich wäre und ohne Vorschriften, 
Liturgie und äußere Ausdrucksformen innerer Zustände auskom-
men könnte. Wie bei der Gesellschaft ist auch bei der Religion die 
äußere Form die Bedingung ihrer Existenz. Als Erben der 
protestantischen Tradition sind wir darin erzogen worden, allem 
Formalen zu mißtrauen und nach spontanen Ausdrucksformen zu 
suchen, so wie die Schwester des Pfarrers, die Mary Webb sagen 
läßt: „Selbstgebackene Kuchen und selbstgemachte Gebete sind 
immer die besten!“ Als gesellschaftliches Wesen ist der Mensch 
auch ein rituelles Wesen. Wird das Ritual in der einen Form unter-
drückt, taucht es in anderen wieder auf, und zwar um so kraftvoller, 
je intensiver die gesellschaftliche Interaktion ist. Ohne Kondolenz-
briefe, Glückwunschtelegramme oder auch nur gelegentliche Post-
karten ist die Freundschaft mit einem Menschen, der an einem an-
deren Ort lebt, keine soziale Realität. Gesellschaftliche Rituale 
schaffen eine Realität, die ohne sie nicht bestehen würde. Es ist 
nicht übertrieben, wenn man sagt, daß das Ritual für die Gesell-
schaft mehr ist, als es die Worte für das Denken sind. Denn es ist 
durchaus möglich, etwas zu wissen und dann Worte 

 
84 



dafür zu finden, aber es ist unmöglich, soziale Beziehungen herzu-
stellen, ohne über symbolische Handlungsweisen zu verfügen. 
Wir werden mehr vom primitiven Ritual verstehen, wenn wir uns 
größere Klarheit über die profanen Riten verschafft haben. Für 
jeden von uns beinhaltet die alltägliche symbolische Darstellung 
verschiedene Aspekte: sie ist ein Mittel zur Konzentration auf eine 
bestimmte Sache, eine mnemotechnische Methode und eine Mög-
lichkeit der Erfahrungskontrolle. Wenden wir uns zunächst dem 
Aspekt des Konzentrierens zu: ein Ritual setzt einen bestimmten 
Rahmen. Die abgegrenzte Zeit oder der abgegrenzte Ort rufen eine 
besondere Erwartung hervor, genauso wie das häufige „Es war 
einmal“ eine Stimmung schafft, in der man phantastischen Erzäh-
lungen zugänglich ist. Um uns diese Funktion des Eingrenzens vor 
Augen zu führen, genügen kleine persönliche Beispiele, da auch 
die unbedeutendste Handlung eine Bedeutung haben kann. Ein-
grenzen und Einordnen limitieren die Erfahrung, schließen er-
wünschte Themen ein und lästige aus. Wie oft muß man einen 
Wochenendkoffer packen, bis man weiß, wie man erfolgreich alle 
unerwünschten Erinnerungen an das Büro heraushält? Eine dienst-
liche Akte, die in einem schwachen Moment dazugesteckt wurde, 
kann die gesamte Ferienwirkung verderben. Ich zitiere Marion 
Milner zu diesem Thema: 
 
... der Rahmen grenzt die Wirklichkeit, die er umschließt, von jener anderen 
ab, die er ausschließt; ein zeitlich-räumlicher Rahmen grenzt die besondere 
Wirklichkeit einer psychoanalytischen Sitzung ab ... macht die schöpferische 
Illusion, die Übertragung genannt wird, möglich ... (1955). 
 
In ihren Ausführungen über die Technik der Kinderanalyse kommt 
sie auf den Schrank zu sprechen, in dem der kindliche Patient sein 
Spielzeug verwahrt. Er bildet eine Art räumlich-zeitlichen Rahmen, 
der für das Kind den Zusammenhang zwischen den einzelnen 
Sitzungen herstellt. Doch das Ritual hilft uns nicht nur bei der Aus-
wahl von Erfahrungen, auf die sich unsere Aufmerksamkeit kon-
zentrieren soll. Es hat auch als solches bereits eine Wirkung. Ein 
äußeres Symbol kann auf geheimnisvolle Weise dazu beitragen, 
Denken und Handeln zu koordinieren. Schauspieler beschreiben in 
Memoiren häufig Situationen, in denen von materiellen 

 
85 



Symbolen eine wirksame Kraft ausgeht. Der Schauspieler kennt 
seine Rolle, er weiß genau, wie er sie interpretieren möchte. Aber 
das intellektuelle Wissen genügt nicht, um das Vorgestellte auch 
darzustellen. Er übt unablässig, bringt es aber nicht zustande. Eines 
Tages gibt man ihm irgendein Requisit – einen Hut oder einen 
grünen Regenschirm –, und mit diesem Symbol lassen sich plötz-
lich Wissen und Absicht perfekt realisieren. 
Der Dinka-Hirte, der zum Essen nach Hause eilt, macht einen Kno-
ten in ein Grasbüschel am Wegrand – ein Symbol der Verspätung. 
Auf diese Weise gibt er dem Wunsch, daß man mit dem Kochen bis 
zu seinem Eintreffen warten möge, einen sichtbaren Ausdruck. Der 
Ritus verspricht keine magische Gewähr, daß er nun rechtzeitig 
zum Essen eintreffen wird. Er schlendert anschließend nicht etwa 
nach Hause, in der Annahme, daß diese Handlung allein schon 
wirkt. Er beschleunigt seine Schritte. Seine Handlung war keine 
Zeitverschwendung; sie hat seine ganze Aufmerksamkeit auf den 
Wunsch, rechtzeitig einzutreffen, konzentriert (Lienhardt). Die 
mnemotechnische Wirkung von Riten ist allgemein bekannt. Wenn 
wir einen Knoten ins Taschentuch machen, wollen wir unser Ge-
dächtnis nicht magisch beeinflussen, sondern wir unterstellen es 
der Kontrolle eines äußeren Zeichens. 
Das Ritual schärft also die Aufmerksamkeit, indem es einen Rah-
men setzt: es regt das Gedächtnis an und verbindet die Gegenwart 
mit der relevanten Vergangenheit. Damit unterstützt, oder besser 
noch, verändert es die Wahrnehmung, da es die Auswahlprinzipien 
verändert. Es genügt deshalb nicht, wenn wir sagen, daß das Ritual 
uns hilft, etwas, was wir ohnehin erfahren, intensiver zu erfahren. 
Es ist mehr als ein visuelles Hilfsmittel, das eine geschriebene In-
struktion zum Öffnen von Dosen und Schachteln veranschaulicht. 
Wäre es nur eine Art Plan oder Schema des Bekannten, würde es 
immer erst nach der Erfahrung kommen. Tatsächlich aber ist das 
nicht der Fall. Es kann bei der Formulierung an erster Stelle stehen. 
Es kann Wissen von etwas ermöglichen, was andernfalls völlig 
unbekannt bliebe. Indem es eine Erfahrung ans Tageslicht holt, 
bringt es sie nicht nur nach außen, sondern modifiziert sie im Pro-
zeß des Ausdrückens auch. Wir wissen das von der Sprache. Es 
kann Gedanken geben, die niemals ausgesprochen wurden. 

 
86 



Sind sie einmal in Worte gefaßt, sind sie verändert und bereits 
durch die gewählten Worte eingeschränkt. Die Sprache hat also 
etwas geschaffen, einen Gedanken, der in dieser Form vorher nicht 
vorhanden gewesen sein mag. 
Es gibt einige Dinge, die wir ohne Ritual nicht erfahren können. 
Ereignisse, die regelmäßig wiederkehren, erhalten durch die Bezie-
hung zu anderen, ebenfalls regelmäßig wiederkehrenden Ereignis-
sen, eine Bedeutung. Ohne Kenntnis des Gesamtablaufs gehen die 
einzelnen Elemente verloren, können nicht wahrgenommen wer-
den. Nehmen wir etwa die Wochentage mit ihrer regelmäßigen 
Aufeinanderfolge, ihren Namen und Unterschieden: abgesehen von 
ihrem praktischen Wert beim Bestimmen von Zeitabschnitten ha-
ben sie als Teil einer Struktur eine jeweils ganz bestimmte Bedeu-
tung, und wenn es Gewohnheiten gibt, die einen bestimmten Tag 
kennzeichnen, hat ihre regelmäßige Einhaltung die Wirkung eines 
Rituals. Der Sonntag ist nicht nur ein Ruhetag. Er ist auch der Tag 
vor dem Montag, und genauso verhält es sich mit dem Montag in 
Relation zum Dienstag. Wir können den Dienstag genaugenommen 
nicht erfahren, wenn wir es aus irgendeinem Grund versäumt ha-
ben, den Montag formell wahrzunehmen. Das Wahrnehmen des 
einen Teils der Struktur ist ein notwendiger Vorgang, um sich des 
nächsten Teils bewußt sein zu können. Flugzeugpassagiere werden 
das im Hinblick auf die Flugstunden und die Abfolge der Mahlzei-
ten bestätigen können. Es handelt sich hier um Beispiele für Sym-
bole, die passiv empfangen werden. Wenn wir ihnen diesen prägen-
den Einfluß auf die Erfahrung zusprechen, müssen wir ihn auch 
den bewußt beachteten, regelmäßig wiederkehrenden Ritualen als 
eine ihrer wichtigsten Funktionen zusprechen. 
Nun können wir uns wieder den religiösen Riten zuwenden. Durk-
heim war sich durchaus bewußt, daß ihre Wirkung darin besteht, 
Erfahrungen hervorzubringen und zu kontrollieren. Sein Haupt-
anliegen galt der Frage, auf welche Weise das religiöse Ritual den 
Menschen ihr gesellschaftliches Sein manifest macht und damit 
ihre Gesellschaft schafft. Diese Problematik erreichte die britische 
Ethnologie jedoch nur in einer von Radcliffe-Brown bereits modifi-
zierten Form. Wir verdanken es Durkheim, daß der primitive Ritua-
list nicht länger als magischer Pantomime gesehen wurde. Das war 
ein bemerkenswerter 

 
87 



Fortschritt gegenüber Frazer. Radcliffe-Brown weigerte sich auch, 
das religiöse Ritual vom profanen zu trennen – ein weiterer Fort-
schritt. Malinowskis Magier wurde zu jemandem, der sich von 
einem fahnenschwenkenden Patrioten oder einem abergläubischen 
Salzwerfer nicht unterschied. Sie alle fielen in eine Kategorie, zu 
der auch Katholiken, die kein Fleisch essen, und Chinesen, die Reis 
auf ein Grab streuen, gehören. Das Ritual war nichts Geheimnis-
volles oder Exotisches mehr. Durch den Verzicht auf die Begriffe 
„heilig“ und „magisch“ schien Radcliffe-Brown den Zusammen-
hang zwischen profanem und religiösem Ritual wiederherzustellen. 
Aber leider hatte das keine Ausweitung des Untersuchungsbereichs 
zur Folge. Er wollte nämlich „Ritual“ in einem sehr engen und 
speziellen Sinn gebraucht wissen. Es sollte Durkheims Kult des 
Heiligen ersetzen und damit auf die Darstellungen gesellschaftlich 
wichtiger Werte beschränkt bleiben (1939). Derartige Begriffsein-
schränkungen haben das Ziel, ein größeres Verständnis zu ermög-
lichen. Aber ebensohäufig entstellen und verwirren sie. Wir sind 
jetzt an dem Punkt angelangt, an dem in der ethnologischen Litera-
tur das Wort Ritual an die Stelle des Wortes Religion trat. Es wurde 
sorgfältig und konsistent für das symbolische Handeln im Zusam-
menhang mit heiligen Dingen verwendet. Die Folge war, daß man 
die andere, verbreitetere Form des Rituals – jene, die sich nicht auf 
Heiliges bezieht und keine religiöse Wirksamkeit beansprucht – 
neu benennen mußte, um sie überhaupt untersuchen zu können. 
Damit baute Radcliffe-Brown die Barriere zwischen Heiligem und 
Profanem, die er gerade niedergerissen hatte, sogleich wieder auf. 
Er vernachlässigte zudem Durkheims Gedanken, daß das Ritual in 
eine soziale Theorie des Wissens gehöre. Er behandelte es vielmehr 
als Teil einer Handlungstheorie und übernahm unkritisch einige, zu 
seiner Zeit gängige Annahmen über „Gefühlsregungen“. Wo es 
gemeinsame Werte gibt, schrieb er, werden sie durch Rituale ausge-
drückt und ins Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt. Die Rituale 
erzeugen jene Gefühlsregungen, die notwendig sind, um die Men-
schen an ihre Rollen zu binden. Die Geburtstabus der Andama-
nesen vergegenwärtigen ihnen den Wert, der Ehe und Mutterschaft 
zukommt, und die Lebensgefahr, in der die Gebärende schwebt. 
Ihre Kriegstänze vor einem Waffenstillstand dienen dem Abbau 
ihrer Aggressionsgefühle. 

 
88 



Nahrungstabus flößen Respektgefühle gegenüber den Älteren ein, 
und so weiter. 
Dieser Ansatz ist dürftig. Sein Hauptwert besteht in der Forderung, 
Tabus ernst zu nehmen, da sie eine Betroffenheit ausdrücken. Wa-
rum aber ein Tabu auf einer bestimmten Speise liegt, warum ganz 
bestimmte Anblicke und Berührungen gemieden werden müssen, 
bleibt unbeantwortet. Radcliffe-Brown unterstellt – Maimonides 
nicht ganz unähnlich –, daß die Frage dumm bzw. die Antwort dar-
auf willkürlich sei. Noch unbefriedigender ist es, daß wir nichts 
Näheres über die Betroffenheit der Menschen erfahren. Es liegt auf 
der Hand, daß Tod und Geburt Dinge sind, die jeden betreffen. 
Srinivas, der unter Radcliffe-Browns Einfluß schrieb, teilt uns dazu 
folgendes über die Meidungs- und Reinigungsvorschriften der 
Coorg mit: 
 
Die Verunreinigung, die durch eine Geburt entsteht, ist weniger groß als die 
Verunreinigung, die nach einem Tod eintritt. In beiden Fällen werden jedoch 
nur die betroffenen Verwandten unrein. Sie ist das Mittel, mit denen das Be-
troffensein definiert und allen bekannt gemacht wird (l952, S. 102). 
 
Aber er kann diese Argumentation nicht auf alle Formen der Verun-
reinigung anwenden. Welche Betroffenheit wäre es, die durch Vor-
schriften bezüglich körperlicher Ausscheidungen – etwa Exkre-
mente oder Speichel – definiert und allen bekannt gemacht werden 
muß? 
Genauere Feldstudien bewirkten, daß das Unverständnis gegenüber 
Durkheims theoretischen Einsichten schwand und daß seine Lehre 
schließlich auch die Briten erreichte. Lienhardt (1961) geht es in 
seiner gesamten Darstellung der Dinka-Religion hauptsächlich um 
den Nachweis, daß Rituale Erfahrung hervorbringen und kontrol-
lieren. Im Abschnitt über die Regenzeremonien der Dinka, die 
während der Trockenzeit im Frühjahr abgehalten werden, schreibt 
er: 
 
Die Dinka selbst wissen natürlich, wann die Regenzeit einsetzt ... dieser 
Punkt ist für eine richtige Beurteilung der Einstellung, mit der die Dinka ihre 
regelmäßigen Zeremonien durchführen, von einiger Wichtigkeit. Das symbo-
lische Handeln der Menschen in den Zeremonien folgt dem gleichen Rhyth-
mus wie die natürliche Welt um sie her. Dabei versucht es nicht nur, diesen 
Rhythmus zu einer Konformität mit den menschlichen Wünschen zu zwin-
gen, sondern erzeugt ihn in einem moralischen Sinne neu. 

 
89 



Lienhardt verfolgt den gleichen Grundgedanken, wenn er sich den 
Opfern zuwendet, die Gesundheit und Frieden bewirken und die 
Folgen eines Inzests abwenden sollen. Dann behandelt er den 
Ritus, in dem die Meister des Fischspeers lebendig begraben wer-
den – ein Ritus, mit dessen Hilfe sich die Dinka dem Tod stellen 
und über ihn triumphieren. Immer wieder hebt Lienhardt die Funk-
tion hervor, die dem Ritual bei der Veränderung von Erfahrung 
zukommt. Häufig wirkt es retrospektiv. Es kommt etwa vor, daß 
die Opfernden feierlich die Streitigkeiten und Fehltritte leugnen, 
die der ursprüngliche Anlaß des Opfers waren. Dabei handelt es 
sich nicht um einen zynischen Meineid vor dem Altar. Zweck des 
Rituals ist es nicht, Gott zu täuschen, sondern eine vergangene Er-
fahrung neu zu formulieren. Mit Hilfe des Rituals und der gespro-
chenen Worte wird das Vergangene neu gefaßt, damit das, was 
hätte sein sollen, über das tatsächlich Geschehene die Oberhand 
behält. Bei einem Inzest kann ein Opfer die gemeinsame Abstam-
mung des Paares ändern und so die Schuld aufheben. Das Opfertier 
wird bei lebendigem Leib der Länge nach in zwei Teile geschnit-
ten, wobei auch die Geschlechtsorgane halbiert werden. Auf diese 
Weise wird der gemeinsame Ursprung des inzestuösen Paares sym-
bolisch aus der Welt geschafft. Ähnlich gibt es in den Zeremonien 
bei einem Friedensschluß nicht nur Segens- und Reinigungs-
handlungen, sondern auch Scheinkämpfe: 
 
Es hat den Anschein, als reichten wortlose Gesten aus, im äußeren physischen 
Bereich eine Absicht zu bekunden, die im moralischen Bereich innerlich 
vorliegt ... Das symbolische Handeln ist in der Tat die mimische Darstellung 
der gesamten Situation, die – wie die sich bekämpfenden Parteien wissen – 
sowohl Feindseligkeit als auch die Bereitschaft zum Frieden umfaßt, ohne die 
die Zeremonie nicht abgehalten werden könnte. Die Dinka stellen diese Situ-
ation symbolisch dar und bringen sie unter die Kontrolle ihres Friedens-
willens, indem sie die einzig mögliche Form praktischen Handelns, die für sie 
aus einem Totschlag folgt (nämlich fortgesetzte Feindseligkeiten), in eine 
symbolische Handlung überführen. 
 
An einer späteren Stelle (S. 291) hebt Lienhardt noch einmal her-
vor, daß es eine der Zielsetzungen des Rituals ist, Situationen zu 
kontrollieren und die Erfahrung zu modifizieren. Nur so kann Lien-
hardt die Zeremonien interpretieren, in der die Speermeister der 
Dinka lebendig begraben werden. Er sieht als ihr wesentliches 
Prinzip den Versuch an, den physischen 

 
90 



Tod bestimmter Männer, die im engen Kontakt zur Gottheit stehen, 
nicht in Erscheinung treten zu lassen. 
 
Ihr Tod soll freiwillig sein oder freiwillig erscheinen und den Anlaß für eine 
öffentliche Feier bieten ... Es ist keineswegs so, daß die Zeremonien verhin-
dern, daß der Alterungsprozeß und der physische Tod des Mannes, für den 
sie aufgeführt werden, grundsätzlich nicht wahrgenommen werden. Dieser 
Tod wird durchaus wahrgenommen. Die Art jedoch, wie die Überlebenden 
ihn öffentlich erfahren, wird durch die Aufführung dieser Zeremonien 
bewußt modifiziert ... Obwohl er als Tod wahrgenommen wird, erlaubt ihnen 
dieser bewußt herbeigeführte Tod, nicht zugeben zu müssen, daß es sich hier 
um einen unfreiwilligen Tod handelt, der das Los der gewöhnlichen 
Menschen und Tiere ist. 
 
Der Meister des Fischspeers tötet sich nicht selbst. Er bittet um 
eine besondere Todesform, die ihm von seinen Leuten zuteil wird – 
nicht zu seinem eigenen, sondern zu ihrem Nutzen. Würde er eines 
normalen Todes sterben, ginge das Leben der ihm unterstellten 
Menschen mit ihm. Sein ritueller Tod trennt sein persönliches von 
seinem öffentlichen Leben. Jedermann soll sich freuen, weil dieses 
Ereignis einen sozialen Triumph über den Tod darstellt. 
Liest man, was Lienhardt über die Einstellung der Dinka zu ihren 
Ritualen schreibt, gewinnt man den Eindruck, als kämpfte er wie 
ein Schwimmer gegen eine starke Strömung an. Unablässig muß er 
sich der Flut von Argumenten aus dem Munde schlichterer Be-
obachter erwehren, die Rituale nach dem Aladin-und-die-Wunder-
lampe-Modell verstehen. Selbstverständlich hoffen die Dinka, daß 
ihre Riten den natürlichen Ablauf der Ereignisse außer Kraft set-
zen. Selbstverständlich hoffen sie, daß Regenrituale Regen bringen, 
Heilungsrituale den Tod abwenden und Ernterituale eine gute Ernte 
bewirken werden. Doch dieser instrumentelle Aspekt ist nicht der 
einzige, unter dem wir die Wirksamkeit ihres symbolischen Han-
delns betrachten können. Es gibt noch eine andere Form der Wirk-
samkeit. Sie findet sich im Handeln selbst, in den Ordnungen, die 
dadurch geschaffen, und den Erfahrungen, die dadurch geprägt 
werden. 
Die Richtigkeit dieser Einsicht läßt sich, nachdem sie mit solchem 
Nachdruck vorgetragen wurde, nicht länger leugnen. Mehr noch, 
sie trifft nicht nur für die religiösen Erfahrungen, sondern in einer 
noch umfassenderen Weise auf uns selbst zu. Um das zu verstehen, 
müssen wir uns zunächst deutlich ma- 

 
91 



chen, daß nur ein sehr geringer Teil unseres rituellen Verhaltens in 
einem religiösen Rahmen stattfindet. Die Kultur der Dinka bildet 
eine Einheit. Da alle ihre wesentlichen Erfahrungskontexte ineinan-
dergreifen und sich durchdringen, sind fast alle ihre Erfahrungen – 
und folglich auch ihre wichtigsten Rituale – religiöser Natur. Un-
sere Erfahrungen dagegen entstammen Bereichen, die voneinander 
getrennt sind, und auch unsere Riten finden in getrennten Berei-
chen statt. Wir müssen daher versuchen, das Angebot an Frühjahrs-
moden und den Frühlingsputz in unseren Städten als Erneuerungs-
riten zu behandeln, die die Erfahrung in der gleichen Weise 
konzentrieren und kontrollieren wie die Rituale, die die Swazi zur 
Feier der Erstlingsfrüchte abhalten. 
Wenn wir unter diesem Aspekt einmal ernsthaft unser eifriges 
Schrubben und Putzen betrachten, erkennen wir, daß es uns dabei 
nicht in erster Linie um das Vermeiden von Krankheiten geht. Wir 
trennen, setzen Grenzen und treffen in sichtbarer Form Aussagen 
über unser Heim, zu dem wir das vorhandene materielle Haus ma-
chen wollen. Wenn wir die Reinigungsmittel für das Badezimmer 
getrennt von denen für die Küche aufbewahren und Männer auf die 
vordere, Frauen aber auf die hintere Toilette schicken, verfahren 
wir im Grunde genauso wie eine Buschmann-Frau, die in einem 
neuen Lager eintrifft (Marshall-Thomas 1959, S. 41). Sie wählt 
einen Platz für ihre Feuerstelle aus und rammt dann einen Stock in 
den Boden. Damit ist der Ort für das Feuer festgelegt und eine 
rechte und eine linke Seite geschaffen. Auf diese Weise wird das 
Heim in einen männlichen und einen weiblichen Bereich unterteilt. 
Wir modernen Menschen operieren in vielen verschiedenen symbo-
lischen Handlungsfeldern. Für die Buschmänner, Dinka und viele 
andere primitive Kulturen existiert nur ein einziges symbolisches 
Handlungsfeld. Die Einheit, die sie durch ihr Trennen und Säubern 
schaffen, umfaßt nicht nur ein räumlich begrenztes Heim, sondern 
ein ganzes Universum, in dem alle Erfahrungen geordnet sind. So-
wohl wir als auch die Buschmänner begründen das Vermeiden von 
Verunreinigungen mit einer drohenden Gefahr. Sie glauben, daß die 
Potenz eines Mannes geschwächt wird, wenn er auf der für die 
Frauen bestimmten Seite sitzt. Wir befürchten, daß wir durch 
Mikroorganismen krank werden könnten. Häufig sind die hygieni-
schen 

 
92 



Begründungen für unser Meidungsverhalten reine Phantasiege-
bilde. Der Unterschied zwischen ihnen und uns besteht nicht darin, 
daß sich unser Verhalten auf die Wissenschaft und das ihre auf 
Symbole stützt. Auch unser Verhalten trägt eine symbolische Be-
deutung. Der eigentliche Unterschied ist der, daß wir in den ver-
schiedenen Zusammenhängen nicht die gleichen, immer mächtige-
ren Symbole einsetzen. Unsere Erfahrung ist fragmentiert. Unsere 
Rituale schaffen eine Vielzahl kleiner Subwelten, die nicht zusam-
menhängen. Ihre Rituale dagegen schaffen ein einziges, symbolisch 
konsistentes Universum. In den folgenden beiden Kapiteln werde 
ich zeigen, welche Formen des Universums entstehen, wenn Ritual 
und politische Notwendigkeiten ineinandergreifen. 
Kehren wir nun zur Frage der Wirksamkeit zurück. Mauss schrieb, 
daß die primitive Gesellschaft ihre Transaktionen mit der falschen 
Münze der Magie bezahle. Die Geldmetapher faßt exakt das zu-
sammen, was hier über das Ritual gesagt werden sollte. Das Geld 
ist ein unveränderliches, äußeres, wahrnehmbares Zeichen für sonst 
verworrene, widersprüchliche Handlungen; das Ritual bietet sicht-
bare äußere Zeichen für innere Zustände. Das Geld ist das Medium 
für Transaktionen, das Ritual das Medium für Erfahrung, wozu 
auch die soziale Erfahrung gehört. Das Geld ist ein standardisiertes 
Maß, um Wert zu messen; das Ritual standardisiert Situationen und 
macht dadurch ihre Beurteilung möglich. Geld schafft eine Verbin-
dung zwischen der Gegenwart und der Zukunft; das Ritual tut das 
gleiche. Je länger wir über die Ergiebigkeit der Metapher nachden-
ken, desto offenkundiger wird es, daß wir es überhaupt nicht mit 
einer Metapher zu tun haben. Geld ist nur eine extreme und spezia-
lisierte Form des Rituals. 
Mauss irrte jedoch, als er die Magie mit Falschgeld verglich. Geld 
kann nur dann die Rolle eines wirksamen Mittels des wirtschaftli-
chen Austauschs einnehmen, wenn alle an diese Rolle glauben. Ist 
der Glaube daran erschüttert, ist das Geld nutzlos. Das gleiche gilt 
für das Ritual. Seine Symbole können nur dann wirksam sein, 
wenn man ihnen vertraut. In diesem Sinn ist jede Form von Geld, 
ob echtes oder gefälschtes, auf das Vertrauen angewiesen, das man 
ihm entgegenbringt. Der Prüfstein für Geld ist seine Geltung. 
Falschgeld gibt es nur dann, wenn echtes Geld in Umlauf ist, des-
sen Geltung allgemein höher ist. 

 
93 



Das primitive Ritual gleicht daher nicht dem Falschgeld, sondern 
ist – solange es akzeptiert wird – wie echtes Geld. 
Man beachte, daß das Geld nur durch seine Rückkopplung an das 
öffentliche Vertrauen wirtschaftliche Auswirkungen haben kann. 
Wie steht es mit dem Ritual? Welche Auswirkungen hat das Ver-
trauen in die Kraft der Symbole? Der Vergleich mit dem Geld kann 
uns dabei helfen, das Problem der Wirksamkeit von Magie erneut 
aufzugreifen. Uns stehen zwei mögliche Betrachtungsweisen zur 
Verfügung: Entweder ist die Kraft, die man der Magie zuschreibt, 
reine Illusion, oder sie ist es nicht. Ist sie keine Illusion, dann ha-
ben Symbole die Kraft, Veränderungen zu bewirken. Sieht man von 
Wundern ab, kann eine solche Kraft nur auf zwei Ebenen wirken: 
auf der Ebene der individuellen Psychologie und auf der des sozia-
len Lebens. Wir wissen sehr wohl, daß den Symbolen eine Kraft im 
sozialen Leben zukommt, das Geldbeispiel erhellt das. Aber was 
hat der Diskontsatz mit schamanistischen Heilverfahren zu tun? 
Psychoanalytiker behaupten, mit Hilfe von Symbolen heilen zu 
können. Hat die Konfrontation mit dem Unbewußten irgend etwas 
mit dem primitiven Binden und Lösen durch magische Sprüche zu 
tun? Ich möchte hierzu zwei großartige Untersuchungen heranzie-
hen, die derartige Zweifel ausräumen sollten. 
Die eine ist Turners An Ndembu Doctor in Practice (1964), die 
Analyse einer schamanistischen Heilung, die ich kurz darstellen 
werde. Bei der Behandlung wurde die berühmte Technik des Blut-
saugens angewendet. In ihrem Verlauf kam ein Zahn zum Vor-
schein, der angeblich aus dem Körper des Patienten stammte. Die 
Krankheitssymptome waren Herzklopfen, heftige Schmerzen im 
Rücken und lähmende Schwäche. Außerdem war der Patient davon 
überzeugt, daß die anderen Dorfbewohner gegen ihn waren. Er 
hatte sich deshalb vollständig aus dem sozialen Leben zurückgezo-
gen. Es lag also eine Mischung aus physischen und psychischen 
Störungen vor. Der Doktor versuchte zunächst, alle vergangenen 
Ereignisse im Dorf in Erfahrung zu bringen. Zu diesem Zweck 
hielt er Seancen ab, bei denen jeder ermutigt wurde, seinen Groll 
gegen den Patienten zu äußern, während der Patient seinerseits 
seine Beschwerden gegen die anderen vorbrachte. Als der Doktor 
schließlich mit dem Blutsaugen begann, war das gesamte Dorf 

 
94 



involviert: während dieser Behandlung trieb die allgemeine Erwar-
tung auf dramatische Weise einem Höhepunkt zu, der erst dann 
erreicht war und in Erregung umschlagen konnte, als der Doktor 
den Zahn aus dem blutenden, ohnmächtigen Patienten herausholte. 
Voller Freude gratulierte man dem Patienten zu seiner Genesung 
und sich selbst zu der Rolle, die man dabei gespielt hatte. Die Dorf-
bewohner hatten Grund zur Freude, hatte doch die ausgedehnte 
Behandlung die Hauptursachen der Spannungen im Dorf freigelegt. 
Von da an konnte der Patient wieder eine anerkannte Rolle in ihrem 
Leben einnehmen. Personen, die andere Auffassungen vertraten, 
waren erkannt worden und verließen kurz darauf für immer das 
Dorf. Man hatte die soziale Struktur analysiert und neu geordnet, 
so daß Reibungen vorerst weitgehend ausgeschaltet waren. In die-
ser fesselnden Studie wird uns ein Fall geschickter Gruppenthera-
pie vorgeführt. Die Verleumdungen und der Neid der Dorfbewoh-
ner, für die symbolisch der Zahn im Körper des Kranken steht, 
wurden durch eine Welle des Enthusiasmus und der Solidarität 
hinweggeschwemmt. Mit der Heilung der physischen Symptome 
des Patienten schwanden auch die sozialen Übelstände, die alle 
betrafen. Die Symbole wirkten auf verschiedenen Ebenen: auf ei-
ner psychosomatischen, was die zentrale Gestalt – den Kranken – 
betrifft, auf einer allgemein psychologischen, was die Dorfbewoh-
ner und ihre veränderten Einstellungen angeht, und schließlich 
auch auf einer sozialen Ebene, insofern das gesellschaftliche Sta-
tusmuster im Dorf seiner Form nach geändert wurde und einige 
Leute infolge der Behandlung hinzu- oder wegzogen. Zusammen-
fassend schreibt Turner: 
 
Die Therapie der Ndembu enthält, wenn man die übernatürlichen Aspekte 
einmal beiseite läßt, durchaus einiges, wovon die westliche klinische Praxis 
lernen könnte. Vielen, die an neurotischen Krankheiten leiden, könnte näm-
lich geholfen werden, wenn sich alle Personen, die zu ihrem sozialen Netz 
gehören, treffen, öffentlich ihre Abneigung gegen den Patienten aussprechen 
und ihrerseits seine Beschuldigungen gegen sie anhören könnten. Wahr-
scheinlich ist es aber so, daß nur ein rituell vorgeschriebenes Verhalten und 
der Glauben an die mystischen Kräfte des Doktors eine derartige Demut 
erzeugen und Menschen dazu bewegen können, ihrem leidenden Nachbarn zu 
helfen. 
 
Turners Darstellung hebt hervor, daß die Wirksamkeit dieses scha-
manistischen Heilungsverfahrens auf der Veränderung der 

 
95 



sozialen Situation beruht. Die andere aufschlußreiche Studie läßt 
die soziale Situation völlig außer acht und befaßt sich ausschließ-
lich mit der unmittelbaren Wirkung der Symbole auf das Gemüt 
des Leidenden. Lévi-Strauss (1949, dt. 1967) hat einen Schamanen-
gesang der Cuna analysiert, der eine schwierige Entbindung er-
leichtern soll. Der Doktor berührt die Gebärende nicht. Die Be-
schwörung soll allein durch das Rezitieren wirken. Der Gesang 
beginnt mit einer Beschreibung der Schwierigkeiten, denen sich die 
Hebamme gegenübersieht, und ihres Hilfsappells an den Schama-
nen. Dann wird berichtet, wie der Schamane sich an der Spitze 
einer Truppe von Schutzgeistern zum Haus von Muu aufmacht, 
einer Macht, die für den Fetus verantwortlich ist und die die Seele 
der Patientin gefangengenommen hat. Der Gesang schildert die 
Suche, die Hindernisse, Gefahren und Siege des Schamanen und 
seines Gefolges und den anschließenden Kampf mit Muu und ihren 
Verbündeten. Sobald Muu besiegt ist und die gefangene Seele frei-
gibt, bringt die Frau ihr Kind zur Welt, und der Gesang ist zu Ende. 
Wichtig an diesem Gesang ist, daß die verschiedenen Reiseetappen 
des Schamanen zu Muu für die Vagina und die Gebärmutter der 
Schwangeren stehen, in deren Tiefen er schließlich siegreich für sie 
kämpft. Die Wiederholungen und detaillierten Beschreibungen des 
Gesangs zwingen die Patientin, einen genauen Bericht darüber 
anzuhören, was beim Geburtsvorgang bisher falsch gelaufen ist. In 
gewisser Hinsicht sind der Körper und die inneren Organe der Pati-
entin der Schauplatz der geschilderten Handlung, doch dadurch, 
daß das Problem in eine gefahrvolle Reise und in einen Kampf mit 
kosmischen Kräften transformiert und zwischen dem Schauplatz 
des Körpers und dem des Universums hin- und hergewechselt wird, 
ist es dem Schamanen möglich, seine Interpretation des Sachver-
halts durchzusetzen. Er bewirkt, daß sich die Angst der Patientin 
auf die Stärke der mythischen Gegner richtet und ihre Hoffnung auf 
Genesung an die Fähigkeiten heftet, die er und seine Truppe haben. 
 
Das Heilverfahren bestünde also darin, eine Situation, die zunächst affektiver 
Natur ist, gedanklich faßbar und Schmerzen, die auszuhalten der Körper sich 
weigert, für den Geist annehmbar zu machen. Daß die Mythologie des Scha-
manen keiner objektiven Wirklichkeit entspricht, ist ohne Bedeutung: die 
Kranke glaubt daran, und sie ist Mitglied einer Gesell- 

 
96 



schaft, die auch daran glaubt. Die Schutzgeister und die bösen Geister, die 
übernatürlichen Ungeheuer und die magischen Tiere sind Teil eines geschlos-
senen Systems, auf dem das Weltbild der Eingeborenen beruht. Die Kranke 
akzeptiert sie, oder vielmehr, sie hat sie nie in Frage gestellt. Dagegen ist sie 
nicht bereit, zufällige und willkürliche Schmerzen hinzunehmen, die ein 
Fremdkörper in ihrem System sind, denen aber der Schamane mit Hilfe des 
Mythos einen Platz in einem Ganzen zuweist, in dem alles sinnvoll aufeinan-
der abgestimmt ist. 
Aber nachdem die Kranke das verstanden hat, gibt sie nicht nur nach: sie 
gesundet (1967, S. 216 f.). 
 
Wie Turner schließt Lévi-Strauss mit praktischen Vorschlägen für 
die Psychoanalyse. 
Diese Beispiele sollten genügen, um jede allzu selbstgefällige Ver-
achtung primitiver religiöser Anschauungen zu erschüttern. Nicht 
der absurde Ali Baba, sondern die autoritative Gestalt Freuds ist 
das Vorbild, das wir vor Augen haben sollten, wenn wir die primiti-
ven Ritualisten richtig einschätzen wollen. Das Ritual ist schöpfe-
risch. Das, was die Magie des primitiven Rituals schafft, ist weit 
wunderbarer als die exotischen Höhlen und Paläste der Märchen: 
harmonische Welten mit abgestuften und geordneten Gruppen von 
Wesen, die die ihnen zugewiesenen Rollen spielen. Die primitive 
Magie ist alles andere als bedeutungslos. Sie ist es vielmehr, die 
dem Dasein Bedeutung verleiht. Das gilt nicht nur für die positi-
ven, sondern genauso für die negativen Vorschriften. Die Verbote 
zeichnen die Konturen des Kosmos und die ideale soziale Ordnung 
nach. 

 
 

97 



 
 
 

5. Primitive Welten 
 
„Was sind eigentlich die charakteristischen Merkmale der Seeane-
mone“, sinnt George Eliot, „die uns dazu veranlassen, sie aus den 
Händen des Botanikers in die des Zoologen zu legen?“ 
Bei uns regen zweideutige Arten nur die Schriftsteller zu wohlfor-
mulierten Überlegungen an. Im 3. Buch Mose wird der Klippdachs 
oder syrische Hyrax als unrein und verabscheuungswürdig bezeich-
net. Ganz ohne Zweifel ist er ein abnormes Tier. Er sieht aus wie 
ein ohrenloses Kaninchen, hat Zähne wie ein Nashorn, und seine 
kleinen Hufe erinnern an die eines Elefanten. Das Faktum seiner 
Existenz ist jedoch nichts, was dazu angetan sein könnte, die Struk-
tur unserer Kultur ins Wanken zu bringen. Nachdem wir die ge-
meinsame Abstammung mit dem Affen festgestellt und allgemein 
anerkannt haben, kann es im Bereich der Tiertaxonomie nichts 
mehr geben, was uns beunruhigen könnte. Das ist einer der 
Gründe, warum kosmische Verunreinigungen für uns sehr viel 
schwerer zu verstehen sind als soziale Verunreinigungen, die wir 
selbst auch kennen. 
Ein anderer Grund liegt darin, daß wir von alters her dazu neigen, 
die unterschiedlichen Ausgangsbedingungen zu übersehen, die 
unsere und die primitiven Kulturen kennzeichnen. Die ganz realen 
Unterschiede zwischen „uns“ und „ihnen“ werden kaum in Be-
tracht gezogen, und selbst das Wort „primitiv“ wird nur selten be-
nutzt. Es ist jedoch ausgeschlossen, irgendeinen Fortschritt bei der 
Untersuchung ritueller Verunreinigung zu erzielen, wenn wir uns 
nicht der Frage stellen können, warum das Phänomen der Verunrei-
nigung in primitiven Kulturen eine so zentrale Stellung einnimmt 
und bei uns nicht. Für uns ist Unreinheit eine Sache der Ästhetik, 
der Hygiene und der Etikette, die nur dann zum Problem wird, 
wenn sie gesellschaftlich Anstoß erregt. Die Sanktionen sind 
gesell- 

 
98 



schaftlicher Art: Verachtung, Ausschluß, Klatsch und vielleicht 
sogar das Eingreifen der Polizei. Aber in vielen anderen mensch-
lichen Gesellschaften sind die Folgen einer Verunreinigung sehr 
viel weitreichender. Eine schwerwiegende Verunreinigung ist ein 
Verstoß gegen die religiöse Ordnung. Worauf beruht dieser Unter-
schied? Wir können diese Frage nicht umgehen und müssen ver-
suchen, zu einer objektiven, verifizierbaren Unterscheidung zwi-
schen zwei Kulturarten – der primitiven und der modernen – zu 
kommen. Vielleicht sind wir Angelsachsen mehr darauf bedacht, 
die Gemeinsamkeiten der Menschen hervorzuheben. Wir empfin-
den den Begriff „primitiv“ als unhöflich, und daher vermeiden wir 
ihn und überhaupt das gesamte Thema. Gibt es irgendeinen anderen 
Grund dafür, warum Melville Herskovits die zweite Auflage seiner 
Primitive Economics in Economic Anthropology umbenannt hat, als 
den, daß seine gebildeten westafrikanischen Freunde ihr Mißfallen 
darüber ausgedrückt haben, unter dieser allgemeinen Kategorie 
zusammen mit nackten Fuego-Indianern und australischen Urein-
wohnern genannt zu werden? Möglicherweise spielte auch die ge-
sunde Reaktion auf die ältere Ethnologie eine Rolle: „Vielleicht 
unterscheidet nichts so grundlegend den wilden vom zivilisierten 
Menschen wie der Umstand, daß ersterer Tabus beachtet und letzte-
rer nicht“ (Rose 1926, S. 111). Man kann es niemandem verübeln, 
wenn er bei einer Passage wie der folgenden zurückzuckt, obwohl 
ich mir nicht vorstellen kann, daß sie jemand tatsächlich ernst 
nimmt: 
 
Wir wissen, daß sich die geistigen Fähigkeiten des heutigen primitiven Men-
schen von denen des zivilisierten in großem Maße unterscheiden. Sie sind 
sehr viel fragmentierter, viel unzusammenhängender, viel „gestaltloser“. 
Professor Jung erzählte rnir einmal, daß ihm bei seinen Reisen durch den 
afrikanischen Busch die zuckenden Augäpfel seiner eingeborenen Führer 
aufgefallen waren: sie hatten nicht den ruhigen Blick des Europäers, sondern 
schauten ruhelos um sich, vielleicht weil sie beständig mit Gefahren rechne-
ten. Derartige Augenbewegungen setzen eine listige Wachsamkeit und einen 
schnellen Vorstellungswechsel voraus, die diskursivem Denken, Nachsinnen 
und Vergleichen nur wenig Raum lassen (H. Read 1955). 
 
Hätte ein Professor der Psychologie diese Zeilen geschrieben, wä-
ren sie vielleicht von Bedeutung, aber Read ist kein Psychologe. 
Ich argwöhne, daß unsere professionelle Zurück- 

 
99 



haltung im Umgang mit dem Begriff „primitiv“ das Produkt einer 
geheimen Überzeugung unserer Überlegenheit ist. Die physischen 
Anthropologen haben ein ähnliches Problem. Allerdings halten sie 
die terminologischen Schwierigkeiten – etwa der Versuch, das Wort 
„Rasse“ durch „ethnische“ Gruppe zu ersetzen (vgl. Current 
Anthropology 1964) – nicht von ihrer Aufgabe ab, die verschiede-
nen menschlichen Formen zu unterscheiden und zu klassifizieren. 
Aber die social anthropologists behinderten sich selbst, und zwar 
in einem Maße, daß sie es sogar vermeiden, über die großen Unter-
schiede zwischen den menschlichen Kulturen nachzudenken. In-
sofern ist die Frage, warum der Begriff „primitiv“ eigentlich eine 
Verunglimpfung beinhalten soll, sehr wohl angebracht. Ein Teil der 
Probleme, die wir in England haben, rührt daher, daß Lévy-Bruhl, 
der als erster alle entscheidenden Fragen zum Thema primitive 
Kulturen aufgeworfen hatte, bewußt gegen die Engländer seiner 
Zeit, besonders aber gegen Frazer, schrieb. Hinzu kommt, daß 
Lévy-Bruhl selbst Angriffsflächen für massive Gegenkritik bot. In 
den meisten Lehrbüchern der vergleichenden Religionswissen-
schaft werden seine Fehler nachdrücklich herausgestrichen, seine 
Fragestellungen und ihre Bedeutung dagegen noch nicht einmal 
erwähnt (z.B. F. Bartlett 1923, S. 283f., und P. Radin 1956, S. 
230f.). Meiner Ansicht nach hat er diese nachlässige Behandlung 
nicht verdient. Lévy-Bruhl ging es darum, eine eigenartige Denk-
weise zu dokumentieren und zu erklären. Er begann (1922; dt. 
1927) mit der Untersuchung einer Reihe augenscheinlich wider-
sprüchlicher Aussagen. Einerseits gab es überzeugende Berichte 
von der hohen Intelligenz der Eskimo, Buschmänner und vergleich-
barer anderer Jäger und Sammler, primitiver Ackerbauern oder 
Hirten, andrerseits aber auch Darstellungen, die von sonderbaren 
Sprüngen in ihren Schlußfolgerungen und Interpretationen von 
Ereignissen berichteten und vermuten ließen, daß ihr Denken in 
ganz anderen Bahnen verläuft als das unsere. Er beharrte darauf, 
daß ihre angebliche Abneigung gegenüber diskursivem Denken 
nicht auf eine intellektuelle Unfähigkeit zurückzuführen sei, son-
dern auf äußerst selektive Relevanzmaßstäbe, die in ihnen eine 
„unüberwindliche Gleichgültigkeit gegen alle Objekte [entstehen 
lassen], die keine ersichtliche Beziehung zu denen haben, die die 
Primitiven interessieren“ 

 
100 



(1927, S. 14). Das Problem bestand demzufolge darin, die Aus-
wahl- und Assoziationsprinzipien zu entdecken, die in der primiti-
ven Kultur dazu führen, daß man Ereignisse vorzugsweise mit indi-
rekten, unsichtbaren mystischen Kräften erklärt und sich weniger 
für die verbindenden Glieder einer Ereigniskette interessiert. Es 
scheint zwar manchmal so, als behandele Lévy-Bruhl das Problem 
individualpsychologisch, doch es ist offenkundig, daß er es in 
erster Linie als eines des Vergleichs von Kulturen sah und nur inso-
fern als ein psychologisches, als die individuelle Psychologie durch 
die kulturelle Umwelt beeinflußt wird. Ihm ging es um die Analyse 
von „Kollektivvorstellungen“, das heißt um standardisierte Annah-
men und Kategorien und nicht um individuelle Anlagen. Genau in 
diesem Punkt kritisierte er Tylor und Frazer, die primitive Glau-
bensanschauungen individualpsychologisch zu erklären versuchten. 
Er dagegen schloß sich Durkheim an und verstand die Kollektiv-
vorstellungen als soziale Phänomene, als gemeinschaftliche Denk-
muster, die mit sozialen Institutionen verbunden sind. Damit hatte 
er zweifellos recht, aber da seine Stärke eher in der umfassenden 
Dokumentation und weniger in der Analyse lag, war es ihm nicht 
möglich, sein eigenes theoretisches Programm durchzuführen. 
Lévy-Bruhl hätte, so sagt Evans-Pritchard, die Abweichungen in 
der sozialen Struktur untersuchen und sie zu den entsprechenden 
Abweichungen in den Denkmustern in Beziehung setzen sollen. 
Statt dessen habe er sich mit der Aussage begnügt, daß alle primiti-
ven Völker im Vergleich mit uns ein einheitliches Denkmuster auf-
weisen, und die Kritiker noch mehr gegen sich aufgebracht, weil es 
so schien, als habe er die primitiven Kulturen mystischer und die 
zivilisierten Denkweisen rationaler machen wollen, als sie es in 
Wirklichkeit sind (Evans-Pritchard 1934). Offenbar war es eben 
Evans-Pritchard, der als erster positiv auf Lévy-Bruhl einging und 
seine Forschung so anlegte, daß dessen Fragestellungen in einem 
ergiebigeren, von Lévy-Bruhl nicht beachteten Zusammenhang 
einbezogen werden konnten. Seine Analyse der Hexerei bei den 
Zande bot genau diese Möglichkeit. Es war die erste Untersuchung, 
die eine ganz bestimmte Gruppe von Kollektivorstellungen be-
schrieb und eine schlüssige Beziehung zwischen ihnen und be-
stimmten sozialen Institutionen herstellte (1937). Ihr folgten viele 
wei- 

 
101 



tere, vor allem von Amerikanern und Engländern, so daß wir heute 
über ein reichhaltiges religionssoziologisches Material verfügen, 
das die Einsichten Durkheims bestätigt. Ich schreibe absichtlich 
Durkheims und nicht Lévy-Bruhls Einsichten. Lévy-Bruhl hatte die 
ursprüngliche Fragestellung in seinem eigenen Sinne weiterent-
wickelt, was ihm schließlich auch die gerechtfertigte Kritik seiner 
Rezensenten zuzog. Es war seine Idee gewesen, primitive Mentali-
tät und rationales Denken einander gegenüberzustellen, anstatt sich 
an das vom Meister benannte Problem zu halten. Wäre er bei Durk-
heims Fragestellung geblieben, hätte er sich nicht in den Gegensatz 
von mystischem und wissenschaftlichem Denken verstrickt; er 
hätte die primitive soziale Organisation mit der komplexen moder-
nen verglichen und damit vielleicht etwas Nützliches zur Klärung 
des Unterschieds zwischen organischer und mechanischer Solidari-
tät beigetragen – zwischen zwei Formen der sozialen Organisation, 
die nach Durkheim den Unterschieden in den Glaubensanschauun-
gen zugrundeliegen. Seit Lévy-Bruhl herrschte in England allge-
mein die Tendenz, jede Kultur, die man untersuchte, als vollständig 
sui generis zu behandeln, als einmalige und mehr oder minder ge-
lungene Anpassung an eine bestimmte Umwelt (siehe Beattie 1960, 
S. 83; 1964, S. 272). Evans-Pritchards Kritik, daß Lévy-Bruhl eine 
größere Übereinstimmung der primitiven Kulturen postuliert habe, 
als sie sie tatsächlich aufweisen, war beherzigt worden. Es ist aber 
jetzt an der Zeit, dieses Thema wieder aufzunehmen. Wir können 
Ansteckung durch das Heilige nicht verstehen, wenn wir nicht in 
der Lage sind, eine Gruppe von Kulturen, in denen Verunreini-
gungsvorstellungen vorherrschen, von einer anderen Gruppe von 
Kulturen (wozu auch unsere eigene gehört) zu unterscheiden, in der 
dies nicht der Fall ist. Alttestamentler zögern nicht, ihre Interpreta-
tionen der israelitischen Kultur durch den Vergleich mit primitiven 
Kulturen zu aktualisieren. Psychoanalytiker seit Freud und Meta-
physiker seit Cassirer stehen nicht an, allgemeine Vergleiche zwi-
schen unserer heutigen Zivilisation und anderen ganz unterschied-
lichen Zivilisationen zu ziehen. Auch die Ethnologen müssen sich 
zu ähnlichen allgemeinen Unterscheidungen entschließen. 
Der richtige Ausgangspunkt für einen Vergleich ist es, auf der 

 
102 



Einheit der menschlichen Erfahrung und zugleich auf ihrer Ver-
schiedenheit zu beharren, auf den Unterschieden, die einen Ver-
gleich erst sinnvoll machen. Dafür ist es unerläßlich, das Wesen des 
historischen Fortschritts und das der primitiven und der modernen 
Gesellschaft einzubeziehen. Fortschritt bedeutet Differenzierung. 
Folglich bedeutet primitiv undifferenziert und modern differenziert. 
Technologischer Fortschritt umfaßt die Differenzierung in allen 
Bereichen, in den Techniken und Materialien, in den produktiven 
und den politischen Rollen. 
Wir können theoretisch eine Skala erstellen, auf der sich die ver-
schiedenen ökonomischen Systeme nach dem Grad der vorhande-
nen spezialisierten ökonomischen Institutionen anordnen lassen. In 
den undifferenziertesten Wirtschaftsformen werden die Rollen im 
Produktionssystem nicht nach den Markterfordernissen verteilt. Sie 
weisen zudem nur wenige spezialisierte Arbeiter oder Handwerker 
auf. Die Arbeit eines Menschen ist Teil seiner Rolle, die er etwa als 
Sohn, Bruder oder Familienoberhaupt zu erfüllen hat. Das gleiche 
gilt für die Distributionsprozesse. Da es keinen Austausch der Ar-
beitskraft gibt, gibt es auch keinen übergreifenden Markt. Die ein-
zelnen erhalten ihren Anteil am Produkt der Gemeinschaft kraft 
ihrer Mitgliedschaft, ihres Alters, Geschlechts, ihrer Seniorität und 
Beziehung zu anderen. Die Statusstrukturen, die auch die Anrechte 
auf Güter definieren, zeigen sich in der Art der gewohnheits-
mäßigen Verpflichtung zu Geschenken. 
Sehr zum Nachteil eines Vergleichs von Wirtschaftssystemen gibt 
es viele bevölkerungsmäßig kleine, technologisch primitive Gesell-
schaften, die anders organisiert sind und auf den Prinzipien der 
Marktkonkurrenz beruhen (siehe Pospisil 1963). Die Entwicklung 
des politischen Bereichs jedoch eignet sich problemlos für das 
Muster, das ich einführen möchte. Im allereinfachsten Gesell-
schaftstypus gibt es keine spezialisierten politischen Institutionen. 
Der historische Fortschritt ist durch die Entwicklung diverser recht-
licher, militärischer, polizeilicher, Parlamentarischer und bürokrati-
scher Institutionen gekennzeichnet. Es ist demnach leicht aufzuzei-
gen, was die interne Differenzierung in bezug auf soziale Institutio-
nen bedeutet. 
Schon rein oberflächlich besehen, erwartet man einen ähnlichen 
Prozeß auch im intellektuellen Bereich. Es ist kaum denk- 

 
103 



bar, daß Institutionen sich diversifizieren und fortpflanzen ohne 
daß eine vergleichbare Bewegung im geistigen Bereich stattfindet. 
Tatsächlich ist das auch so. Viele Schritte trennen die historische 
Entwicklung der Hadza in den Wäldern Tanganjikas, die noch im-
mer nicht weiter als bis vier zählen, von der der Westafrikaner, die 
jahrhundertelang Strafen und Steuern in Tausenden von Cowries 
berechnet haben. Diejenigen unter uns, die sich in den modernen 
Kommunikationstechniken – etwa in der mathematischen oder der 
Computer-Sprache – nicht auskennen, wären im Vergleich zu de-
nen, die sich in diesen Medien ausdrücken können, der Klasse der 
Hadza zuzurechnen. Die Bürde, die unsere Zivilisation in Gestalt 
spezialisierter Lehrbetriebe zu tragen hat, ist uns wohlbekannt. 
Offenkundig schafft die Nachfrage nach besonderem Fachwissen 
und die Ausbildung, die dieses Wissen bereitstellen soll, kulturelle 
Umgebungen, in denen bestimmte Denkarten gedeihen können und 
andere nicht. Die Differenzierung von Denkmustern geht mit diffe-
renzierten gesellschaftlichen Bedingungen einher. 
Hiervon ausgehend könnte man nun einfach behaupten, daß es auf 
der Ebene der Vorstellungen differenzierte und undifferenzierte 
Denksysteme gibt, und es dabei belassen. Aber genau hier liegt das 
Problem. Was könnte wohl komplexer, mannigfaltiger und kompli-
zierter sein als die Kosmologie der Dogon? Oder die Kosmologie 
der australischen Murinbata, der Samoaner oder schließlich auch 
der westlichen Hopi-Indianer? Das Kriterium, nach dem wir 
suchen, kann nicht bloß die Kompliziertheit und Verflechtung von 
Ideen sein. 
Es gibt, was das Denken betrifft, nur eine Art der Differenzierung, 
die relevant ist und ein Kriterium liefert, das sich sowohl auf ver-
schiedene Kulturen als auch auf die Geschichte unserer eigenen 
wissenschaftlichen Ideen anwenden läßt. Dieses Kriterium beruht 
auf dem Kantischen Prinzip, daß das Denken nur dann fortschreiten 
kann, wenn es sich aus den Fesseln seiner eigenen subjektiven Be-
dingungen befreit. Die ursprüngliche kopernikanische Revolution, 
die Entdeckung, daß nur die subjektive Betrachtungsweise des 
Menschen den Eindruck erzeugt, als drehe sich die Sonne um die 
Erde, wiederholt sich ständig aufs neue. In unserer Kultur waren es 
zunächst die Mathematik und die Logik, die sich allmählich aus 
den subjektiven Be- 

 
104 



schränkungen des Geistes befreiten; es folgten die Bereiche, die 
sich mit der Geschichte und der Sprache befassen und schließlich 
auch jene, die die Denkprozesse selbst sowie den einzelnen Men-
schen und die Gesellschaft zum Thema haben. Die Tatsache, daß 
bei uns Soziologie, Ethnologie und Psychologie möglich sind, un-
terscheidet unsere Form von Kultur von anderen, denen diese 
Selbsterkenntnis und dieses bewußte Streben nach Objektivität 
fehlt. 
Radins Interpretation des Trickster-Mythos der Winnebago kann 
diesen Punkt veranschaulichen. In diesem Mythos finden wir eine 
primitive Parallele zu Teilhard de Chardins These, daß die Evoluti-
onsbewegung zu einer ständig anwachsenden Komplexität und 
Selbsterkenntnis führt. 
 
Die Winnebago lebten in technischer, ökonomischer und politischer 
Hinsicht unter den einfachsten und undifferenziertesten Bedingun-
gen. Der Mythos enthält ihre scharfsinnigen Überlegungen zum 
gesamten Problem der Differenzierung. Der Trickster ist zu Beginn 
ein sich selbst nicht bewußtes, amorphes Wesen. Im Verlauf der 
Erzählung entdeckt er schrittweise seine Identität und lernt allmäh-
lich, seine Körperteile zu erkennen und zu kontrollieren. Anfangs 
ist er einmal ein Mann, dann wieder eine Frau, schließlich festigt er 
seine Geschlechtsrolle als Mann, und am Ende ist er in der Lage, 
seine Umwelt als das zu sehen, was sie ist. Radin schreibt im Vor-
wort: 
 
Er will nichts bewußt. Immer muß er sich so verhalten, wie es ihm seine 
Impulse, über die er keine Kontrolle hat, eingeben ... Er ist seinen Leiden-
schaften und Begierden ausgesetzt ... besitzt kein bestimmtes und festgelegtes 
Äußeres ... ist anfänglich ein unfertiges, unklar umrissenes Wesen, eine 
Gestalt, die den künftigen Menschen nur ahnen lassen. In diesem Zustand hat 
er innere Organe, die um seinen Leib geschlungen sind, und einen genauso 
langen Penis, der – der Hodensack obenauf – ebenfalls um den Körper 
geschlungen ist. 
 
Ich führe zwei seiner seltsamen Abenteuer an, die das illustrieren 
können. Trickster hat einen Büffel getötet und häutet ihn mit einem 
Messer, das er in der rechten Hand hält: 
 
Plötzlich packte die linke Hand den Büffel. „Gib ihn mir wieder, er gehört 
mir!“ rief die rechte Hand. ,,Ich werde dich in Stücke schneiden, ja, das 
werde ich tun“, setzte die rechte Hand hinzu. Daraufhin ließ die linke Hand 
los. Kurz darauf aber packte sie die rechte Hand ... das wiederholte sich 
einige Male. So kam es, daß Tricksters Hände in Streit mit- 

 
105 



einander gerieten. Der Streit wurde bald zu einem erbitterten Kampf, in des-
sen Verlauf die linke Hand schwer verletzt wurde ... 
 
In einer anderen Geschichte behandelt Trickster seinen After, als 
wäre er ein unabhängig Handelnder und Verbündeter. Er hatte ei-
nige Enten erlegt und beauftragte seinen After vor dem Schlafen-
gehen, auf das Fleisch acht zu geben. Während er schlief, schlichen 
sich Füchse heran: 
 
Als sie nahe herangekommen waren, wurde zu ihrer Überraschung von 
irgendwoher Gas ausgestoßen. „Puh“, ertönte es. „Vorsicht, er muß wach 
sein!“ Sie zogen sich schnell zurück. Nach einer Weile sagte einer von ihnen: 
„Nun, ich glaube, daß er jetzt schläft. Das war nur ein Täuschungsmanöver. 
Er denkt sich immer irgendwelche Tricks aus.“ Sie näherten sich also dem 
Feuer aufs neue. Wieder wurde Gas ausgestoßen, und wieder zogen sie sich 
schnell zurück. Dreimal ging das so ... Dann wurde das Gas lauter und immer 
lauter ausgestoßen. „Puh! Puh! Puh!“ Aber sie rannten nicht davon. Im 
Gegenteil, sie begannen, die gebratenen Entenstücke zu fressen ... 
 
Als Trickster erwachte und sah, daß die Enten verschwunden 
waren, rief er: 
 
„Oh, also auch du, du verachtenswertes Ding, was hast du getan? Habe ich 
dir nicht aufgetragen, das Feuer zu hüten? Das sollst du mir büßen! Zur Strafe 
für deine Nachlässigkeit werde ich deinen Mund versengen, so daß du ihn 
nicht mehr gebrauchen kannst.“ Er nahm ein glühendes Holzscheit und ver-
sengte den Mund seines Afters ... und schrie über den Schmerz, den er sich 
selbst zugefügt hatte, laut auf. 
 
Am Anfang ist Trickster isoliert, amoralisch und seiner selbst nicht 
bewußt, unbeholfen, ein Taugenichts und tierähnlicher Clown. Ver-
schiedene Ereignisse stutzen ihn körperlich zurecht und rücken 
seine Organe an die richtige Stelle, so daß er am Ende wie ein 
Mann aussieht. Gleichzeitig geht er zunehmend konsistentere sozi-
ale Beziehungen ein und lernt durch harte Erfahrung seine physi-
sche Umwelt kennen. In einer wichtigen Episode verwechselt er 
einen Baum mit einem Mann und reagiert auf ihn wie auf einen 
Menschen, bis er schließlich entdeckt, daß er bloß ein unbelebtes 
Ding ist. So wird er sich allmählich der Funktionen und Grenzen 
seiner Existenz bewußt. Ich halte diesen Mythos für eine großartige 
poetische Darstellung des Prozesses, der von den frühen Stadien 
der Kultur bis zur gegenwärtigen differenzierten Zivilisation führt. 
Die früheste Kulturform ist nicht prälogisch, wie Lévy-Bruhl sie 
unglücklicherweise genannt hat, sondern präkopernikanisch. Ihre 

 
106 



Welt dreht sich um den Beobachter, der seine Erfahrungen zu inter-
pretieren versucht. Allmählich löst er sich von seiner Umwelt und 
erkennt seine tatsächlichen Grenzen und Kräfte. Diese präkoperni-
kanische Welt ist vor allem eine persönliche. Trickster spricht zu 
Dingen und Teilen von Dingen genauso wie zu Lebewesen, als ob 
sie belebte, intelligente Wesen wären. Es ist dieses persönliche 
Universum, das Lévy-Bruhl beschrieb. Es ist auch das Universum, 
das Tylor und Marett meinten, als sie von primitiver bzw. animisti-
scher Kultur sprachen, und auf das sich Cassirer mit seinen Aus-
führungen über das mythologische Denken bezog. 
Auf den nächsten Seiten werde ich mich bemühen, den Vergleich 
zwischen primitiven Kulturen und den frühen Episoden des 
Trickster-Mythos so weit wie möglich zu treiben. Ich werde ver-
suchen, die charakteristischen Formen der Undifferenziertheit auf-
zuzeigen, die die primitive Weltsicht kennzeichnen. Ich werde die 
primitive Weltsicht als eine vorführen, die subjektiv und persönlich 
ist, die zwischen den verschiedenen Daseinsweisen nicht unter-
scheidet und die Grenzen der menschlichen Existenz nicht kennt. 
Das ist die Auffassung von primitiver Kultur, wie sie Tylor und 
Frazer vertraten, eine Auffassung, die schließlich auch die Frage 
nach der primitiven Mentalität aufwarf. Ich werde dann zu zeigen 
versuchen, daß diese Betrachtungsweise den tatsächlichen Gege-
benheiten nicht gerecht wird. 
Zunächst einmal ist diese Weltsicht anthropozentrisch: sie erklärt 
Ereignisse im Rahmen von Glück und Unglück, d.h. in einem im-
plizit subjektiven Rahmen, der sich auf ein Ego bezieht. In einem 
derartigen Universum werden die Elementarkräfte als so eng mit 
den menschlichen Individuen verbunden gesehen, daß wir schwer-
lich von einer äußeren, physischen Umwelt sprechen können. Die 
Verbindungen zum Universum, die jeder einzelne aufweist, sind so 
eng, daß er wie das Zentrum eines magnetischen Kraftfelds er-
scheint. Ereignisse lassen sich durch das, was jemand ist und tut, 
erklären. In dieser Welt ist es durchaus möglich, daß sich Thurbers 
Märchenkönig über herabstürzende Meteore beklagt, die nach ihm 
geworfen werden und daß Jona vortritt und gesteht, die Ursache 
des Sturms zu sein. Die entscheidende Frage in diesem Zusammen-
hang ist nicht, ob der Lauf des Universums von Geistern oder aber 

 
107 



von unpersönlichen Kräften gelenkt vorgestellt wird. Das ist ziem-
lich irrelevant. Selbst Kräften, die als völlig unpersönlich gelten, 
wird die Möglichkeit zuerkannt, direkt auf das Verhalten des ein-
zelnen Menschen zu reagieren. Ein gutes Beispiel für den Glauben 
an anthropozentrische Kräfte ist der Glaube der !Kung-Buschmän-
ner an N!ow, eine Kraft, die für die Wetterbedingungen zumindest 
im Nyae-Nyae-Gebiet von Bechuanaland verantwortlich sein soll. 
N!ow ist eine unpersönliche, amoralische Kraft. Sie ist mit Be-
stimmtheit ein Ding und keine Person. Sie wird freigesetzt, wenn 
ein Jäger mit einer bestimmten physischen Eigenart ein Tier tötet, 
das eine entsprechende Eigenart aufweist. Das jeweilige tatsäch-
liche Wetter kann theoretisch immer auf die komplexe Interaktion 
verschiedener Jäger mit verschiedenen Tieren zurückgeführt wer-
den (Marshall 1957). Diese Hypothese ist ansprechend; man hat 
das Gefühl, daß sie intellektuell befriedigend sein muß, da sie theo-
retisch verifizierbar ist, praktisch aber wohl kaum ernsthaft über-
prüft werden könnte. 
Um das anthropozentrische Universum noch weiter zu veranschau-
lichen, ziehe ich Pater Tempels Ausführungen über die Philosophie 
der Luba heran (1952, dt. 1956). Man hat Tempels vorgeworfen, 
daß er das, was er aufgrund seiner intimen Kenntnis der Luba so 
autoritativ über ihr Denken schreibt, implizit auch für alle Bantu 
annimmt. Ich glaube jedoch, daß Tempels’ Auffassung ihrer Vor-
stellungen von Lebenskraft in den Grundzügen für alle Bantu und 
darüber hinaus auch für viele andere Stämme gilt. Wahrscheinlich 
gilt sie für die gesamte Form des Denkens, die ich dem modernen 
differenzierten Denken in der europäischen und amerikanischen 
Kultur gegenüberzustellen versuche. 
Für die Luba, so sagt er, bildet der Mensch das Zentrum des ge-
schaffenen Universums. Die Wirkungen, die von der Lebenskraft 
ausgehen, folgen drei Gesetzmäßigkeiten: 
 

1. Ein Mensch (ob lebendig oder tot) kann das Sein (oder die Kraft) 
eines anderen Menschen direkt stärken oder schwächen. 

2. Die Lebenskraft eines Menschen kann niedere Kraft-Wesen (Tiere, 
Gemüse oder Mineralien) direkt beeinflussen. 

3. Ein rationales Wesen (ein Geist, ein Toter oder ein lebender 
Mensch) kann auf ein anderes indirekt einwirken, indem es seine 
Vitalität auf eine vermittelnde niedere Kraft überträgt. 

 
108 



Natürlich kann die Vorstellung eines anthropozentrischen Univer-
sums sehr viele verschiedene Formen annehmen. Vorstellungen 
darüber, wie ein Mensch auf einen anderen Menschen einwirken 
kann, reflektieren zwangsläufig die politischen Realitäten. Daher 
werden wir schließlich feststellen, daß der Glaube an eine anthro-
pozentrische Kontrolle der Umwelt mit den vorherrschenden Ten-
denzen im politischen System variiert (siehe 6. Kapitel). Allgemein 
lassen sich jedoch zwei Gruppen von Anschauungen unterscheiden: 
nach der einen sind alle Menschen in der gleichen Weise mit dem 
Universum verbunden, nach der anderen besitzen nur auserwählte 
Menschen besondere kosmische Kräfte. Es gibt den Glauben an ein 
Schicksal, das universal für alle Menschen gelten soll. In der Kul-
tur, die Homer beschreibt, waren es nicht herausragende Einzel-
menschen, deren Schicksal die Götter interessierte, sondern das 
persönliche Schicksal aller wurde auf den Knien der Götter ge-
sponnen und auf Gedeih und Verderb mit den Schicksalen anderer 
verwoben. Nehmen wir ein zeitgenössisches Beispiel: Im Hinduis-
mus geht man heute wie schon seit Hunderten von Jahren davon 
aus, daß sich die genaue Stellung der Planeten im Augenblick der 
Geburt auf das persönliche Glück oder Unglück eines jeden Men-
schen entscheidend auswirkt. Horoskope sind eine Sache, von der 
niemand ausgeschlossen ist. In beiden Beispielen kann der einzelne 
das Bevorstehende, auch wenn er von den Wahrsagern davor ge-
warnt werden kann, nicht radikal ändern, nur die harten Schläge ein 
wenig abschwächen, hoffnungslose Wünsche zurückstellen oder 
aufgeben und wachsam die Möglichkeiten wahrnehmen, die sich 
ihm bieten. 
Anderen Vorstellungen erscheint der Zusammenhang zwischen 
individuellem Geschick und Kosmos nicht ganz so unbeeinflußbar. 
In vielen Gegenden des heutigen Westafrika glaubt man, daß der 
einzelne eine komplexe Persönlichkeit besitzt, deren einzelne Teile 
wie unterschiedliche Personen handeln. Ein Teil der Persönlichkeit 
legt bereits vor der Geburt den Lebensweg des Menschen fest. 
Strebt er nach der Geburt in einem Bereich nach Erfolg, der ihm 
nicht bestimmt wurde, werden seine Bemühungen erfolglos blei-
ben. Ein Wahrsager kann feststellen, daß dieses vorbestimmte 
Schicksal die Ursache der Fehlschläge ist und dann die pränatale 
Wahl durch Beschwö- 

 
109 



rungen rückgängig machen. Die Art der vorbestimmten Fehl-
schläge, mit denen man zu rechnen hat, ist in den einzelnen afrika-
nischen Gesellschaften ganz unterschiedlich. Bei den Tallensi im 
Hinterland von Ghana hält man den bewußten Teil der Persönlich-
keit für freundlich und friedlich. Das unbewußte Element eines 
Menschen, das vor der Geburt sein Schicksal bestimmt hat, wird 
häufig als überaggressiv und feindselig diagnostiziert und macht 
ihn damit zu einer Person, die nicht an das kontrollierte Status-
system angepaßt ist. Im Gegensatz dazu glauben die Ijo des Niger-
delta, deren soziale Organisation durch wechselnde Machtverhält-
nisse und Rivalität gekennzeichnet ist, daß die bewußte Kompo-
nente eines Menschen aggressiv und von dem Verlangen beherrscht 
ist, zu konkurrieren und sich hervorzutun. In diesem Fall ist es das 
unbewußte Ich, dem Versagen vorherbestimmt sein kann, weil es 
Zurückhaltung und Frieden gewählt hatte. Die Diskrepanz ver-
schiedener Ziele in einem Menschen kann durch den Wahrsager 
entdeckt und durch Rituale aufgehoben werden (Portes 1959; Hor-
ton 1961). 
 
Diese Beispiele weisen auf andere Momente der Nichtdifferenzie-
rung in der persönlichen Weltsicht hin. Wir sahen bereits, daß die 
physische Umwelt nur im Zusammenhang mit den Geschicken des 
einzelnen Menschen und nicht als etwas eindeutig Abgegrenztes 
gedacht wird. Nun sehen wir, daß das Individuum als handelndes 
Subjekt nicht eindeutig als Für-sich-Seiendes gilt. Vom einzelnen 
und seiner Vorstellung von sich selbst – nicht seiner Naturvorstel-
lung – her gesehen ist das Universum im komplementären Sinne 
Teil des Ichs. Die Vorstellungen der Tallensi und Ijo von mehreren, 
einander widerstreitenden Persönlichkeiten im Menschen scheinen 
differenzierter als die der Griechen bei Homer zu sein. In den west-
afrikanischen Kulturen werden die bindenden Schicksalsworte von 
einem Teil des Menschen selbst gesprochen. Im antiken Griechen-
land wurde der Mensch als das passive Opfer äußerer Ursachen 
aufgefaßt: 
 
Bei Homer fällt die Tatsache auf, daß sich seine Helden trotz all ihrer groß-
artigen Vitalität und Aktivität nie ganz als freie Handelnde fühlen, sondern 
als passive Instrumente oder Opfer anderer Kräfte ... ein Mensch fühlte, daß 
er seinen Regungen gegenüber machtlos war. Eine Vorstellung, ein Gefühl, 
ein Impuls überkam ihn, er handelte und brach kurz 

 
110 



darauf in Jubel oder Klagen aus. Irgendein Gott hatte ihn inspiriert oder ver-
blendet. Er erlangte Wohlstand, wurde dann arm, vielleicht versklavt, siechte 
krank dahin oder fiel in der Schlacht. All das war göttlich gefügt, sein Teil 
schon lange zuvor bestimmt. Der Prophet oder Wahrsager konnte es im vor-
aus entdecken. Der einfache Mann kannte sich ein wenig mit Omen aus und 
schloß, sobald er feststellte, daß sein Pfeil das Ziel verfehlte oder der Feind in 
der Übermacht war, daß Zeus seine und seiner Kameraden Niederlage be-
schlossen hatte. Er kämpfte nicht erst weiter, sondern floh (Onians 1951, S. 
302). 
 
Auch von den im Sudan lebenden pastoralen Dinka heißt es, daß 
sie das Ich nicht als eine unabhängige Instanz des Agierens und 
Reagierens begreifen. Sie sind sich der Tatsache, daß sie selbst mit 
Schuld- und Angstgefühlen reagieren und daß diese Gefühle andere 
mentale Dispositionen hervorbringen, nicht bewußt. Sie stellen das 
emotionsbestimmte Ich durch äußere Kräfte und Geister dar, die 
Unglück verschiedenster Art hervorrufen. So kommt es, daß die 
Dinka im Bemühen, der komplexen Interaktion der verschiedenen 
vorhandenen Strömungen im Ich gerecht zu werden, das Univer-
sum mit gefährlichen persönlichen Ausweitungen des Ich bevölkert 
haben. Fast genauso beschreibt Jung die primitive Weltsicht: 
 
Ein unbegrenzter Teil dessen, was wir heute für einen integralen Bestandteil 
unserer eigenen Psyche halten, tummelt sich für den Primitiven ganz unbe-
schwert in Projektionen, die sich überall finden. 
 
Hier noch ein weiteres Beispiel für eine Welt, in der alle Menschen 
als persönlich mit dem Kosmos verbunden gedacht werden, um zu 
zeigen, wie verschieden dieser Zusammenhang sein kann. Die chi-
nesische Kultur wird von der Vorstellung eines harmonischen Uni-
versums beherrscht. Gelingt es einem Menschen, sich so einzufü-
gen, daß die bestmögliche harmonische Beziehung zustande 
kommt, kann er auf ein glückliches Geschick hoffen. Unglück läßt 
sich darauf zurückführen, daß diese optimale Anpassung nicht er-
reicht wurde. Der Einfluß der Wasser und Lüfte, Feng Shwe ge-
nannt, bringt Glück, wenn das Haus eines Menschen und die Grä-
ber seiner Ahnen richtig plaziert sind. Hat er Unglück, können be-
rufsmäßige Geomanten die Ursachen dafür feststellen, worauf er 
eine neue und wirksamere Anordnung für sein Heim oder die Grä-
ber seiner Eltern treffen kann. Maurice Freedman vertritt die An-
sicht (1966), daß die Geomantik neben der Ahnenverehrung einen 

 
111 



der wichtigsten Plätze in den chinesischen Glaubensanschauungen 
einnimmt. Das Geschick, das sich mit Hilfe der Geomantik mani-
pulieren läßt, hat zwar keine moralischen Implikationen, muß aber 
letzten Endes mit dem Lohn für Verdienste in Einklang gebracht 
werden, der den gleichen Anschauungen zufolge nur vom Himmel 
zugemessen wird. Im Grunde wird also das gesamte Universum als 
etwas interpretiert, das in allen seinen Momenten an das Leben von 
Menschen gebunden ist. Manche Menschen sind im Umgang mit 
Feng Shwe erfolgreicher als andere, genauso wie einige Griechen 
für ein glänzenderes Los ausersehen waren und einigen Westafrika-
nern ein erfolgreicheres Schicksal vorausbestimmt ist. 
Manchmal glaubt man, daß es nur auf ganz bestimmte Personen 
und nicht alle Menschen ankommt. Diese außergewöhnlichen Men-
schen, die mit glück- oder unglückbringenden Kräften ausgestattet 
sein mögen, ziehen gewöhnlichere Menschen in ihren Bann. Für 
den Durchschnittsmenschen, der diese Kräfte nicht hat, stellt sich 
das praktische Problem, seine Mitmenschen genau anzusehen und 
herauszufinden, wen unter ihnen er meiden und wem er folgen soll. 
In allen bisher angeführten Kosmologien geht man davon aus, daß 
die Masse der einzelnen Menschen von einer Kraft beeinflußt wird, 
die entweder ihnen selbst oder aber anderen Menschen innewohnt. 
Der Kosmos wird sozusagen an den Menschen angeschlossen. 
Seine transformierende Energie schafft ein Kraftfeld um den ein-
zelnen, und alles, was geschieht – seien es Stürme oder Krankhei-
ten, Mehltau oder Dürre –, geschieht nur aufgrund dieser persön-
lichen Verbindungen. Das Universum ist somit anthropozentrisch 
in dem Sinne, daß es in Beziehung zu den Menschen interpretiert 
werden muß. 
Aber es gibt noch einen ganz anderen Sinn, in dem die primitive, 
undifferenzierte Weltsicht als persönliche beschrieben werden 
kann. Personen sind ihrem Wesen nach keine Dinge. Sie besitzen 
Willen und Intelligenz. Mit ihrem Willen lieben, hassen und reagie-
ren sie gefühlsmäßig. Mit ihrer Intelligenz interpretieren sie Zei-
chen. Aber in jener Art Universum, die ich unserer Weltsicht ge-
genüberstelle, sind die Dinge nicht eindeutig von den Personen 
geschieden. Es gibt bestimmte Verhaltensweisen, die die Beziehun-
gen zwischen Personen kennzeichnen. Erstens kommunizieren sie 
mit Hilfe von Symbolen: sie 

 
112 



sprechen, gestikulieren, äußern sich in Riten, Geschenken etc. 
Zweitens reagieren sie auf moralische Anforderungen. Wie unper-
sönlich die kosmischen Kräfte auch immer definiert sein mögen, 
wenn sie auf eine Form der Anrede, wie sie zwischen Personen gilt, 
zu reagieren scheinen, werden ihr Dingcharakter und ihr Charakter 
als Personen nicht völlig voneinander getrennt. Sie mögen zwar 
keine Personen sein, doch sie sind auch nicht ausschließlich Dinge. 
Hier tut sich ein Problem auf, bei dem man sich in acht nehmen 
muß. Die Art, in der manchmal von Dingen gesprochen wird, 
könnte sich für einen naiven Teilnehmer so anhören, als wäre von 
einer Person die Rede. Aus rein sprachlichen Unterscheidungen 
oder Vermengungen läßt sich nichts Gesichertes über die jeweili-
gen Vorstellungen ableiten. Ein Ethnologe vom Mars könnte z.B. 
zu ganz falschen Schlußfolgerungen gelangen, wenn er mit anhört, 
wie ein englischer Klempner und sein Kollege über maskuline und 
feminine Installationsteile sprechen. Um solche sprachlichen Fuß-
angeln zu vermeiden, beschränke ich mich auf Verhaltensweisen, 
die bei angeblich unpersönlichen Kräften eine Reaktion hervor-
rufen können. 
Vielleicht ist die Tatsache, daß die Nyae-Nyae-Buschmänner den 
Wolken männliche und weibliche Eigenschaften zuschreiben, in 
diesem Zusammenhang genauso unbedeutend wie die, daß Fahr-
zeuge und Schiffe im Englischen weiblich sind. Es mag jedoch von 
Bedeutung sein, daß die Pygmäen des Ituri-Walds bei einem Un-
glück sagen, daß der Wald schlechter Laune sei, und sich die Mühe 
nehmen, ihm die ganze Nacht hindurch vorzusingen, um ihn aufzu-
heitern, und anschließend erwarten, daß ihre Angelegenheiten eine 
günstige Wendung nehmen (Turnbull 1961). Kein normaler euro-
päischer Mechaniker würde daran denken, einen Maschinenscha-
den dadurch zu beheben, daß er eine Serenade anstimmt oder einen 
Fluch ausstößt. Wir haben es hier also mit einer weiteren Möglich-
keit zu tun, in der das primitive, undifferenzierte Universum per-
sönlich sein kann. Man erwartet von ihm, daß es sich so verhält, als 
wäre es intelligent, als könnte es auf Zeichen, Symbole, Gesten 
oder Geschenke reagieren und zwischen sozialen Beziehungen 
Unterscheiden. Das offenkundigste Beispiel für den Glauben an die 
Möglichkeit einer symbolischen Kommunikation mit unpersön-
lichen 

 
113 



Kräften ist der Glaube an Zauberei. Der Zauberer ist ein Magier der 
versucht, durch eine symbolische Handlung den Gang der Ereig-
nisse zu verändern. Er kann dazu Gesten verwenden oder einfach 
Worte, die er in magischen Sprüchen oder Beschwörungen vor-
bringt. Nun sind Worte die angemessene Kommunikationsform 
zwischen Personen. Wenn es die Vorstellung gibt, daß die korrekte 
Aussprache von Worten wesentlich für die Wirksamkeit einer 
Handlung ist, dann gibt es auch – obwohl das angesprochene Ding 
nicht antworten kann – den Glauben an eine eingeschränkte Form 
der einseitigen verbalen Kommunikation. Und dieser Glaube ver-
wischt den eindeutigen Dingcharakter des angesprochenen Gegen-
stands. Ein gutes Beispiel hierfür ist das Gift, das die Zande in ih-
ren Orakeln zur Ermittlung von Hexern verwenden (Evans-Prit-
chard 1937). Die Zande stellen ihr aus Rinde gebrautes Gift selbst 
her. Sie sagen, es sei ein Ding und keine Person. Sie nehmen nicht 
an, daß ein Männchen darin sitzt, das das Orakel betätigt. Damit 
jedoch das Orakel tätig werden kann, muß das Gift laut angespro-
chen werden, die Ansprache muß in unzweideutiger Form die 
Frage enthalten und die gleiche Frage muß, um Interpretationsfeh-
ler auszuschalten, bei der zweiten Befragung mit umgekehrten Vor-
zeichen noch einmal gestellt werden. Hier ist es nicht nur so, daß 
das Gift die Worte hört und versteht, es hat auch begrenzte Mög-
lichkeiten zu antworten. Entweder tötet es das Küken oder es tötet 
es nicht. Es kann nur mit Ja und Nein antworten. Es ist nicht mög-
lich, eine Unterhaltung oder ein unstrukturiertes Interview mit ihm 
zu führen. Dennoch verändert die begrenzte Antwortfähigkeit auf 
Fragen seinen Ding-Status im Universum der Zande radikal. Es ist 
kein gewöhnliches Gift, sondern gleicht eher einem unfreiwilligen 
Informanten, der einen Fragebogen mit Kreuzen und Häkchen aus-
füllt. Im Golden Bough finden sich viele Beispiele für den Glauben 
an ein unpersönliches Universum, das gleichwohl Anrufungen ver-
steht und in der einen oder anderen Weise darauf antwortet. Das-
selbe gilt für die Berichte moderner Feldforscher. Stanner sagt: 
„Die meisten Dinge im Himmel und auf der Erde werden von den 
australischen Ureinwohnern als Teil eines ausgedehnten Systems 
von Zeichen verstanden. Jeder, der sich schon einmal aufmerksam 
mit eingeborenen Gefährten durch den australischen Busch bewegt 
hat, wird das festgestellt haben. 

 
114 



Er bewegt sich nicht in einer Landschaft, sondern in einem ver-
menschlichten Raum, der voller Bedeutungen ist.“ 
Schließlich gibt es noch den Glauben an ein unpersönliches Uni-
versum, das Unterschiede wahrnehmen soll. Es kann diffizile Ab-
stufungen in den sozialen Beziehungen erkennen, z.B. ob die ver-
wandtschaftliche Beziehung von Sexualpartnern eine verbotene ist, 
oder auch weniger komplizierte Sachverhalte, z.B. ob ein Mord an 
einem Stammesmitglied oder an einem Fremden begangen wurde 
oder ob eine Frau verheiratet ist oder nicht. Es kann auch geheime 
Gefühle wahrnehmen, die in der Brust der Menschen verborgen 
sind. Es gibt viele Beispiele, in denen auf seine Fähigkeit, soziale 
Statusunterschiede zu erkennen, angespielt wird. Die Cheyenne, 
die hauptsächlich von der Büffeljagd lebten, glaubten, daß die Büf-
fel den schlechten Geruch eines Menschen, der einen Stammes-
angehörigen ermordet hatte, wahrnahmen und abwanderten, womit 
sie die Existenz des gesamten Stammes bedrohten. Man glaubte 
nicht, daß sie auf den Geruch eines Menschen, der einen Fremden 
ermordet hatte, reagierten. Die australischen Ureinwohner von Arn-
hemland beschließen ihre Fruchtbarkeits- und Initiationsriten mit 
einem zeremoniellen Beischlaf. Sie glauben, daß der Ritus eine 
größere Wirksamkeit hat, wenn der Geschlechtsverkehr zwischen 
Personen stattfindet, denen er sonst streng untersagt ist (Berndt 
1951, S. 49). Die Lele glauben, daß ein Wahrsager, der mit der Frau 
seines Patienten oder dessen Patient mit seiner Frau Geschlechts-
verkehr gehabt hatte, diesen nicht heilen kann, weil die Medizin 
statt zu heilen töten würde. Diese Wirkung tritt unabhängig von der 
Absicht oder dem Wissen des Doktors ein. Es heißt, daß die Medi-
zin selbst die Entscheidung trifft. Weiterhin glauben die Lele, daß 
ein Patient, der nach erfolgter Heilung nicht sofort den Heiler be-
zahlt, mit einem baldigen Rückfall oder einer noch fataleren Kom-
plikation der Krankheit zu rechnen hat. Es wird also implizit ange-
nommen, daß die Medizin der Lele sowohl Schulden als auch 
heimlichen Ehebruch ausmachen kann. Noch scharfsinniger ist die 
Rachemagie, die von den Zande gekauft wird. Sie entdeckt mit 
unfehlbarer Sicherheit den Hexer, der für den Tod eines bestimm-
ten Menschen verantwortlich ist, und straft ihn mit dem Tod. Un-
persönlichen Elementen im Universum wird demnach eine Urteils-
fähigkeit zuerkannt, die es 

 
115 



ihnen ermöglicht, in die Angelegenheiten der Menschen einzugrei-
fen und den Moralkodex aufrechtzuerhalten. 
In diesem Sinne ist das Universum offenbar in der Lage, den mora-
lischen Wert menschlicher Beziehungen zu beurteilen und entspre-
chend zu handeln. Bei dem Plateau-Tonga in Nordrhodesien kennt 
man Malweza, ein Unglück, das diejenigen befällt die ganz be-
stimmte Verstöße gegen den Moralkodex begehen. Es handelt sich 
gewöhnlich um solche Verstöße, die nicht mit den normalen Strafen 
geahndet werden können. Zum Beispiel kann ein Mord innerhalb 
der matrilinearen Verwandtschaftsgruppe nicht gerächt werden, 
weil die Organisation der Gruppe nur Rache für den Mord eines 
Mitglieds durch Außenstehende zuläßt (Colson 1962, S. 107). Mal-
weza bestraft Verstöße, auf die die üblichen Sanktionen nicht an-
wendbar sind. Zusammenfassend läßt sich sagen, daß das Univer-
sum in der primitiven Weltsicht in ganz verschiedener Hinsicht als 
etwas Persönliches gedacht wird. Man glaubt, daß die physischen 
Kräfte und das Leben der Menschen miteinander verwoben sind. 
Dinge werden nicht vollständig von Personen und Personen nicht 
vollständig von ihrer äußeren Umwelt unterschieden. Das Univer-
sum reagiert auf Worte und Gesten. Es erkennt die soziale Ordnung 
und greift zu ihrer Erhaltung ein. Ich habe mich bemüht, aus den 
Berichten über primitive Kulturen eine Anzahl von Glaubensan-
schauungen zusammenzustellen, die einen Mangel an Differenzie-
rung erkennen lassen. Das Material, das ich herangezogen habe, 
beruht auf moderner Feldforschung. Dennoch zeigt das allgemeine 
Bild viele Züge, die bereits Tylor oder Marett in ihren Abhandlun-
gen über primitiven Animismus hervorgehoben haben. Es sind jene 
Anschauungen, die Frazer zu dem Schluß veranlaßten, daß das 
primitive Denken subjektive und objektive Erfahrungen vermengte. 
Es sind die gleichen, die Lévy-Bruhl dazu anregten, über Kollek-
tivvorstellungen und ihre selektive Wirkung auf die Interpretation 
nachzudenken. Die gesamte Untersuchung dieser Anschauungen ist 
mit obskuren psychologischen Implikationen durchsetzt. 
Werden diese Anschauungen so dargestellt, als seien sie das Ergeb-
nis vieler fehlgeschlagener Versuche, korrekt zu unterscheiden, 
erinnern sie in verblüffender Weise an die tastenden Bemühungen 
von Kindern, ihre Umwelt zu meistern. Ob wir nun 

 
116 



Piaget oder Klein folgten, die Thematik bleibt dieselbe: Vermen-
gung von Innerem und Äußerem, von Ding und Person, Ich und 
Umwelt, Zeichen und Instrument, Sprache und Handlung. Derar-
tige Vermengungen mögen nötige und universale Stadien in der 
Entwicklung sein, die der einzelne Mensch von der chaotischen, 
undifferenzierten Erfahrung der Kindheit bis zu seiner intellektuel-
len und moralischen Reife durchläuft. Es ist wichtig, auch in die-
sem Zusammenhang noch einmal darauf hinzuweisen, daß die Ver-
knüpfungen von Personen und Ereignissen, die die primitive Kultur 
kennzeichnen, nicht auf einen Mangel an Unterscheidungsver-
mögen zurückzuführen sind. Es ist noch nicht einmal gesagt, daß 
sie die Gedanken einzelner Menschen wiedergeben. Es ist durchaus 
möglich, daß einzelne Mitglieder solcher Kulturen ganz andere 
Ansichten über den Kosmos haben. Vansina beschreibt sehr schön 
drei völlig unabhängige Denker, die er bei den Bushong kennen-
lernte und die ihm mit Vorliebe ihre privaten Philosophien ausein-
anderlegten. Der eine, ein älterer Mann, war zu dem Schluß 
gekommen, daß es keine Wirklichkeit gibt und alle Erfahrung eine 
ständig sich ändernde Illusion ist. Der zweite hatte eine Art meta-
physischer Zahlenkunde entwickelt und der dritte ein derart kom-
pliziertes kosmologisches Schema, daß es außer ihm niemand 
verstand (1964). Es ist irreführend, wenn man meint, Vorstellungen 
wie Schicksal, Hexerei, mana und Magie seien Teil einer Philoso-
phie oder überhaupt das Ergebnis systematischen Denkens. Sie sind 
nicht nur mit Institutionen verknüpft, wie Evans-Pritchard es dar-
stellt, sondern sie sind selbst Institutionen – ganz genauso wie der 
Habeas-Corpus-Akt oder Halloween. Sie sind alle sowohl Teil des 
Glaubens als auch Teil der Praxis. Wären sie nicht auch mit Prakti-
ken verbunden gewesen, hätten sie keinen Eingang in die Ethno-
graphien gefunden. Wie die übrigen Institutionen setzen sie Ver-
änderungen nicht nur Widerstand entgegen, sondern reagieren zu-
dem auf starken Druck. Der einzelne kann sie, indem er sie nicht 
beachtet oder sich nicht für sie interessiert, verändern. Wenn wir 
uns vor Augen führen, daß diese Anschauungen aufgrund eines 
praktischen Lebensinteresses und nicht eines akademischen Inter-
esses an metaphysischen Fragen entstanden sind, so gewinnen sie 
eine ganz andere Bedeutung. Einen Zande zu fragen, ob das Gift-
orakel eine Person oder ein Ding sei, hieße 

 
117 



eine unsinnige Frage zu stellen, auf die er selbst niemals verfallen 
würde. Die Tatsache, daß er das Giftorakel anredet, impliziert 
nicht, daß er in seinem Kopf Ding und Person vermengt. Es besagt 
nur, daß er sich um keine intellektuelle Konsistenz bemüht und daß 
ihm in diesem Zusammenhang das symbolische Handeln angemes-
sen erscheint. Er kann die Situation, so wie er sie sieht, durch 
Worte und Gesten ausdrücken, und diese rituellen Elemente gehö-
ren zu einer Technik, die in gewisser Hinsicht dem Verfahren 
gleicht, mit dem wir ein Problem für den Computer programmie-
ren. Ich glaube, daß das ein Punkt ist, den auch Radin ansprach 
(1927) und den Gellner (1962) im Auge hatte, als er auf die soziale 
Funktion von Widersprüchen in Lehren und Konzepten hinwies. 
Robertson Smith versuchte als erster, die Aufmerksamkeit von den 
Glaubensanschauungen als solchen auf die mit ihnen verbundenen 
Praktiken zu lenken. Seitdem wurde ein reichhaltiges Material zu-
sammengetragen, das die Beschränkung der individuellen Wißbe-
gierde auf rein praktische Fragen dokumentiert. Sie ist keine Eigen-
tümlichkeit der primitiven Kultur, sondern gilt, sofern wir keine 
berufsmäßigen Philosophen sind, sowohl für „uns“ wie für „sie“. 
Als Geschäftsmann, Bauer oder Hausfrau hat keiner von uns die 
Zeit oder den Drang, eine systematische Metaphysik auszuarbeiten. 
Unsere Sicht der Welt ist stückweise entstanden, als Antwort auf 
bestimmte praktische Probleme. 
Diese Konzentration der Wißbegierde auf die Besonderheit eines 
ganz bestimmten Ereignisses steht im Zentrum von Evans-Prit-
chards Ausführungen zu den Hexereivorstellungen der Zande. 
Wenn ein alter, baufälliger Getreidespeicher einstürzt und jeman-
den, der in seinem Schatten sitzt, erschlägt, wird das Ereignis 
Hexerei zugeschrieben. Die Zande räumen ohne weiteres ein, daß 
es in der Natur alter, baufälliger Getreidespeicher liege, einzustür-
zen, weiterhin, daß jemand, der Tag für Tag mehrere Stunden in 
seinem Schatten sitzt, erschlagen werden könne, wenn er einstürzt. 
Die allgemeine Gesetzmäßigkeit ist bekannt und kein interessanter 
Gegenstand für Spekulationen. Das Problem, das sie interessiert, ist 
das besondere Ereignis als Folge einer Überschneidung von zwei 
getrennten Sequenzen. Es gab viele Stunden, in denen niemand 
unter dem Getreidespeicher saß und in denen er, ohne Schaden an- 

 
118 



zurichten und ohne jemanden zu töten, hätte einstürzen können. Es 
gab viele Stunden, in denen andere Leute in seiner Nähe saßen, die 
bei einem Einsturz zu Opfern hätten werden können, die aber zu-
fällig nicht anwesend waren. Die faszinierende Frage ist, warum er 
eben zu diesem Zeitpunkt einstürzte, gerade als So-und-So und 
niemand sonst dort saß. In bezug auf die technischen Belange ihrer 
Kultur haben die Zande eine genaue und reichhaltige Kenntnis der 
allgemeinen Naturgesetzmäßigkeiten. Wenn aber das technische 
Wissen nicht ausreicht, richtet sich die Wißbegierde auf die Zusam-
menhänge, die zwischen einem bestimmten Menschen und dem 
Universum bestehen könnten. Warum mußte es ihm passieren? Was 
kann er tun, um das Unglück abzuwenden? Wessen Schuld ist es? 
Diese Fragen implizieren natürlich eine theistische Weltsicht. Wie 
bei der Hexerei werden nur bestimmte Fragen mit dem Hinweis auf 
Geister beantwortet. Die regelmäßige Abfolge der Jahreszeiten, die 
Beziehung zwischen Wolken und Regen, zwischen Regen und 
Ernte, zwischen Dürre und Epidemien usw. sind bekannt. Sie wer-
den als gegeben angesehen, als der Hintergrund, vor dem drücken-
dere und persönlichere Probleme gelöst werden können. Die ent-
scheidenden Fragen in jeder theistischen Weltsicht sind die glei-
chen wie bei den Zande: Warum hatte dieser Bauer eine Mißernte 
und nicht sein Nachbar? Warum wurde dieser Mann von einem 
wilden Büffel durchbohrt und nicht ein anderer Teilnehmer der 
Jagdgruppe? Warum starben die Kinder oder die Kühe dieses Man-
nes? Warum ich? Warum heute? Was kann man dagegen tun? Im 
Mittelpunkt dieses beharrlichen Verlangens nach Erklärung steht 
die Sorge des einzelnen um sich selbst und seine Gemeinschaft. 
Wir erkennen jetzt, um was es Durkheim ging, Frazer, Tylor und 
Marett aber nicht erkannt haben. Diese Fragen werden nicht primär 
deshalb gestellt, um die Wißbegierde des Menschen in bezug auf 
die Jahreszeiten und all die anderen Phänomene der natürlichen 
Umwelt zu befriedigen. Sie werden gestellt, um ein dominierendes 
soziales Anliegen zu befriedigen: das Problem, wie man sich ge-
meinsam in einer Gesellschaft organisiert. Sie können zwar nicht 
losgelöst von der Frage nach der Stellung des Menschen in der 
Natur beantwortet werden, aber die Metaphysik ist sozusagen nur 
ein Nebenprodukt des drängenden praktischen Interesses. Der 
Ethnologe, 

 
119 



der das Gesamtbild des Kosmos, das hinter diesen Praktiken steht, 
nachzeichnet, tut der primitiven Kultur Gewalt an, wenn er die 
Kosmologie als eine scheinbar systematische Philosophie darstellt, 
der die einzelnen bewußt anhängen. Wir können unsere eigene 
Kosmologie studieren – in einem gesonderten Bereich, der Astro-
nomie. Primitive Kosmologien jedoch können nicht wie exotische 
Schmetterlinge aufgespießt und betrachtet werden, ohne daß das 
Wesen der betreffenden primitiven Kultur zerstört wird. In einer 
primitiven Kultur sind die technischen Probleme bereits vor Gene-
rationen so gut wie gelöst worden. Das aktuelle Problem besteht 
darin, wie man andere Leute und sich selbst in Beziehung zu ihnen 
organisiert, wie man unruhige Jugendliche kontrolliert, verärgerte 
Nachbarn beschwichtigt, zu seinem Recht kommt und wie man die 
widerrechtliche Aneignung von Autorität verhindert oder rechtfer-
tigt. Um diese praktischen gesellschaftlichen Zwecke zu erreichen, 
werden alle möglichen Formen des Glaubens an die Allwissenheit 
und Allmacht der Umwelt ins Spiel gebracht. Hat das soziale Le-
ben einer bestimmten Gemeinschaft eine gewisse dauerhafte Form 
angenommen, kehren soziale Probleme meist in den gleichen Span-
nungs- oder Konfliktbereichen wieder. Und als Teil der Maschi-
nerie zu ihrer Lösung kristallisiert sich in den Institutionen der 
Glaube an automatische Bestrafung, Schicksal, Rache durch 
Geister und Hexerei heraus. Daher ist die primitive Weltsicht, wie 
ich sie oben definiert habe, selten selbst der Gegenstand der Kon-
templation und der Spekulation in der primitiven Kultur. Sie ist im 
Anschluß an andere Institutionen entstanden, also indirekt hervor-
gebracht worden, und in diesem Sinne muß die primitive Kultur als 
sich ihrer selbst, ihrer eigenen Bedingungen nicht bewußt aufgefaßt 
werden. 
Im Verlauf der sozialen Evolution vermehren und spezialisieren 
sich die Institutionen. Die Bewegung ist eine zweifache: die ver-
stärkte soziale Kontrolle ermöglicht größere technische Entwick-
lungen, und diese wiederum ebnen einer noch stärkeren sozialen 
Kontrolle den Weg. In unserer modernen Welt hat die gegenseitige 
ökonomische Abhängigkeit den bisher höchsten Punkt in der Ge-
schichte der Menschheit erreicht. Eines der zwangsläufigen Neben-
produkte der gesellschaftlichen Differenzierung ist das Auftreten 
eines sozialen Bewußt- 

 
120 



seins, eines Wissens um die gemeinschaftlichen Lebensprozesse. 
Hand in Hand mit der Differenzierung gehen spezielle Formen des 
sozialen Zwangs, spezielle finanzielle Anreize zur Konformität, 
spezielle Sanktionen, spezialisierte Polizisten, Aufseher und Kon-
trolleure, die unser Verhalten kritisch prüfen usw., mit anderen 
Worten das ganze Zubehör eines sozialen Kontrollsystems, das 
unter eingeschränkten, undifferenzierten ökonomischen Bedingun-
gen nie vorstellbar wäre. Es ist diese Erfahrung der organischen 
Solidarität, die es uns so schwer macht, die Anstrengungen der 
Menschen in primitiven Gesellschaften, mit den schwachen Stellen 
ihrer sozialen Situation fertigzuwerden, zu interpretieren. Ohne 
Formulare in dreifacher Ausführung, ohne Führerschein, Pässe und 
Polizeifunkwagen müssen sie es irgendwie zuwege bringen, eine 
Gesellschaft zu schaffen und Männer und Frauen auf ihre Normen 
verpflichten. Ich hoffe, damit gezeigt zu haben, warum Lévy-Bruhl 
irrte, als er verschiedene Denkformen und nicht verschiedene sozi-
ale Institutionen miteinander verglich. 
Es wird nun auch verständlich, warum gläubige Christen, Moslems 
und Juden nicht aufgrund ihres Glaubens als primitiv klassifiziert 
werden können. Auch Hindus, Buddhisten oder Mormonen fallen 
nicht unbedingt unter diese Kategorie. Es stimmt zwar, daß ihre 
Anschauungen als Antwort auf die Frage „Warum passiert das mir? 
Warum jetzt?“ entwickelt worden sind. Es stimmt auch, daß ihr 
Universum anthropozentrisch und persönlich ist. Vielleicht gehören 
diese Religionen schon allein deswegen, weil sie es überhaupt ver-
suchen, metaphysische Fragen zu beantworten, zu den anormalen 
Institutionen in der modernen Welt. Atheisten brauchen sich mit 
diesen Fragen nicht zu befassen. Aber diese Tatsache allein macht 
aus den Gläubigen noch keine Anhänger einer primitiven Kultur, 
die sich fremdartig gegen die moderne Umwelt abhebt. Ihre Glau-
bensanschauungen erfuhren in jedem Jahrhundert Umformulierun-
gen und Veränderungen, und ihre engen Verbindungen mit dem 
sozialen Leben wurden allmählich durchschnitten. Die Geschichte 
der Kirche in Europa, ihr Rückzug aus der weltlichen Politik und 
den weltlichen geistigen Problemen in besondere religiöse Be-
reiche, ist selbst Teil der großen Bewegung vom Primitiven zum 
Modernen. 
Zum Schluß sollten wir auf die Frage zurückkommen, ob man 

 
121 



das Wort „primitiv“ aufgeben sollte. Ich hoffe, daß dies nicht ge-
schieht. In der Kunst hat es eine definierte und anerkannte Bedeu-
tung. In der Technik und wahrscheinlich auch in den Wirtschafts-
wissenschaften ist ebenfalls eine sinnvolle Verwendung denkbar. 
Was spricht dagegen, wenn man sagt, daß eine persönliche, un-
differenzierte Weltsicht das Kennzeichen einer primitiven Kultur 
ist? Der einzige Einwand wäre vielleicht der, daß die Bezeichnung 
„primitiv“ in bezug auf religiöse Anschauungen einen abwertenden 
Klang hat, den sie in der Technologie und Kunst nicht besitzt. 
Daran mag für einen bestimmten Teil des englischen Sprachbe-
reichs etwas Wahres sein. Die Vorstellung, die man sich von einer 
primitiven Ökonomie macht, hat einen romantischen Zug. Wir sind 
zwar in materieller und technischer Hinsicht unvergleichlich viel 
besser ausgerüstet, aber niemand würde offen den materiellen As-
pekt heranziehen, um zwischen Kulturen zu unterscheiden. Es geht 
nicht um das Faktum relativer Armut und relativen Reichtums. Es 
geht vielmehr darum, daß die primitive Ökonomie als eine Wirt-
schaftsform gesehen wird, in der Güter und Dienstleistungen ohne 
den Umweg über das Geld erhältlich sind. Die Primitiven haben 
damit uns gegenüber den Vorteil, der ökonomischen Realität direkt 
begegnen zu können, während wir durch das komplizierte, unvor-
hersagbare und unabhängige Verhalten des Geldes beständig daran 
gehindert werden. Wenn es jedoch um die geistige Ökonomie geht, 
scheinen wir im Vorteil zu sein. Denn zwischen ihnen und ihrer 
äußeren Umwelt stehen Dämonen und Geister, deren Verhalten 
kompliziert und unvorhersagbar ist, während wir unserer Umwelt 
einfacher und direkter begegnen. Diesen Vorteil verdanken wir 
unserem Reichtum und unserem materiellen Fortschritt, der auch 
andere Entwicklungen ermöglicht hat. So betrachtet, ist der Primi-
tive letztlich sowohl im ökonomischen als auch im geistigen Be-
reich benachteiligt. Diejenigen, die diese zweifache Überlegenheit 
empfinden, haben natürlich Hemmungen, sie offen zur Schau zu 
tragen, und das ist vermutlich der Grund dafür, warum sie es vor-
ziehen, von einer Unterscheidung zwischen uns und der primitiven 
Kultur überhaupt abzusehen. 
Auf dem Kontinent scheint man derartige Bedenken nicht zu ken-
nen. Le primitif genießt in den Werken von Leenhard, Lévi-Strauss, 
Ricoeur und Eliade größte Hochachtung. Der einzige 

 
122 



Schluß, der sich für mich daraus ergibt, ist der, daß man dort keine 
geheime Überlegenheit verspürt und äußerst empfänglich für Kul-
turformen ist, die von den ihren abweichen. 

 
 

123 



 
 
 

6. Kräfte und Gefahren 
 
Zweifellos ist es so, daß Unordnung eine Struktur zerstört, sie hält 
aber auch das Material bereit, aus dem eine Struktur entstehen 
kann. Ordnung impliziert Einschränkung. Aus allen verfügbaren 
Materialien wurde eine begrenzte Auswahl getroffen, und von allen 
möglichen Beziehungen wurde eine begrenzte Anzahl herangezo-
gen. Daraus ergibt sich, daß die Unordnung unbegrenzt und un-
strukturiert ist, aber auch, daß ihr Potential für Strukturbildungen 
unlimitiert ist. Das ist der Grund dafür, warum wir bei unserem 
Bemühen um Ordnung Unordnung nicht einfach verdammen. Wir 
erkennen, daß sie für die bestehenden Strukturen zerstörerisch ist, 
gleichzeitig aber neue Strukturen in sich birgt. Sie symbolisiert 
sowohl Gefahr als auch Kraft. 
Das Ritual erkennt das potentielle Moment der Unordnung an. Es 
hofft, in verwirrten Geisteszuständen, Träumen, Ohnmachtsanfäl-
len und Rasereien jener Kräfte und Wahrheiten habhaft werden zu 
können, die durch bewußte Anstrengungen nicht zu erlangen sind. 
Befehlsautorität und besondere Heilkräfte sollen sich bei solchen 
Menschen einstellen, denen es gelingt, die rationale Kontrolle für 
eine gewisse Zeit auszuschalten. Manchmal verläßt ein Andama-
nese seine Gruppe und irrt wie ein Geisteskranker durch die Wäl-
der. Wenn er wieder bei Sinnen und in die menschliche Gesell-
schaft zurückgekehrt ist, hat er okkulte Heilkräfte erlangt (Rad-
cliffe-Brown, 1933, S. 139). Das ist eine weitverbreitete Vorstel-
lung, die vielfach belegt ist. Webster führt in seinem Kapitel „The 
Making of a Magician“ (in: Magic. A Sociological Study, 1948) 
eine ganze Reihe von Beispielen an. Ich möchte auch die Ehanzu 
hinzufügen, einen Stamm im Innern Tansanias, bei denen das Ver-
rücktwerden im Wald eine der anerkannten Methoden ist, um die 
Fähigkeiten eines Wahrsagers zu erlangen. Virginia Adam, 

 
124 



die bei diesem Stamm arbeitete, teilte mir mit, daß die jährlichen 
Regenzeremonien den Höhepunkt des rituellen Zyklus der Ehanzu 
bilden. Bleibt zur erwarteten Zeit der Regen aus, so vermutet man 
Zauberei. Um die Wirkung der Zauberei aufzuheben, wählen sie 
einen geistig zurückgebliebenen Menschen aus und schicken ihn in 
den Wald. Auf seinen Irrgängen zerstört er unwissentlich das Werk 
des Zauberers. 
Diese Anschauungen enthalten zwei Formen der Auseinanderset-
zung mit Nichtgeordnetem: einmal den Vorstoß in ungeordnete 
Bereiche des Geistes und zum anderen den Vorstoß über die Gren-
zen der Gesellschaft hinaus. Der Mensch, der aus diesen schwer 
zugänglichen Bereichen zurückkehrt, bringt eine Kraft mit, die all 
denen, die weder jemals die Kontrolle über sich verloren haben 
noch der gesellschaftlichen Kontrolle je entzogen waren, unerreich-
bar bleibt. 
Diese rituelle Auseinandersetzung mit dem Geordneten und Nicht-
geordneten ist für ein Verständnis der Verunreinigung äußerst wich-
tig. Das Geformte erscheint im Ritual als etwas, das einerseits die 
Kraft zur Selbsterhaltung in sich trägt, andrerseits aber zu jeder 
Zeit bedroht ist. Auch das Formlose verfügt über Kräfte: einige 
sind gefährlich, andere gut. Wir haben gesehen, daß die Greuel im 
3. Buch Mose für die obskuren, unklassifizierbaren Elemente ste-
hen, die sich nicht in die Struktur des Kosmos einfügen. Sie lassen 
sich mit Heiligkeit und Segen nicht vereinbaren. Die Auseinander-
setzung mit dem Geformten und dem Formlosen zeigt sich in den 
Ritualen der Gesellschaft noch deutlicher. 
Nehmen wir zunächst Anschauungen, die Menschen in einem mar-
ginalen Zustand betreffen. Es sind Leute, die im Strukturierungs-
prozeß der Gesellschaft irgendwie ausgelassen wurden, denen kein 
Platz zukommt. Es ist nicht unbedingt so, daß sie sich in morali-
scher Hinsicht falsch verhalten, es ist vielmehr ihr Status, der sich 
nicht definieren läßt. Dazu gehört zum Beispiel ein ungeborenes 
Kind. Nicht nur seine gegenwärtige, sondern auch seine zukünftige 
Stellung ist zweideutig. Niemand kann sagen, welches Geschlecht 
es haben oder ob es die Gefahren des Kindesalters überleben wird. 
Es wird häufig als etwas Verletzliches und zugleich Gefährliches 
behandelt. Die Lele sehen das ungeborene Kind und seine Mutter 
in ständiger Gefahr, schreiben aber dem Ungeborenen zugleich 
auch einen 

 
125 



unberechenbaren bösen Willen zu, der es für die anderen zu einer 
Gefahr werden läßt. Eine schwangere Lele-Frau versucht darauf zu 
achten, nicht in die Nähe eines Kranken zu kommen, damit das 
Kind in ihrem Leibe den Husten oder das Fieber nicht verschlim-
mert. 
Von den Nyakyusa wird etwas Ähnliches berichtet. Man glaubt, 
daß Getreidevorräte sich verringern, wenn eine Schwangere ihnen 
nahekommt, weil der Fetus in ihr gefräßig ist und davon stiehlt. 
Daher darf sie mit Leuten, die beim Ernten oder Brauen sind, erst 
sprechen, nachdem sie eine rituelle Geste des guten Willens ge-
macht hat, die die Gefahr bannen soll. Sie sagen, daß der Fetus 
„einen offenen Schlund“ habe und Nahrung stehle, und sie erklären 
das mit der Unvermeidbarkeit des Kampfes zwischen „innerem“ 
und „äußerem Samen“. 
 
Das Kind im Leib ... gleicht einer Hexe. Es hat wie die Hexerei eine zerstöre-
rische Wirkung auf die Nahrung. Bier wird schlecht und schmeckt widerlich, 
Nahrungspflanzen wachsen nicht, das Eisen des Schmieds läßt sich nur 
schwer bearbeiten, die Milch verdirbt. 
 
Selbst der Vater ist gefährdet, wenn er während der Schwanger-
schaft seiner Frau in den Krieg zieht oder auf die Jagd geht (Wilson 
1961, S. 138 f.). 
Lévy-Bruhl stellte fest, daß Menstruationsblut und Fehlgeburten 
häufig mit den gleichen Vorstellungen verbunden sind. Die Maori 
sehen das Menstruationsblut als eine Art menschliches Wesen an, 
das verlorengegangen ist. Wäre das Blut nicht ausgeflossen, hätte 
sich daraus ein Mensch bilden können. Daher hat es den wider-
sinnigen Status eines Toten, der nie gelebt hat. Lévy-Bruhl führt 
den verbreiteten Glauben an, wonach ein vorzeitig geborener Fetus 
bösartig und für die Lebenden gefährlich ist (1931, S. 390). Er for-
mulierte allerdings keine allgemeine Aussage zur Gefährlichkeit 
marginaler Zustände. Es war Van Gennep, der sie in einen größeren 
gesellschaftlichen Zusammenhang stellte. Er sah die Gesellschaft 
als ein Haus mit Räumen und Fluren, in dem man sich nur unter 
Gefahr von einem Ort zum anderen begeben kann. Der Zustand des 
Übergangs ist schon allein deshalb gefährlich, weil er zwischen 
einem vorhergehenden und einem kommenden Zustand liegt – er 
ist undefinierbar. Der Mensch, der sich von dem einen zum anderen 
begeben muß, befindet sich in Gefahr und ist zugleich eine Gefahr 
für andere. Eingeschränkt wird diese Ge- 

 
126 



fahr durch das Ritual, das ihn in der richtigen Weise von seinem 
alten Zustand löst, ihn für eine gewisse Zeit absondert und dann 
öffentlich seinen Eintritt in einen neuen Zustand verkündet. Nicht 
allein der Übergang ist gefährlich. Auch die Absonderungsrituale 
stellen eine äußerst gefährliche Phase im Ablauf der Riten dar. 
Häufig können wir lesen, daß Knaben während der Initiationszere-
monien sterben oder daß man ihren Schwestern und Müttern sagt, 
sie müßten um die Sicherheit ihrer Brüder und Söhne fürchten. Es 
heißt auch, daß sie früher infolge der Anstrengungen oder Ängste 
oder infolge übernatürlicher Strafen für ihre Verfehlungen umge-
kommen seien. Dann folgen die oft wenig eindrucksvollen Darstel-
lungen der tatsächlichen Zeremonien, die so harmlos sind, daß man 
zu dem Schluß kommen könnte, die genannten Gefahren seien 
nichts als Schwindel gewesen (Vansina 1955). Wir können jedoch 
sicher sein, daß die übertrieben dargestellten Gefahren etwas Wich-
tiges über den Zustand der Marginalität ausdrücken. Wenn es heißt, 
die Knaben riskierten ihr Leben, so bedeutet das, daß sie sich mit 
dem Verlassen der formalen Struktur und dem Eintreten in einen 
marginalen Zustand einer Kraft aussetzen, die so stark ist, daß sie 
entweder sterben oder zu Männern werden. Das Thema von Tod 
und Wiedergeburt hat natürlich noch andere Funktionen: die Initi-
anden bereiten ihrem alten Leben ein Ende und werden in ein 
neues hineingeboren. Alle verfügbaren Vorstellungen über Verun-
reinigung und Reinigung werden herangezogen, um den Ernst des 
Ereignisses und die Kraft des Rituals, einen neuen Menschen zu 
schaffen, zu unterstreichen – es handelt sich also keineswegs um 
einen Schwindel. 
Während der marginalen Periode, die den rituellen Tod von der 
rituellen Wiedergeburt trennt, sind die Novizen für eine bestimmte 
Zeit ausgestoßen. Sie haben für die Dauer des Ritus keinen Platz in 
der Gesellschaft. In einigen Fällen machen sie sich auf, um tatsäch-
lich weit entfernt von ihr zu leben. In anderen ist die Entfernung 
nicht so groß und es kann zu unbeabsichtigten Zusammentreffen 
zwischen den voll anerkannten Gesellschaftsmitgliedern und den 
Ausgestoßenen kommen. Dann verhalten sie sich wie gefährliche 
Kriminelle. Sie haben das Recht, den anderen aufzulauern, sie zu 
bestehlen und zu vergewaltigen. Dieses Verhalten wird ihnen sogar 
auferlegt. Ein 

 
127 



antisoziales Verhalten ist der angemessene Ausdruck für ihren mar-
ginalen Zustand (Webster 1908, Kap. 3). Sich am Rande befunden 
zu haben heißt, mit der Gefahr in Berührung gekommen, am Ur-
sprung der Kraft gewesen zu sein. Es stimmt mit den Vorstellungen 
über Form und Formlosigkeit überein, wenn die Initianden nach 
der Rückkehr aus ihrer Seklusion so behandelt werden, als seien sie 
mit Kraft aufgeladen, erregt und gefährlich und müßten zunächst 
Gelegenheit haben, sich zu entladen und zu beruhigen. Schmutz, 
Obszönität und Gesetzlosigkeit sind Symbole, die für die Seklu-
sionsriten genauso wichtig sind wie die anderen rituellen Aus-
drucksformen ihres Zustands. Man kann ihnen ihr normwidriges 
Verhalten ebensowenig vorwerfen wie dem Fetus im Mutterleib 
seine Boshaftigkeit und Gier. 
Wenn ein Mensch keinen Platz im sozialen System hat und daher in 
eine marginale Existenz gedrängt wird, scheinen alle Vorkehrungen 
gegen eine mögliche Gefahr von anderen getroffen werden zu müs-
sen. Er selbst kann an seiner anormalen Situation nichts ändern. So 
jedenfalls beurteilen wir marginale Menschen in unserer Gesell-
schaft, die in diesem Fall in keinem rituellen, aber in einem säkula-
ren Sinne am Rande leben. Sozialarbeiter, die sich um ehemalige 
Sträflinge kümmern, berichten von der Schwierigkeit, sie wieder 
einer geregelten Arbeit zuzuführen. Diese Schwierigkeit ergibt sich 
aus der Einstellung, die die Gesellschaft insgesamt gegenüber die-
sen Leuten zeigt. Jemand, der einmal „drin“ war, wird für immer 
nach „draußen“ gestoßen, aus dem normalen sozialen System her-
ausgeworfen. Es gibt keinen Angliederungsritus, der ihm ausdrück-
lich eine neue Position zuwiese, und so bleibt er zusammen mit 
anderen Menschen, denen gleichermaßen Unzuverlässigkeit, Unbe-
lehrbarkeit und alle möglichen falschen sozialen Verhaltensweisen 
nachgesagt werden, am Rande. Das gleiche gilt für Menschen, die 
sich zur Behandlung in eine Anstalt für Geisteskranke begeben. 
Solange sie zu Hause leben, wird ihr sonderbares Verhalten akzep-
tiert. Sind sie jedoch einmal formal als anormal eingestuft worden, 
wird das gleiche Verhalten als unerträglich angesehen. In einem 
1951 erschienenen Bericht über ein kanadisches Projekt, das die 
Änderung der Einstellung gegenüber Geisteskranken zum Ziel 
hatte, heißt es, daß es eine Toleranzgrenze gebe, die mit der 

 
128 



Aufnahme in eine Heilanstalt überschritten wird. Hat sich ein 
Mensch niemals aus der Gesellschaft hinaus- und in diesen margi-
nalen Zustand hineinbegeben, werden alle seine Verschrobenheiten 
ohne weiteres von seinen Nachbarn toleriert. Verhalten, das ein 
Psychologe sofort als pathologisch einstufen würde, wurde mit 
Bemerkungen wie „Er ist nur etwas sonderbar“ oder „Er wird 
schon darüber hinwegkommen“ abgetan. Sobald sich der Patient 
aber in eine Heilanstalt begeben hatte, hörte die Toleranz auf. Ver-
halten, das vorher für so normal gehalten wurde, daß die Hinweise 
des Psychologen auf geballte Feindseligkeit stießen, galt jetzt als 
anormal (vgl. Cumming 1957). Institutionen, die sich um die Reha-
bilitierung entlassener Patienten kümmern, kennen also genau das 
gleiche Problem, auf das auch die Hilfsorganisationen für ehema-
lige Gefangene hinweisen. Die Tatsache, daß diese übereinstim-
mende Einstellung gegenüber Exsträflingen und Geisteskranken 
genau das hervorbringt, was sie bestätigt sehen möchte, ist hier 
nicht von Bedeutung. Interessanter ist es, daß ein marginaler Status 
auf der ganzen Welt die gleichen Reaktionen hervorruft und daß 
diese Reaktionen in den marginalen Riten bewußt zum Ausdruck 
gebracht werden. Wenn wir ein Bild von den Kräften und Gefahren 
in einem primitiven Universum entwerfen wollen, müssen wir die 
Wechselwirkung zwischen den Vorstellungen über Form und Form-
losigkeit in den Vordergrund stellen. Viele Vorstellungen von Kraft 
beruhen darauf, daß die Gesellschaft als ein Ensemble von Formen 
vorgestellt wird, die dem umgebenden Ungeformten gegenüberge-
stellt werden. Es gibt eine Kraft in den Formen und eine Kraft, die 
der ungeordneten Sphäre, den Grenzgebieten, unklaren Trennlinien 
und dem Bereich jenseits der äußeren Grenzen innewohnt. Wenn 
Verunreinigung eine besondere Art der Gefahr darstellt, so benöti-
gen wir zur Feststellung ihres Platzes innerhalb des gesamten 
Gefahrenuniversums eine Aufstellung aller denkbaren Kraftquel-
len. In einer primitiven Kultur ist der manifeste Unglücksbringer 
von geringerer Bedeutung als die menschliche Intervention, auf die 
er zurückgeführt werden kann. Die Manifestationen sind auf der 
ganzen Welt die gleichen: Dürre ist Dürre, Hungersnot Hungersnot. 
Überall gibt es Epidemien, Wehen, Gebrechen und ähnliche Erfah-
rungen. Aber eine jede Kultur kennt ganz bestimmte Ge- 

 
129 



setzmäßigkeiten für das Eintreten dieser Unglücksfälle. Die wich-
tigsten Verbindungen zwischen Personen und Unglücksfällen sind 
menschlicher Natur. Wir müssen daher bei der Aufstellung der 
Kräfte so vorgehen, daß wir alle Formen der menschlichen 
Intervention in das Schicksal anderer zusammentragen. 
Die spirituellen Kräfte, die das menschliche Handeln freisetzen 
kann, lassen sich grob in zwei große Gruppen – in innere und 
äußere – einteilen. Die einen gehören der Psyche des Handelnden 
an. Hierzu zählen unter anderem der böse Blick, die Befähigung 
zur Hexerei und visionäre oder prophetische Gaben. Die anderen 
sind äußere Symbole, mit denen der Handelnde bewußt operiert: 
magische Worte, Segenssprüche, Flüche, Beschwörungen, Formeln 
und Anrufungen. Sie alle setzen Handlungen voraus, durch die die 
spirituelle Kraft freigesetzt wird. Diese Unterscheidung zwischen 
inneren und äußeren Kraftursachen wird oft mit einer anderen 
Unterscheidung – der zwischen kontrollierter und unkontrollierter 
Kraft – in Zusammenhang gebracht. In vielen Fällen glaubt man, 
daß die Freisetzung der inneren psychischen Kräfte nicht notwen-
dig auf eine Absicht des Betreffenden zurückgeht. Er mag sich der 
Tatsache, daß er sie besitzt oder daß sie wirken, nicht einmal be-
wußt sein. Diese Glaubensvorstellungen sind von Ort zu Ort ver-
schieden. Jeanne d’Arc zum Beispiel wußte nicht, wann die Stim-
men wieder zu ihr sprechen würden. Sie konnte sie nicht willent-
lich herbeirufen und war häufig über die Mitteilungen und den Ver-
lauf, den die Ereignisse nahmen, wenn sie ihnen gehorchte, be-
stürzt. Die Zande glauben, daß ein Hexer nicht in jedem Fall weiß, 
daß seine Hexerkraft aktiv ist. Wenn er jedoch gewarnt wird, kann 
er sie in einem gewissen Maße kontrollieren. 
Der Magier hingegen kann einen magischen Spruch nicht aus Ver-
sehen aussprechen. Die konkrete Absicht ist die Voraussetzung 
dafür, daß eine Wirkung eintritt. Der Fluch eines Vaters muß ge-
wöhnlich laut geäußert werden, um Folgen zu zeitigen. Zu welcher 
Seite gehört nun die Verunreinigung, zur unkontrollierten oder zur 
kontrollierten Kraft, zum psychischen oder zum symbolischen Be-
reich? Meiner Auffassung nach ist sie die Ursache einer Gefahr, die 
einer völlig anderen Gruppe zuzurechnen ist. Unterscheidungen 
wie die, ob eine Kraft willent- 

 
130 



lich oder unwillentlich geäußert wird, ob sie aus inneren oder äuße-
ren Ursachen stammt, sind für sie nicht relevant. Sie muß auf an-
dere Weise bestimmt werden. 
Wir wollen jedoch zunächst mit der Auflistung der spirituellen 
Kräfte fortfahren und eine weitere Einteilung vornehmen, und zwar 
danach, ob die gesellschaftliche Position derjenigen, die gefährden 
und gefährdet sind, gebilligt ist oder nicht. Einige Kräfte werden 
eingesetzt, um die soziale Struktur abzusichern. Sie schützen die 
Gesellschaft vor Übeltätern, der durch sie Gefahr droht. Die An-
wendung dieser Kräfte muß die Billigung aller guten Menschen 
haben. Die Anwendung anderer Kräfte, die als gefahrvoll für die 
Gesellschaft gelten, wird mißbilligt. Diejenigen, die sie einsetzen, 
sind Übeltäter, ihre Opfer sind unschuldig, und alle guten Men-
schen sind aufgefordert, sie zur Strecke zu bringen. Es sind Hexer 
und Zauberer. Wir begegnen hier der alten Unterscheidung in 
weiße und schwarze Magie. Gibt es irgendeine Beziehung zwi-
schen diesen beiden Einteilungen? Ich möchte versuchen, einen 
Zusammenhang zu formulieren: Wenn das soziale System Autori-
tätspositionen ausdrücklich anerkennt, werden denjenigen, die 
diese Positionen innehaben, bestimmte spirituelle Kräfte zuge-
schrieben, die kontrolliert, bewußt, äußerlich und gebilligt sind – 
etwa die Kraft zu segnen oder zu verfluchen. Wenn das soziale 
System Leute braucht, die gefährliche zweideutige Rollen überneh-
men, werden diesen Leuten unkontrollierte, unbewußte, gefährliche 
und mißbilligte Kräfte zugeschrieben – etwa die Fähigkeit, mit 
Hexerei oder dem bösen Blick zu arbeiten. Anders gesagt: Wenn 
das soziale System eine klare Ordnung aufweist, suche ich nach 
geordneten Kräften, die von den Autoritätsträgern ausgehen; wenn 
das soziale System eine unklare Ordnung aufweist, suche ich nach 
ungeordneten Kräften, die von Personen ausgehen, die die Ursache 
der Unordnung sind. Ich möchte damit sagen, daß der Gegensatz 
zwischen Form und umgebender Nichtform die Aufteilung in sym-
bolische und Psychische Kräfte erklärt: Die äußeren Symbole er-
halten die explizite soziale Struktur, die inneren, ungeformten psy-
chischen Kräfte bedrohen sie von der Nichtstruktur her. Es ist zu-
gegebenermaßen nicht leicht, diesen Zusammenhang nachzuwei-
sen. Zunächst einmal läßt sich die explizite soziale Struktur nur 
sehr schwer genau fassen. Fest steht, daß die 

 
131 



Menschen ein bestimmtes Bewußtsein von der sozialen Struktur an 
den Tag legen. Sie richten ihre Handlungen an den Symmetrien und 
Hierarchien aus, die sie darin zu sehen meinen und bemühen sich 
unausgesetzt, ihre jeweilige Auffassung vom wichtigsten Teil der 
Struktur den Mitspielern in ihrem Stück vorzuspielen. Dieses sozi-
ale Bewußtsein ist von Goffman so ausführlich dargestellt worden, 
daß es nicht nötig ist, näher darauf einzugehen. Es gibt nichts im 
großen Fundus der Bekleidung, Nahrung und anderer Dinge des 
praktischen Gebrauchs, das wir nicht als wirkungsvolles Requisit 
einsetzen, um unser Verständnis von der eigenen Rolle und von 
dem Stück, in dem wir spielen, wirkungsvoll zur Geltung zu brin-
gen. Alles, was wir tun, hat eine Bedeutung, nichts ist ohne bewuß-
ten symbolischen Gehalt. Überdies verfehlt es seine Wirkung auf 
das Publikum nie. Goffman benutzt die Struktur des Theaters mit 
seiner Einteilung in Schauspieler und Publikum, Bühne und Garde-
robe als ein Gerüst, mit dessen Hilfe er Alltagssituationen unter-
suchen kann. Ein weiterer wichtiger Punkt, auf den der Vergleich 
mit dem Theater führt, ist die zeitliche Strukturierung eines 
Theaterstücks. Es hat einen Anfang, einen Höhepunkt und ein 
Ende. Dieser Sachverhalt veranlaßte Turner dazu, den Begriff des 
sozialen Schauspiels einzuführen, um Verhaltensbündel beschrei-
ben zu können, die von allen als getrennte zeitliche Einheiten ge-
sehen werden (1957). Ich bin sicher, daß die Soziologen das Schau-
spiel als ein Bild für die soziale Struktur noch nicht ausgeschöpft 
haben, doch für meine Zwecke genügt der genannte Aspekt: Wenn 
ich von sozialer Struktur spreche, meine ich gewöhnlich keine to-
tale Struktur, die die Gesamtheit einer Gesellschaft kontinuierlich 
und vollständig umfaßt, sondern vielmehr ganz bestimmte Situatio-
nen mit einer Anzahl von Mitwirkenden, die sich ihrer Zugehörig-
keit mehr oder minder bewußt sind. In diesen Situationen verhalten 
sie sich so, als ob sie in ihren Beziehungen zu anderen Menschen 
vorgeformte Positionen einnähmen und zwischen möglichen Bezie-
hungsstrukturen wählen könnten. Ihr Formbewußtsein wirkt sich 
auf ihr Verhalten aus, bestimmt die Ausrichtung ihrer Wünsche und 
entscheidet, welche zugelassen und welche unterdrückt werden 
müssen. Eine lokal begrenzte, individuelle Auffassung des gesam-
ten Sozialsystems wird nicht unbedingt mit der eines Soziologen 

 
132 



übereinstimmen. Wenn ich im folgenden von sozialer Struktur 
spreche, werde ich mich manchmal auf die Hauptstrukturen bezie-
hen, auf das Lineagesystem und die hierarchische Ordnung von 
Stammesgruppen, auf Häuptlingstümer und die Rangordnung von 
Distrikten sowie auf die Beziehungen zwischen Herrschenden und 
Gemeinen. Manchmal werde ich von untergeordneten kleinen 
Strukturen sprechen, die wiederum – wie chinesische Schachteln – 
andere in sich enthalten, die dem kahlen Gerüst der Hauptstruktur 
Substanz verleihen. Offenbar sind sich die einzelnen Menschen in 
den entsprechenden Zusammenhängen all dieser Strukturen bewußt 
und kennen auch ihre relative Bedeutung. Sie teilen nicht alle die-
selbe Vorstellung davon, welche Ebene der Struktur zu einem be-
stimmten Zeitpunkt relevant ist. Sie wissen, daß ein Kommunika-
tionsproblem existiert, das überwunden werden muß, damit es Ge-
sellschaft überhaupt geben kann. Mit Hilfe von Zeremonien, Wor-
ten und Gesten versuchen sie beständig, eine bestimmte gemein-
same Auffassung von der relevanten Struktur auszudrücken. Und 
der Hinweis auf Gefahren und Kräfte ist Teil dieses Bemühens, 
miteinander zu kommunizieren und dadurch soziale Formen zu 
schaffen. 
Die Idee, daß es zwischen expliziter Autorität und kontrollierter 
spiritueller Kraft einen Zusammenhang geben könnte, kam mir 
zum ersten Mal, als ich Leachs Artikel in Rethinking Anthropology 
(1961) las. Bei der Ausarbeitung dieser Idee habe ich eine etwas 
andere Richtung als Leach eingeschlagen. Er meint, daß in einem 
Autoritätssystem die Fähigkeit, absichtlich Schaden zuzufügen, oft 
in den Händen derjenigen liegt, die Schlüsselpositionen einneh-
men, und im Gegensatz zu der unbeabsichtigt wirkenden Kraft 
stehe, die in den nicht so expliziten, weniger geordneten Bereichen 
der gleichen Gesellschaft lauern soll. Sein Interesse galt vor allem 
der Gegenüberstellung von zwei Arten spiritueller Kraft, die in 
entsprechenden kontrastierenden sozialen Situationen eingesetzt 
werden. Er beschrieb einige Gesellschaften als Totalitäten, die sich 
aus strukturierten, wechselseitig beeinflussenden Systemen zusam-
mensetzen. Menschen, die in einem dieser Systeme leben, kennen 
seine Struktur genau. Die Schlüsselstellungen der Struktur verstärkt 
durch den Glauben an kontrollierte Formen Kraft, die mit den 
Herrschaftsinstanzen verknüpft sein 

 
133 



sollen. Die Häuptlinge der Nyakyusa zum Beispiel können eine Art 
Zauber gegen ihre Widersacher anwenden und ihnen unsichtbare 
Pythonschlangen hinterherschicken. Bei den patrilinearen Tallensi 
kann ein Vater eine ähnlich kontrollierte von den Ahnen ererbte 
Kraft gegen den Sohn einsetzen, und bei den matrilinearen Trobri-
andern glaubt man, daß der Onkel mütterlicherseits seine Autorität 
mit Hilfe bewußt kontrollierter Sprüche und Zauber verstärkt. Es 
scheint, als seien die Autoritätspersonen mit Schaltern ausgerüstet, 
die nur von den Leuten bedient werden können, die die richtigen 
Plätze und damit das Vorrecht erlangt haben, das ganze System mit 
Energie zu versorgen. 
Diese Argumentation weicht nicht von den bekannten Argumenten 
Durkheims ab. Religiöse Anschauungen drücken das Bewußtsein 
aus, das eine Gesellschaft von sich selbst hat; der sozialen Struktur 
werden strafende Kräfte zugeschrieben, die ihren Fortbestand ge-
währleisten. Das ist so weit klar. Auf was ich aber aufmerksam 
machen möchte, ist folgendes: denjenigen, die im expliziten Teil 
der Struktur ein Amt bekleiden, werden gemeinhin bewußt kontrol-
lierte Kräfte zugeschrieben, während denjenigen, deren Rolle weni-
ger explizit ist, gemeinhin unbewußte, unkontrollierbare Kräfte 
zugeschrieben werden, die die Inhaber der genauer definierten 
Positionen bedrohen. Leachs erstes Beispiel bezieht sich auf die 
Ehefrau bei den Kachin. Da sie zwei Machtgruppen – die ihres 
Mannes und die ihres Bruders – verbindet, fällt ihr eine inter-
strukturelle Rolle zu. Man glaubt, sie übe unbewußte, unfreiwillige 
Hexerei aus. Ähnlich hält man den Vater bei den matrilinearen 
Trobriandern und Ashanti und den Mutterbruder bei den patrilinea-
ren Tikopia und im Taleland für eine unfreiwillige Gefahrenquelle. 
Im Rahmen der Gesamtgesellschaft haben alle diese Menschen 
ihren rechtmäßigen Platz. Aber aus der Sicht eines der inneren Sub-
systeme – dem sie nicht angehören und in dem sie dennoch han-
deln müssen – sind sie Eindringlinge. In ihrem eigenen System 
sind sie nicht verdächtig und können die intentionalen Kräfte zu 
dessen Nutzen wirken lassen. Es ist möglich, daß ihre Kraft, unfrei-
willig Schaden anzurichten, nie aktiviert wird. Sie kann in ihnen 
schlummern, während sie ihr Leben friedlich in einem Winkel je-
nes Subsystems verbringen, das ihr rechtmäßiger Platz und 
zugleich der Ort ist, an 

 
134 



dem sie als Eindringlinge angesehen werden. Tatsächlich aber fällt 
es häufig nicht leicht, diese Rolle gelassen zu spielen. Es braucht 
nur etwas Unvorhergesehenes zu geschehen oder die Betreffenden 
sind einmal böse oder traurig, und schon werden sie durch ihre 
doppelte Bindung und ihren zweideutigen Status in der Struktur, zu 
der sie nur partiell gehören, zu einer Gefahr für diejenigen, die ihr 
voll angehören. Gefährlich ist eben dieses Vorhandensein eines 
aufgebrachten Menschen in einer Zwischenposition, und nicht un-
bedingt die jeweilige Absicht dieses Menschen. 
In solchen Fällen sind die geordneten, bewußten Punkte in der 
sozialen Struktur mit geordneten, bewußten Kräften ausgerüstet, 
die das System schützen sollen. Von den ungeordneten, unstruktu-
rierten Bereichen gehen unbewußte Kräfte aus, die andere dazu 
herausfordern, eine Verminderung der Zweideutigkeit zu verlan-
gen. Wenn diese unglücklichen oder aufgebrachten, in einer Zwi-
schenposition lebenden Menschen der Hexerei bezichtigt werden, 
kommt das einer Warnung gleich, ihre rebellierenden Gefühle mit 
ihrer tatsächlichen Situation in Einklang zu bringen. Sollte sich das 
auch auf einer allgemeineren Ebene bestätigen, dann könnte Hexe-
rei, die eine psychische Kraft sein soll, auch von der Struktur her 
definiert werden. Sie wäre die antisoziale psychische Kraft, die 
Personen in relativ unstrukturierten Bereichen der Gesellschaft 
zugeschrieben wird, wobei die Anklage ein Mittel darstellt, dort 
Kontrolle auszuüben, wo praktische Formen der Kontrolle nur 
schwer einzusetzen sind. Hexerei findet sich demnach im nicht-
strukturierten Bereich. Hexer und Hexen sind die sozialen Gegen-
stücke zu Käfern und Spinnen, die in Mauerritzen und Wandtäfe-
lungen leben. Sie ziehen die Ängste und Abneigungen auf sich, mit 
denen in anderen Denksystemen andere Zweideutigkeiten und Wi-
dersprüche belegt sind. Die Art der Kräfte, die sie haben sollen, 
symbolisiert ihren zweideutigen, ungeordneten Status. 
Wenn wir diesen Gedanken weiterführen, können wir zwischen 
zwei verschiedenen Formen sozialer Ungeordnetheit unterscheiden. 
Bis jetzt hatten wir nur Hexer im Auge, die eine eindeutige Stel-
lung in einem der Subsysteme einnehmen und eine zweideutige, 
gleichwohl aber mit Pflicht verbundene, in einem der anderen. Sie 
sind legitime Eindringlinge. Ein glänzendes 

 
135 



Beispiel für diese Gruppe wäre Jeanne d’Arc: eine Bäuerin am 
Hof, eine Frau in Rüstung, eine Außenseiterin im Kriegsrat. Die 
Tatsache, daß man sie der Hexerei anklagte, ordnet sie dieser Kate-
gorie vollends zu. 
Es gibt aber noch eine andere Art zweideutiger sozialer Beziehun-
gen, in denen Hexereibeschuldigungen ebenfalls häufig vorkom-
men. Das beste Beispiel hierfür ist der Hexereiglauben der Zande. 
Die formale Struktur ihrer Gesellschaft war durch die zentrale Stel-
lung der Fürsten mit ihren Höfen, Gerichten und Armeen und einer 
klaren hierarchischen Ordnung gekennzeichnet, die von den 
Fürsten über ihre Bevollmächtigten und lokalen Verwalter bis zu 
den Familienoberhäuptern reichte. Das politische System war in 
eine Reihe organisierter Wettbewerbsbereiche gegliedert, eine Kon-
kurrenz zwischen Gemeinen und Adeligen, Armen und Reichen, 
Söhnen und Vätern oder Frauen und Männern war ausgeschlossen. 
Hexereibeschuldigungen kamen nur in solchen Bereichen der Ge-
sellschaft vor, deren Struktur nicht politisch bestimmt war. Ein 
Mann etwa, der sich erfolgreich um ein Amt beworben hatte, 
mochte seinen unmittelbaren Rivalen anklagen, ihn aus Neid zu 
behexen. Oder die Ehefrauen eines Mannes beschuldigten sich 
gegenseitig. Die Zande glaubten, daß die Hexer und Hexerinnen 
gefährlich waren, ohne es zu wissen: ihre Hexerkraft wurde einfach 
dadurch wirksam, daß sie Gefühle der Abneigung oder des Grolls 
hegten. Die Anklage stellte einen Versuch dar, der Situation Herr zu 
werden, indem man einen der Kontrahenten unterstützte und den 
anderen verurteilte. Fürsten hielt man nicht für Hexer. Sie klagten 
sich jedoch gegenseitig der Zauberei an und entsprachen damit 
ebenfalls dem Schema, das ich hier herausarbeiten möchte. 
Eine andere Form unbewußter schädlicher Kraft, die von den unge-
ordneten Bereichen des sozialen Lebens ausgeht, belegt das Bei-
spiel der Mandari, deren landbesitzende Klans ihre Macht dadurch 
aufbauten, daß sie Klienten adoptierten. Diese Unglücklichen ha-
ben aus irgendeinem Grund den Anspruch auf ihr eigenes Territo-
rium verloren und sind auf der Suche nach Schutz und Sicherheit in 
fremde Gebiete ausgewandert. Sie besitzen kein Land, sind unter-
geordnet und abhängig von ihrem Patron, der der landbesitzenden 
Gruppe angehört. Sie sind jedoch nicht vollkommen abhängig. 
Faktisch verdanken 

 
136 



sich Einfluß und Status des Patrons bis zu einem gewissen Grad der 
Loyalität seiner Klienten. Eine zahlenmäßig große und mutige 
Klientengruppe kann eine Bedrohung für die Lineage ihres Patrons 
werden. Die explizite Struktur der Gesellschaft stützt sich auf die 
landbesitzenden Klans. Aus genau dieser Gruppe kommen auch die 
Hexereibeschuldigungen gegen die Klienten. Man sagt, ihre Hexer-
kraft werde durch den Neid auf die Patrone ausgelöst und wirke 
unfreiwillig. Ein Hexer habe keine Kontrolle über sich, er sei von 
Natur aus mißgünstig und richte dadurch Schaden an. Nicht alle 
Klienten gelten als Hexer, doch gibt es bestimmte Linien, in denen 
Hexerei erblich sein soll. Hier finden wir also Menschen, die in den 
Zwischenräumen einer Machtstruktur leben und die von denen, die 
einen eindeutigeren Status haben, als Bedrohung empfunden wer-
den. Der Glaube, daß sie gefährliche, unkontrollierbare Kräfte hät-
ten, liefert eine Rechtfertigung zu ihrer Unterdrückung. Sie können 
der Hexerei angeklagt und dann ohne Formalitäten oder Verzöge-
rungen gewaltsam beseitigt werden. Es kam vor, daß die Familie 
des Patrons einfach nur ein großes Feuer entzündete, den verdächti-
gen Hexer zur Teilnahme an einem Schweinebratenessen einlud, 
ihn fesselte und dann ins Feuer stieß. Auf diese Weise wurde die 
formale Struktur der landbesitzenden Lineages gegen das relativ 
ungewisse Feld der schutzsuchenden landlosen Klienten abge-
sichert. 
Die Stellung der Juden in der englischen Gesellschaft ist der, die 
die Klienten der Mandari einnehmen, nicht unähnlich. Ihre Diskri-
minierung wird durch den Glauben an ihre sinistren, aber undefi-
nierbaren Vorteile im Handel gerechtfertigt, obgleich das eigent-
liche Ärgernis darin liegt, daß sie immer außerhalb der formalen 
Struktur des Christentums geblieben sind. 
Es gibt wahrscheinlich eine ganze Reihe anderer Formen zweideu-
tiger oder unzureichend definierter Stellungen in der Gesellschaft, 
die mit unbeabsichtigter Hexerei in Verbindung gebracht werden. 
Beispiele ließen sich leicht finden, wobei ich nicht zu betonen 
brauche, daß ich nicht an nebensächlichen Glaubensanschauungen 
interessiert bin, die für kurze Zeit hoch im Kurs stehen und dann 
wieder verschwinden. Sollte sich dieser Zusammenhang für die 
maßgeblichen und dauerhaften Formen spiritueller Kraft allgemein 
bestätigen, würde das auch 

 
137 



über das Phänomen der Verunreinigung Aufschluß geben. Denn 
meiner Auffassung nach entspringt die Vorstellung einer rituellen 
Verunreinigung ebenfalls der Wechselwirkung zwischen Form und 
umgebender Formlosigkeit. Verunreinigungsgefahr droht dann, 
wenn die Form angegriffen wurde. Damit ergibt sich eine Triade 
von Kräften, die Glück und Unglück bestimmen: erstens die ge-
formten Kräfte, die von den Repräsentanten der geformten Struktur 
ausgehen, die sie zum Nutzen dieser Struktur einsetzen; zweitens 
ungeformte Kräfte, die von Personen in Zwischenpositionen ausge-
hen, und drittens Kräfte, die nicht von Menschen ausgehen, son-
dern der Struktur innewohnen und die jede Formverletzung ahnden. 
Dieses dreiteilige Schema zur Untersuchung primitiver Kosmolo-
gien versagt leider bei einigen Ausnahmen, die zu wichtig sind, als 
daß man sie einfach übergehen könnte. Eine wesentliche Schwie-
rigkeit besteht darin, daß die Zauberei – eine Form kontrollierter 
spiritueller Kraft – in vielen Teilen der Welt Personen zugeschrie-
ben wird, denen man meiner Hypothese zufolge unbeabsichtigte 
Hexerkraft anlasten müßte. Daß übelwollende Menschen in Zwi-
schenpositionen, antisoziale, verachtete Personen, die Unschuldi-
gen Schaden zufügen, eine bewußte, kontrollierte, symbolische 
Kraft einsetzen, sollte eigentlich nicht vorkommen. Hinzu kommt 
das Problem, daß es königliche Oberhäupter gibt, von denen eine 
unbewußte, unbeabsichtigte Kraft ausgeht, mit deren Hilfe Unzu-
friedenheiten aufgespürt und Feinde vernichtet werden, d.h. Ober-
häupter, die nach meiner Hypothese nur über explizite, kontrollierte 
Formen der Kraft verfügen sollten. Die Korrelation, die ich nach-
zuweisen versuchte, läßt sich also nicht herstellen. Ich werde je-
doch so lange an ihr festhalten, bis ich die abweichenden Fälle 
genauer untersucht habe. 
Einer der Gründe für die Schwierigkeiten, soziale Struktur und 
mystische Kraft aufeinander zu beziehen, liegt darin, daß die bei-
den Elemente äußerst komplex sind. Es ist nicht immer leicht, die 
Formen expliziter Autorität festzustellen. Die Autoritätsstruktur bei 
den Lele zum Beispiel ist sehr schwach entwickelt, ihr soziales 
System beruht auf einer Vielfalt begrenzter Autoritätsstellungen, 
deren Wirksamkeit im profanen Bereich nicht sehr hoch ist. Forma-
ler Status geht in vielen Fällen mit der Berechtigung zum Ver-
fluchen oder Segnen einher. 

 
138 



Diese spirituelle Kraft wird wirksam, wenn die Betreffenden be-
stimmte Worte aussprechen und dann ausspucken. Fluch und Segen 
sind Autoritätsattribute: sie stehen Vätern, Mutterbrüdern, Tanten, 
Besitzern von Pfändern, Dorfvorstehern usw. zu. Nicht jeder kann 
zu einem Fluch greifen und ihn willkürlich gegen jemanden aus-
sprechen. Ein Sohn kann seinen Vater nicht verfluchen; sollte er es 
versuchen, würde es nichts bewirken. Soweit bestätigt sich also die 
allgemeine Regel, die ich aufzustellen versuche. Es heißt nun aber, 
daß der zurückgehaltene Speichel im Mund einer Person, die zwar 
zum Verfluchen berechtigt ist, ihren Fluch jedoch unterdrückt, eine 
schädliche Kraft hat. Hat jemand einen gerechtfertigten Grund zur 
Klage, soll er diese lieber aussprechen und Genugtuung verlangen, 
statt seinen Groll im stillen zu nähren und damit zuzulassen, daß 
sein böser Speichel heimlich Schaden anrichtet. Die Lele glauben 
also, daß von derselben Person unter den gleichen Bedingungen 
sowohl kontrollierte als auch unkontrollierte spirituelle Kraft aus-
gehen kann. Da aber ihre Autoritätsstruktur so wenig ausgeprägt 
ist, kann ihr Fall wohl kaum als Gegenbeleg für unsere Annahme 
gelten. Im Gegenteil, er erinnert uns daran, daß Autorität unter Um-
ständen eine sehr verletzliche Sache ist, die schnell in sich zusam-
menbrechen kann. Wir sollten daher unsere Hypothese so umfor-
mulieren, daß die verschiedenen Formen von Autorität besser be-
rücksichtigt werden. 
Es besteht eine gewisse Ähnlichkeit zwischen dem unausge-
sprochenen Fluch der Lele und dem Hexereiglauben der Mandari. 
Sowohl der Fluch als auch die Ausübung der Hexerei sind an einen 
bestimmten Status gebunden; beide sind psychisch, innerlich und 
unbeabsichtigt. Während jedoch der unausgesprochene Fluch eine 
anerkannte Form spiritueller Kraft ist, wird der Hexer nicht aner-
kannt. Entdeckt man, daß ein unausgesprochener Fluch die Ursache 
eines Schadens ist, wird dem Urheber Genugtuung verschafft; ent-
deckt man dagegen, daß es Hexerei ist, dann wird der Urheber bru-
tal angegriffen. Der unausgesprochene Fluch gehört also auf die 
Seite der Autorität, wie ja auch ihre Verbindung mit dem Ver-
fluchen deutlich macht. Nun ist aber die Autorität im Fall der Lele 
schwach, im Fall der Mandari dagegen stark. Das bedeutet, daß 
wir, um unsere Hypothese angemessen überprüfen zu können, 
eigent- 

 
139 



lich das gesamte Spektrum offenlegen müßten – von der fehlenden 
formalen Autorität am einen Ende bis hin zur starken effektiven 
profanen Autorität am anderen. Es ist mir jedoch für keines der 
beiden Extreme möglich, die Verteilung der spirituellen Kräfte 
anzugeben, einmal, weil sich die Hypothese nicht anwenden läßt, 
wenn es keine formale Autorität gibt, zum anderen, weil die Autori-
tät dort, wo sie sich mit Hilfe profaner Mittel fest etabliert hat, eine 
geringere spirituelle und symbolische Unterstützung benötigt. 
Unter primitiven Bedingungen ist die Autorität wahrscheinlich 
immer gefährdet. Aus diesem Grund sollten wir auch das Versagen 
von Amtsinhabern in die Betrachtung einbeziehen. 
Wenden wir uns zunächst dem Fall eines Menschen zu, der eine 
Autoritätsposition innehat und die profanen Machtbefugnisse sei-
nes Amtes mißbraucht. Wenn es offensichtlich ist, daß er falsch und 
seiner Rolle nicht angemessen handelt, steht ihm die spirituelle 
Kraft, die mit dieser Rolle verbunden ist, nicht zu. In einem sol-
chen Fall müßte die Glaubensstruktur die Möglichkeit bereitstellen, 
ihn einer anderen Kategorie zuzuordnen und damit seine Rollen-
verletzung zu erklären. Er müßte in die Klasse der Hexer kommen, 
da er unbeabsichtigte, unrechte Kräfte einsetzt, anstatt mit seinen 
bewußt kontrollierten Kräften gegen Missetäter vorzugehen. Die 
Illegitimität eines Menschen, der sein Amt mißbraucht, ist ebenso 
groß wie die eines Usurpators: er belastet, blockiert und behindert 
das soziale System aufs schwerste. Häufig drückt sich diese neue 
Zuordnung dadurch aus, daß ihm eine gefährliche Kraft zuge-
sprochen wird. 
Im Buch Samuel erscheint Saul als ein Führer, der seine von Gott 
gegebenen Machtbefugnisse mißbraucht. In dem Moment, in dem 
er die ihm zugewiesene Rolle nicht mehr einnimmt und seine 
Untergebenen zum Ungehorsam verleitet, verläßt ihn sein Cha-
risma, und fürchterliche Zornesausbrüche, Depressionen und 
Wahnsinn suchen ihn heim. Mit dem Mißbrauch seines Amtes ver-
liert Saul also die bewußte Kontrolle über sich und wird – selbst für 
seine Freunde – zu einer Bedrohung. Wenn die Vernunft nicht mehr 
regiert, wird der Führer zu einer unbewußten Gefahr. Das Beispiel 
Sauls belegt die Annahme, daß der expliziten Struktur eine be-
wußte spirituelle Kraft und 

 
140 



Feinden der Struktur eine unkontrollierte, unbewußte Gefahr zuge-
schrieben wird. 
 
Die Vorstellungen der Lugbara enthalten eine andere, aber ver-
gleichbare Möglichkeit, auf den Mißbrauch bestimmter Kräfte zu 
reagieren. Die Lugbara glauben, daß ihre Lineageältesten spezielle 
Kräfte haben, die Ahnen gegen jüngere Mitglieder anzurufen, die 
in irgendeiner Weise den Lineageinteressen zuwiderhandeln. Wie-
der geht es um bewußt kontrollierte Kräfte zur Aufrechterhaltung 
der expliziten Struktur. Vermutet man jedoch, daß ein Ältester aus 
persönlichen, egoistischen Interessen heraus handelt, dann nimmt 
man an, daß die Ahnen nicht auf ihn hören und ihm auch ihre Kraft 
verweigern. In diesem Fall wird er zu einem Autoritätsträger, der 
die Machtbefugnisse seines Amtes auf unrechtmäßige Weise ein-
setzt. Da seine Legitimation in Zweifel steht, muß er entfernt wer-
den, und um ihn zu entfernen, beschuldigen ihn seine Gegner, kor-
rupt geworden zu sein und Hexerei zu betreiben, d.h. eine geheim-
nisvolle, pervertierte Kraft einzusetzen, die in der Nacht wirkt 
(Middleton 1960). Die Beschuldigung ist eine Waffe, die zur Reini-
gung und Stärkung der Struktur eingesetzt wird. Sie ermöglicht es, 
daß die Urheber der Verwirrungen und Zweideutigkeiten für schul-
dig erklärt werden. Beide Beispiele enthalten also in gleicher Weise 
die Vorstellung, daß von den Schlüsselstellungen in der Struktur 
eine bewußte Kraft, von ihren dunklen, obskuren Bereichen hinge-
gen eine Gefahr anderer Art ausgeht. 
Mit der Zauberei verhält es sich ganz anders. Als eine Form schäd-
licher Kraft, die mit Zaubersprüchen, Worten, Handlungen und 
physischen Materialien arbeitet, kann sie nur bewußt und absicht-
lich eingesetzt werden. Entsprechend der bisherigen Argumentation 
müßte Zauberei von jenen ausgeübt werden, die in der sozialen 
Struktur Schlüsselpositionen einnehmen, da sie eine absichtlich 
eingesetzte und kontrollierte Form spiritueller Kraft ist. Das trifft 
jedoch nicht zu. Zauberei findet sich sowohl in den Zwischenräu-
men der Struktur – dort, wo wir Hexerei angesiedelt haben – als 
auch in Verbindung mit Autoritätspositionen. Auf den ersten Blick 
scheint sie der Korrelation von geordneter Struktur und bewußtem 
Einsatz von Kräften zuwiderzulaufen. Doch wenn wir die Autori-
tätsstruk- 

 
141 



tur, in der Zaubereivorstellungen vorkommen, näher betrachten, 
verschwindet diese scheinbare Inkonsistenz. In einigen Gesell-
schaften herrscht eine dauernde Konkurrenz um die Autoritäts-
positionen. Legitimität ist schwer zu etablieren, schwer aufrecht-
zuerhalten und immer der Gefahr ausgesetzt, in ihr Gegenteil um-
zuschlagen. Es steht zu erwarten daß es in solchen äußerst unbe-
ständigen politischen Systemen einen speziellen Glauben an spiri-
tuelle Kräfte gibt. Die Zauberei unterscheidet sich vom Verfluchen 
und der Einschaltung der Ahnen dadurch, daß ihr eine automatische 
Schutzvorrichtung gegen Mißbrauch fehlt. In der Kosmologie der 
Lugbara zum Beispiel steht die Vorstellung im Mittelpunkt, daß die 
Ahnen die Werte der Lineage aufrechterhaltenen der; in der Israeli-
ten war es die Vorstellung von der Gerechtigkeit Jahwes. Beide 
Vorstellungen implizieren, daß die jeweiligen Kraftursachen nicht 
getäuscht oder falsch eingesetzt werden können. Mißbraucht ein 
Amtsinhaber seine Kraft, so wird ihm die spirituelle Unterstützung 
entzogen. Im Gegensatz dazu ist die Zauberei vor allem eine Form 
kontrollierter und bewußter Kraft, die dem Mißbrauch offensteht. 
In den zentralafrikanischen Kulturen, in denen der Glaube an Zau-
berei weit verbreitet ist, ist diese Form spiritueller Kraft mit der 
Kenntnis von Medizinen verknüpft. Sie ist frei zugänglich. Jeder, 
der sich die Mühe macht, Zauberkraft zu erwerben, kann sie einset-
zen. Für sich genommen ist sie sowohl in moralischer wie in ge-
sellschaftlicher Hinsicht neutral und enthält kein Prinzip, daß sie 
gegen Mißbrauch schützt. Sie wirkt ex opere operato, unabhängig 
davon, ob die Absichten dessen, der sie einsetzt, gut oder schlecht 
sind. Wenn die spirituelle Kraft der betreffenden Kultur vor allem 
als eine Sache der Kenntnis von Medizinen verstanden wird, dann 
hat sowohl derjenige, der sein Amt mißbraucht, als auch derjenige, 
der zu den unstrukturierten Zwischenbereichen gehört, den glei-
chen Zugang zu den spirituellen Kräften wie ein Lineage- oder 
Dorfvorsteher. Wenn nun die Zauberkraft allen, die sie haben wol-
len, offensteht, dann liegt die Vermutung nahe, daß auch die politi-
schen Kontrollpositionen allen Interessierten und Konkurrenz-
willigen offen stehen und daß in solchen Gesellschaften keine ein-
deutige Unterscheidung zwischen legitimer Autorität, Mißbrauch 
von Autorität und illegitimer Rebellion getroffen wird. 

 
142 



Der Zaubereiglaube, wie wir ihn in Zentralafrika vom Kongo im 
Westen bis zum Nyasa-See im Osten vorfinden, beruht auf der An-
nahme, daß unheilvolle spirituelle Zauberkräfte allgemein zugäng-
lich sind. Grundsätzlich glaubt man, daß das Oberhaupt einer 
matrilinearen Abstammungsgruppe über diese Kräfte verfügt und 
sie in Ausübung seiner Autorität gegen feindliche Außenseiter ein-
setzt. Gleichzeitig nimmt man an, daß der alte Mann seine Kräfte 
auch gegen seine eigenen Nachkommen und Verwandten richten 
kann. Stirbt einer der Verwandten eines verdrießlichen oder bösarti-
gen Oberhaupts, wird dieser Tod mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit 
ihm zur Last gelegt. Er riskiert beständig, von seinem niedrigen 
Podest als Statushöherer heruntergestoßen, degradiert und verbannt 
zu werden oder sich dem Giftordal unterziehen zu müssen (Van 
Wing, 1921/1938, S. 359f.; Kopytoff 1964, S. 90). Tritt dieser Fall 
ein, wird ein anderer Anwärter seine offizielle Rolle übernehmen 
und sie etwas vorsichtiger auszufüllen versuchen. Wie ich in mei-
ner Untersuchung der Lele gezeigt habe (1963), entsprechen derar-
tige Vorstellungen einem sozialen System, dessen Autoritätsstruk-
tur schwach entwickelt und praktisch einflußlos ist. Marwick hat 
ähnliche Anschauungen bei den Cewa untersucht und die Ansicht 
vertreten, sie böten die Möglichkeit einer Befreiung: ein jüngerer, 
qualifizierter Mann könne mit plausiblen Zaubereibeschuldigungen 
gegen einen reaktionären, alten Amtsinhaber vorgehen und dessen 
Amt übernehmen, nachdem der hinderliche Statusältere erst einmal 
entfernt worden ist (1952). Sollte der Glaube an Zauberei tatsäch-
lich als ein Instrument zur Eigenbeförderung verwendet werden, 
dann liefert er zugleich auch die Gewähr, daß diese Art der Beför-
derung nicht weit führt und ungesichert ist. 
Die Tatsache, daß sich jeder Zauberkraft zulegen und daß sie so-
wohl zum Schaden als auch zum Nutzen der Gesellschaft einge-
setzt werden kann, führt zu einer weiteren Klassifikationsmöglich-
keit spiritueller Kräfte. In Zentralafrika ist die Zauberei nämlich 
häufig ein notwendiger Bestandteil von Autoritätsrollen. Der Mut-
terbruder muß mit Zauberei umzugehen wissen, um feindliche Zau-
berer zu bekämpfen und seine Nachkommen zu schützen. Sie ist 
ein zweischneidiges Attribut, weil er sich, wenn er sie unbedacht 
einsetzt, damit zugrunde richten kann. Es ist immer möglich, ja 
man erwartet es sogar, 

 
143 



daß der Inhaber einer offiziellen Position seine Rechte mißbraucht. 
Dieser Glaube hat eine Kontrollwirkung auf den Einsatz profaner 
Macht. Wenn sich ein Cewa- oder Lele-Führer bei seinen Anhän-
gern unbeliebt macht, bietet der Glaube an Zauberei einen Ausweg, 
um sich seiner entledigen zu können. So verstehe ich auch den 
Tsav-Glauben der Tiv, der die außergewöhnliche Autorität der 
Lineageältesten in gleichem Maße untermauert wie in Zaum hält 
(Bohannan 1957). Zauberkraft als eine allgemein erwerbbare spiri-
tuelle Kraft kann also versagen. So gesehen fällt sie in die gleiche 
Kategorie wie Hexerkraft. Auch beim Auftreten von Hexerei ver-
mutet man ein Rollenversagen, auf das man, wie wir gesehen ha-
ben, mit Strafmaßnahmen reagiert. Während es jedoch im Fall von 
Hexerei um das Rollenversagen in Zwischenbereichen der Struktur 
geht, geht es bei der Zauberei um ein Versagen in offiziellen Rol-
len. Unser Schema, in dem spirituelle Kräfte und soziale Struktur 
aufeinander bezogen werden, wird insgesamt konsistenter, wenn 
wir die Kräfte, die ein Versagen bereits in sich schließen, jenen 
gegenüberstellen, denen Erfolg bestimmt ist. Im Unterschied zum 
Zaubereiglauben, in dem ein Versagen bereits mitgedacht wird, 
beinhalten die germanische Auffassung vom Glück und einige For-
men des baraka- und mana-Glau-bens die Erwartung eines Erfolgs. 
Mana und die islamische baraka gehen – unabhängig von den Ab-
sichten des Amtsinhabers – von offiziellen Positionen aus. Sie sind 
entweder gefährliche Kräfte, die vernichten können, oder wohlwol-
lende Kräfte, die Gutes bewirken. Es gibt Häuptlinge und Fürsten, 
die mana oder baraka haben. Schon ihre Berührung wirkt wie ein 
Segen oder eine Erfolgsgarantie, und ihre persönliche Anwesenheit 
in einer Schlacht kann für den Sieg ausschlaggebend sein. Es ist 
aber nicht immer so, daß diese Kräfte eindeutig an die zentralen 
Positionen des sozialen Systems gebunden sind. Bisweilen kann 
baraka eine ungebundene wohlwollende Kraft sein, die unabhängig 
von den offiziellen Macht- und Abhängigkeitsverhältnissen in der 
Gesellschaft wirkt. 
Wenn sich zeigt, daß eine solche unabhängige wohlwollende Kraft 
im Glauben eines Volkes eine wichtige Rolle spielt, können wir 
annehmen, daß entweder die formale Autorität schwach oder unzu-
reichend definiert ist oder daß die politische Struktur aus irgendei-
nem Grund neutralisiert wurde und se- 

 
144 



gensreiche Kräfte von ihren Schlüsselpositionen deshalb nicht aus-
gehen können. 
I. M. Lewis hat eine nichtsakralisierte soziale Struktur beschrieben. 
Die Somal unterscheiden generell zwischen profaner und spirituel-
ler Kraft (1963). Kraft im profanen Bereich hat der, der sich durch-
setzt; entsprechend sind die Somal militant und kämpferisch. Die 
politische Struktur ist ein Kriegersystem, in dem Macht gleich 
Recht ist. Was jedoch die religiöse Überzeugung der Somal angeht, 
so hängen sie dem Islam an und glauben, daß ein kämpferisches 
Verhalten zwischen Glaubensgenossen unrecht ist. Dieser tiefver-
wurzelte Glaube entritualisiert die soziale Struktur, insofern näm-
lich die Somal nicht annehmen, daß von ihren Repräsentanten gött-
licher Segen oder Gefahr ausgehe. Nicht die Krieger, sondern die 
Männer Gottes sind die Repräsentanten ihrer Religion. Diese heili-
gen Männer, Experten in religiösen und rechtlichen Dingen, ver-
mitteln gleichermaßen zwischen den Menschen und zwischen Gott 
und den Menschen. Sie werden nur widerstrebend in die kriegeri-
sche Struktur der Gesellschaft einbezogen. Als Männern Gottes 
schreibt man ihnen eine spirituelle Kraft zu. Daraus ergibt sich, daß 
ihr Segen (baraka) um so größer ist, je weiter sie sich aus der pro-
fanen Welt zurückziehen und demütig, arm und schwach leben. 
Wenn diese Darstellung zutrifft, müßte sie auch für andere islami-
sche Völker gelten, deren soziale Organisation heftige innere Kon-
flikte aufweist. Bei den marokkanischen Berbern gibt es zwar eine 
ähnliche spirituelle Kraft, doch es fehlt die theologische Rechtferti-
gung. Die Berber, so teilte Ernest Gellner mir mit, meinen nicht, 
daß der Kampf innerhalb der moslemischen Gemeinschaft etwas 
Unrechtes sei. Es ist zudem ein gemeinsamer Zug rivalisierender 
segmentärer politischer Systeme, daß den politisch anerkannten 
Führern weniger spirituelle Kraft zuerkannt wird als bestimmten 
Personen in den Zwischenräumen des politischen Gebildes. Die 
heiligen Männer der Somal sollten auf der gleichen Ebene wie die 
Erdschreinpriester der Tallensi und die „Männer der Erde“ bei den 
Nuer gesehen werden. Das Paradoxon einer spirituellen Kraft, die 
physisch Schwachen innewohnt, findet seine Erklärung eher in der 
Sozialstruktur als in der jeweils vorgebrachten Lehre zu ihrer 
Rechtfertigung (Fortes und Evans-Pritchard 1940, S. 22). 

 
145 



Baraka in dieser Form gleicht Hexerei mit umgekehrten Vorzei-
chen. Es ist eine Kraft, die nicht zur formalen politischen Struktur 
gehört, sondern zwischen ihren Segmenten frei fließt. Hexereibe-
schuldigungen werden zur Festigung der Struktur eingesetzt; in der 
gleichen Weise versuchen diejenigen, die einen festen Platz in der 
Struktur haben, auch von baraka Gebrauch zu machen. Wie bei der 
Hexerei und Zauberei wird ihr Vorhandensein und ihre Stärke post 
festum empirisch nachgewiesen. Man stellt fest, daß ein Mensch 
ein Hexer oder Zauberer ist, wenn jemandem, gegen den er einen 
Groll hegt, ein Unglück widerfährt. Das Unglück weist darauf hin, 
daß Hexerei am Werk ist. Der öffentlich bekannte Groll weist dar-
auf hin, wer der Hexer sein könnte. Es ist im Grunde sein Ruf als 
jemand, der einen Streit auszutragen hat, der dazu führt, daß sich 
die Anklage gegen ihn richtet. Auch baraka wird post festum empi-
risch festgestellt. Irgendein wunderbares, oft ganz unerwartetes 
glückliches Ereignis weist auf sein Vorhandensein hin (Wester-
marck 1926, I, Kap. 2). Der Ruf eines heiligen Mannes als From-
mer und Gelehrter führt dazu, daß sich die Aufmerksamkeit auf ihn 
richtet. Genauso wie ein Hexer mit jedem Unglück, das seine 
Nachbarn befällt, immer mehr in Verruf gerät, erhöht sich mit je-
dem neuen glücklichen Ereignis das Ansehen des Heiligen. Der 
Schneeballeffekt ist hier wie dort der gleiche. 
Kräfte, die ein mögliches Versagen bereits in sich schließen, haben 
einen negativen Rückkopplungseffekt. Versucht jemand, der sie 
besitzt, den ihm gesetzten Rahmen zu überschreiten, so weist ihn 
die Beschuldigung wieder in seine Schranken. Die Furcht vor einer 
Beschuldigung wirkt auf jeden schon vor einem tatsächlichen Streit 
wie ein Thermostat. Sie ist ein Kontrollmittel. Die potentiell erfolg-
reichen Kräfte dagegen können einen positiven Rückkopplungs-
effekt haben. Sie unterliegen keinerlei Beschränkungen und können 
sich bis zum Bersten aufladen. Baraka kann analog zur Hexerei, 
die man als institutionalisierten Neid bezeichnet hat, als institutio-
nalisierte Bewunderung verstanden werden. Sie schafft sich daher 
in einem System mit ungehindertem Wettbewerb ihre Anerkennung 
selbst. Sie gehört auf die Seite der Stärkeren. Da sie empirisch am 
Erfolg überprüft werden kann, zieht sie Anhänger an und steigert 
dadurch den Erfolg noch weiter. „Man wird zu jeman- 

 
146 



dem, der tatsächlich baraka besitzt, dadurch, daß man so behandelt 
wird, als besäße man sie“ (Gellner 1962). 
 
Ich möchte betonen, daß ich nicht glaube, daß es in tribalen Gesell-
schaftssystemen mit einander bekämpfenden Elementen immer 
auch baraka gibt. Sie ist eine Kraft, die unter verschiedenen politi-
schen Bedingungen ganz verschieden vorgestellt wird. In einem 
Autoritätssystem kann sie von den Inhabern der Autorität ausgehen 
und zum Nachteil ihrer Gegner ihren etablierten Status befestigen. 
Sie trägt aber auch die Möglichkeit in sich, Vorstellungen von 
Autorität und von Richtig und Falsch aufzusprengen, da ihr einzi-
ger Beweis in ihrem Erfolg liegt. Wer baraka besitzt, untersteht 
nicht den gleichen moralischen Beschränkungen wie andere Men-
schen (Westermarck 1926, I, S. 198). Das gleiche gilt für mana und 
Glück. Sie können auf der Seite der etablierten Autorität oder auf 
der Seite der Opportunisten stehen. Raymond Firth kam zu dem 
Schluß, daß zumindest in Tikopia mana Erfolg bedeutet (1940). In 
Tikopia ist mana Ausdruck der Autorität der erblichen Häuptlinge. 
Firth stellte sich die Frage, ob durch die erfolglose Herrschaft eines 
Häuptlings die Dynastie gefährdet werden könnte, und kam zu dem 
(zufällig richtigen) Ergebnis, daß das Häuptlingstum stark genug 
sein würde, eine solche Herausforderung zu überdauern. Einer der 
großen Vorteile, die die soziologische Erforschung friedlicher klei-
ner Bereiche bietet, ist die Ungestörtheit, mit der man Fragen nach-
gehen kann, die in größeren Bereichen nur Verwirrung stiften wür-
den. Der Nachteil jedoch ist, daß man niemals in die Lage kommt, 
wirkliche Stürme und Umwälzungen beobachten zu können. In 
gewissem Sinne hat es die gesamte Kolonialethnologie mit fried-
lichen kleinen Bereichen zu tun. Wenn es stimmt, daß mana Erfolg 
bedeutet, wäre es ein gutes Beispiel für politischen Opportunismus. 
Die künstlichen Bedingungen des kolonialen Friedens haben mög-
licherweise das Konflikt- und Rebellionspotential, das in den 
erfolgsorientierten Kräften liegt, entstellt. Die ethnologische 
Durchdringung der politischen Verhältnisse ist häufig unzu-
reichend. An Stelle einer Analyse des politischen Systems wird uns 
bisweilen ein realitätsfernes, staub- und konfliktfreies Gebilde vor-
geführt oder auf eine sorgfältige Bewertung der bestehenden Kräf-
teverteilung verzichtet. Das hat notwendig eine 

 
147 



ungenaue Interpretation zur Folge. Es ist vielleicht nützlich, ein 
Beispiel aus vorkolonialer Zeit heranzuziehen. 
Auch das Glück, wie es unsere germanischen Vorfahren verstan-
den, scheint, ähnlich wie die opportunistischen oder ungebundenen 
Formen von mana und baraka, ebenfalls nicht fest mit der konkur-
renzbestimmten politischen Struktur verknüpft und etwas Unbe-
ständiges gewesen zu sein, das nicht zur ererbten Macht gehörte. 
Der Glaube an eine derartige Kraft kann sich dem schnellen Wech-
sel innerhalb der Machtkonstellationen anpassen und sich auf die 
Beurteilung von Richtig und Falsch auswirken. 
Ich habe versucht, den Vergleich zwischen diesen potentiell er-
folgsbestimmten Kräften und Hexerei und Zauberei, die beide zum 
Versagen neigen und losgelöst von einer bestimmten Autoritäts-
struktur wirken können, so weit wie möglich zu treiben. Ein ande-
res Moment, das die Erfolgskräfte mit Hexerei gemeinsam haben, 
ist ihr unfreiwilliger Charakter. Daß man baraka besitzt, entdeckt 
man an seiner Wirkung. Es gibt viele Menschen, die fromm sind 
und außerhalb des kriegerischen Systems leben, aber nur wenige 
haben eine starke baraka. Auch mana kann ganz ohne Wissen wir-
ken, selbst ohne das eines Ethnologen, wie Raymond Firth trocken 
anmerkt, dessen mana einmal ein besonders guter Fischzug zuge-
schrieben wurde. Viele Höhepunkte in den nordischen Sagas han-
deln von Wendepunkten im Leben eines Menschen, der plötzlich 
sein Glück findet oder feststellt, daß ihn sein Glück verlassen hat 
(Grönbech 1909, dt. 1937, I, Kap. 4). 
Ein weiteres Merkmal der Erfolgskräfte ist es, daß sie häufig an-
steckend wirken. Sie werden materiell übertragen. Alles, was mit 
baraka in Berührung gekommen ist, kann baraka erhalten. Auch 
das germanische Glück wurde manchmal in Erbstücken und Schät-
zen übertragen. Wenn diese den Besitzer wechselten, ging auch das 
Glück auf den neuen Besitzer über. Dieser Aspekt verbindet diese 
Kräfte mit der Verunreinigung, die durch Kontakt Gefahren über-
trägt. Die potentiell zufälligen und zerstörerischen Wirkungen der 
Erfolgskräfte dagegen stehen im Gegensatz zur Verunreinigung, die 
eindeutig die Aufrechterhaltung des bestehenden sozialen Systems 
zum Ziel hat. Um zusammenzufassen: Der Glaube, daß einzelne 
Menschen eine spirituelle Kraft besitzen, ist nie neutral oder losge-
löst 

 
148 



von den dominanten Mustern der Sozialstruktur. Auch wenn es 
zunächst so aussieht, als ob bestimmte Menschen ganz zufällig mit 
freiflottierenden spirituellen Kräften ausgestattet wären, so zeigt 
sich bei näherer Untersuchung doch ein Zusammenhang. Nur dann, 
wenn das System selbst in ungewöhnlichem Maße unstrukturiert 
ist, wenn die legitime Autorität unter einer permanenten Herausfor-
derung steht oder wenn die einander bekämpfenden Segmente ei-
nes akephalen politischen Systems sich einigen, scheint es spiritu-
elle Kräfte losgelöst von einem formalen sozialen Gefüge zu ge-
ben. In solchen Situationen müssen diejenigen, die politische 
Macht erringen wollen, die Träger unabhängiger spiritueller Kraft 
auf ihre Seite zu ziehen versuchen. Es besteht also kein Zweifel, 
daß man sich das soziale System als etwas denkt, das schöpferische 
und erhaltende Kräfte in sich trägt. 
Wir können jetzt versuchen, Unreinheit näher zu bestimmen. Wir 
gehen davon aus, daß alle spirituellen Kräfte Teil des sozialen 
Systems sind. Sie drücken es aus und stellen Institutionen bereit, 
die es in Gang halten. Das bedeutet, daß die Kraft im Universum 
letztlich mit der Gesellschaft verbunden wird, da alle möglichen 
Schicksalsveränderungen von Menschen ausgelöst werden, die eine 
bestimmte soziale Position innehaben. Daneben gibt es jedoch 
noch andere Gefahren, die ebenfalls beachtet werden müssen, sol-
che, die von Menschen wissentlich oder unwissentlich ausgelöst 
werden können, die nicht Teil der Psyche sind und die weder durch 
Initiation erworben noch in einem Lehrgang erlernt werden kön-
nen. Es handelt sich um die Verunreinigungskräfte, die der Vorstel-
lungsstruktur selbst angehören und die einen symbolischen Bruch 
dessen, was verbunden sein soll, oder ein symbolisches Zusam-
menfügen dessen, was getrennt sein soll, bestrafen. Daraus folgt, 
daß Verunreinigung eine Gefahr ist, die wahrscheinlich nur dort 
droht, wo die Strukturlinien – seien es die des Kosmos oder die der 
Gesellschaft – eindeutig definiert sind. 
Ein verunreinigender Mensch ist immer im Unrecht. Er hat sich in 
einen Zustand gebracht, der nicht akzeptiert werden kann, oder 
einfach eine Linie überschritten, die nicht hätte überschritten wer-
den dürfen. Dieser Schritt bringt andere Menschen in Gefahr. Un-
reinheit zu verursachen ist – anders als Zauberei und Hexerei – 
eine Fähigkeit, die Mensch und Tier gemein- 

 
149 



sam haben, denn eine Verunreinigung wird nicht immer nur von 
Menschen hervorgebracht. Sie kann zwar absichtlich begangen 
werden, aber die Absicht ist für ihre Wirkung ohne Bedeutung – sie 
geschieht in der Regel versehentlich. 
Genauer kann ich diese ganz spezielle Art von Gefahren nicht defi-
nieren. Es sind Kräfte, die nicht bei den Menschen liegen die aber 
durch menschliches Handeln freigesetzt werden können. Die Kraft, 
die einen achtlosen Menschen gefährdet, ist ganz offensichtlich 
eine Kraft, die der Vorstellungsstruktur innewohnt, eine Kraft, mit 
der sich die Struktur zu schützen sucht. 

 
 

150 



 
 
 

7. Äußere Begrenzungen 
 
Die Idee der Gesellschaft ist eine Vorstellung mit großer Wirkungs-
kraft. Sie kann von sich aus Menschen kontrollieren oder zum Han-
deln anregen. Diese Vorstellung besitzt eine Form; sie hat äußere 
Begrenzungen, Randbereiche und eine innere Struktur. Sie enthält 
im Innern die Kraft, Konformität zu belohnen und Angriffe abzu-
wehren. Ihre Randbereiche und unstrukturierten Zonen bergen 
Energien. Alle den Menschen bekannten Strukturen, Randbereiche 
und Begrenzungen können als Symbol für die Gesellschaft dienen. 
Van Gennep zeigt, daß Schwellen den Eintritt in einen neuen Status 
symbolisieren. Warum trägt der Bräutigam die Braut über die Tür-
schwelle? Weil die Schwelle, der Türbalken und die Pfosten zu 
einem Gebilde gehören, das im Alltagsleben vorhanden sein muß, 
damit wir in ein Haus eintreten können. Das vertraute Durchschrei-
ten einer Türöffnung kann zu einem Ausdruck für viele andere Ar-
ten des Eintretens werden. Das gleiche gilt für Kreuzungen und 
Bögen, neue Jahreszeiten, neue Kleider und ähnliches. Nichts aus 
dem Bereich unserer Erfahrung ist so unbedeutend, daß es nicht in 
ein Ritual eingehen und eine erhabene Bedeutung erhalten könnte. 
Je persönlicher und vertrauter der Ursprung eines rituellen Symbols 
ist, um so wirkungsvoller ist seine Aussage. Je eindeutiger das 
Symbol aus dem gemeinsamen Fundus der menschlichen Erfah-
rung stammt, desto weitreichender und gewisser ist seine Auf-
nahme. 
Zur Wiedergabe komplexer sozialer Formen eignet sich die Struk-
tur lebender Organismen besser als Türpfosten und Schwellen. So 
stellen wir fest, daß in den Opferritualen genau vorgeschrieben ist, 
welche Art Tier verwendet werden soll – ein junges oder ein altes, 
ein männliches, weibliches oder ein kastriertes –, und daß diese 
Vorschriften verschiedene Aspekte 

 
151 



jener Situation bezeichnen, die ein Opfer erforderlich macht. Auch 
die Art und Weise, in der das Tier geschlachtet werden soll, ist fest-
gelegt. Die Dinka zerschneiden das Tier – auch die Geschlechts-
organe – der Länge nach, wenn mit dem Opfer ein Inzest ungesche-
hen gemacht werden soll, und sie halbieren es quer, wenn ein Waf-
fenstillstand feierlich begangen wird. Für einige Anlässe ersticken 
sie es, und für andere trampeln sie es zu Tode. Noch deutlicher sind 
die symbolischen Handlungen, die am menschlichen Körper vorge-
nommen werden. Der Körper liefert ein Modell, das für jedes abge-
grenzte System herangezogen werden kann. Seine Begrenzungen 
können für alle möglichen Begrenzungen stehen, die bedroht oder 
unsicher sind. Der Körper ist eine komplexe Struktur. Die Funktio-
nen seiner verschiedenen Teile und ihre Beziehungen zueinander 
bieten anderen komplexen Strukturen eine Fülle von Symbolmög-
lichkeiten. Es ist ausgeschlossen, daß wir Rituale interpretieren 
können, in denen Exkremente, Muttermilch, Speichel und Ähn-
liches eine Rolle spielen, wenn wir den Körper nicht als ein Sym-
bol für die Gesellschaft begreifen oder übersehen, daß die Kräfte 
und Gefahren, die es in der Sozialstruktur geben soll, im kleinen 
auch durch den Körper ausgedrückt werden können. Es leuchtet 
allgemein ein, daß der Körper eines Opferochsen als Aufriß einer 
sozialen Situation benutzt werden kann. Wollen wir jedoch Rituale, 
die mit dem menschlichen Körper zu tun haben, genauso interpre-
tieren, greift die psychologische Tradition ein und bringt uns von 
der sozialen zurück zu einer individuellen Betrachtungsweise. Öf-
fentliche Rituale mögen öffentliche Belange ausdrücken, wenn sie 
unbelebte Türpfosten oder Tieropfer benutzen; öffentliche Rituale 
dagegen, die am menschlichen Körper ausgeführt werden, gelten 
als Ausdruck persönlicher und privater Belange. Dieses Überwech-
seln zu einer anderen Interpretation dann, wenn die Rituale am 
menschlichen Fleisch vorgenommen werden, ist in keiner Weise 
gerechtfertigt. Soviel ich weiß, ist dieser Sachverhalt nie metho-
disch dargelegt worden. Die Verfechter dieser Vorgehensweise stüt-
zen sich ausschließlich auf nicht weiter hinterfragte Annahmen, die 
auf der großen Ähnlichkeit zwischen bestimmten rituellen Formen 
und dem Verhalten psychopathischer Individuen fußen. Man nimmt 
an, daß primitive Kulturen in gewisser Hinsicht den infantilen Sta-
dien in der Entwicklung der 

 
152 



menschlichen Psyche entsprechen. Folglich werden derartige Riten 
so interpretiert, als stünden hinter ihnen die gleichen Fragen, die 
das Denken von psychisch Kranken oder Kindern beschäftigen. 
Ich möchte zwei moderne Untersuchungen als Beispiel dafür an-
führen, wie primitive Kulturen zur Untermauerung psychologischer 
Argumentationen benutzt werden. Beide gehören zu einer langen 
Reihe ähnlicher Erörterungen, und beide sind, weil die Beziehung 
zwischen Kultur und individueller Psyche nicht deutlich gemacht 
wird, irreführend. 
Bettelheims Buch Die symbolischen Wunden (1955, dt. 1982) ist in 
der Hauptsache eine Interpretation von Beschneidungs- und Initia-
tionsriten. Der Autor versucht, die genau festgesetzten Rituale der 
Australier und Afrikaner zur Erhellung psychologischer Phäno-
mene zu benutzen. Es geht ihm insbesondere um den Nachweis, 
daß die Psychoanalytiker den Neid weiblicher Kinder auf das 
männliche Geschlecht überbetont und die Bedeutung des Neids 
männlicher Kinder auf das weibliche Geschlecht übersehen haben. 
Diese Erkenntnis kam ihm ursprünglich bei der Beobachtung von 
Gruppen schizophrener Kinder, die kurz vor der Adoleszenz stan-
den. Höchstwahrscheinlich ist der Gedanke zutreffend und wichtig. 
Ich möchte seine Erkenntnisse auf dem Gebiet der Schizophrenie 
auch keineswegs kritisieren. Wenn er jedoch argumentiert, daß 
Rituale, die ausdrücklich darauf angelegt sind, genitale Blutungen 
bei Männern hervorzurufen, den Neid der Männer auf die weib-
lichen Reproduktionsprozesse ausdrücken sollen, muß der Ethno-
loge einwenden, daß das eine unzureichende Interpretation eines 
öffentlichen Ritus ist. Sie ist deswegen unzureichend, weil sie rein 
beschreibend ist. Was in das menschliche Fleisch geschnitten wird, 
ist ein Bild der Gesellschaft. Und bei den von ihm angeführten 
Stämmen der Murngin und Arunta, die in Hälften und Sektionen 
unterteilt sind, geht es in den öffentlichen Riten wahrscheinlich 
eher darum, ein Symbol zu schaffen, das die Symmetrie der beiden 
Hälften der Gesellschaft ausdrückt. 
Die zweite Untersuchung stammt von Norman Brown, dem es in 
seinem Buch Life against Death (1959) um den expliziten Ver-
gleich zwischen der Kultur des „archaischen Menschen“ unserer 
eigenen Kultur geht, und zwar unter dem Gesichts- 

 
153 



punkt der infantilen und neurotischen Phantasien, die sie auszu-
drücken scheinen. Die Annahmen beider Autoren über primitive 
Kulturen gehen auf Roheim (1925) zurück: die primitive Kultur ist 
autoplastisch, unsere Kultur ist alloplastisch. Der Primitive ver-
sucht, seine Wünsche durch Manipulationen an sich selbst zu ver-
wirklichen. Er nimmt rituelle Eingriffe an seinem eigenen Körper 
vor, um die Fruchtbarkeit der Natur, die Unterordnung der Frauen 
oder Jagderfolge zu erzielen. In der modernen Kultur versuchen 
wir, unsere Wünsche zu verwirklichen, indem wir direkt auf die 
äußere Umwelt einwirken, und erzielen damit jene eindrucksvollen 
technischen Resultate, die die beiden Arten von Kulturen am 
augenfälligsten voneinander unterscheiden. Bettelheim übernimmt 
diese Unterscheidung in rituell und technisch ausgerichtete 
Zivilisationen, nimmt jedoch an, daß die primitive Kultur von in-
adäquaten, unreifen Persönlichkeiten hervorgebracht wird, und 
glaubt sogar, daß die psychologische Rückständigkeit des Wilden 
für seine geringen technischen Errungenschaften verantwortlich ist. 
 
Hier könnte man sogar vermuten, daß, wenn die Naturvölker so komplexe 
Persönlichkeitsstrukturen wie der moderne Mensch hätten, wenn ihre 
Abwehrmechanismen so kompliziert und ihr Bewußtsein so subtil und an-
spruchsvoll, wenn das dynamische Wechselspiel zwischen Ich, Über-Ich und 
Es ebenso kompliziert und wenn ihr Ich so gut geeignet wären, der äußeren 
Realität zu begegnen und sie zu verändern – dann hätten sie so komplexe 
Gesellschaften wie die unsere entwickelt, wenn auch wahrscheinlich andere. 
Ihre Gesellschaften sind jedoch klein geblieben und verhältnismäßig unwirk-
sam in der Auseinandersetzung mit der äußeren Umgebung. Vielleicht ist 
einer der Gründe dafür ihre Neigung, Probleme eher durch autoplastische als 
durch alloplastische Manipulationen zu lösen; das heißt, indem sie ihre Kör-
per oder ihr Verhalten anstelle der physischen Umgebung verändern (1982, 
S. 61). 
 
Wir wollen hier noch einmal, wie so viele Ethnologen zuvor, nach-
drücklich darauf hinweisen, daß es keinen Grund für die Annahme 
gibt, daß die primitive Kultur als solche das Produkt eines primiti-
ven Menschentypus ist, dessen Persönlichkeit mit der von Klein-
kindern oder Neurotikern zu vergleichen wäre. Und wir wollen die 
Psychologen auffordern, die Schlüsse zu nennen, auf denen eine 
solche Hypothese beruht. Der gesamten Argumentation liegt die 
Annahme zugrunde, daß die Probleme, die die Rituale lösen sollen, 
persönliche psychologi- 

 
154 



sche Probleme seien. Bettelheim fährt in der Tat so fort, daß er den 
primitiven Ritualisten mit einem Kind vergleicht, das sich selbst 
auf den Kopf schlägt, wenn es frustriert ist. Diese Annahme liegt 
seinem ganzen Buch zugrunde. Auch Brown geht von ihr aus, aber 
seine Überlegungen sind etwas subtiler. Er nimmt nicht an, daß der 
primitive Zustand der Kultur durch individuelle, persönliche Züge 
verursacht sei: er berücksichtigt ganz richtig die Auswirkung der 
kulturellen Konditionierung auf die individuelle Persönlichkeit. 
Anschließend jedoch behandelt er die Gesamtkultur so, als ob sie 
in ihrer Totalität mit einem Kleinkind oder einem zurückgebliebe-
nen Erwachsenen verglichen werden könnte. Die primitive Kultur 
nimmt zur Körpermagie Zuflucht, um ihre Wünsche zu verwirk-
lichen. Sie befindet sich in einem Stadium der kulturellen Evolu-
tion, das dem der infantilen Analerotik vergleichbar ist. Seine 
Maxime lautet: 
 
die infantile Sexualität ist die autoplastische Kompensation für den Verlust 
des Anderen; die Sublimierung ist die alloplastische Kompensation für den 
Verlust des Ich (S. 170). 
 
Davon ausgehend sagt er, daß die „archaische“ Kultur das gleiche 
Ziel wie die kindliche Sexualität habe, nämlich Flucht vor den har-
ten Realitäten des Verlusts, der Trennung und des Todes. Epi-
gramme sind nun einmal nicht eindeutig. Auch diesen Ansatz 
würde ich gerne einmal ausführlicher dargestellt sehen. Brown 
behandelt das Thema nur kurz. Er schreibt: 
 
Der archaische Mensch ist hauptsächlich mit dem Kastrationskomplex, dem 
Inzesttabu und der Entsexualisierung des Penis befaßt, d.h. mit der Übertra-
gung der genitalen Impulse auf jene zielgehemmte Libido, die den Verwandt-
schaftssystemen zugrundeliegt, in die das archaische Leben eingebettet ist. 
Der geringe Grad der Sublimierung, der dem geringen Stand der Technologie 
entspricht, bedeutet aufgrund unserer vorausgegangenen Definitionen ein 
schwächeres Ich, ein Ich, das seine prägenitalen Impulse noch nicht (durch 
Negierung) überwunden hat. Daher drückt sich das gesamte phantastische 
Wunschdenken des kindlichen Narzißmus in unsublimierter Form aus, so daß 
der archaische Mensch den magischen Körper der Kindheit beibehält (S. 
298f.). 
 
Diese Phantasien gehen davon aus, daß der Körper selbst den 
Wunsch des Kindes nach unaufhörlichem, immer neuem Genuß 
füllen kann. Sie sind eine Flucht vor den Realitäten, eine Weige-
rung, Verlust, Trennung und Tod ins Auge zu sehen. Das 

 
155 



Ich entwickelt sich, indem es diese Phantasien sublimiert. Es kas-
teit den Körper, bestreitet, daß die Exkremente etwas Magisches an 
sich hätten und stellt sich damit den Realitäten. Der Sublimie-
rungsprozeß setzt statt dessen jedoch andere irreale Ziele und 
Zwecke, indem er dem Ich neue scheinbare Fluchtmöglichkeiten 
vor Verlust, Trennung und Tod bereitstellt. So jedenfalls verstehe 
ich den Strang der Argumentation. Je größer das Material ist, das 
eine entwickelte Technologie zwischen uns und die Befriedigung 
unserer kindlichen Wünsche schiebt, desto intensiver ist die Subli-
mierung. Der umgekehrte Schluß scheint jedoch problematisch. 
Können wir behaupten, daß dort, wo die materielle Grundlage einer 
Zivilisation geringer entwickelt ist, eine geringere Sublimierung 
stattgefunden hat? Welche tatsächlichen Bezugspunkte gibt es zwi-
schen der kindlichen Phantasie und einer primitiven Kultur, die auf 
einer primitiven Technologie beruht? Auf welche Weise impliziert 
ein geringer Stand der Technologie ,,ein Ich, das seine prägenitalen 
Impulse noch nicht (durch Negierung) überwunden hat“? In wel-
cher Hinsicht ist eine Kultur sublimierter als eine andere? Hier 
handelt es sich offensichtlich um fachgebundene Probleme, bei 
denen der Ethnologe nicht mitreden kann. Aber zu zwei Punkten 
sollte er Stellung nehmen. Einmal zu der Frage, ob man tatsächlich 
davon sprechen kann, daß den Exkrementen in den Phantasien pri-
mitiver Kulturen eine magische Bedeutung zugemessen wird. Sie 
ist mit Sicherheit zu verneinen. Zum anderen zu der Frage, ob pri-
mitive Kulturen die Flucht vor der Realität suchen. Stimmt es, daß 
sie ihre wie immer geartete Magie dazu benutzen, um Mißerfolge 
in externen Tätigkeitsbereichen zu kompensieren? Auch diese 
Frage ist zu verneinen. Wenden wir uns zunächst dem Problem der 
magischen Bedeutung der Exkremente zu. Die Informationen sind 
entstellt. Was über die relative Betonung des Körpers im Unter-
schied zu anderen symbolischen Themen einerseits und über die 
positiven oder negativen Einstellungen gegenüber körperlichen 
Ausscheidungen im Ritual andrerseits gesagt wird, trifft so nicht 
zu. 
Gehen wir zuerst auf den letzten Punkt ein: der Umgang mit Exkre-
menten und anderen körperlichen Ausscheidungen in primitiven 
Kulturen stimmt für gewöhnlich nicht mit den Themen der eroti-
schen Phantasie von Kindern überein. Es ist kei- 

 
156 



neswegs so, daß Exkremente usw. als Mittel der Befriedigung gese-
hen würden; der Umgang mit ihnen wird im Gegenteil gemeinhin 
verdammt. Es ist keineswegs so, daß die den Grenzbereichen des 
Körpers innewohnende Kraft als Instrument der Wünsche angese-
hen wird; sie wird im Gegenteil zumeist gemieden. Es gibt vor 
allem zwei Gründe dafür, warum eine oberflächliche Lektüre 
ethnographischer Berichte einen falschen Eindruck vermittelt. Der 
eine liegt beim Informanten und der andere beim Beobachter. 
Man sagt, daß Zauberer Körperausscheidungen benutzen, wenn sie 
ihre schändlichen Wünsche zu verwirklichen trachten. So gesehen 
ist es wohl richtig, daß die magische Behandlung von Exkrementen 
den Wünschen dessen dient, der diese Magie einsetzt; doch die 
Informationen über Zauberei stammen zumeist von Leuten, die 
sich als Opfer sehen. Es ist nicht schwer, von vermeintlichen Op-
fern lebhafte Schilderungen der materia medica zu erhalten, wo-
hingegen an Listen von Zaubersprüchen aus dem Mund anerkann-
ter Zauberer schon sehr viel schwerer zu kommen ist. Wenn Infor-
manten vermuten, daß andere Menschen Körperausscheidungen 
unrechtmäßigerweise gegen sie einsetzen, bedeutet das noch lange 
nicht, daß sie meinen, sie könnten sie auch für ihre eigenen Zwecke 
benutzen. So läßt eine Art optischer Täuschung der positiven Seite 
etwas zuschlagen, was eigentlich auf der negativen Seite zu ver-
zeichnen wäre. 
Der Beobachter neigt ebenfalls dazu, das Ausmaß, in dem primitive 
Kulturen Körperausscheidungen auf positiv magische Weise benut-
zen, zu übertreiben. Aus verschiedenen, den Psychologen am 
besten bekannten Gründen scheint jeder Hinweis auf eine magische 
Behandlung von Exkrementen dem Leser ins Auge zu springen und 
seine Aufmerksamkeit zu fesseln. Damit wird eine zusätzliche Ent-
stellung herbeigeführt. Die Folge ist, daß die ganze Reichhaltigkeit 
und Breite der Symbole oft übersehen oder einigen wenigen skato-
logischen Prinzipien zugeordnet wird. Ein Beispiel hierfür wäre die 
Art und Weise, in der Brown den Trickster-Mythos der Winnebago, 
der im fünften Kapitel vorgestellt wurde, erörtert. Anale Bezüge 
tauchen nur in zwei oder drei der zahlreichen Abenteuer des 
Tricksters auf. Ich habe eine dieser Passagen – die, in der Trickster 
seinen After als selbständige Person zu behandeln 

 
157 



versucht – angeführt. Browns Interpretation des Mythos weicht von 
meiner so weit ab, daß ich zunächst fälschlicherweise glaubte, er 
hätte in seiner Belesenheit auf eine noch ältere Quelle als Radin 
zurückgegriffen: 
 
Den Trickster der primitiven Mythologien kennzeichnet eine unsublimierte 
und unverhohlene Analität. 
 
Nach Brown kann der Trickster der Winnebago, dem er zugleich 
die Rolle eines großen Kulturheroen zuweist, ,,in einer unflätigen 
Posse mit Hilfe von Exkrementen, Schlamm und Lehm die Welt 
schaffen“. Als Beleg führt er eine Episode aus dem Mythos an, in 
der Trickster allen Warnungen zum Trotz eine bestimmte Knolle 
ißt, worauf ihn Blähungen befallen, deren Entladungen ihn höher 
und höher heben. Er bittet die Menschen, ihn festzuhalten, doch als 
Dank für ihren Hilfeversuch zerstreut er sie mit der letzten, endgül-
tigen Eruption in alle Richtungen. In der Fassung, die Radin be-
richtet, sucht man vergeblich nach einem Hinweis darauf, daß 
Tricksters Entleerung in irgendeiner Weise kreativ wäre. Sie ist 
eher destruktiv. Aus Radins Index und Einleitung ist zu entnehmen, 
daß Trickster nicht die Welt schuf und in keinerlei Hinsicht als Kul-
turheros wirkte. Für Radin ist die Aussage der angeführten Episode 
eine durch und durch negative. Er sieht sie als konsistenten Teil der 
übergreifenden Thematik, die Tricksters allmähliche Entwicklung 
zu einem sozialen Wesen verfolgt. Soviel zu der Tendenz, dem 
Umgang mit Exkrementen in primitiven Kulturen eine zu große 
magische Bedeutung beizulegen. Die nächste Frage, die der Ver-
gleich von kulturellen Praktiken und Analerotik aufwirft, ist die, in 
welchem Sinne man davon sprechen kann, daß primitive Kulturen 
der realen Erfahrung von Trennung und Verlust zu entkommen 
suchen. Versuchen sie, die Einheit von Leben und Tod zu ignorie-
ren? Mein Eindruck ist im Gegenteil der, daß gerade die Rituale, 
die am nachdrücklichsten den Ausscheidungen eine Kraft zuspre-
chen, die größten Anstrengungen unternehmen, der physischen 
Vollständigkeit der Realität gerecht zu werden. Die Entwicklung 
eindeutiger Körpersymbole in einer Kultur deutet keineswegs dar-
auf hin, daß sie Körpermagie als eine Fluchtmöglichkeit benutzt. 
Der Einsatz dieser Symbole kann vielmehr als der Versuch verstan-
den werden, sich der Erfahrung mit ihren unvermeidlichen Schmer-
zen und Verlusten zu stellen und, wie 

 
158 



ich im letzten Kapitel zeigen werde, eine Antwort auf die großen 
Seinsfragen zu finden. Hier, im Zusammenhang mit der Frage des 
Vergleichs von primitiver Kultur und kindlicher Psychologie, nur 
so viel: auch wenn das ethnographische Material Belege dafür lie-
fert, daß dem Schmutz in primitiven Kulturen eine schöpferische 
Kraft zugeschrieben wird, ist es nicht möglich, diese von der Kul-
tur getroffenen Bewertungen den Phantasien der kindlichen Sexu-
alität gleichzusetzen. 
Um die beiden Einstellungen korrigieren zu können, die in diesem 
Zusammenhang immer wieder auftauchen, sollten wir sorgfältig 
die Zusammenhänge klassifizieren, in denen Körperausscheidun-
gen eine Kraft zugeschrieben wird. Sie können, wenn sie in einem 
rituellen Zusammenhang von Menschen verwendet werden, denen 
ein segensreicher Einfluß nachgesagt wird, Gutes bewirken. In der 
hebräischen Religion wurde Blut als die Quelle des Lebens 
betrachtet und durfte außer bei den heiligen Opferhandlungen nicht 
berührt werden. Manche Völker glauben, daß der Speichel von 
Personen in wichtigen Positionen Segen bringt. Zuweilen werden 
der Leiche eines Regenten Substanzen entnommen, mit denen der 
königliche Nachfolger gesalbt wird. So werden zum Beispiel aus 
der verwesten Leiche der vorausgegangenen Lovedu-Königin in 
den Drakensbergen Salben hergestellt, die die neue Königin dazu 
befähigen, das Wetter zu kontrollieren (Krige 1943, S. 273f.). Es 
gibt unzählige weitere Beispiele. Sie veranschaulichen noch einmal 
das Thema des letzten Kapitels, indem sie zeigen, in welcher Weise 
der sozialen oder religiösen Struktur Kräfte beigelegt werden, mit 
denen sie sich selbst schützen kann. Das gleiche gilt, wenn Körper-
ausscheidungen rituell eingesetzt werden, um Schaden zu verur-
sachen. Diese Art der Verwendung kann den Inhabern von Schlüs-
selstellungen zugeschrieben werden, die damit die Struktur vertei-
digen, Zauberern, die ihre Position innerhalb der Struktur miß-
brauchen, oder Außenseitern, die die schwachen Stellen in der 
Struktur mit Knochenstückchen und anderen Dingen bewerfen. 
Wenden wir uns jetzt aber der zentralen Frage zu. Warum sind Kör-
perausscheidungen Symbole für Gefahren und Kräfte. Warum 
glaubt man, daß sich Zauberer durch Blutvergießen, Inzest oder 
Anthropophagie für eine Initiation qualifizieren? Warum sollen ihre 
Künste nach einer Initiation hauptsächlich darin 

 
159 



bestehen, mit Kräften umgehen zu können, die in den Randberei-
chen des menschlichen Körpers angesiedelt werden? Warum meint 
man, daß gerade den Randbereichen des Körpers besondere Kräfte 
und Gefahren innewohnen? 
Zunächst einmal können wir die Ansicht ausscheiden, daß öffent-
liche Rituale allgemeine kindliche Phantasien ausdrücken. Diese 
erotischen Wünsche, die das Kleinkind mit Hilfe seines Körpers 
phantasmatisch befriedigt, sind vermutlich allen Menschen gemein. 
Folglich sind die Körpersymbole Teil des allgemeinen Fundus an 
Symbolen und infolge der Erfahrung des Individuums zutiefst ge-
fühlsbeladen. Die Rituale machen jedoch nur selektiv von diesem 
gemeinsamen Symbolfundus Gebrauch. Die einen greifen auf das 
eine und andere auf etwas anderes zurück. Die Psychologie ist ih-
rem Wesen nach nicht in der Lage, kulturell bedingte Unterschiede 
zu erklären. 
Zweitens sind alle Randbereiche gefährlich. Veränderungen dieser 
Bereiche wirken sich auf die Gestalt der zugrundeliegenden Erfah-
rung aus. Jede Vorstellungsstruktur ist an ihren Rändern verletzlich. 
Wie zu erwarten, sind die Körperöffnungen Symbole für besonders 
verletzliche Stellen. Das, was aus ihnen hervortritt, ist marginale 
Materie der offenkundigsten Art. Speichel, Blut, Milch, Urin, Stuhl 
oder Tränen haben durch ihr Hervortreten bereits die Begrenzungen 
des Körpers überschritten. Das gleiche gilt für Dinge, die vom Kör-
per abgetrennt oder abgesondert werden: Haut, Nägel, abgeschnit-
tene Haare und Schweiß. Es ist falsch, die Randzonen des Körpers 
losgelöst von allen anderen Randzonen zu behandeln. Es gibt kei-
nen Grund, der Einstellung des Individuums zu seinen körperlichen 
und emotionalen Erfahrungen irgendeinen Vorrang vor seinen kul-
turellen und sozialen Erfahrungen einzuräumen. Hier liegt der 
Schlüssel, mit dem sich erklären läßt, warum die Rituale rund um 
die Erde ganz verschiedene Aspekte des Körpers heranziehen. In 
einigen gilt die Verunreinigung durch Menstruationsblut als töd-
liche Gefahr, in anderen fürchtet man sie überhaupt nicht (siehe 
Kapitel 9). In einigen wirkt sich die Verunreinigung durch einen 
Todesfall auf das tägliche Leben aus, in anderen überhaupt nicht. In 
einigen sind Ausscheidungen gefährlich, in anderen lacht man dar-
über. In Indien sind gekochte Nahrung und Speichel Träger von 
Verunreinigung, die Buschmänner dagegen sammeln die Melonen-
samen, die sie 

 
160 



schon einmal im Mund hatten, um sie später zu rösten und zu essen 
(Marshall-Thomas 1959, S. 44). 
Jede Kultur hat ihre je besonderen Risiken und Probleme. Welche 
der körperlichen Randzonen in ihren Glaubensanschauungen Kraft 
zugeschrieben wird, hängt davon ab, welche Situation der Körper 
gerade wiedergeben soll. Offenbar können sich unsere verbor-
gensten Ängste und Wünsche mit großer Beredtheit Ausdruck ver-
schaffen. Um die körperliche Verunreinigung zu verstehen, sollten 
wir, ausgehend von den bekannten gesellschaftlichen Gefahren, die 
bekannten Motive aus dem Körperbereich ansehen und dann fest-
zustellen versuchen, welche Entsprechungen es gibt. 
Die Psychologen, die verzweifelt alles Verhalten auf die zwang-
hafte Beschäftigung des Individuums mit seinem Körper reduzie-
ren, bleiben damit nur bei ihrem Leisten. 
 
Es gibt die spöttische Bemerkung gegen die Psychoanalyse, daß das Unbe-
wußte in jedem konvexen Gegenstand einen Penis und in jedem konkaven 
eine Vagina oder einen Anus sieht. Ich finde diesen Satz sehr treffend 
(Ferenczi, Sex in Psychoanalysis, S. 227, zitiert bei Brown). 
 
Es ist die Pflicht jedes Handwerkers, bei seinem Leisten zu bleiben. 
Die Soziologen haben die Pflicht, dieser Form von Reduktionismus 
ihre eigene entgegenzuhalten. Ebenso wie man sagen kann, daß 
alles ein Symbol für den Körper ist, kann man auch (und nicht zu-
letzt deswegen) sagen, daß der Körper ein Symbol für alles andere 
ist. Die Existenz dieser Symbole mit ihren vielen übereinander-
gelegten inneren Bedeutungsschichten, die letztlich auf die Erfah-
rung des Ich mit seinem Körper zurückführen, berechtigen den 
Soziologen zu dem Versuch, in die andere Richtung zu arbeiten, 
um einige der Schichten freizulegen, die einen Einblick in die ge-
sellschaftliche Erfahrung des Individuums geben. 
Wenn analerotische Phänomene auf der kulturellen Ebene erschei-
nen, dürfen wir nicht unterstellen, daß alle Mitglieder dieser Kultur 
Analerotiker sind. Wir müssen uns umsehen und herausfinden, was 
dazu geführt hat, daß die Analogie zwischen den Formen der Kul-
tur und der Analerotik angemessen erscheint. Das Vorgehen gleicht 
auf bescheidene Weise Freuds Untersuchung von Witzen. Freud 
versuchte, eine Verbindung zwischen der sprachlichen Form und 
dem aus ihr gezogenen Vergnügen herzustellen, und machte sich 
daher die Mühe, die 

 
161 



Interpretation von Witzen auf einige wenige allgemeine Regeln 
zurückzuführen. Ein Komödienautor könnte diese Regeln nie dazu 
benutzen, Witze zu erfinden; uns jedoch helfen sie, einige der Zu-
sammenhänge zwischen dem Lachen, dem Unbewußten und der 
Struktur von Geschichten zu erkennen. Die Anlehnung an Freuds 
Arbeit bietet sich deswegen an, weil die Verunreinigung als eine 
invertierte Form von Humor angesehen werden kann. Sie ist kein 
Witz, weil sie nichts Belustigendes an sich hat. Aber die Struktur 
ihrer Symbole baut ebenso wie die Struktur von Witzen auf Ver-
gleichen und Doppeldeutigkeiten auf. 
Man sollte vier Arten der sozialen Verunreinigung unterscheiden. 
Erstens die Gefahr, die die äußeren Begrenzungen bedroht; zwei-
tens die Gefahr, die durch das Überschreiten innerer Trennlinien 
des Systems ausgelöst wird; drittens die Gefahr, die die Randberei-
che der Trennlinien umgibt. Die vierte Gefahr kommt aus dem in-
neren Widerspruch, der entsteht, wenn einige der Grundpostulate 
von anderen Grundpostulaten in Frage gestellt werden, so daß sich 
das System an bestimmten Punkten selbst zu bekämpfen scheint. In 
diesem Kapitel zeige ich, wie dieser unkomische Witz die Symbole 
der Körpergrenzen verwendet, um einer Gefahr für die Grenzen der 
Gemeinschaft Ausdruck zu verleihen. 
Die Rituale der Coorg (Srinivas) vermitteln den Eindruck, daß 
diese Menschen von der Angst besessen sind, gefährliche Unrein-
heiten könnten in ihr System eindringen. Sie behandeln den Körper 
wie eine belagerte Stadt, in der jeder Ein- und Ausgang gegen 
Spione und Verräter bewacht wird. Alles, was einmal den Körper 
verlassen hat, darf ihm nicht wieder zugeführt werden und unter-
liegt strikter Meidung. Die gefährlichste Verunreinigung droht von 
Dingen, die nach einer Absonderung noch einmal aufgenommen 
werden. Ein kleiner Mythos, der in anderen Zusammenhängen tri-
vial wirken mag, erhellt ihr Verhalten und ihr Denksystem in einem 
Maße, daß es der Ethnograph für erforderlich hielt, ihn drei- oder 
viermal anzuführen. Eine Göttin übertraf ihre beiden Brüder in 
jedem Wettstreit an Stärke und Klugheit. Da vom Ausgang dieser 
Kämpfe abhing, wer künftig herrschen sollte, beschlossen die Brü-
der, sie durch eine List zu besiegen. Sie brachten sie dazu, die 
Betelnuß, die sie gerade kaute, aus dem Mund zu nehmen, um 

 
162 



zu sehen, ob sie röter als die ihrer Brüder war, und sie dann wieder 
zurückzustecken. Sobald sie bemerkte, daß sie etwas gekaut hatte, 
was schon vorher einmal in ihrem Mund gewesen und deshalb 
durch ihren Speichel unrein geworden war, erkannte sie – wenn 
auch weinend und klagend – ihre Niederlage uneingeschränkt ein. 
Der Fehler machte alle ihre früheren Siege ungültig und begründete 
die rechtmäßige Vorherrschaft ihrer Brüder über sie für immer. 
Die Coorg sind Teil des hinduistischen Kastensystems. Sie stellen 
keine außergewöhnliche oder abweichende Gruppe im hinduisti-
schen Indien dar (Dumont und Pocock 1959). Sie definieren Status 
nach dem Grad von Reinheit und Unreinheit, ganz so, wie es auch 
alle anderen Kasten tun. Die niedrigsten Kasten sind die un-
reinsten. Sie ermöglichen es durch ihre demütigen Dienstleistun-
gen, daß sich die höheren Kasten von körperlichen Unreinheiten 
freihalten können. Sie waschen die Wäsche, schneiden die Haare, 
kleiden Leichen an und so weiter. Das gesamte System gleicht ei-
nem arbeitsteiligen Körper, dessen Kopf das Denken und Beten 
übernimmt, während den verachtetsten Teilen die Beseitigung des 
Abfalls zufällt. Jede Subkasten-Gemeinschaft in einer bestimmten 
Region ist sich der relativen Stellung bewußt, die sie auf der Skala 
der Reinheit einnimmt. Aus der Sicht von Ego ist das System der 
Kastenreinheit nach oben hin strukturiert. Die über ihm Stehenden 
sind reiner. Alle Positionen unter ihm, wie sehr sie sich auch immer 
in ihren Beziehungen untereinander unterscheiden mögen, sind für 
es verunreinigend. So liegt für jedes Ego innerhalb des Systems die 
bedrohende Strukturlosigkeit, gegen die Barrieren errichtet werden 
müssen, unterhalb von ihm. Der traurige Witz mit dem Thema Ver-
unreinigung durch körperliche Funktionen symbolisiert den Ab-
stieg in der Kastenstruktur für alle, die Kontakt mit Fäzes, Blut und 
Leichen haben. 
Die Coorg teilen diese Furcht vor dem Außer- und Unterhalb-
liegenden mit anderen Kasten. Da sie aber in einer abgeschiedenen 
Bergregion lebten, waren sie auch eine isolierte Gemeinschaft, die 
nur gelegentliche und kontrollierbare Kontakte mit der übrigen 
Welt hatte. Für sie ist das Modell der Aus- und Eingänge des 
menschlichen Körpers ein doppelt geeigneter symbolischer Brenn-
punkt für die Ängste, die sie als Minderheit um ihren Status in der 
übergreifenden Gesellschaft haben. Mir 

 
163 



geht es hier um den Nachweis, daß das gesellschaftliche Gegen-
stück zu den Ritualen, in denen eine Besorgnis um die Körperöff-
nungen zum Ausdruck kommt, die Sorge um den Schutz der politi-
schen und kulturellen Einheit einer Minderheit ist. Die Israeliten 
waren ihre ganze Geschichte hindurch eine hart bedrängte Minori-
tät. Ihre Glaubensanschauungen besagen, daß alle körperlichen 
Ausscheidungen – Blut, Eiter, Exkremente, Samen usw. – verunrei-
nigend sind. Ihre Sorge um die Integrität, um die Einheit und Rein-
heit des physischen Körpers wäre ein angemessener Ausdruck für 
die bedrohten Grenzen ihres politischen Gemeinwesens. 
Das hinduistische Kastensystem schließt zwar alle Minderheiten 
ein, aber jede von ihnen als eine distinkte kulturelle Untereinheit. 
Die Subkasten an einem bestimmten Ort bilden mit großer Wahr-
scheinlichkeit Minderheiten. Je reiner und höher ihr Kastenstatus 
ist, desto wahrscheinlicher ist es, daß sie in der Minderheit sind. 
Daher drückt der Abscheu vor der Berührung von Leichen und 
Exkrementen nicht nur die Stellung der Kaste im Gesamtsystem 
aus. Die Besorgnis um die körperlichen Randbereiche ist ein Aus-
druck für die Gefahr, die dem Bestand der Gruppe droht. 
Daß die soziologische Betrachtung der Kastenverunreinigung sehr 
viel überzeugender ist als die psychoanalytische, wird deutlich, 
wenn wir die private Einstellung des Inders zur Defäkation be-
trachten. Wir wissen, daß das Berühren von Exkrementen im rituel-
len Bereich Verunreinigung nach sich zieht und daß die Latrinen-
reiniger auf der untersten Stufe der Kastenhierarchie stehen. Würde 
dieses Reinheitsgebot individuelle Ängste ausdrücken, müßten wir 
erwarten, daß der Defäkationsakt kontrolliert und im Verborgenen 
geschieht. Es ist daher ein ziemlicher Schock, wenn man liest, daß 
ihre normale Einstellung lässige Nichtbeachtung ist, und zwar in 
einem Ausmaß, daß Gehwege, Veranden und öffentliche Plätze mit 
Exkrementen geradezu übersät sind, bis der Sweeper kommt. 
 
Die Inder entleeren sich überall. Vor allem entleeren sie sich entlang der 
Bahngleise. Aber sie entleeren sich auch an den Stränden; sie entleeren sich 
auf den Straßen; sie suchen nie nach einem schützenden Ort ... über diese 
hockenden Gestalten, die beim Besucher binnen kurzem einen so nachhal-
tigen und emblematischen Eindruck wie Rodins Denker hinterlassen, wird 
nie gesprochen. Niemand schreibt über sie; in Romanen und 

 
164 



Geschichten kommen sie nicht vor; in Spiel- und Dokumentarfilmen tauchen 
sie nicht auf. Diese Tatsache könnte aus der verständlichen Neigung zum 
Verschönern herrühren. Tatsächlich aber ist es so, daß die Inder diese hocken-
den Menschen gar nicht sehen und sogar ganz ernsthaft bestreiten mögen, 
daß es sie überhaupt gibt (Naipaul 1964, Kap. 3). 
 
Statt von oraler oder analer Erotik zu sprechen, ist es überzeugen-
der, die Kastenverunreinigung genau als das zu begreifen, was sie 
zu sein behauptet. Sie ist ein symbolisches System, das auf dem 
Bild des Körpers beruht und dessen Hauptanliegen es ist, eine sozi-
ale Hierarchie zu ordnen. 
Das indische Beispiel eignet sich zur Beantwortung der Frage, wa-
rum Speichel und Geschlechtssekrete mehr verunreinigen als Trä-
nen. Wenn ich gierig seine Tränen trinken kann, schrieb Jean Ge-
net, warum dann nicht auch den klaren Tropfen an seiner Nasen-
spitze? Darauf können wir folgendes antworten: Zunächst ist das 
Nasensekret nicht so klar wie Tränen. Es ist eher dem Sirup als 
dem Wasser vergleichbar. Trübe, dickflüssige Absonderungen des 
Auges eignen sich für poetische Betrachtungen ebensowenig wie 
Nasenschleim. Klare, strömende Tränen hingegen sind ganz ein-
deutig der Gegenstand vieler romantischer Dichtungen: sie verun-
reinigen nicht. Das liegt teilweise daran, daß Tränen von vornher-
ein ganz natürlich mit der Symbolik des Waschens in Zusammen-
hang gebracht werden. Tränen gleichen fließendem Wasser. Sie 
reinigen, säubern und baden das Auge, wie könnten sie also verun-
reinigen? Noch wichtiger jedoch ist, daß Tränen nicht zu den kör-
perlichen Funktionen der Verdauung und Zeugung in Beziehung 
gesetzt werden. Deshalb sind sie sehr viel weniger dazu geeignet, 
soziale Beziehungen und soziale Prozesse zu symbolisieren. Das 
wird deutlich, wenn wir die Kastenstruktur näher ansehen. Da die 
Stellung in der Reinheitshierarchie biologisch weitergegeben wird, 
kommt dem sexuellen Verhalten eine große Bedeutung für die Er-
haltung der Kastenreinheit zu. Die Sexualität steht daher in der 
Frage der Grenzverunreinigung bei den höheren Kasten ganz be-
sonders im Vordergrund. Die Kastenzugehörigkeit eines Menschen 
wird durch die Mutter bestimmt. Selbst wenn eine Frau in eine 
höhere Kaste eingeheiratet hat, werden die Kinder ihrer Kaste zu-
gerechnet. Frauen sind daher die Pforten, durch die man in eine 
Kaste gelangt. Die Reinheit der Frauen wird sorgfältig geschützt, 
und eine Frau, von der bekannt wird, daß 

 
165 



sie Geschlechtsverkehr mit einem Mann aus einer niedrigeren 
Kaste gehabt hat, wird brutal bestraft. Auf der sexuellen Reinheit 
der Männer lastet keine vergleichbare Verantwortung. Folglich 
wiegt die Promiskuität eines Mannes nicht so schwer. Bereits ein 
rituelles Bad genügt, um einen Mann vom sexuellen Kontakt mit 
einer Frau aus einer niederen Kaste zu säubern. Sein Geschlechts-
leben ist dennoch nicht völlig frei von der Sorge um seinen Körper 
und dessen Grenzen. Dem Samen wohnt, wie die Hindus glauben, 
eine heilige Substanz inne, die nicht vergeudet werden sollte. In 
einem aufschlußreichen Aufsatz über die Reinheit der Frauen in 
Indien schreibt Yalman (1963): 
 
Auch wenn es die Frauen sind, die die Kastenreinheit bewahren müssen, und 
Männern eine viel größere Freiheit zugestanden werden mag, so ist es natür-
lich doch besser für die Männer, die heilige Substanz, die in ihrem Samen 
enthalten ist, nicht zu vergeuden. Wie allgemein bekannt ist, wird ihnen drin-
gend geraten, nicht nur die Frauen niederer Kasten, sondern die Frauen über-
haupt zu meiden (Carstairs 1956, 1957; Gough 1956). Denn der Verlust von 
Samen bedeutet den Verlust dieses potenten Stoffes ... Am besten ist es, über-
haupt nie mit Frauen zu schlafen. 
 
Sowohl die männliche als auch die weibliche Körperbeschaffenheit 
legen den Vergleich mit einem Gefäß nahe, dessen lebenspendende 
Säfte nicht vergossen oder vermischt werden sollen. Frauen werden 
auch ganz wörtlich als Öffnungen gesehen, durch die dem reinen 
Inhalt etwas Schädliches zugeführt werden kann. Männer werden 
als Poren verstanden, durch die der wertvolle Stoff austreten oder 
verlorengehen kann, wodurch das gesamte System geschwächt 
wird. 
Sexuelle Vergehen werden häufig mit verschiedenen moralischen 
Maßstäben gemessen. In einem patrilinearen Abstammungssystem 
führt der Eintritt in die Gruppe über die Ehefrauen. Damit nehmen 
sie eine Stellung ein, die der von Schwestern in einer Hindu-Kaste 
vergleichbar ist. Folglich bezieht sich die Symbolik vom unvoll-
kommenen Gefäß in einem viel größeren Maße auf die Frauen als 
auf die Männer. 
Wenn wir den rituellen Schutz von Körperöffnungen als ein Sym-
bol für das soziale Interesse an Aus- und Eingängen behandeln, 
gewinnt die Reinheit gekochter Nahrung an Bedeutung. Ich zitiere 
einen Abschnitt zu der Frage, inwieweit gekochte Nahrung verun-
reinigt und Verunreinigung übertragen 

 
166 



werden kann (aus einem ungezeichneten Beitrag zum Thema Rein 
und Unrein in: Contributions to Indian Sociology, III, Juli 1959, S. 
37): 
 
Wenn jemand etwas benutzt, wird es ein Teil von ihm, nimmt an ihm teil. 
Diese Aneignung ist natürlich im Fall von Nahrung viel umfassender, wobei 
entscheidend ist, daß die Aneignung der Aufnahme vorausgeht, da sie mit 
dem Kochen einhergeht. Der Kochprozeß kann als ein Akt verstanden wer-
den, der eine vollständige Aneignung der Nahrung durch den Haushalt 
bedeutet. Es ist fast so, als ob die Nahrung, bevor sie vom einzelnen 
„eingenommen“ wird, im Kochprozeß kollektiv vorverdaut würde. Man kann 
Nahrung, die andere zubereitet haben, nicht mit ihnen essen, wenn man nicht 
zu ihnen gehört. Das ist ein Aspekt der Situation. Ein anderer ist es, daß 
gekochte Nahrung sehr empfänglich für Verunreinigungen ist. 
 
Das liest sich wie eine ganz genaue Transkription indischer Verun-
reinigungssymbole in den Bereich der gekochten Nahrung. Aber 
hat man damit, daß man eine beschreibende Darstellung so anbie-
tet, als sei sie erklärend, etwas gewonnen? In Indien begreift man 
den Kochprozeß als den Beginn der Einverleibung, und deswegen 
ist die Gefahr einer Verunreinigung beim Kochen genauso gegeben 
wie beim Essen. Warum aber findet sich diese Vorstellung in In-
dien, in Teilen Polynesiens, im Judentum und an einigen anderen 
Orten, nicht aber überall dort, wo Menschen sich zum Essen 
zusammensetzen? Ich glaube, daß Nahrung überhaupt nur dann als 
verunreinigend angesehen wird, wenn die äußeren Grenzen des 
sozialen Systems unter einem Druck stehen. Wir können in unse-
rem Versuch, zu erklären, warum in Indien gerade der Kochprozeß 
rituell sein muß, noch weiter gehen. Die Reinheit der Kasten ent-
spricht einer komplizierten erblichen Teilung der Arbeit zwischen 
den Kasten. Die Arbeit, die eine jede Kaste verrichtet, ist symbo-
lisch befrachtet: sie sagt etwas über den relativ reinen Status der 
jeweiligen Kaste aus. Einige Arbeiten korrespondieren den Aus-
scheidungsfunktionen des Körpers, darunter die bereits erwähnten 
der Wäscher, Barbiere und Sweeper. Einige Berufszweige haben 
mit Blut oder mit alkoholischen Getränken zu tun, etwa die Gerber, 
Krieger und Palmsaftzapfer. Sie stehen auf der Reinheitsskala des-
wegen so niedrig, weil ihre Betätigungen mit den brahmanischen 
Idealen unvereinbar sind. Die Zubereitung von Nahrungsmitteln für 
den Verzehr ist nun genau der Punkt, an dem der Zusammenhang 
von Reinheits- 

 
167 



struktur und Berufsstruktur deutlich gemacht werden muß. Denn 
das Essen kommt durch die vereinten Anstrengungen von Schmie-
den, Zimmermännern, Seilmachern und Bauern zustande, die ver-
schiedenen Kasten mit unterschiedlichen Reinheitsgraden angehö-
ren. Bevor die Nahrung vom Körper aufgenommen werden darf, ist 
ein klarer symbolischer Bruch erforderlich, um ihre Loslösung von 
notwendigen, aber unreinen Kontakten zum Ausdruck zu bringen. 
Diesen rituellen Bruch liefert der Kochprozeß, der reinen Händen 
anvertraut wird. Es steht zu erwarten, daß ein ähnlicher Bruch 
überall dort zu finden ist, wo die Nahrungsmittel von relativ Unrei-
nen produziert werden. 
Ich habe allgemein die Art und Weise umrissen, in der die primiti-
ven Rituale mit der sozialen Ordnung und der Kultur, in der sie 
vorkommen, in Verbindung gebracht werden müssen. Die genann-
ten Beispiele sind nicht weiter ausgeführt und sollen zunächst nur 
den generellen Einwand gegen eine bestimmte, häufig anzutref-
fende Betrachtungsweise von Riten begründen. Ich füge ein weite-
res, noch weniger ausgeführtes hinzu, um meinen Standpunkt noch 
deutlicher zu machen. Die Psychologen haben viel über die Verun-
reinigungsvorstellungen der Yurok geschrieben (Erikson; Posinsky 
1956). Diese nordamerikanischen Indianer, die vom Lachsfang im 
Klamath lebten, scheinen sich, wenn man ihre Reinheitsvorschrif-
ten als Ausdruck einer Obsession sieht, zwanghaft mit dem Zustand 
von Flüssigkeiten beschäftigt zu haben. Sie achteten sorgfältig dar-
auf, gutes Wasser nicht mit schlechtem zu mischen, nicht in Flüsse 
zu urinieren, Salzwasser nicht mit Süßwasser zu vermengen usw. 
Ich beharre darauf, daß diese Vorschriften keine Zwangsneurosen 
implizieren können und daß man sie nicht interpretieren kann, 
wenn man die fließende Formlosigkeit ihres außerordentlich wett-
kampforientierten sozialen Lebens nicht in die Untersuchung 
miteinbezieht (Dubois 1936). 
Fassen wir zusammen: Es gibt ohne Zweifel eine Beziehung zwi-
schen individuellen Neigungen und primitiven Ritualen. Aber diese 
Beziehung ist nicht so simpel, wie einige Psychoanalytiker ange-
nommen haben. Das primitive Ritual greift selbstverständlich auf 
die individuelle Erfahrung zurück. Das ist ein Gemeinplatz. Aber 
es greift so selektiv auf sie zurück, daß man nicht sagen kann, es 
verdanke sich in erster Linie der Not- 

 
168 



wendigkeit, individuelle, allen Menschen gemeinsame Probleme zu 
lösen. Die Primitiven versuchen nicht, mit Hilfe ihrer öffentlichen 
Rituale individuelle Neurosen zu heilen oder zu vermeiden. Die 
Psychologen können uns sagen, ob persönliche Probleme durch 
den öffentlichen Ausdruck individueller Ängste gelöst werden kön-
nen oder nicht. Sicher müssen wir davon ausgehen, daß ein derarti-
ger Zusammenhang in irgendeiner Weise möglich ist. Aber darum 
geht es hier nicht. Die Erforschung ritueller Symbole kann erst 
dann wirklich einsetzen, wenn das Ritual als ein Versuch ange-
sehen wird, eine bestimmte Kultur, einen bestimmten Komplex von 
Annahmen zur Beherrschung von Erfahrung zu schaffen und zu 
erhalten. 
Jede Kultur ist eine Gesamtheit miteinander verbundener Struk-
turen, die soziale Formen, Werte, die Kosmologie und das gesamte 
Wissen umfassen und durch die alle Erfahrung vermittelt wird. 
Bestimmte kulturelle Themen finden in Riten Ausdruck, in denen 
der Körper einer bestimmten Behandlung unterzogen wird. In die-
sem ganz allgemeinen Sinne kann man die primitive Kultur als 
autoplastisch bezeichnen. Doch das Ziel dieser Rituale ist nicht die 
Verleugnung der Realität durch eine Flucht aus ihr. Es erbringt 
nichts, wenn wir ihre Intentionen mit dem Verhalten eines 
Kleinkindes vergleichen, das zum Daumenlutschen und Masturbie-
ren Zuflucht nimmt. Die Rituale sind Darstellungen sozialer Bezie-
hungen, und indem sie diesen Beziehungen einen sichtbaren Aus-
druck verleihen, ermöglichen sie es den Menschen, ihre eigene 
Gesellschaft zu erkennen. Die Rituale wirken durch das symboli-
sche Medium des physischen Körpers auf den politischen Körper. 

 
 

169 



 
 
 

8. Innere Trennlinien 
 
Zu Beginn dieses Jahrhunderts glaubte man, daß die primitiven 
Vorstellungen von Ansteckung nichts mit Ethik zu tun hätten. Das 
war der Grund, warum unter der Bezeichnung Magie eine beson-
dere Kategorie von Ritualen in der wissenschaftlichen Betrachtung 
eingerichtet wurde. Konnte man nachweisen, daß ein Verunreini-
gungsritual eine Beziehung zur Moral hatte, ordnete man es ein-
deutig dem Gebiet der Religion zu. Um unseren Überblick darüber 
zu vervollständigen, wie die frühe Ethnologie mit der frühen Reli-
gion verfuhr, muß noch gezeigt werden, daß Verunreinigung 
tatsächlich sehr viel mit Moral zu tun hat. 
Es stimmt, daß zwischen Reinheitsvorschriften und moralischen 
Vorschriften keine enge Korrespondenz besteht. Manche Verhal-
tensweisen mögen verurteilt werden und dennoch frei von jegli-
chem Glauben an eine Verunreinigung sein, während andere, die 
nicht als verwerflich angesehen werden, verunreinigend und ge-
fährlich sein sollen. Vereinzelt finden wir die Auffassung, daß das, 
was falsch ist, auch unrein macht. Reinheitsvorschriften heben nur 
einen kleinen Teil des moralisch mißbilligten Verhaltens hervor. 
Das beantwortet aber nicht die Frage, ob Verunreinigung und 
Moral nur rein zufällig miteinander in Beziehung geraten oder 
nicht. 
Um darauf eine Antwort geben zu können, müssen wir moralische 
Situationen näher ins Auge fassen und die Beziehung zwischen 
Gewissen und sozialer Struktur ansehen. Im großen und ganzen 
beeinflussen privates Gewissen und öffentlicher Moralkodex einan-
der beständig. David Pole führt dazu aus: 
 
Der öffentliche Kodex, der das private Gewissen schafft und formt, wird 
seinerseits vom privaten Gewissen neu geschaffen und umgeformt ... In der 
realen Reziprozität des Prozesses gehen öffentlicher Kodex und privates 
Gewissen ineinander über. Jede Seite entspringt aus der anderen 

 
170 



und trägt zur anderen bei, kanalisiert sie und wird kanalisiert. Beide erhalten 
in gleichem Maße eine neue Richtung und eine neue Dimension (1961, S. 91 
f.). 
 
Normalerweise ist es nicht nötig, zwischen den beiden Seiten 
streng zu unterscheiden. Es zeigt sich jedoch, daß wir diesen As-
pekt der Verunreinigung nicht verstehen können, wenn wir uns 
nicht jenem Bereich zuwenden, der zwischen dem Verhalten, das 
ein Mensch für sich selbst, und dem liegt, das er für andere aner-
kennt – zwischen dem, was er als Prinzip anerkennt, und dem, was 
er im Widerspruch zum Prinzip jetzt und hier vehement für sich 
selbst begehrt; zwischen dem, was er auf Dauer, und dem, was er 
kurzfristig anerkennt. Der Spielraum der möglichen Diskrepanzen 
ist groß. 
Wir sollten uns zunächst klar machen, daß moralische Situationen 
nicht leicht zu bestimmen sind. Gewöhnlich sind sie ziemlich un-
deutlich und widersprüchlich statt klar umrissen. Das Kennzeichen 
moralischer Vorschriften ist ihre Allgemeinheit. Ihre Anwendung 
auf einen bestimmten Kontext ist daher notgedrungen uneindeutig. 
Die Nuer beispielsweise glauben, daß Mord und Inzest innerhalb 
der lokalen Gemeinschaft etwas Unrechtes sind. Die Einhaltung 
einer anderen anerkannten Verhaltensvorschrift kann jedoch zu 
einem Verstoß gegen das Mordverbot führen. Da die Nuer von Ju-
gend an dazu erzogen werden, ihre Rechte gewaltsam zu verteidi-
gen, kann es vorkommen, daß jemand unbeabsichtigt einen Mitbe-
wohner des Dorfes in einer Auseinandersetzung tötet. Was die Vor-
schriften betrifft, die sexuelle Beziehungen zwischen bestimmten 
Personen verbieten, so sind sie ebenfalls nicht eindeutig und die 
genealogischen Rechnungen in einigen Fällen ziemlich ungenau. 
Es kann durchaus vorkommen, daß ein Mann nicht weiß, ob eine 
bestimmte Frau zu dem Verwandtenkreis zählt, der ihm verboten ist 
oder nicht. Da keine Übereinstimmung darüber herrscht, was für 
die moralische Bewertung ausschlaggebend ist und welche Folgen 
eine Handlung nach sich ziehen wird, kann es häufig mehrere 
Blickwinkel geben, aus der eine Tat als richtig oder falsch beurteilt 
wird. Reinheitsvorschriften sind im Unterschied zu den mora-
lischen Vorschriften unzweideutig. Die Frage der Absicht oder der 
richtigen Ausgewogenheit yon Rechten und Pflichten wird nicht 
berücksichtigt. Es zählt nur, ob ein verbotener Kontakt stattgefun-
den hat oder nicht. 

 
171 



Theoretisch wäre es vorstellbar, daß die Gefahrenpunkte einer Ver-
unreinigung strategisch günstig an den entscheidenden Stellen des 
Moralkodex liegen und ihn dadurch festigen. Eine solche strategi-
sche Verteilung der Reinheitsvorschriften ist jedoch unmöglich, da 
der Moralkodex seinem Wesen nach nie etwas Einfaches, Festes 
und Dauerhaftes sein kann. 
Wenn wir allerdings die Beziehung zwischen den Einstellungen zu 
Verunreinigung und Moral näher betrachten, werden wir etwas 
finden, was dem Versuch, einen vereinfachten Moralkodex auf 
diese Weise zu untermauern, sehr nahe kommt. Bleiben wir beim 
selben Stamm: die Nuer wissen manchmal nicht, ob sie einen In-
zest begangen haben oder nicht. Sie glauben aber, daß ein Inzest 
Unglück in Gestalt einer Hautkrankheit nach sich zieht, die durch 
ein Opfer verhindert werden kann. Wenn sie wissen, daß sie ein 
Risiko eingegangen sind, können sie das Opfer ausführen lassen. 
Glauben sie, daß der Verwandtschaftsgrad ein sehr entfernter und 
das Risiko deshalb nur gering ist, können sie warten, bis sich die 
Angelegenheit im nachhinein dadurch klärt, daß eine Hautkrank-
heit auftritt oder ausbleibt. Reinheitsvorschriften können also zur 
Klärung Ungewisser moralischer Sachverhalte beitragen. 
Die Einstellung der Nuer zu den Kontakten, die sie für gefährlich 
halten, ist nicht notwendig eine mißbilligende. Sie wären entsetzt, 
wenn sich ein Inzest zwischen Mutter und Sohn ereignete; viele 
andere Beziehungen jedoch, die für sie zu den verbotenen zählen, 
rufen keine solche Verurteilung hervor. Ein „kleiner Inzest“ ist et-
was, das jederzeit in den besten Familien vorkommen kann. Die 
Einstellung zum Ehebruch ist ähnlich: man glaubt, er könne für den 
hintergangenen Ehemann gefährliche Folgen haben, nämlich 
Rückenschmerzen, die er sich zuzieht, wenn er danach Verkehr mit 
seiner Frau hat. Ihnen kann nur durch ein Opfer, für das der Ehe-
brecher das Opfertier stellt, vorgebeugt werden. Aber obwohl ein 
Ehebrecher, der in flagranti ertappt wird, ohne weiteres getötet 
werden kann, scheinen die Nuer Ehebruch an sich nicht zu 
mißbilligen. Man gewinnt den Eindruck, daß den Frauen anderer 
Männer nachzustellen als riskanter Sport angesehen wird, dem 
normalerweise keiner widerstehen kann (Evans-Pritchard 1951). Es 
sind nun aber dieselben Nuer, die sich vor Verunreinigung fürchten 
und moralische Urteile fällen: der Ethnologe glaubt 

 
172 



nicht, daß ihnen die oft tödlichen Strafen für Inzest oder Ehebruch 
von außen – von ihrem strengen Gott – zur Aufrechterhaltung der 
sozialen Struktur auferlegt wurden. Es ist vor allem die Integrität 
der sozialen Struktur, die in Frage gestellt ist, wenn die Verbote des 
Ehebruchs und Inzests nicht befolgt werden, da die lokale Struktur 
ausschließlich aus Kategorien von Personen besteht, die durch In-
zestverbote, Heiratsgeld und ehelichen Status definiert sind. Um 
eine solche Gesellschaft zu schaffen, mußten die Nuer komplizierte 
Vorschriften bezüglich Inzest und Ehebruch aufstellen, und um sie 
zu erhalten, haben sie diese Vorschriften durch die Androhung von 
Gefahren im Falle verbotener Kontakte untermauert. Diese Vor-
schriften und Sanktionen sind Ausdruck des öffentlichen Gewis-
sens, sie geben das allgemeine Bewußtsein der Nuer wieder. Bei 
einem konkreten Fall von Ehebruch oder Inzest sind andere Inter-
essen im Spiel. Die Männer scheinen sich eher mit den Ehe-
brechern als mit den hintergangenen Ehemännern zu identifizieren. 
Wenn sie mit einem bestimmten Fall konfrontiert sind, hat ihre 
moralische Mißbilligung wenig mit der Aufrechterhaltung der Ehe 
und der sozialen Struktur zu tun. Dieser Sachverhalt ist ein Grund 
für die Diskrepanz von Reinheitsvorschriften und moralischen Ur-
teilen. Er weist darauf hin, daß Reinheitsvorschriften noch eine 
andere sozial nützliche Funktion haben können: sie rufen mora-
lische Mißbilligung auch dort hervor, wo sie sonst nicht unbedingt 
auftreten würden. Der Nuer-Ehemann, der an der Verunreinigung 
durch einen Ehebruch körperlich Schaden nimmt oder gar stirbt, 
wird als Opfer des Ehebrechers angesehen. Wenn dieser seine 
Schuld nicht sühnt, indem er ein Opfertier stellt, ist er ein potentiel-
ler Mörder. 
Dieses Beispiel weist auf einen weiteren allgemeinen Punkt hin. 
Wir haben Verhaltensweisen angeführt, die die Nuer häufig als 
moralisch neutral ansehen, von denen sie aber dennoch glauben, 
daß sie gefährliche Kräfte auslösen können. Es gibt auch Formen 
des Verhaltens, die sie durch und durch verwerflich finden, von 
denen sie aber nicht glauben, daß sie automatisch Gefahr nach sich 
ziehen. Es ist zum Beispiel die ausdrückliche Pflicht eines Sohnes, 
seinen Vater zu ehren. Mangelnder Respekt von Seiten eines Soh-
nes ist etwas äußerst Verwerfliches. Aber anders als im Fall einer 
Respektlosigkeit gegenüber den 

 
173 



Schwiegereltern sucht ihn nicht automatisch eine Strafe heim. Der 
soziale Unterschied zwischen den beiden Situationen ist der, daß 
der leibliche Vater eines Mannes als Oberhaupt der Großfamilie 
und Verwalter ihrer Herden in einer stärkeren ökonomischen Situa-
tion als der Schwiegervater oder die Schwiegermutter ist, um sei-
nen übergeordneten Status zu behaupten. Das entspricht dem allge-
meinen Prinzip, daß dann, wenn der Empörung über ein Vergehen 
angemessene praktische Sanktionen im sozialen Bereich zur Verfü-
gung stehen, die Vorstellung einer Verunreinigung wahrscheinlich 
nicht aufkommt. Wo das Vergehen mit großer Wahrscheinlichkeit 
nicht von Menschenhand geahndet wird, werden gerne Verunreini-
gungsvorstellungen herangezogen, um das Fehlen anderer Sanktio-
nen auszugleichen. 
Fassen wir zusammen: Würden wir aus dem Gesamtverhalten der 
Nuer jene Verhaltensweisen herauslösen, die sie als unrecht ver-
dammen, erhielten wir einen Aufriß ihres Moralkodex. Würden wir 
weiterhin einen Aufriß ihrer Verunreinigungsvorstellungen erarbei-
ten, könnten wir feststellen, daß er sich an einigen Stellen mit dem 
moralischen System überschneidet, aber keinesfalls mit ihm über-
einstimmt. Ein großer Teil ihrer Reinheitsvorschriften befaßt sich 
mit dem richtigen Benehmen zwischen Eheleuten und zwischen 
Schwiegerverwandten. Die Strafen, die jene treffen sollen, die 
diese Vorschriften brechen, können im Sinne Radcliffe-Browns als 
Ausdruck sozialer Werte erklärt werden. Die Vorschriften drücken 
den Wert aus, der der Ehe in dieser Gesellschaft beigelegt wird. Sie 
implizieren konkrete Anweisungen zur Reinerhaltung. So dürfen 
etwa die Frauen keine Milch von Kühen trinken, die zum Heirats-
geld gehören, das für sie gezahlt wurde. Derartige Vorschriften 
fallen nicht mit den Moralvorschriften zusammen, auch wenn sie 
eine positive Einstellung zu allgemein anerkannten Verhaltens-
weisen (wie etwa Respekt gegenüber den Herden des Ehemannes) 
an den Tag legen. Sie beziehen sich nur indirekt auf den Moral-
kodex, insofern sie auf den Wert des Verhaltens aufmerksam 
machen, das sich in irgendeiner Weise auf die Struktur der Gesell-
schaft auswirkt, auf die sich auch der Moralkodex bezieht. 
Andere Reinheitsvorschriften, etwa die, die Inzest oder Totschlag 
innerhalb der lokalen Gemeinschaft verbieten, zeigen 

 
174 



eine größere Nähe zum Moralkodex. Die Tatsache, daß sie so etwas 
wie eine unpersönliche Strafinstanz für Vergehen sind, macht sie zu 
einem Mittel, das der Unterstützung des anerkannten Moralsystems 
dienen kann. Die Nuer-Beispiele lassen folgende Möglichkeiten 
erkennen, in denen Verunreinigungsvorstellungen den Moralkodex 
stärken können: 

1. Wenn eine Situation vom moralischen Standpunkt aus un-
zureichend bestimmt ist, kann der Glaube an eine Verun-
reinigung ein Mittel bereitstellen, um post festum ent-
scheiden zu können, ob eine Übertretung stattgefunden hat 
oder nicht. 

2. Wenn moralische Prinzipien in Konflikt miteinander ge-
raten, kann eine Reinheitsvorschrift die entstehende 
Unsicherheit mindern, indem sie auf einen unstrittigen 
Punkt verweist. 

3. Wenn moralisch unrechtes Verhalten keine moralische 
Empörung hervorruft, kann der Glaube an die schädlichen 
Folgen einer Verunreinigung' die Schwere eines 
Verbrechens unterstreichen und so bewirken, daß sich die 
öffentliche Meinung auf die Seite des Rechts schlägt. 

4. Wenn die moralische Empörung keine praktischen Sanktio-
nen zur Hand hat, kann der Glaube an eine Verunreinigung 
Menschen davor zurückhalten, eine Übertretung zu be-
gehen. 

Dieser letzte Punkt läßt sich erweitern. Der Vergeltungsapparat in 
einer zahlenmäßig kleinen Gesellschaft ist für gewöhnlich weder 
besonders stark noch besonders wirksam. Was nun seine Stärkung 
durch einen Verunreinigungsglauben angeht, so gibt es zwei unter-
schiedliche Möglichkeiten. Entweder nimmt man an, daß der Übel-
täter selbst das Opfer seiner Handlung wird, oder man glaubt, daß 
einem unschuldigen Opfer Gefahr droht. Es steht zu erwarten, daß 
das Auftreten des einen oder anderen Glaubens von bestimmten 
Voraussetzungen abhängt. In jedem sozialen System wird es wohl 
einige allgemein anerkannte moralische Normen geben, deren 
Bruch nicht bestraft werden kann. In einer Gesellschaft zum Bei-
spiel, in der Selbsthilfe die einzige Möglichkeit darstellt, ein Verge-
hen zu verfolgen, bilden die Menschen zu ihrem Schutz Gruppen, 
denen die Rache für ihre Mitglieder zufällt. Wenn nun ein Mord 
innerhalb der Gruppe begangen wird, kann sehr leicht der Fall ein-
treten, daß keine Rache geübt werden kann. Ein Mitglied 

 
175 



der eigenen Gruppe vorsätzlich zu töten oder auch nur auszustoßen, 
wäre ein Verstoß gegen das alleroberste Prinzip. In solchen Fällen 
finden wir im allgemeinen die Erwartung, daß der Brudermörder 
von Verunreinigung heimgesucht wird. 
 
Ganz anders liegt der Fall, wenn eine Verunreinigung nicht den 
Übeltäter, sondern einen Unschuldigen trifft. Wir haben gesehen, 
daß es der unschuldige Nuer-Ehemann ist, der durch einen Ehe-
bruch seiner Frau in Lebensgefahr gerät. Zu diesem Thema gibt es 
viele Variationen. Manchmal hält man die schuldigen Frauen, 
manchmal die hintergangenen Ehemänner und manchmal ihre Kin-
der für gefährdet. Es kommt nur selten vor, daß man eine Gefahr 
für den Ehebrecher sieht, obwohl es bei den Ontong-Javanesen 
auch diese Vorstellung gibt (Hogbin 1934, S. 153). Im erwähnten 
Fall eines Brudermords fehlt es nicht an moralischer Empörung. 
Das Problem besteht in der praktischen Frage, wie bestraft werden 
kann, und nicht darin, wie eine moralische Entrüstung gegen das 
Verbrechen zu entfachen ist. Die Gefahr einer Verunreinigung tritt 
an die Stelle einer aktiven Bestrafung durch die Menschen. Im Fall 
des Ehebruchs trägt der Glaube, daß Unschuldige gefährdet sind, 
dazu bei, den Delinquenten zu brandmarken und eine moralische 
Entrüstung gegen ihn zu entfachen. Der Glaube an eine Verunreini-
gung unterstreicht hier also die Forderung nach-aktiver Bestrafung 
durch die Menschen. 
 
Es überschreitet den Rahmen dieser Untersuchung, eine große An-
zahl von Beispielen zusammenzutragen und zu vergleichen. Es 
wäre jedoch interessant, die vorhandenen Dokumente auf diese 
Frage hin zu untersuchen. Wie sehen die Umstände im einzelnen 
aus, unter denen eine Verunreinigung durch Ehebruch als Gefahr 
für den hintergangenen Ehemann, für die ungeborenen oder leben-
den Kinder, für den Delinquenten oder die unschuldige Ehefrau 
angesehen wird? Wenn in einem sozialen System, in dem jemand 
bei Bekanntwerden eines Ehebruchs das Recht hat, einen Scha-
densanspruch anzumelden, einem heimlichen Ehebruch gefährliche 
Folgen nachgesagt werden, dann wirkt der Glaube an eine Verun-
reinigung immer als ein nachträglicher Detektor des Verbrechens. 
Das trifft auf den erwähnten Nuer-Fall zu. Es gilt auch für den fol-
genden Bericht eines Nyakyusa-Ehemanns: 

 
176 



Wenn ich mich die ganze Zeit hindurch gut und bei Kräften fühlte, und dann 
feststelle, daß ich beim Gehen und Hacken müde werde, denke ich: „Was ist 
los? Ich habe mich doch die ganze Zeit hindurch gut gefühlt, und jetzt bin ich 
so müde.“ Meine Freunde sagen: „Es ist eine Frau. Du hast mit einer geschla-
fen, die gerade menstruierte.“ Und wenn ich esse und Durchfall bekomme, 
sagen sie: „Es sind die Frauen, sie haben Ehebruch begangen!“ Meine Frauen 
bestreiten das. Wir gehen zum Wahrsager, und er nennt eine von ihnen. Wenn 
sie es zugibt, ist die Sache klar. Wenn sie es aber bestreitet, benutzten wir 
früher das Giftordal. Nur die Frau trank, ich nicht. Wenn sie sich übergab, 
war ich im Unrecht, die Frau war gut. Wenn sie jedoch überführt wurde, 
zahlte mir ihr Vater eine Kuh (Wilson 1957, S. 133). 
 
Nicht anders verhält es sich dort, wo man glaubt, während der 
Schwangerschaft werde der Ehebruch einer Frau zu einer Fehlge-
burt und während der Stillperiode zum Tod des Kindes führen, und 
wo für jeden eingestandenen Ehebruch jemand das Recht zuge-
sprochen wird, eine Blutkompensation zu fordern. Wenn Mädchen 
in der Regel vor ihrer Pubertät verheiratet werden, anschließend 
erwartungsgemäß schwanger werden, entbinden, nach der Entbin-
dung drei bis vier Jahre stillen und dann wieder schwanger werden, 
ist der Ehemann bis zu ihrer Menopause theoretisch gegen jegliche 
Untreue versichert. Dazu kommt, daß durch das Risiko für die Kin-
der und für ihr eigenes Leben bei der Niederkunft das Verhalten der 
Frau schwersten Sanktionen ausgesetzt ist. Das ist so weit ganz 
klar. Der Glaube an eine Verunreinigung festigt in diesem Fall die 
Ehebeziehungen. Doch haben wir damit noch keine Antwort auf 
die Frage, warum in manchen Fällen der Ehemann, in anderen Fäl-
len die gebärende Frau oder die Kinder und in wieder anderen – 
etwa bei den Bemba – die jeweils unschuldige Partei, d.h. entweder 
der Ehemann oder die Ehefrau, automatisch einer Gefahr ausge-
setzt sind. 
Einer Antwort ist nur durch eine detaillierte Untersuchung der je-
weiligen ehelichen Rechte und Pflichten und der unterschiedlichen 
Interessen und Vorteile jeder Partei näherzukommen. Die unter-
schiedliche Gefährdung macht es möglich, daß sich das moralische 
Urteil gegen jeweils andere Personen wendet: ist die Frau selbst in 
Gefahr, riskiert sie sogar ihr Leben im Kindbett, richtet sich die 
Empörung gegen ihren Verführer. In diesem Fall dürfte es sich um 
eine Gesellschaft handeln, in der es relativ unwahrscheinlich ist, 
daß die Frau für ihren Fehl- 

 
177 



tritt verprügelt wird. Glaubt man das Leben des Ehemanns in Ge-
fahr, dann wird vermutlich die Ehefrau oder ihr Liebhaber zur Ver-
antwortung gezogen. Könnte es sein (und ich führe diese Vermu-
tung nur als Hypothese, die überprüft werden müßte, an und nicht, 
weil ich mir da schon sicher wäre), daß die Ehefrau überall da der 
Gefahr ausgesetzt ist, wo sie aus irgendeinem Grunde nicht unge-
hindert gezüchtigt werden kann? Vielleicht, weil sie die Anwesen-
heit ihrer Verwandten im Dorf schützt? Wenn das zutrifft, steht zu 
vermuten, daß im umgekehrten Fall – wenn der Ehemann der Ge-
fahr ausgesetzt ist –, ihm dadurch ein zusätzlicher Grund geliefert 
wird, sie ordentlich zu verprügeln, oder daß zumindest die Gemein-
schaft gegen ihr loses Betragen eingenommen sein wird. Ich will 
damit sagen, daß es sich bei einer Gesellschaft, in der die Ehe stabil 
ist und in der den Frauen gewaltsam begegnet wird, möglicher-
weise um eine solche handelt, in der die Gefahr, die aus einem Ehe-
bruch folgt, den hintergangenen Ehemann treffen kann. 
Bisher haben wir vier Arten erwähnt, auf die der Glaube an eine 
Verunreinigung die moralischen Werte unterstützen kann. Die Tat-
sache daß sich Verunreinigungen leichter aufheben lassen als mora-
lische Verfehlungen, weist uns auf eine andere Gruppe von Situa-
tionen hin. Einige Verunreinigungen sind so schwerwiegend, daß 
derjenige, der sich vergangen hat, nicht am Leben bleiben kann. 
Für die meisten Verunreinigungen existieren jedoch einfache Ge-
genmittel, um sie rückgängig zu machen. Es gibt Riten der Umkeh-
rung, Loslösung, des Begrabens, Waschens, Auslöschens, Durch-
räucherns usw., die sie mit geringem Zeit- und Kraftaufwand tilgen 
können. Die Aufhebung eines moralischen Vergehens hängt von 
der Gemütsverfassung der verletzten Partei und ihrem Rachebe-
dürfnis ab. Die sozialen Folgen einiger Vergehen ziehen weite 
Kreise und können nie mehr wieder rückgängig gemacht werden. 
Versöhnungsriten, in denen das Begraben des Unrechts dargestellt 
wird, haben wie alle Riten den Effekt, etwas Neues in Gang zu 
setzen. Sie können dazu beitragen, die Erinnerung an das Unrecht 
auszulöschen und das Aufkommen einer positiven Einstellung zu 
fördern. Für die weitere Gesellschaft ist es offenbar von Vorteil, 
wenn moralische Vergehen auf Verstöße gegen Reinheitsvorschrif-
ten reduzierbar sind, die sofort durch ein Ritual zu tilgen sind. 
Lévy-Bruhl, der eine Reihe von Reinigungsritualen 

 
178 



anführte (1931, Kapitel 8), erkannte, daß bereits der Versuch, den 
alten Zustand wiederherzustellen, einem Aufhebungsritus gleich-
kommt. Er wies darauf hin, daß man das Gesetz der Vergeltung 
falsch versteht, wenn man es ausschließlich als Ausdruck eines 
brutalen Racheverlangens begreift: 
 
Verknüpft mit dieser Notwendigkeit einer Gegenhandlung, die der Handlung 
genau entspricht, ist das Gesetz der Vergeltung ... Weil man angegriffen 
wurde, eine Wunde empfangen, ein Unrecht oder einen Schaden erlitten hat, 
fühlt man sich einem schlechten Einfluß ausgesetzt. Ein drohendes Unheil 
schwebt über einem. Damit man sich wieder fangen und erneut Ruhe und 
Sicherheit erlangen kann, muß der schlechte Einfluß aufgehalten, neutralisiert 
werden. Das aber läßt sich nur dadurch erreichen, daß man die Handlung, die 
das Unheil hervorgebracht hat, durch eine entsprechende Handlung in umge-
kehrter Richtung außer Kraft setzt. Genau das wird für die Primitiven durch 
die Vergeltung bewirkt (1931, S. 502f.). 
 
Lévy-Bruhl beging nicht den Fehler anzunehmen, daß eine rein 
äußerliche Handlung ausreichend wäre. Er nahm – wie nach ihm 
verschiedene Ethnologen immer wieder – die rastlosen Anstren-
gungen wahr, die unternommen werden, um die innere Einstellung 
und Gesinnung mit der öffentlichen Handlung in Einklang zu brin-
gen. Der Widerspruch zwischen äußerem Verhalten und verborge-
nen Gefühlen ist häufig die Ursache von Furcht und Unglücks-
erwartungen. Es handelt sich hier um einen weiteren Widerspruch, 
der aus dem Akt der Reinigung selbst entspringen kann. Wir sollten 
ihn deshalb als eine eigenständige, gesonderte Form der Verun-
reinigung auffassen. Bei Lévy-Bruhl finden sich viele Beispiele für 
das, was er die verhexenden Auswirkungen des bösen Willens 
nennt (1931, S. 189). Diese Verunreinigungsgefahren, die zwischen 
der sichtbaren Handlung und dem unsichtbaren Gedanken lauern, 
haben Ähnlichkeit mit der Hexerei. Es sind Gefahren, die von den 
Zwischenräumen der Struktur ausgehen, und wie bei der Hexerei 
hängt die ihnen innewohnende schadenstiftende Kraft weder von 
einer äußeren Handlung noch von einer bewußten Absicht ab. Sie 
sind per se gefährlich. 
Es gibt zwei unterschiedliche Vorgehensweisen, um eine Verunrei-
nigung aufzuheben: einmal das Ritual, das nicht nach der Ursache 
der Verunreinigung fragt und nicht zu ergründen sucht, bei wem die 
Verantwortung dafür liegt, und zum anderen den Beichtritus. Ober-
flächlich besehen würde man erwar- 

 
179 



ten, daß sie in ganz verschiedenen Situationen eingesetzt werden. 
Das Opfer der Nuer ist ein Beispiel für die erste Vorgehensweise. 
Die Nuer assoziieren Unglücksfälle mit Vergehen, die sie hervorge-
rufen haben; sie versuchen jedoch nicht, einen bestimmten Un-
glücksfall auf ein bestimmtes Vergehen zu beziehen. Man hält eine 
solche Frage für ein theoretisches Problem, da die einzige Abhilfe 
in allen Fällen die gleiche ist: ein Opfer. Eine Ausnahme bildet, wie 
bereits erwähnt, ein Ehebruch. Man muß wissen, wer der Ehe-
brecher ist, um das Opfertier von ihm verlangen und ihn außerdem 
mit einer Geldstrafe belegen zu können. Ausgehend von diesem 
Beispiel will es so scheinen, als ob eine Beichte eine günstige Vor-
aussetzung für Kompensationsansprüche darstellte, da sie die Art 
des Vergehens immer eindeutig feststellt und die Möglichkeit bie-
tet, einen Verantwortlichen auszumachen. 
Eine neue Form der Beziehung zwischen Verunreinigung und Mo-
ral ergibt sich, wenn die Reinigung allein als angemessene Maß-
nahme gegen moralische Verfehlungen angesehen wird. Dann wird 
der gesamte Vorstellungskomplex, einschließlich des Glaubens an 
Verunreinigung und Reinigung, zu einer Art Netz, das es den Mit-
gliedern der sozialen Struktur erlaubt, eine Art Hochseilakt zu voll-
führen. Der Seiltänzer wagt das Unmögliche und trotzt behende 
den Gesetzen der Schwerkraft. Eine leichte Reinigung macht es 
möglich, ungestraft den harten Realitäten der sozialen Struktur zu 
trotzen. Die Bemba zum Beispiel haben ein so großes Vertrauen in 
ihre Reinigungstechniken, daß sie, obwohl sie glauben, daß ein 
Ehebruch tödliche Gefahren nach sich zieht, ihren unmittelbaren 
Wünschen nachgeben. Diesen Fall werde ich im nächsten Kapitel 
ausführlicher behandeln. Was in diesem Zusammenhang wichtig 
ist, ist der von A. I. Richards festgestellte offensichtliche Wider-
spruch zwischen der Furcht vor der Sexualität und der Freude 
daran (1940, S. 154f.), darüber hinaus aber auch die Rolle der Rei-
nigungsriten bei der Überwindung der Furcht. Sie betont, daß kein 
Bemba davon ausgeht, daß die Furcht vor der Verunreinigung, die 
einem Ehebruch folgt, jemanden vom Ehebruch abhält. 
Das führt uns zu dem letzten Punkt, der Verunreinigung und Moral 
in Beziehung zueinander setzt. Jedes Symbolganze kann ein eige-
nes kulturelles Leben annehmen und sogar den An- 

 
180 



stoß zur Entwicklung sozialer Institutionen geben. Die sexuellen 
Reinheitsvorschriften der Bemba zum Beispiel scheinen auf den 
ersten Blick die Treue zwischen Mann und Frau zu fördern. Tat-
sächlich jedoch sind heute Scheidungen häufig und man gewinnt 
den Eindruck, daß die Bemba zu Scheidung und Wiederverheira-
tung greifen, um eine Verunreinigung durch Ehebruch zu vermei-
den (Richards 1940). Diese radikale Abkehr von ehedem gültigen 
Normen ist nur dann möglich, wenn auch andere Desintegrations-
kräfte am Werk sind. Wir dürfen es uns nicht so vorstellen, als ob 
die Furcht vor Verunreinigung plötzlich scheute und mit dem sozia-
len System davongaloppierte. Sie kann jedoch ironischerweise 
ganz neue Beweggründe hervorbringen, die dem Moralkodex, den 
sie früher einmal unterstützte, zuwiderlaufen. 
Verunreinigungsvorstellungen können von den sozialen und mora-
lischen Aspekten einer Situation losgelöst sein und sich auf simple 
materielle Dinge fixieren. Die Bemba glauben, daß eine ehebreche-
rische Verunreinigung durch Feuer übertragen wird. Deshalb ist die 
sorgsame Hausfrau geradezu von dem Problem besessen, ihre 
Feuerstelle vor Verunreinigungen durch Ehebruch und Menstrua-
tion sowie vor Mord zu schützen. 
 
Die Intensität dieses Glaubens oder das Ausmaß, in dem er das tägliche Le-
ben beeinflußt, kann nicht genug hervorgehoben werden. Im Dorf werden zur 
Kochenszeit kleine Kinder hierhin und dorthin gesandt, um „neues Feuer“ 
von Nachbarn zu holen, die rituell rein sind (S. 33). 
 
Warum ihre Furcht vor der Sexualität vom Bett an den Tisch ver-
legt wurde, gehört ins nächste Kapitel. Warum hingegen das Feuer 
geschützt werden muß, hängt mit der Anordnung der Kräfte zusam-
men, die ihr Universum beherrschen. Auf der einen Seite stehen 
Tod, Blut und Kälte, auf der anderen Leben, Sexualität und Feuer. 
Alle sechs Kräfte sind gefährlich. Die drei positiven Kräfte sind 
nur dann nicht gefährlich, wenn sie voneinander getrennt auftreten. 
Sie sind ihrerseits durch den Kontakt mit Tod, Blut und Kälte ge-
fährdet. Der Geschlechtsakt muß vom übrigen Leben immer durch 
einen Reinigungsritus getrennt werden, den nur die Eheleute – ei-
ner für den anderen – durchführen können. Der Ehebrecher ist eine 
öffentliche Gefahr, weil seine Berührung alle Kochstellen verunrei-
nigt, er selbst aber nicht gereinigt werden kann. Daran können wir 
erkennen, daß die sexuelle Verunreinigung nur 

 
181 



zum Teil mit der Sorge der Bemba um ihr soziales Leben erklärt 
werden kann. Um angeben zu können, warum sie glauben, daß das 
Feuer (und nicht zum Beispiel Salz wie bei einigen ihrer Nachbarn) 
Verunreinigung überträgt, müßten wir uns intensiver, als an dieser 
Stelle möglich, den systematischen Beziehungen zwischen den 
Symbolen selbst zuwenden. Dieser skizzenhafte Überblick über die 
Beziehung zwischen Verunreinigung und Moral muß genügen. Der 
Hinweis darauf, daß die Beziehung keineswegs eindimensional ist, 
war ein notwendiger Schritt, bevor wir uns erneut der Vorstellung 
zuwenden, die sich die Menschen von der Gesellschaft machen: ein 
komplexes Gebilde, dessen Subsysteme – den chinesischen 
Schachteln ähnlich – wiederum kleine eigene Subsysteme enthal-
ten, in denen, je weiter man geht, endlos viele weitere zu finden 
sind. Ich glaube, daß die soziale Umwelt, wie sie sich die Men-
schen vorstellen, von Trennlinien durchzogen ist, die anerkannt 
werden müssen und die die anderen Menschen in solche einteilen, 
mit denen man verbunden ist, und solche, von denen man getrennt 
ist. Einige dieser Trennlinien sind durch harte physische Sanktio-
nen geschützt. Es gibt Kirchen, in denen die Landstreicher nicht 
auf den Bänken schlafen, weil der Gemeindediener die Polizei ho-
len würde. Letzten Endes waren es ähnlich wirkungsvolle Sanktio-
nen, die die unteren Kasten in Indien daran hinderten, ihren Platz 
zu verlassen, und auch auf allen anderen Stufen der Kastenhierar-
chie tragen politische und ökonomische Kräfte dazu bei, das 
System zu erhalten. Wo jedoch die Trennlinien gefährdet sind, tref-
fen wir auf Verunreinigungsvorstellungen, die ihnen zu Hilfe kom-
men. Das physische Überschreiten der sozialen Barriere wird als 
eine gefährliche Verunreinigung behandelt, mit all den Folgen, die 
wir gerade untersucht haben. Wer verunreinigt, verfällt einer dop-
pelten Verurteilung: einmal, weil er die Trennlinie überschritten 
hat, und dann, weil er andere gefährdet. 

 
 

182 



 
 
 

9. Das System im Kampf mit sich selbst 
 
Wird die Gemeinschaft von außen angegriffen, wird durch die 
äußere Gefahr immerhin eine innere Solidarität hervorgerufen. 
Wird sie durch aufrührerische Personen von innen her angegriffen, 
werden diese bestraft, und die Struktur kann öffentlich wiederher-
gestellt werden. Es kann jedoch vorkommen, daß sich die Struktur 
selbst zu Fall bringt, ein Thema, mit dem sich Ethnologen schon 
lange befassen (vgl. Gluckman 1963). Vielleicht enthalten alle 
sozialen Systeme Widersprüche und bekämpfen sich in irgendeiner 
Weise selbst. Doch in einigen Fällen sind die unterschiedlichen 
Zielsetzungen, nach denen die Menschen leben sollen, harmoni-
scher miteinander verbunden als in anderen. 
Das Zusammenwirken der beiden Geschlechter ist von seinen na-
türlichen Voraussetzungen her gesehen etwas Fruchtbares, Kon-
struktives, die Grundlage des sozialen Lebens. Manchmal stellen 
wir jedoch fest, daß die Institutionen, die das Zusammenleben der 
Geschlechter regeln, anstelle gegenseitiger Abhängigkeit und Har-
monie eine rigide Trennung und einen heftigen Gegensatz aus-
drücken. Im Vorhergehenden haben wir Reinheitsvorschriften für 
die Beziehung zwischen den Geschlechtern betrachtet, die das Ver-
langen ausdrücken, den (physischen und sozialen) Körper intakt zu 
halten. Sie richten sich auf die Kontrolle der Ein- und Ausgänge. 
Eine andere Art geschlechtlicher Reinheitsvorschriften beruht auf 
dem Verlangen, die Trennlinien innerhalb des sozialen Systems zu 
sichern. Im letzten Kapitel sahen wir, daß all jene Kontakte, die 
diese Trennlinie durchbrechen – z.B. ehebrecherische oder inzestu-
öse Beziehungen – durch bestimmte Vorschriften verboten werden. 
Damit sind die verschiedenen Arten von Reinheitsvorschriften für 
die Geschlechter jedoch noch nicht erschöpft. Eine weitere Art 
kann sich aus dem Konflikt zwi- 

 
183 



schen den unterschiedlichen Zielen ergeben, die in der Kultur gel-
ten. 
In primitiven Kulturen ist die Unterscheidung nach Geschlechtern 
nahezu per definitionem die primäre gesellschaftliche Unterschei-
dung. Das bedeutet, daß einige wichtige Institutionen immer auf 
dem Unterschied zwischen den Geschlechtern beruhen. In einer nur 
wenig organisierten sozialen Struktur ist es nicht völlig ausge-
schlossen, daß Männer und Frauen bei der Wahl und beim Wechsel 
ihrer Geschlechtspartner den eigenen Neigungen folgen, ohne daß 
das ernsthafte Folgen für die weitere Gesellschaft hätte. Im Fall 
einer ausgeprägten Organisation jedoch ist die primitive Sozial-
struktur fast dazu gezwungen, entscheidend in die Beziehungen 
zwischen den Geschlechtern einzugreifen. Es werden, wie wir im 
letzten Kapitel gesehen haben, Verunreinigungsvorstellungen 
herangezogen, um Männer und Frauen an die ihnen zugewiesenen 
Rollen zu binden. 
Es gibt dabei eine Ausnahme, die wir sogleich anführen wollen. In 
Gesellschaften, in denen die Einhaltung männlicher und weiblicher 
Rollen gewaltsam und unmittelbar durchgesetzt wird, ist die Ver-
bindung von geschlechtlichen Beziehungen und Verunreinigungs-
gefahr unwahrscheinlich. Hier wird jeder, der abzuweichen droht, 
sofort mit physischer Gewalt bestraft. Der dazu erforderliche Ad-
ministrationsapparat und Konsens ist allerdings nur selten anzutref-
fen und fehlt in den meisten primitiven Gesellschaften. Ein Bei-
spiel wären die Walbiri im Innern Australiens, ein Volk, das ohne 
Zögern Gewalt anwendet, um zu verhindern, daß das sexuelle Ver-
halten einzelner jenen Teil der sozialen Struktur unterminiert, der 
auf den Ehebeziehungen beruht (Meggitt 1962). Wie im übrigen 
Australien hängt das soziale System weitgehend von den Heirats-
regeln ab. Die Walbiri wohnen in einer unwirtlichen Wüsten-
gegend. Sie sind sich der Schwierigkeiten bewußt, als Gemein-
schaft zu überleben, und eine der wichtigsten Forderungen ihrer 
Kultur ist es, daß alle Mitglieder der Gemeinschaft entsprechend 
ihren Fähigkeiten und Bedürfnissen arbeiten und versorgt werden. 
Das bedeutet, daß die Verantwortung für die Schwachen und Alten 
den Gesunden zufällt. Die gesamte Gemeinschaft unterliegt einer 
strikten Disziplin: die Jungen sind ihren Älteren und – ganz beson-
ders wichtig – die Frauen den 

 
184 



Männern untergeordnet. Eine verheiratete Frau lebt gewöhnlich in 
einiger Entfernung von ihrem Vater und ihren Brüdern, was bedeu-
tet, daß der Schutz, auf den sie theoretisch Anspruch hat, praktisch 
nicht existiert. Sie untersteht der Kontrolle ihres Ehemanns. Es ist 
grundsätzlich so, daß das Prinzip der männlichen Vorherrschaft 
kein Problem darstellt, wenn das weibliche Geschlecht dem männ-
lichen vollkommen untergeordnet ist. Es kann bei Bedarf rück-
sichtslos und unmittelbar durchgesetzt werden. Genau das scheint 
bei den Walbiri der Fall zu sein. Ihre Frauen werden beim ge-
ringsten Anlaß zur Klage und bei der kleinsten Vernachlässigung 
ihrer Pflichten geschlagen oder gespeert. Für eine Frau, die von 
ihrem Mann getötet wurde, kann keine Blutkompensation gefordert 
werden, und niemand hat das Recht, zwischen einen Mann und 
seine Frau zu treten. Die öffentliche Meinung verurteilt nie den 
Mann, der sich mit Gewalt – selbst wenn sie zum Tod führt – gegen 
seine Frau durchgesetzt hat. Es ist daher unmöglich, daß eine Frau 
zwei Männer gegeneinander ausspielt. Wie sehr auch immer die 
Männer danach trachten mögen, die Frau eines anderen zu verfüh-
ren, über einen Punkt sind sie sich völlig einig: man darf seinen 
sexuellen Begierden nie so weit nachgeben, daß man dadurch einer 
einzelnen Frau die Möglichkeit an die Hand gibt, Einfluß zu ge-
winnen und Intrigen einzufädeln. 
Diesen Menschen ist die Vorstellung einer Verunreinigung durch 
das andere Geschlecht fremd. Selbst Menstruationsblut wird nicht 
gemieden, und dem Kontakt damit werden keine Gefahren nachge-
sagt. Obwohl der Status des Verheiratetseins in ihrer Gesellschaft 
wichtig ist, wird er ausschließlich durch manifeste Mittel geschützt. 
Es gibt nichts, was die männliche Vorherrschaft anfechten oder ihr 
zuwiderlaufen könnte. 
Den einzelnen Walbiri-Männern sind keine Beschränkungen aufer-
legt. Sie verführen die Ehefrauen der anderen, wenn sich ihnen eine 
Gelegenheit dazu bietet, ohne ein besonderes Interesse für die sozi-
ale Struktur zu zeigen, die auf der Ehe beruht. Deren Bestand ist 
durch die totale Unterordnung der Frauen unter die Männer und 
durch das allgemein anerkannte Recht zur Selbsthilfe gesichert. 
Wenn ein Mann im sexuellen Gehege eines anderen wildert, weiß 
er, was er riskiert – einen Kampf und möglicherweise auch den 
Tod. Das System ist höchst einfach. Es gibt Konflikte zwischen 
Männern, aber nicht zwischen 

 
185 



Prinzipien. In keiner Situation wird ein moralisches Urteil gefällt, 
dem in einer anderen widersprochen werden könnte. Das Festhal-
ten an den vorgeschriebenen Rollen wird durch die Androhung 
physischer Gewalt bewirkt. Bereits im letzten Kapitel gelangten 
wir zu dem Schluß, daß soziale Systeme, in denen diese Drohung 
uneingeschränkt besteht, ohne die Unterstützung von Verunreini-
gungsvorstellungen auskommen. 
Es sollte nicht in Vergessenheit geraten, daß die Vorherrschaft der 
Männer nicht immer in dieser rücksichtslosen Einfachheit durchge-
setzt wird. Im letzten Kapitel sahen wir, daß es in bestimmten Ge-
sellschaften die Tendenz gibt, dann, wenn Vorschriften dunkel und 
widersprüchlich sind, Verunreinigungsvorstellungen heranzuzie-
hen, die den betreffenden Punkt vereinfachen oder klären sollen. 
Das Beispiel der Walbiri deutet einen bestimmten Zusammenhang 
an. Wenn die männliche Vorherrschaft als zentrales Prinzip der 
sozialen Organisation angesehen wird und ohne Einschränkungen 
und mit dem vollen Recht zum physischen Zwang gilt, ist es wenig 
wahrscheinlich, daß der Glaube an eine geschlechtliche Verunreini-
gung besonders stark entwickelt ist. Wenn andererseits das Prinzip 
der männlichen Vorherrschaft zur Strukturierung des sozialen Le-
bens zwar verwendet, aber durch andere Prinzipien in Frage ge-
stellt wird – etwa durch das Prinzip der Unabhängigkeit der Frauen 
oder durch ihr Recht, als schwächeres Geschlecht umfassender als 
die Männer vor Gewalt geschützt zu werden –, dann ist das Auftre-
ten von geschlechtlichen Verunreinigungsvorstellungen wahr-
scheinlich. Bevor wir uns diesem Fall zuwenden, müssen wir noch 
eine andere Ausnahme ins Auge fassen. 
Es gibt viele Gesellschaften, in denen die einzelnen nicht durch 
Zwang oder andere strikte Maßnahmen dazu gebracht werden, die 
ihnen zugeteilten Geschlechterrollen zu spielen, und in denen die 
soziale Struktur dennoch auf der Verbindung der Geschlechter auf-
baut. In diesen Fällen bietet eine subtile, legalistische Entwicklung 
spezieller Institutionen eine Entlastung. Der einzelne kann bis zu 
einem gewissen Grad seinen persönlichen Neigungen nachgehen, 
weil die soziale Struktur durch verschiedene Fiktionen abgepolstert 
ist. 
Der politischen Organisation der Nuer fehlt jede äußere Form. Sie 
haben keine expliziten Regierungs- oder Verwaltungsinsti- 

 
186 



tutionen. Diese fließende und ungreifbare politische Struktur ist der 
spontane, veränderliche Ausdruck ihrer widerstreitenden Loyalitä-
ten. Das einzige Prinzip, das eine gewisse Dauerhaftigkeit aufweist 
und ihrem Stammesleben eine Form verleiht, ist das genealogische 
Prinzip. Daß sie ihre territorialen Einheiten als Segmente einer 
einzigen genealogischen Struktur betrachten, verleiht ihren politi-
schen Gruppierungen eine gewisse Ordnung. Die Nuer sind ein 
gutes Beispiel dafür, wie ein Volk eine soziale Struktur im Bereich 
der Vorstellungen und nicht in erster Linie (oder ausschließlich) im 
äußerlichen, sichtbaren Bereich der Zeremonien, Paläste oder Ge-
richtshöfe schaffen und erhalten kann (Evans-Pritchard 1940). 
Das genealogische Prinzip, das sie auf den politischen Zusammen-
hang eines ganzen Stammes anwenden, ist für sie auch in einem 
anderen Kontext wichtig: auf der vertrauten persönlichen Ebene 
des Anrechts auf Vieh und Frauen. So hängt nicht nur der Platz 
eines Nuer-Mannes im umfassenden politischen Gebilde, sondern 
auch der seiner Nachkommenschaft von seinem Status als verheira-
teter Mann ab. Sowohl ihre Lineagestruktur als auch ihre gesamte 
politische Struktur beruhen auf den paternalen Rechten. Dennoch 
nehmen die Nuer einen Ehebruch oder das Verlassen des Ehepart-
ners nicht so tragisch wie einige andere Völker mit agnatischen 
Lineagesystemen, in denen Vaterschaft durch Heirat begründet ist. 
Ein Nuer-Ehemann kann zwar den Verführer seiner Frau speeren, 
wenn er ihn in flagranti ertappt, doch wenn er erst später von der 
Untreue erfährt, darf er nur zwei Stück Vieh von ihm verlangen, 
eines zur Kompensation und eines für das Opfer – wohl kaum eine 
harte Strafe im Vergleich zu denen anderer Völker, die Ehebrecher 
in der Regel verbannten (Meek 1937, S. 218 f.) oder versklavten. 
Oder im Vergleich zu einem Beduinen, der so lange nicht wieder in 
der Gesellschaft hervortreten darf, bis eine entehrte Verwandte 
getötet worden ist (Salim 1962, S. 61). Der Unterschied liegt darin, 
daß die legale Ehe der Nuer trotz der Launen einzelner Partner 
relativ unangefochten bestehen bleibt. Eheleute mögen ausein-
andergehen und getrennt leben, ohne daß sich der rechtliche Status 
ihrer Ehe oder der der Kinder der Frau ändert (Evans-Pritchard 
1951, Kap. 3). Die Nuer-Frauen haben einen auffallend freie und 
unabhängigen Status. Wird eine Frau Witwe, steht den 

 
187 



Brüdern des Mannes das Recht zu, eine Leviratsehe mit ihr einzu-
gehen und dem Toten Nachkommen zu zeugen. Wenn sie dieses 
Arrangement jedoch ablehnt, kann sie nicht dazu gezwungen wer-
den. Es wird ihr überlassen, sich ihre Liebhaber selbst auszuwäh-
len. Die einzige Sicherheit, die die Lineage des Toten hat, ist die, 
daß alle Nachkommen, von wem auch immer sie gezeugt wurden, 
jener Lineage zugerechnet werden, die das ursprüngliche Heirats-
vieh gezahlt hat. Die Vorschrift, daß derjenige, der das Vieh gezahlt 
hat, das Recht auf die Kinder hat, ist die Vorschrift, die die prak-
tisch unaufhebbare legale Heirat von den ehelichen Beziehungen 
unterscheidet. Die soziale Struktur beruht auf den legalen Ehen, die 
mit dem Transfer von Vieh Gültigkeit erlangen. Damit ist sie durch 
handfeste institutionelle Mittel vor jeder Ungewißheit geschützt, 
die ihr vom freien Verhalten der Männer und Frauen drohen 
könnte. Im Gegensatz zur starren, Undefinierten Einfachheit ihrer 
politischen Organisation zeigen die Nuer bei der rechtlichen Defi-
nition von Heirat, Konkubinat, Scheidung und Trennung eine er-
staunliche Subtilität. 
Es ist, glaube ich, dieses Moment, das sie dazu befähigt, ihre sozia-
len Institutionen ohne den beschwerlichen Glauben an geschlecht-
liche Verunreinigung zu organisieren. Sie schützen zwar ihr Vieh 
vor menstruierenden Frauen, aber ein Mann muß sich nicht reini-
gen, wenn er eine Frau in diesem Zustand berührt hat. Er sollte nur 
während der Menstruationsperioden seiner Frau keinen Ge-
schlechtsverkehr mit ihr haben, eine Regel des Respekts, die, so 
sagt man, Sorge um seine ungeborenen Kinder ausdrückt. Diese 
Regulierung ist sehr viel milder als einige Meidungsvorschriften, 
auf die wir später noch zu sprechen kommen. 
Wir haben bereits ein anderes Beispiel für eine rechtliche Fiktion 
angeführt, die den Druck der sozialen Struktur auf die Beziehung 
zwischen den Geschlechtern mildert. Es handelt sich um Nur Yal-
mans Ausführungen zur weiblichen Reinheit in Südindien und Cey-
lon (1963). Die Reinheit der Frauen wird hier deswegen geschützt, 
weil sie das Eintrittstor in die Kaste darstellen. Die Mutter ist der 
entscheidende Elternteil bei der Bestimmung der Kastenzugehörig-
keit. Durch die Frauen wird das Blut und die Reinheit der Kaste 
weitergegeben. Deshalb ist ihre geschlechtliche Reinheit von über-
ragender Bedeutung, 

 
188 



und selbst dem kleinsten Anflug einer Bedrohung dieser Reinheit 
wird vorgebeugt und entgegengewirkt. Wir gewinnen den Ein-
druck, daß die Frauen ein unerträgliches Leben voller Einschrän-
kungen zu führen haben, und dieser Eindruck trifft auch tatsächlich 
für die höchsten und reinsten Kasten zu. Die Nambudiri-Brahma-
nen in Malabar sind eine kleine, reiche, exklusive Kaste priester-
licher Landeigentümer. Sie sind es geblieben, weil sie sich an die 
Vorschrift, den Landbesitz nicht zu teilen, gehalten haben. Nur der 
älteste Sohn einer jeden Familie heiratet. Die anderen können sich 
Konkubinen aus niedrigeren Kasten halten, aber nie eine Ehe ein-
gehen. Was das Los ihrer unglücklichen Frauen betrifft, so gilt 
strikteste Seklusion. Wenige von ihnen heiraten überhaupt, und erst 
auf dem Totenbett löst sie ein Heiratsritus aus der Unterordnung 
unter die, die sie zu schützen haben. Wenn sie das Haus verlassen, 
sind sie am ganzen Körper verhüllt, Schirme beschatten ihre Ge-
sichter. Heiratet einer ihrer Brüder, können sie die Zeremonie nur 
durch die Spalten in der Wand beobachten. Selbst bei ihrer eigenen 
Hochzeit muß sich eine Nambudiri-Frau bei der allgemein üblichen 
öffentlichen Zurschaustellung der Braut durch ein Nayar-Mädchen 
vertreten lassen. Nur eine sehr reiche Gruppe konnte es sich leisten, 
die meisten ihrer Frauen zu lebenslanger Unfruchtbarkeit und alle 
Frauen zur Seklusion zu verurteilen. Diese Unbarmherzigkeit ent-
spricht auf ihre Art derjenigen, mit der die Walbiri-Männer ihre 
Prinzipien anwenden. 
Obgleich in den anderen Kasten ähnliche Vorstellungen über die 
Reinheit der Frauen herrschen, ist diese grausame Lösung nicht 
übernommen worden. Orthodoxe Brahmanen, die nicht danach 
trachten, ihre ererbten Ländereien zusammenzuhalten, und ihren 
Söhnen die Heirat erlauben, schützen die Reinheit ihrer Frauen 
dadurch, daß sie verlangen, daß die Mädchen vor der Pubertät an 
zu ihnen passende Männer verheiratet werden. Sie üben einen star-
ken moralischen und religiösen Druck aufeinander aus, um sicher-
zugehen, daß jedes Brahmanenmädchen vor seiner ersten Menstru-
ation ordnungsgemäß verheiratet ist. In anderen Kasten muß für 
den Fall, daß vor der Pubertät keine Heirat zustande gekommen ist, 
unbedingt ein ersatzweiser Heiratsritus durchgeführt werden. In 
Mittelindien kann ein Mädchen zunächst mit einem Pfeil oder ei-
nem Holzstößel ver- 

 
189 



heiratet werden. Dieser Akt gilt als eine erste Eheschließung und 
verleiht dem Mädchen den Status einer verheirateten Frau, so daß 
jedes Fehlverhalten von ihrer Seite von den Kastengerichten und 
lokalen Rechtsinstanzen nach den Normen für verheiratete Frauen 
geahndet werden kann. 
Die Nayar-Mädchen im Süden des Landes sind in ganz Indien für 
ihre sexuelle Freizügigkeit bekannt. Sie haben keinen ständigen 
Ehemann; die Frauen leben zu Hause und haben lose Beziehungen 
zu einer Reihe von Männern. Die Kastenstellung dieser Frauen und 
ihrer Kinder wird vor ihrer Pubertät durch einen ersatzweisen Hei-
ratsritus rituell gesichert. Der Mann, der die Rolle des rituellen 
Bräutigams spielt, hat den angemessenen Kastenstatus und über-
nimmt die rituelle Vaterschaft für die künftigen Kinder des Mäd-
chens. Sollte ein Nayar-Mädchen irgendwann verdächtigt werden, 
Kontakte mit einem Mann aus einer niedrigeren Kaste gehabt zu 
haben, wird sie genauso hart wie die Frauen der Nambudiri-Brah-
manen bestraft. Aber abgesehen davon, daß sie sich vor einem sol-
chen Fehltritt hüten muß, ist sie so frei und ungehindert wie sonst 
vielleicht keine Frau innerhalb des Kastensystems. Ihr Leben unter-
scheidet sich grundlegend von dem ihrer abgeschiedenen Nambu-
diri-Nachbarinnen. Die Fiktion einer ersten Ehe hat die Bürde, die 
Blutsreinheit der Kaste schützen zu müssen, erheblich erleichtert. 
Soviel zu den Ausnahmen. 
Wir sollten uns nun sozialen Strukturen zuwenden, die auf einem 
gravierenden Paradoxon oder Widerspruch beruhen. Wo es keine 
mildernden Fiktionen gibt, die den Geschlechtern eine gewisse 
Freizügigkeit erlauben, entwickeln sich um die Beziehungen zwi-
schen Männern und Frauen ausufernde Meidungsgebote. 
Der Platz, der der Energie der Geschlechter von den jeweils aner-
kannten Theorien über die kosmische Kraft eingeräumt wird, ist in 
verschiedenen Kulturen mehr oder weniger explizit. In den Kultu-
ren des hinduistischen Indien zum Beispiel oder auf Neuguinea 
nimmt die Geschlechtersymbolik eine zentrale Stellung in der Kos-
mologie ein. Bei den afrikanischen Niloten dagegen scheint eine 
solche Analogie sehr viel weniger entwickelt zu sein. Es erbringt 
nichts, wollte man die generellen Merkmale dieser Unterschiede im 
metaphysischen Bereich zu unterschiedlichen Ausprägungen der 
sozialen Organisation 

 
190 



in Beziehung setzen. Innerhalb jeder dieser kulturellen Regionen 
jedoch finden wir, was die Geschlechtersymbolik und die ge-
schlechtliche Verunreinigung betrifft, eine Reihe spezieller Unter-
schiede. Diese können und sollten wir in Beziehung zu anderen 
lokalen Unterschieden setzen. 
Neuguinea ist ein Gebiet, in dem die Furcht vor einer Verunreini-
gung durch das andere Geschlecht ein charakteristisches Merkmal 
der Kultur ist (Read 1954). Aber innerhalb desselben kulturellen 
Idioms besteht ein großer Gegensatz zwischen der Art, wie die Ara-
pesh am Sepik und wie die Mae Enga im zentralen Hochland das 
Thema der Geschlechterdifferenz behandeln. Erstere, so scheint es, 
versuchen, eine vollständige Symmetrie zwischen den Geschlech-
tern zu schaffen. Kraft wird immer als die Energie eines der Ge-
schlechter gedacht. Weibliche Kraft ist nur für Männer und männ-
liche Kraft nur für Frauen gefährlich. Frauen spenden Leben, und 
während der Schwangerschaft nähren sie ihre Kinder mit ihrem 
eigenen Blut; nach der Geburt werden die Kinder von den Männern 
mit lebenspendendem Blut genährt, das sie zu diesem Zweck ihrem 
Penis entnehmen. Margaret Mead betont, daß beide Geschlechter in 
gleichem Maße auf ihre jeweiligen gefährlichen Kräfte achten müs-
sen. Jedes Geschlecht tritt dem andern bewußt beherrscht gegen-
über (1940). 
Die Mae Enga dagegen suchen nicht nach Symmetrie. Sie fürchten 
die Verunreinigung durch Frauen für ihre Männer und alle männ-
lichen Unternehmungen, und von einer Balance zwischen zwei 
Formen geschlechtlicher Gefahren und Kräfte kann nicht die Rede 
sein (Meggitt 1964). Zur Erklärung dieser Unterschiede können wir 
versuchsweise nach sozialen Zusammenhängen Ausschau halten. 
Die Mae Enga leben in einem dichtbesiedelten Gebiet. Ihre lokale 
Organisation beruht auf dem Klan, einer kompakten, genau be-
stimmten militärischen und politischen Einheit. Die männlichen 
Klanmitglieder wählen ihre Ehefrauen aus anderen Klans. Sie müs-
sen also Fremde heiraten. Die Vorschrift der Klanexogamie ist weit 
verbreitet. Ob die ehelichen Beziehungen dadurch gespannt und 
schwierig werden, hängt vom Grad der Exklusivität, der lokalen 
Gebundenheit und der Rivalität zwischen den Klans ab, die Hei-
ratsbeziehungen miteinander unterhalten. Im Fall der Enga treten 
sie sich nicht nur als 

 
191 



Fremde, sondern auch als traditionelle Feinde gegenüber. Die 
einzelnen Mae-Enga-Männer stehen in einem intensiven Wettbe-
werb um Prestige. Sie wetteifern erbittert um die Anzahl der 
Schweine und Wertgegenstände, die sie austauschen können. Die 
Ehefrauen wählt man aus der entferntesten Gruppe, mit der man 
Schweine und Muscheln auszutauschen und die man zu bekämpfen 
pflegt. So kommt es, daß die Schwiegerverwandten eines Mannes 
mit hoher Wahrscheinlichkeit auch seine Partner im zeremoniellen 
Tausch (eine Konkurrenzbeziehung) sind und ihr Klan der militäri-
sche Gegner seines Klans ist. Auf der Ehebeziehung lasten damit 
die Spannungen eines in hohem Maße kompetitiven sozialen 
Systems. Der Glaube an eine geschlechtliche Verunreinigung bei 
den Enga läßt erkennen, daß die Beziehung zwischen den Ge-
schlechtern als Konflikt zwischen Feinden aufgefaßt wird, in dem 
sich der Mann von seiner sexuellen Partnerin, einem eingedrunge-
nen Mitglied des feindlichen Klans, gefährdet sieht. Es herrscht 
allgemein die Auffassung, daß Kontakt mit Frauen die Kraft der 
Männer schwächt. Ihre Bemühungen, den Kontakt mit Frauen zu 
meiden, sind so stark und die Ängste vor geschlechtlicher Be-
fleckung so groß, daß dadurch der Umgang von Männern und 
Frauen tatsächlich reduziert wird. Meggitt zufolge war Ehebruch 
früher unbekannt, und Scheidungen kamen so gut wie nie vor. 
Von frühester Jugend auf wird den männlichen Enga beigebracht, 
weibliche Gesellschaft zu meiden. Sie schließen sich in periodi-
schen Abständen ab, um sich vom Kontakt mit Frauen zu reinigen. 
Die beiden ausschlaggebenden Vorstellungen ihrer Kultur sind die 
vom Vorrang des männlichen Prinzips und seine Verletzbarkeit 
durch weiblichen Einfluß. Nur ein verheirateter Mann kann es wa-
gen, Geschlechtsverkehr zu haben, weil die speziellen Mittel zum 
Schutz der Manneskraft nur Verheirateten zugänglich sind. Aber 
selbst in der Ehe fürchten die Männer die sexuelle Aktivität und 
scheinen sie auf das zur Fortpflanzung nötige Minimum zu be-
schränken. Am meisten fürchten sie Menstruationsblut: 
 
Sie glauben, daß der Kontakt mit ihm oder mit einer menstruierenden Frau 
einen Mann krank werden läßt, wenn keine entsprechende Gegenmagie ein-
gesetzt wird; daß er anhaltendes Erbrechen hervorruft, sein Blut „tötet“ und 
schwarz macht, seine Lebenssäfte verdirbt, so daß seine 

 
192 



Haut dunkel wird und in Falten von seinem verfallenden Fleisch herabhängt, 
seinen Geist für immer trübt und schließlich zu langsamem Verfall und Tod 
führt. 
 
Meggitt vertritt die Ansicht, daß eine Erklärung für „die Gleichset-
zung von weiblicher Kraft, Sexualität und Gefahr durch die Enga“ 
in der Tatsache zu suchen ist, daß sie die Ehe auf eine Allianz grün-
den, in der die kompetitivsten Beziehungen ihres ohnehin außeror-
dentlich kompetitiven Systems herrschen. 
 
Bis vor kurzem bekämpften sich die Klans unablässig, sei es, um Zugang zu 
den wenigen freien Landressourcen zu erhalten, sei es, um Schweinedieb-
stähle zu rächen oder unbezahlte Schulden einzutreiben. Die meisten Männer 
eines Klans, die im Kampf fielen, wurden von ihren unmittelbaren Nachbarn 
getötet. Gleichzeitig war infolge des zerklüfteten bergigen Terrains die räum-
liche Nähe eine wichtige Variable bei der tatsächlichen Auswahl der Heirats-
partner. Daher gibt es eine relativ hohe Korrelation zwischen Heiraten zwi-
schen den Klans und Tötungsquote einerseits und der Nähe der Klans zuein-
ander andrerseits. Den Mae ist dieser Zusammenhang im großen und ganzen 
bewußt, wie ihr Ausspruch „Wir heiraten die Leute, die wir bekämpfen“ zeigt 
(Meggitt 1963). 
 
Wie wir feststellten, steht die Furcht der Mae Enga vor einer Ver-
unreinigung durch die Frauen im Kontrast zu dem Glauben an die 
Ausgewogenheit der Kräfte und Gefahren beider Geschlechter bei 
den Bergarapesh. Es ist überdies äußerst interessant, daß die Ara-
pesh lokale Exogamie ablehnen. Heiratet ein Mann dennoch eine 
Frau der Flachland-Arapesh, so beachtet er komplizierte Vorsichts-
maßnahmen, um ihre gefährliche Sexualität einzudämmen. 
 
Wenn er eine heiratet, sollte er sie nicht überstürzt heiraten, sondern ihr erlau-
ben, einige Monate in seiner Umgebung zu leben, damit sie sich an ihn ge-
wöhnt und sich das erste Verlangen legt, das aus der oberflächlichen Bekannt-
schaft und Fremdheit herrühren mag. Dann kann er mit ihr schlafen. Aber er 
muß darauf achten: Gedeihen seine Yams? Trifft er auf Wild, wenn er auf die 
Jagd geht? Wenn das der Fall ist, dann ist alles gut. Wenn nicht, soll er sich 
der Beziehung mit dieser gefährlichen, sexuell überaktiven Frau noch einige 
Monde länger enthalten, damit nicht der für ihn wichtigste Teil seiner Potenz, 
seine physische Kraft, seine Fähigkeit, andere zu ernähren, für immer Scha-
den erleidet (Mead 1940, S. 345). 
 
Dieses Beispiel scheint Meggitts Ansicht zu stützen, daß lokale 
Exogamie unter den angespannten und kompetitiven Lebensbedin-
gungen der Enga eine schwere Belastung für ihre Ehe darstellt. 
Wenn es sich so verhält, dann könnten sich die Enga ver- 

 
193 



mutlich von diesen äußerst unbequemen Vorstellungen freimachen, 
wenn sie gegen die Ursache ihrer Ängste angingen. Das jedoch ist 
ein völlig undurchführbarer Vorschlag. Es würde bedeuten, daß sie 
entweder den gewalttätigen Wettbewerb mit rivalisierenden Klans 
oder aber die exogame Heiratspraxis aufgeben müßten, d.h. entwe-
der den Kampf oder die eheliche Verbindung mit den Schwestern 
jener Männer, die sie bekämpfen. Jeder dieser Schritte würde eine 
erhebliche Veränderung ihres sozialen Systems bedeuten. Tatsäch-
lich hat die Geschichte gezeigt, daß die Enga ihre Vorstellung von 
der Gefährlichkeit des weiblichen Geschlechts fallen ließen, als 
durch das Vordringen der Missionare mit ihren Predigten über Ge-
schlechterbeziehungen einerseits und durch die Befriedungsmaß-
nahmen der australischen Regierung andererseits eine solche Ver-
änderung von außen eingeführt wurde. 
Der Widerspruch, den die Enga durch Meidung zu überwinden 
trachten, ist der Versuch, eine Ehe auf Feindschaft aufzubauen. 
Eine andere Schwierigkeit, die in primitiven Gesellschaften viel-
leicht häufiger auftritt, entstammt einem Widerspruch in der Defi-
nition der männlichen und weiblichen Rollen. Wenn das Prinzip der 
männlichen Vorherrschaft absolut konsistent ausgearbeitet ist, muß 
es nicht notwendig anderen grundlegenden Prinzipien zuwiderlau-
fen. Wir haben als Beispiel für die erbarmungslose Einfachheit, mit 
der die Vorherrschaft der Männer durchgesetzt wird, zwei völlig 
verschiedene Gesellschaften angeführt. Das Prinzip läßt sich je-
doch nicht mehr ungehindert anwenden, wenn es daneben irgend-
ein anderes gibt, das die Frauen vor physischer Gewalt schützt. 
Dadurch erhalten die Frauen nämlich die Möglichkeit, die Männer 
gegeneinander auszuspielen und auf diese Weise das Prinzip der 
männlichen Vorherrschaft zu erschüttern. 
Die Wahrscheinlichkeit, daß die gesamte Gesellschaft auf einem 
Widerspruch aufgebaut ist, ist besonders hoch, wenn es sich um ein 
System handelt, in dem sich der Status der Männer durch die 
Rechte über Frauen definiert. Herrscht zwischen den Männern ein 
freier Wettbewerb, so erhält eine unzufriedene Frau die Möglich-
keit, sich an die Rivalen ihres Mannes oder ihres Vormunds zu 
wenden, neue Beschützer und Verbündete zu gewinnen und damit 
die Struktur aus Rechten und Pflichten, die vorher um sie errichtet 
worden war, außer 

 
194 



Kraft zu setzen. Diese Art von Widerspruch in einem sozialen 
System entsteht nur dann, wenn es keine faktischen Unter-
drückungsmittel gegen Frauen gibt. Er tritt beispielsweise dann 
nicht auf, wenn ein zentralisiertes politisches System vorliegt, das 
sich mit seiner gesamten Autorität gegen die Frauen wendet. Wo 
mit Hilfe des Rechtssystems gegen Frauen vorgegangen werden 
kann, können diese das System nicht zerstören. Ein zentralisiertes 
politisches System ist jedoch keines, in dem der Status der Männer 
in erster Linie durch die Rechte über Frauen definiert ist. 
Die Lele liefern ein Beispiel für ein soziales System, das beständig 
an dem Widerspruch zwischen dem männlichen Anspruch auf Vor-
herrschaft und den Schachzügen der Frauen zu zerbrechen droht. 
Alle männlichen Rivalitäten finden im Konkurrenzkampf um Ehe-
frauen ihren Ausdruck. Ein Mann ohne Frau steht außerhalb der 
Statushierarchie. Mit einer Frau erwirbt er die Möglichkeit des 
Eintritts: Er kann Kinder zeugen und sich damit für die Aufnahme 
in wichtige Kultvereinigungen qualifizieren. Wird ihm eine Tochter 
geboren, kann er beginnen, die Dienstleistungen eines Schwieger-
sohns zu beanspruchen. Mit mehreren Töchtern und entsprechend 
vielen Schwiegersöhnen, womöglich sogar noch mit Enkelinnen, 
steht er in der Hierarchie der Privilegien und Wertschätzung ganz 
oben. Diese Stellung rührt daher, daß er die Frauen, die er gezeugt 
hat, anderen Männern als Ehefrauen anbieten und damit ein Ge-
folge von Männern aufbauen kann. Jeder reife Mann konnte hoffen, 
zwei oder drei Ehefrauen zu bekommen, während die jungen Män-
ner Junggesellen bleiben mußten. Schon allein die Polygynie stei-
gerte also die Konkurrenz um Ehefrauen. Die verschiedenen ande-
ren Formen, in denen der Erfolg der Männer im maskulinen Be-
reich mit der Kontrolle über Frauen verklammert war, sind so kom-
pliziert, daß sie hier nicht dargelegt werden können (siehe Douglas 
1963). Ihr gesamtes soziales Leben war von einem System be-
herrscht, das für die Abtretung von Rechten über Frauen Kompen-
sation verlangt. Die Folge war, daß die Frauen in bestimmter Hin-
sicht wie eine Währung behandelt wurden, in der die Männer For-
derungen aneinander stellten und Schulden beglichen. Die gegen-
seitige Verschuldung der Männer wurde so groß, daß ungeborene 
Mädchen bereits Generationen im voraus vergeben 

 
195 



wurden. Ein Mann ohne übertragbare Rechte an Frauen war in ei-
ner ebenso prekären Lage wie ein moderner Geschäftsmann ohne 
Bankguthaben. Aus der Sicht eines Mannes waren Frauen das Er-
strebenswerteste, was ihre Kultur zu bieten hatte. Da alle Belei-
digungen und Verpflichtungen durch die Übertragung von Rechten 
an Frauen geregelt werden konnten, entsprach ihr Ausspruch voll-
kommen den Tatsachen, daß Frauen der einzige Grund dafür seien, 
in den Krieg zu ziehen. 
Ein kleines Lele-Mädchen wurde zur Koketterie erzogen. Von klein 
aufstand es im Zentrum liebevoller, neckender, flirtender Aufmerk-
samkeit. Der ihm angetraute Ehemann erlangte höchstens eine ganz 
begrenzte Kontrolle über es. Er hatte natürlich das Recht, seine 
Frau zu züchtigen, aber wenn er zu heftig davon Gebrauch machte, 
vor allem aber, wenn er ihre Zuneigung verlor, konnte sie einen 
Vorwand finden, ihre Brüder davon zu überzeugen, daß ihr Ehe-
mann sie vernachlässige. Die Säuglingssterblichkeit war groß, und 
bei einer Fehlgeburt oder dem Tod eines Kindes erschienen die 
Verwandten vor dem Haus des Ehemannes und verlangten streng 
nach einer Erklärung. Da die Männer miteinander um Frauen kon-
kurrierten, boten sich den Frauen Anlässe zu Manövern und Intri-
gen. An erwartungsvollen Verführern fehlte es nie, und keine Frau 
zweifelte daran, daß sie, wenn sie nur wollte, einen anderen Ehe-
mann haben konnte. Ein Ehemann, dessen Frauen ihm bis in die 
Lebensmitte treu geblieben waren, mußte sowohl seinen Frauen 
wie deren Müttern gegenüber äußerst aufmerksam sein. Eine ziem-
lich komplizierte Etikette regelte die ehelichen Beziehungen, wobei 
es viele Anlässe gab, zu denen große und kleine Geschenke vom 
Ehemann erwartet wurden: War die Frau schwanger, krank oder 
hatte gerade entbunden, mußte er sich aufmerksam darum bemü-
hen, die entsprechende medizinische Versorgung zu veranlassen. 
Eine Frau, von der man wußte, daß sie mit ihrem Leben nicht zu-
frieden war, wurde bald umworben – und es standen ihr verschie-
dene Möglichkeiten zur Verfügung, die Initiative zu ergreifen und 
ihre Ehe zu beenden. 
Das mag als Erklärung dafür genügen, warum die Beziehung zu 
den Frauen für die Lele-Männer eine solche Rolle spielte. Aber 
obwohl sie die Frauen in einigen Zusammenhängen als erstrebens-
werten Schatz behandelten, nannten sie sie in ande- 

 
196 



ren wiederum wertlos, schlimmer als Hunde, ohne Benehmen, 
ignorant, unbeständig und unzuverlässig. Sozial gesehen waren das 
die Frauen tatsächlich auch. Sie interessierten sich nicht im min-
desten für die Welt der Männer, in der sie und ihre Töchter als 
Pfänder in den männlichen Prestigespielen ausgetauscht wurden. 
Sie nutzten geschickt alle sich ihnen bietenden Gelegenheiten. 
Wenn Mutter und Tochter zusammenhielten, konnten sie gemein-
sam alle Pläne, die ihnen nicht paßten, durchkreuzen. So waren die 
Männer letzten Endes genötigt, ihre vielgerühmte Vorherrschaft 
durch charmantes, neckendes und schmeichelndes Verhalten zu 
sichern. Es gab einen besonderen schmeichlerischen Tonfall, den 
sie im Umgang mit Frauen benutzten. 
Die Einstellung der Lele zur Sexualität setzte sich aus der Freude 
am Vergnügen, dem Wunsch nach Nachkommen und dem Bewußt-
sein einer Gefahr zusammen. Sie hatten, wie ich gezeigt habe, allen 
Grund, sich Fruchtbarkeit zu wünschen. Diesem Ziel galten auch 
die religiösen Kulte. Die sexuelle Aktivität wurde als etwas an sich 
Gefährliches angesehen, nicht für die Partner, die sie ausübten, 
sondern für die Schwachen und Kranken. Jeder, der gerade Ge-
schlechtsverkehr gehabt hatte, sollte Kranke meiden, um nicht 
durch einen indirekten Kontakt deren Fieber in die Höhe zu trei-
ben. Neugeborene, so glaubte man, konnten durch diesen Kontakt 
sterben. Deshalb wurden gelbe Raffiawedel an den Gehöfteingän-
gen aufgehängt, um alle verantwortungsvollen Personen darauf 
hinzuweisen, daß es einen Kranken oder ein Neugeborenes im 
Hause gab. Diese Gefahr bestand für alle. Daneben existierten aber 
auch spezielle Gefahren für Männer. Es war die Pflicht jeder Frau, 
ihren Mann nach dem Beischlaf zu reinigen und sich anschließend 
selbst zu waschen, bevor sie mit dem Kochen begann. Jede verhei-
ratete Frau hielt einen kleinen Topf mit Wasser außerhalb des Dorfs 
im Gras versteckt, wo sie sich unbeobachtet waschen konnte. Der 
Topf mußte an einem unzugänglichen Platz gut verborgen sein, 
damit kein Mann aus Versehen darauf trat und dadurch an Potenz 
einbüßte. Versäumte eine Frau, sich zu waschen, und aß der Mann 
etwas, was sie gekocht hatte, so verlor er seine Manneskraft. Das 
sind nur die Gefahren, die nach einem legitimen Geschlechtsver-
kehr drohten. Weiterhin konnte eine menstruierende Frau nicht für 
ihren 

 
197 



Mann kochen oder das Feuer entfachen. Tat sie es doch, konnte er 
krank werden. Sie durfte das Essen vorbereiten, aber zum Kochen 
mußte sie eine Freundin zu Hilfe rufen. Dieser Gefahr waren nur 
die Männer, nicht die Frauen oder Kinder ausgesetzt. Eine menstru-
ierende Frau wurde zu einer Gefahr für die ganze Gemeinschaft, 
wenn sie den Wald betrat. Es stand nicht nur fest, daß ihre Menstru-
ation ungünstig für alle ihre Vorhaben im Wald war; man glaubte 
auch, daß sich ihre Anwesenheit dort nachteilig auf diejenigen der 
Männer auswirkte. Es würde noch für eine geraume Zeit danach 
schwer sein, ein Tier zu erlegen, und die Rituale, bei denen Wald-
pflanzen verwendet wurden, würden ohne Wirkung bleiben. Die 
Frauen fanden diese Vorschriften äußerst lästig, zumal ihnen in 
regelmäßigen Abständen Arbeitskräfte fehlten und sie mit dem 
Pflanzen, Jäten, Ernten und Fischen in Verzug gerieten. 
Den Gefahren durch das andere Geschlecht begegnete man auch 
mit Vorschriften, die männliche Unternehmungen vor einer Verun-
reinigung durch die Frauen und weibliche Unternehmungen vor 
einer durch die Männer schützen sollten. Alle Rituale mußten vor 
einer Verunreinigung durch die Frauen geschützt werden. Die am-
tierenden Männer (Frauen waren grundsätzlich von Kultangelegen-
heiten ausgeschlossen) durften nachts zuvor keinen Geschlechts-
verkehr haben. Dasselbe galt, wenn Krieg, Jagd oder das Anzapfen 
der Palmen bevorstand. Entsprechend durften auch Frauen keinen 
Geschlechtsverkehr haben, wenn sie vorhatten, Erdnüsse oder Mais 
zu pflanzen, zu fischen, Salz oder Topfwaren herzustellen. Diese 
Furcht herrschte bei Männern und Frauen im gleichen Maße. Eine 
große rituelle Krise suchte man nach allgemeiner Übereinkunft 
dadurch zu bewältigen, daß man zur sexuellen Enthaltsamkeit des 
ganzen Dorfes aufrief. Wenn zum Beispiel Zwillinge geboren wor-
den waren oder ein Zwilling aus einem anderen Dorf zum ersten 
Mal das Dorf betrat, oder wenn wichtige Gegenzauber- oder 
Fruchtbarkeitsrituale durchgeführt wurden, hörten die Dorfbewoh-
ner Nacht für Nacht den Ruf: „Jeder Mann schlafe allein auf seiner 
Matte, jede Frau schlafe allein auf ihrer Matte!“ Gleichzeitig wurde 
ausgerufen: „Niemand soll heute nacht streiten. Wenn ihr dennoch 
streiten müßt, so tut es nicht heimlich. Laßt uns den Lärm hören, 
damit wir eine Strafe verhängen können.“ Streit galt, ebenso wie 

 
198 



Geschlechtsverkehr, als destruktiv für die erforderliche rituelle 
Verfassung des Dorfes. Er verhinderte den Erfolg von Ritualen und 
Jagdunternehmungen. Allerdings war Streit immer etwas Schlech-
tes, während das für den Geschlechtsverkehr nur in bestimmten 
(allerdings ziemlich häufigen Zusammenhängen) zutraf. 
 
Ich schreibe die Furcht der Lele vor der Gefahr für ihre Rituale, die 
vom anderen Geschlecht ausgehen sollte, der tatsächlichen disrup-
tiven Rolle zu, die es in ihrem sozialen System hatte. Ihre Männer 
schufen eine Statushierarchie, in der sie in dem Maße aufstiegen, in 
dem sie Kontrolle über immer mehr Frauen erlangten. Die Folge 
war jedoch, daß das gesamte System vom Konkurrenzdenken 
durchdrungen wurde, was es den Frauen ermöglichte, eine doppelte 
Rolle zu spielen – als passives Pfand und aktive Intrigantin. Der 
einzelne Lele mußte zu Recht fürchten, daß einzelne Frauen seine 
Pläne durchkreuzen würden, und die Furcht vor den Gefahren 
durch das andere Geschlecht reflektierte nur zu genau dessen tat-
sächliche Bedeutung in ihrer sozialen Struktur. 
 
Die Vorstellung einer Verunreinigung durch die Frauen hängt in 
einer Gesellschaft wie der beschriebenen zum großen Teil mit dem 
Versuch zusammen, Frauen gleichzeitig als Personen und als Wäh-
rung in den männlichen Transaktionen zu behandeln. Männer und 
Frauen werden in einer Weise voneinander getrennt, als gehörten 
sie ganz unterschiedlichen, einander feindlichen Bereichen an. Die 
unvermeidliche Folge ist, daß ein Antagonismus der Geschlechter 
entsteht, der sich wiederum in der Vorstellung spiegelt, jedes Ge-
schlecht stelle eine Gefahr für das andere dar. Die speziellen Ge-
fahren, die den Männern durch den Kontakt mit Frauen drohen, 
drücken den Widerspruch aus, der sich daraus ergibt, daß man 
Frauen als Währung zu gebrauchen versucht, ohne sie zu Sklavin-
nen zu machen. Wenn in kommerziell ausgerichteten Kulturen die 
Auffassung vertreten wurde, daß Geld die Ursache allen Übels ist, 
so trifft das für den männlichen Teil der Lele-Gesellschaft jeden-
falls nicht zu: hier sind eher die Frauen die Ursache allen Übels. 
Tatsächlich fand auch die Geschichte vom Garten Eden bei den 
Lele-Männern großen Anklang. Nachdem sie einmal von den Mis-
sionaren eingeführt worden war, wurde sie an den 

 
199 



heidnischen Feuern mit zufriedenem Behagen immer aufs neue 
nacherzählt. 
Wie bereits erwähnt, haben die Yurok Nordkaliforniens mit ihren 
radikalen Reinheits- und Unreinheitsvorstellungen die Ethnologen 
wiederholt interessiert. Ihre Kultur ist im Aussterben begriffen. Als 
R. H. Robins 1951 die Yurok-Sprache untersuchte, gab es nicht 
mehr als sechs lebende Erwachsene, die sie noch sprachen. Offen-
bar war auch die Kultur der Yurok in hohem Maße auf Wettbewerb 
und Gewinn ausgerichtet gewesen. Das Denken der Männer kreiste 
vor allem darum, Reichtum in Form von prestigeförderndem 
Muschelgeld, seltenen Federn, Wurfgeschossen und importierten 
Obsidianklingen zu erwerben. Sieht man von den Möglichkeiten 
derjenigen ab, die an den Handelswegen für diese Wertgegenstände 
lebten, so gelangte man normalerweise dadurch zu Reichtum, daß 
man ein Vergehen unmittelbar rächte und Kompensation verlangte. 
Jede Beleidigung hatte ihren – mehr oder minder festgelegten – 
Preis. Es gab einen gewissen Spielraum zum Feilschen, da man 
sich letzten Endes ad hoc auf den Preis einigte, je nach dem Wert, 
den man sich selbst beimaß, und der Unterstützung, auf die man 
von Seiten der engen Verwandten rechnen konnte (Kroeber 1925). 
Der Ehebruch einer Frau und die Verheiratung von Töchtern waren 
wichtige Quellen, zu Reichtum zu gelangen. Ein Mann, der den 
Frauen anderer Männer nachstellte, konnte sein ganzes Vermögen 
verlieren, wenn er eine Entschädigung dafür zahlen mußte. 
Die Yurok waren so überzeugt davon, daß der Umgang mit Frauen 
ihre Fähigkeiten, Reichtum zu erwerben, zerstören würde, daß sie 
jeden Kontakt zwischen Frauen und Geld zu vermeiden trachteten. 
Vor allem glaubten sie, daß es sich katastrophal auf den künftigen 
Wohlstand eines Mannes auswirken würde, wenn er Geschlechts-
verkehr in dem Haus hatte, worin er seine Muschelgeldschnüre 
aufbewahrte. Im Winter, wenn es draußen zu kalt war, scheinen sie 
völlig enthaltsam gelebt zu haben. Jedenfalls kamen die meisten 
Yurok-Babys zur gleichen Jahreszeit zur Welt – neun Monate nach 
dem Einsetzen des warmen Wetters. Diese rigorose Trennung von 
Geschäft und Vergnügen veranlaßte Walter Goldschmidt (1951) zu 
einem Vergleich zwischen den Werten der; Yurok und denen der 
protestantischen Ethik. Der Begriff kapitalisti- 

 
200 



sche Wirtschaft, den er dabei zu Hilfe nahm, war so weitgehend, 
dass sowohl die lachsfischenden Yurok als auch die europäische 
Gesellschaft des 16. Jahrhunderts darunter fielen! Er wies nach, 
daß beide Gesellschaften großen Wert auf Keuschheit, Sparsamkeit 
und das Streben nach Reichtum legten. Er hob zudem hervor, daß 
die Yurok als primitive Kapitalisten eingestuft werden könnten, da 
sie, anders als die meisten anderen primitiven Völker, die private 
Kontrolle über die Produktionsmittel zuließen. Nun trifft es zwar 
zu, daß einzelne Yurok Anspruch auf Fischgründe und Beeren-
gebiete erhoben und daß diese als letzte Möglichkeit zur Be-
gleichung von Schulden von einer Einzelperson auf eine andere 
übertragen werden konnten, doch scheint es zweifelhaft, ob das als 
Argument für den Nachweis einer kapitalistischen Wirtschaftsform 
ausreicht. Derartige Übertragungen fanden nur in Ausnahmefällen 
statt, als eine Art Präklusion, wenn jemand nicht genügend 
Muschelgeld oder andere bewegliche Habe besaß, um große Schul-
den zu zahlen, und ganz offenkundig betrieben die Yurok keinen 
regelmäßigen Kauf und Verkauf von Grundstücken. Die Schulden, 
die sie normalerweise machten, waren keine wirtschaftlichen 
Schulden, sondern Ehrenschulden. Cora Dubois hat einen auf-
schlußreichen Artikel über benachbarte Gesellschaften geschrieben 
(1936), bei denen sich die harte Konkurrenz um Prestige in einem 
Bereich abspielte, der vom ökonomischen Subsistenzbereich mehr 
oder minder abgetrennt war. Für ein Verständnis ihrer Vorstellung, 
daß Frauen verunreinigend wirken, ist es sehr viel aufschlußreicher, 
wenn man sich klar macht, daß es für die Yurok-Männer einen ganz 
realen Bereich gab, in dem das Streben nach Reichtum und das 
nach Frauen einander widersprachen. 
Wir sind diesem Delila-Komplex – dem Glauben, daß Frauen die 
Kraft der Männer schwächen oder unzuverlässig sind – in verschie-
denen extremen Formen bei den Mae Enga auf Neuguinea, bei den 
kongolesischen Lele und bei den Yurok-Indianern Kaliforniens 
begegnet. Überall, wo er vorkommt, stellen wir fest, daß die Be-
fürchtungen der Männer in bezug auf das Verhalten der Frauen 
gerechtfertigt und daß die Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern so beschaffen sind, daß die Frauen von vornherein als Verräte-
rinnen gelten. 
Es sind nicht immer nur die Männer, die sich vor einer Verun- 

 
201 



reinigung durch das andere Geschlecht fürchten. Um der Ausge-
wogenheit willen sollten wir ein Beispiel anführen, in dem es die 
Frauen sind, deren Verhalten darauf hinzuweisen scheint, daß sie 
die sexuelle Aktivität als etwas äußerst Gefährliches ansehen. Aud-
rey Richards schreibt, daß die Bemba in Nordrhodesien sich so 
verhalten, als ob sie von der Angst vor sexueller Unreinheit beses-
sen wären. Sie bemerkt jedoch, daß das ein kulturell standardisier-
tes Verhalten ist, und daß die tatsächlichen individuellen Beziehun-
gen durch diese Ängste offenbar nicht beeinträchtigt sind. Auf der 
kulturellen Ebene scheint die Furcht vor dem Geschlechtsverkehr 
in einem Maße vorzuherrschen, „das nicht übertrieben werden 
kann“. Auf der persönlichen Ebene „zeigen die Bemba ein offenes 
Vergnügen an sexuellen Beziehungen“ (1956, S. 154). 
In anderen Gesellschaften soll es der direkte Kontakt sein, wodurch 
die geschlechtliche Verunreinigung übertragen wird; hier jedoch 
glaubt man, daß sie durch den Kontakt mit Feuer übertragen wird. 
Der Anblick oder die Berührung eines sexuell aktiven, ungereinig-
ten Menschen – einer Person, die, wie die Bemba sagen, sexuell 
heiß ist – ist ungefährlich. Kommt eine solche Person jedoch in die 
Nähe eines Feuers, dann wird das Essen, das darauf kocht, gefähr-
lich verunreinigt. Für den Geschlechtsverkehr sind zwei Menschen 
nötig, aber zum Kochen einer Mahlzeit genügt einer. Die Annahme 
einer Übertragung der Verunreinigung durch gekochte Nahrung 
bringt es mit sich, daß die gesamte Verantwortung den Bemba-
Frauen aufgebürdet wird. Eine Bemba-Frau muß unablässig darauf 
achten, ihren Herd vor dem Kontakt mit jedem Erwachsenen zu 
schützen, der Geschlechtsverkehr gehabt haben könnte, ohne sich 
danach rituell gereinigt zu haben. Die Gefahr ist tödlich. Ein Kind, 
das etwas ißt, was auf einem verunreinigten Feuer gekocht wurde, 
kann sterben. Eine Bemba-Mutter hat alle Hände voll zu tun, ver-
dächtige Feuer zu löschen und neue, reine zu entfachen. 
Obwohl die Bemba glauben, daß jede sexuelle Aktivität gefährlich 
ist, weisen ihre Vorstellungen darauf hin, daß die reale, praktische 
Gefahr vom Ehebruch ausgeht. Ein verheiratetes Paar kann sich – 
einer den anderen – nach jedem Geschlechtsakt rituell reinigen. Ein 
Ehebrecher hingegen kann, wenn er nicht seine Frau zu Hilfe bitten 
will, nicht gereinigt werden, 
 
202 



da es sich um einen Ritus handelt, der von einer Person alleine 
nicht auszuführen ist. 
Audrey Richards berichtet uns nicht, wie die durch Ehebruch ver-
ursachte Unreinheit überhaupt beseitigt werden kann und wie, auf 
lange Sicht gesehen, eine Ehebrecherin ihre Kinder ernährt. Diese 
Vorstellungen halten sie, so versichert sie uns, nicht vom Ehebruch 
ab. Man glaubt also, daß gefährliche Ehebrecher frei umhergehen. 
Auch wenn sie gewissenhaft versuchen mögen, keine Feuerstellen 
zu berühren, auf denen Kindernahrung gekocht wird, bleiben sie 
doch immer eine potentielle Gefahr. 
Es fällt auf, daß es in dieser Gesellschaft die Frauen und nicht die 
Männer sind, die eine geschlechtliche Verunreinigung am meisten 
fürchten. Wenn ihre Kinder sterben (und die Kindersterblichkeit ist 
sehr hoch), können sie von den Männern der Unachtsamkeit 
beschuldigt werden. Bei den Yao und Cewa in Nyasaland gibt es 
einen ähnlichen Vorstellungskomplex, der die Verunreinigung von 
Salz betrifft. Alle drei Stämme sind matrilinear, und in allen drei 
Stämmen wird von den Männern erwartet, daß sie ihren Geburtsort 
verlassen und sich im Dorf ihrer Frau niederlassen. Die Folge ist 
eine Dorfstruktur aus einem festen Kern linear verwandter Frauen 
und ihren Ehemännern, die aus anderen Dörfern kommen und sich 
am Ort angesiedelt haben. Die Zukunft des Dorfes als einer politi-
schen Einheit hängt davon ab, ob es gelingt, die männlichen 
Außenseiter im Ort zu halten. Es steht zu erwarten, daß die Männer 
ein viel geringeres Interesse daran haben, eine stabile Ehe aufzu-
bauen. Die angeführte matrilineare Abstammungsregel veranlaßt 
sie nämlich dazu, ihr Interesse auf die Kinder ihrer Schwestern zu 
richten. Es ist zwar so, daß das Dorf auf den ehelichen Verbindun-
gen beruht; das gilt jedoch nicht für die matrilineare Lineage. Die 
Männer werden durch Heirat, die Frauen hingegen durch Geburt 
Mitglieder des Dorfes. 
In ganz Zentralafrika ist die Vorstellung vom guten Dorf, das 
wächst und beständig ist, ein Wert, der sowohl von Männern als 
auch von Frauen sehr hoch gehalten wird. Doch die Frauen haben 
ein zweifaches Interesse, ihre Ehemänner zu binden. Die befriedi-
gendste Rolle einer Bemba-Frau ist die, in mittleren Jahren als 
Matriarchin in ihrem eigenen Dorf zu leben und, umgeben von 
ihren Töchtern und Enkelinnen, das Alter erwar- 

 
203 



ten zu können. Wenn jedoch ein Bemba-Mann die ersten Ehejahre 
beschwerlich findet, verläßt er einfach seine Frau und kehrt nach 
Hause zurück (Richards 1956, S. 41). Wenn nun alle Männer – oder 
auch nur die Hälfte – fortgehen, ist das Dorf als ökonomische Ein-
heit nicht mehr lebensfähig. Die Form der Arbeitsteilung versetzt 
die Bemba-Frauen in eine besonders abhängige Position. In einem 
Gebiet, in dem heute fünfzig Prozent der erwachsenen Männer als 
Arbeitsmigranten außerhalb der Dörfer leben, ist die Desintegration 
der Bemba-Dörfer tatsächlich größer als die anderer Stammessied-
lungen Nordrhodesiens (Watson 1958). 
Die Lehren, die den Bemba-Mädchen während der Pubertätszere-
monien erteilt werden, ermöglichen es uns, diese Aspekte der 
sozialen Struktur und die Ambitionen der Frauen mit ihrer Furcht 
vor geschlechtlicher Verunreinigung in Verbindung zu bringen. 
Audrey Richards berichtet, daß die Mädchen strikt angewiesen 
werden, sich ihren Männern zu fügen. Das ist interessant, da sie als 
besonders herrisch und unumgänglich gelten. Die Kandidatinnen 
werden gedemütigt, während die Männlichkeit ihrer zukünftigen 
Männer gepriesen wird. Daran ist nichts Verwunderliches, wenn 
wir die Rolle des Ehemanns bei den Bemba umgekehrt analog zu 
der der Ehefrau bei den Mae Enga sehen. Er ist allein und ein 
Außenseiter im Dorf seiner Frau. Wenn er unzufrieden ist, geht er, 
und damit hat es sich. Er kann nicht wie eine entlaufene Frau ge-
züchtigt werden. Es gibt keine rechtlichen Konstruktionen, mit 
deren Hilfe die Fiktion einer legalen Ehe aufrechterhalten werden 
könnte, auch wenn die Wirklichkeit anders aussieht. Die Bedeu-
tung, die die physische Präsenz eines Mannes für das Dorf seiner 
Frau hat, ist größer als diejenige, die die bei der Heirat erworbenen 
Rechte für ihn haben, und er kann nicht durch Einschüchterungen 
zum Bleiben veranlaßt werden. Ist die Enga-Ehefrau eine Delila, so 
ist er ein Samson im Lager der Philister. Wenn er sich gedemütigt 
fühlt, kann er die Säulen der Gesellschaft zum Einsturz bringen, 
denn wenn alle Ehemänner sich aufmachten und gingen, wäre das 
Dorf ruiniert. Kein Wunder, daß die Frauen ängstlich darauf be-
dacht sind, ihm zu schmeicheln und gut zuzureden. Kein Wunder, 
daß sie sich gegen die Auswirkungen von Ehebruch schützen 
möchten. Der Ehemann erscheint nicht als gefährlicher oder finste-
rer, sondern eher 

 
204 



als ein scheuer, leicht zu erschreckender Mann, der von seiner 
Maskulinität und den daraus herrührenden Gefahren überzeugt 
werden muß. Ihm muß die Gewißheit gegeben werden, daß seine 
Frau für ihn sorgt, ihm bei der Reinigung zur Seite steht und auf 
das Feuer aufpaßt. Er kann nichts ohne sie tun, sich nicht einmal 
seinen eigenen Ahnengeistern nähern. Mit ihren selbstauferlegten 
Ängsten vor geschlechtlicher Verunreinigung erscheint die Bemba-
Frau als das Gegenstück zum Ehemann bei den Mae Enga. Beide 
sind in der ehelichen Beziehung mit Ängsten konfrontiert, die mit 
der Struktur der umgebenden Gesellschaft zusammenhängen. 
Würde die. Bemba-Frau nicht zu Hause bleiben und dort eine 
einflußreiche Matrone werden wollen, wäre sie bereit, ihrem Ehe-
mann bescheiden in sein Dorf zu folgen, könnte sie die Furcht vor 
geschlechtlicher Verunreinigung ablegen. 
In all den Beispielen, die wir zu dieser Art der Verunreinigung an-
gesehen haben, besteht das grundlegende Problem darin, daß zwei 
unvereinbare Dinge zusammengebracht werden sollen. Die Enga 
wollen die Klans ihrer Feinde bekämpfen und trotzdem deren 
Frauen heiraten. Die Lele wollen die Frauen als Pfänder der Män-
ner benutzen und trotzdem für einzelne Frauen gegen andere Män-
ner Partei ergreifen. Die Bemba-Frauen wollen frei und unabhängig 
sein und sich auf eine Weise benehmen, die ihre Ehen bedrohen, 
und trotzdem ihre Ehemänner bei sich halten. Der allen Fällen ge-
meinsame Aspekt der gefährlichen Situation, die durch Waschun-
gen und Meidungen bewältigt werden muß, ist die Widersprüch-
lichkeit der Verhaltensnormen. Wie im Trickster-Mythos der 
Winnebago bekämpft die linke Hand die rechte. 
Besteht irgendein Grund, warum alle angeführten Beispiele für in 
sich widersprüchliche Systeme mit den Beziehungen zwischen den 
Geschlechtern zu tun haben? Es gibt viele andere Kontexte, in de-
nen wir durch die geltenden Richtlinien unserer Kultur zu einem 
widersprüchlichen Verhalten veranlaßt werden. Die nationale Ein-
kommenspolitik zum Beispiel ist ein modernes Beispiel, auf das 
sich unsere Fragestellung leicht anwenden ließe. Es scheint jedoch, 
als ob sich die Angst vor Verunreinigungen immer nur mit solchen 
Widersprüchen verbindet, die in irgendeiner Weise mit den Bezie-
hungen zwischen den Geschlechtern zu tun haben. Die Antwort 
mag darin liegen, 

 
205 



daß kein anderer sozialer Druck potentiell so explosiv ist wie der, 
der diese Beziehungen einschränkt. Sie könnte uns dahin bringen, 
uns der außerordentlichen Forderung von Paulus – daß es in der 
neuen Gesellschaft der Christen weder Männer noch Frauen geben 
sollte – anzuschließen. Die Fälle, die wir betrachtet haben, können 
vielleicht Licht auf die übertriebene Bedeutung werfen, die in den 
ersten christlichen Jahrhunderten der Jungfräulichkeit beigemessen 
wurde. Die frühe Kirche der Apostelgeschichte führte im Hinblick 
auf die Frauen ein Maß an Freiheit und Gleichheit ein, das dem 
traditionellen jüdischen Brauch zuwiderlief. Die Schranken zwi-
schen den Geschlechtern im damaligen Mittleren Osten waren, wie 
die Worte von Paulus deutlich machen, durch Unterdrückung ge-
kennzeichnet: 
 
Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Knecht noch Freier, hier ist 
nicht Mann noch Weib; denn ihr seid allzumal einer in Christus Jesus (Gala-
ter 3, 28). 
 
Im Bemühen, eine neue Gesellschaft zu schaffen, die frei, schran-
kenlos und ohne Gewalt oder Widersprüche sein sollte, war es 
zweifellos notwendig, eine Reihe neuer positiver Werte einzufüh-
ren. Die Vorstellung, daß Jungfräulichkeit etwas besonders Positi-
ves sei, mußte in einer kleinen verfolgten Minderheit auf fruchtba-
ren Boden fallen. Wie wir gesehen haben, werden unter derartigen 
sozialen Bedingungen gern Vorstellungen entwickelt, die den Kör-
per als ein unvollkommenes Gefäß begreifen, das nur dann voll-
kommen sein wird, wenn es undurchlässig gemacht werden kann. 
Darüber hinaus ist die hohe Wertschätzung der Jungfräulichkeit 
eine Vorstellung, die sich für die angestrebte umfassende Verände-
rung der Geschlechterrollen in Ehe und Gesellschaft besonders gut 
eignete (Wangerman 1963). Das Bild der Frau als Alte Eva gehörte, 
zusammen mit der Furcht vor Verunreinigung durch das andere 
Geschlecht zu einem ganz bestimmten Typus der sozialen Organi-
sation. Als diese soziale Ordnung verändert werden mußte, lieferte 
das Bild der Neuen Eva – eine jungfräuliche Quelle der Erlösung, 
die das Böse unter ihren Füßen zertritt – ein überzeugendes neues 
Symbol. 

 
206 



 
 
 

10. Zusammenbruch und Erneuerung des 
Systems 

 
Wenden wir uns jetzt unserer anfänglichen Frage zu. Kann es sein, 
daß irgendein Volk Heiligkeit mit Unreinheit zusammenfallen läßt? 
Wir sahen, wie die Vorstellung einer Ansteckung in Religion und 
Gesellschaft wirkt. Wir sahen weiterhin, daß jeder Vorstellungs-
struktur Kräfte zugeschrieben werden und daß Meidungsvorschrif-
ten eine sichtbare öffentliche Anerkennung ihrer Grenzen sind. Das 
bedeutet jedoch nicht, daß das Heilige unrein wäre. Jede Kultur 
muß ihre eigenen Begriffe von Schmutz und Unreinheit haben, die 
ihren Begriffen von der positiven Struktur, die nicht negiert werden 
darf, gegenüberstehen. Von einem wirren Vermischen des Heiligen 
und Unreinen zu sprechen ist blanker Unsinn. Dennoch ist es aber 
oft so, daß Religionen gerade jene Dinge, die unrein und mit Ab-
scheu zurückgewiesen worden sind, sakralisieren. Wir müssen da-
her fragen, wie es kommt, daß Schmutz, der normalerweise de-
struktiv ist, bisweilen zu etwas Kreativem wird. Zunächst ist fest-
zustellen, daß nicht alle unreinen Dinge auf konstruktive Weise im 
Ritual verwendet werden. Es genügt nicht, daß etwas als unrein 
gilt, damit es als etwas potentiell Gutes behandelt wird. In Israel 
war es undenkbar, daß unreine Dinge wie etwa Leichen und Exkre-
mente in das Tempelritual einbezogen werden konnten. Das ge-
schah nur mit Blut, und zwar nur solchem Blut, das beim Opfern 
vergossen wurde. Bei den Oyo Yoruba, die die linke Hand für un-
reine Verrichtungen verwenden und es als tief beleidigend empfin-
den, wenn man sie jemandem entgegenstreckt, wird in den 
gewöhnlichen Ritualen die Vorrangstellung der rechten Seite sakra-
lisiert, insbesondere beim Tanzen nach rechts hin. Aber im Ritual 
des großen Ogboni-Kults müssen die Initianden ihre Kleider auf 
der linken Seite knoten und nur nach links hin tanzen (Morton-
Williams 1960, S. 369). Bei den Bushong gilt Inzest als Verun- 

 
207 



reinigung, aber ein ritueller Inzest ist Teil der Sakralisierung ihres 
Königs. Er verkündet zudem, daß er der Schmutz der Nation sei: 
,,Moi, ordure, nyec“ (Vansina 1964, S. 103). Und so weiter. Auch 
wenn es sich nur um bestimmte Individuen handelt, die zu genau 
festgelegten Anlässen die Vorschriften durchbrechen können, ist es 
trotzdem wichtig zu fragen, warum diese gefährlichen Kontakte für 
eine Reihe von Ritualen erforderlich sind. 
 
Eine Antwort liegt in der Natur des Schmutzes selbst. Eine andere 
in der Natur metaphysischer Probleme und ganz bestimmter Über-
legungen, die nach Ausdruck verlangen. 
 
Behandeln wir zuerst den Schmutz. Die Einstellung, die wir gegen-
über Abfällen haben, durchläuft im Verlauf jedes Versuchs, Ord-
nung zu schaffen – sei es nun im Denken oder in der äußeren Welt 
– zwei Stadien. Zunächst einmal sind sie erkennbar fehl am Platz, 
sie bedrohen die Ordnung. Sie werden daher als anstößig betrachtet 
und vehement beseitigt. In diesem Stadium besitzen sie eine ge-
wisse Identität: sie sind als unerwünschte Teile dessen erkennbar, 
wozu sie einmal gehörten – Haare, Essen oder Verpackungen. Das 
ist das Stadium, in dem sie gefährlich sind; ihre partielle Identität 
haftet ihnen noch an, und die Szenerie, in die sie eindringen, ver-
liert durch ihre Gegenwart an Übersichtlichkeit. Aber auf alle 
Dinge, die als Schmutz eingestuft worden sind, wartet ein allmäh-
licher Prozeß des Zerstäubens, Zerfallens und Verrottens. Schließ-
lich haben sie keinerlei Identität mehr. Der Ursprung der verschie-
denen Partikel ist in Vergessenheit geraten, sie sind in die allge-
meine Masse des Abfalls eingegangen. Auf der Suche nach etwas 
Verlorenem im Müll herumzustochern ist deshalb so unangenehm, 
weil sie dadurch wieder an Identität gewinnen. Solange diese Iden-
tität nicht vorhanden ist, ist Abfall nicht gefährlich. Er beschwört 
noch nicht einmal unbestimmte Bilder, da er eindeutig zu einem 
bestimmten Ort, nämlich irgendeinem Müllhaufen, gehört. Selbst 
die Knochen begrabener Könige erregen wenig Scheu, und der 
Gedanke, daß die Luft vom Leichenstaub vergangener Geschlech-
ter durchsetzt ist, erzeugt keinerlei Erschütterung. Wo es keine 
Differenzierung gibt, gibt es auch keine Verunreinigung. 

 
208 



They outnumber the living, but where are all their bones? 
For every man alive there are a million dead, 
Has their dust gone into earth that it is never seen? 
There should be no air to breathe, with it so thick, 
No space for wind to blow or rain to fall: 
Earth should be a cloud of dust, a soil of bones, 
With no room even for our skeletons. 
It is wasted time to think of it, to count its grains, 
When all are alike and there is no difference in them. 

S. Sitwell, Agamemnon’s Tomb 
 
In diesem Endstadium totaler Zersetzung ist der Schmutz völlig 
undifferenziert. Der Kreis hat sich geschlossen. Der Schmutz ent-
stand durch die differenzierende Tätigkeit des Geistes, er war ein 
Nebenprodukt, das beim Schaffen von Ordnung abfiel. Zu Beginn 
befand er sich in einem Zustand der Undifferenziertheit: seine 
Rolle während des gesamten Differenzierungsprozesses bestand 
darin, die getroffenen Unterscheidungen zu bedrohen; am Ende 
nimmt er erneut seinen eigentlichen ununterscheidbaren Charakter 
an. Daher ist Formlosigkeit ein so geeignetes Symbol für Anfangs- 
und Wachstumszustände, aber auch für den Verfall. 
Aus diesem Grund kann das, was zur Erklärung der wiederbeleben-
den Rolle des Wassers in religiösen Symbolen vorgebracht wurde, 
auch über den Schmutz gesagt werden: 
 
... im Wasser löst sich alles auf, jede „Form“ wird desintegriert, jede „Ge-
schichte“ aufgehoben; nichts, was vor dem Eintauchen existierte, besteht 
nachher: keine Kontur, kein „Zeichen“, kein „Vorkommnis“. Das Eintauchen 
kommt auf der menschlichen Ebene dem Tode gleich, auf der kosmischen 
Ebene der Katastrophe (Sintflut), die von Zeit zu Zeit die Welt im Urozean 
auflöst. Das die „Formen“ und die „Geschichte“ aufhebende Wasser hat Kraft 
zu reinigen, neu zu schaffen und wiederzugebären ... Die Wasser reinigen 
und erneuern, weil sie die „Geschichte“ auslöschen und – wenigstens für 
einen Augenblick – die ursprüngliche Unversehrtheit wiederherstellen 
(Eliade 1954, S. 225). 
 
An anderer Stelle desselben Buches stellt Eliade dem Wasser zwei 
andere Erneuerungssymbole zur Seite, die wir, ohne auf den Punkt 
im einzelnen eingehen zu wollen, ebenfalls mit Schmutz und Ver-
fall in Zusammenhang bringen können. Das eine ist das Symbol 
der Dunkelheit und das andere die orgiastische Form von Neujahrs-
feiern (S. 451 f.). In seiner letzten Phase wird der Schmutz dann 
schließlich zu einem Symbol, das kreative Formlosigkeit aus-
drücken kann. 

 
209 



Seine eigentliche Stärke bezieht er jedoch aus der ersten Phase. Die 
Gefahr, die bei einer Grenzüberschreitung droht, ist eine Entfesse-
lung von Kräften. Die verletzlichen Randbereiche und aggressiven 
Kräfte, die die anerkannte Ordnung zu zerstören drohen, sind Aus-
druck der Kräfte, die dem Kosmos innewohnen. Ein Ritual, das sie 
zum Guten einsetzen kann, ist im wahrsten Sinne kraftvoll. 
So viel zur Anwendbarkeit des Symbols. Nun zu den tatsächlichen 
Situationen, in denen es angewendet wird. Sie enthalten zwangs-
läufig einen Widerspruch. Reinheit ist nur durch Aussondern zu 
erlangen. Daraus folgt, daß Reinheit in ihrer gelebten Form – nicht 
als Symbol – etwas Reduziertes und Steriles sein muß. Die Rein-
heit, nach der wir so sehr streben und für die wir so viel aufgeben, 
stellt sich, wenn wir sie erreicht haben, als hart und tot wie Stein 
heraus. Der Winter, so schreibt Roy Campbell, ist 
 

Der Inbegriff der Kunst, 
der alle Formen des Lebens und Fühlens abtötet, 
nur nicht, was rein ist und überleben wird. 

 
Als Dichtung mag das angehen. Etwas anderes ist es, wenn wir 
unserem Leben eine unveränderliche, steinharte Form zu geben 
versuchen. Reinheit ist der Feind aller Veränderungen, Mehrdeutig-
keiten und Kompromisse. Die meisten von uns würden sich aller-
dings sicherer fühlen, wenn unsere Erfahrung starr festgelegt und 
vorgeformt wäre, von der Art etwa, wie sie Sartre in so bitteren 
Worten für den Antisemiten beschreibt: 
 
Aber wie kann man absichtlich falsch urteilen? Aus Sehnsucht nach dem 
Absoluten ... manche Menschen werden von der ewigen Starre der Steine 
angezogen. Sie wollen wie Felsblöcke unerschütterlich und undurchdringlich 
sein und scheuen jeden Wechsel: denn wohin könnte der Weg sie führen? ... 
Ihre eigene Existenz erscheint ihnen dadurch irgendwie nur bedingt. Sie aber 
wollen bedingungslos und im Heute leben. Sie wollen keine erworbenen 
Eigenschaften, sie wollen sie fertig in die Wiege gelegt bekommen ... so 
ersehnen sie eine Lebensform, bei der Logik und Forschung nur eine unterge-
ordnete Rolle spielen, wo man nicht sucht, was man nicht schon gefunden 
hat, und wo man niemals etwas wird, was man nicht schon war (1948, S. 
15f.). 
 
Diese Diatribe setzt eine Trennung zwischen unserem und dem 
starren Schwarzweißdenken des Antisemiten voraus. Doch das 
Verlangen nach Starrheit ist natürlich in uns allen vorhan- 

 
210 



den. Die Sehnsucht nach eindeutigen Trennlinien und klaren 
Begriffen gehört zu unserem menschlichen Sein. Wenn wir sie 
dann haben, müssen wir uns entweder der Tatsache stellen, daß 
ihnen einige Realitäten entgleiten, oder uns aber gegen die Unzu-
länglichkeit der Begriffe blind machen. 
Der Grundwiderspruch bei der Suche nach Reinheit ist der, daß wir 
damit die Erfahrung in logische, widerspruchsfreie Kategorien zu 
zwingen versuchen. Aber die Erfahrung läßt sich nicht unterwerfen, 
und diejenigen, die es versuchen, verwickeln sich in Widersprüche. 
Was die geschlechtliche Reinheit betrifft, so ist es offensichtlich, 
daß sie da, wo sie die Trennung der Geschlechter impliziert, nicht 
nur zu einer Negierung des anderen Geschlechts, sondern buch-
stäblich auch zur Sterilität führen muß. Sie ruft zudem Wider-
sprüche hervor. Der Wunsch, daß alle Frauen zu allen Zeiten 
keusch sein sollen, widerspricht anderen Wünschen und erzeugt bei 
konsequenter Befolgung Unbequemlichkeiten von der Art, wie sie 
die Mae-Enga-Männer kennen. Im 17. Jahrhundert befanden sich 
die spanischen Mädchen der höheren Gesellschaftsschichten in 
einem Dilemma zwischen zwei Formen der Unehre. Die heilige 
Theresa von Avila wuchs in einer Gesellschaft auf, in der die 
Verführung eines Mädchens von seinem Bruder oder Vater gerächt 
werden mußte. Empfing es einen Liebhaber, so riskierte es also, 
daß es entehrt wurde und Männer ihr Leben lassen mußten. Seine 
persönliche Ehre erforderte es jedoch, daß es nicht abweisend war 
und sich seinem Liebhaber nicht verweigerte, da es undenkbar war, 
sich von Liebhabern völlig fernzuhalten. Es gibt noch viele andere 
Beispiele für die Probleme – und auch sonderbaren Lösungen –, 
die das Streben nach Reinheit schafft. Es ist zweifellos eine Art 
stellvertretender Befriedigung, die der Hochachtung für die Jung-
fräulichkeit im frühen Christentum ihre Aura verlieh, den Nambu-
diri-Brahmanen, die ihre Schwestern abschließen, eine zusätzliche 
Motivation gibt und das allgemeine Prestige der Brahmanen bei 
den niederen Kasten erhöht. In einigen ihrer Königreiche erwarten 
die Pende am Kassai von ihren Häuptlingen sexuelle Enthaltsam-
keit. Auf diese Weise erhält ein einzelner Mann das Wohl des 
Königreichs und seiner polygamen Untertanen. Um sicherzugehen, 
daß dem Häuptling, der bei seiner Inthronisation freilich schon in 

 
211 



fortgeschrittenem Alter ist, kein Fehltritt unterläuft, legen ihm seine 
Untertanen eine Penishülle an, die er von da an zu tragen hat (de 
Sousberghe 1954). 
Manchmal beruht der Anspruch auf höhere Reinheit auf Betrug. 
Die erwachsenen Männer des Chagga-Stamms gaben vor, daß ihr 
After bei der Initiation fürs ganze Leben verschlossen wurde. Initi-
ierte Männer mußten sich angeblich nie entleeren, im Gegensatz zu 
den Frauen und Kindern, die den Bedürfnissen ihres Körpers unter-
worfen blieben (Raum 1940). Man vergegenwärtige sich einmal die 
Komplikationen, in die sich die Chagga-Männer durch diese Be-
hauptung stürzten! Das Fazit aus dem Gesagten ist, daß die gegebe-
nen Tatsachen wirr und chaotisch sind. Wählen wir aus dem Bild 
des Körpers nur solche Aspekte aus, die keinen Anstoß erregen, 
müssen wir bereit sein, für diese Entstellung zu leiden. Der Körper 
ist kein poröser Krug, oder in einer anderen Metapher ausgedrückt: 
ein Garten ist kein Wandteppich. Wenn alles Unkraut entfernt wird, 
verarmt der Boden. Der Gärtner muß auf irgendeine Weise seine 
Fruchtbarkeit erhalten, indem er dem Boden wieder zuführt, was er 
ihm entnommen hat. Die besondere Behandlung, die einige Reli-
gionen den Anomalien und Greueln angedeihen ließen, um sie 
nutzbringend einsetzen zu können, gleicht dem Verfahren, Unkraut 
und Heu zu Kompost zu verarbeiten. 
Das wäre die generelle Richtung, in der eine Antwort auf die Frage 
gesucht werden muß, warum in den Erneuerungsriten häufig verun-
reinigende Elemente verwendet werden. 
Immer, wenn unserem Leben eine strikte Reinheitsstruktur aufer-
legt wird, hat sie entweder äußerst unbequeme Folgen oder führt 
bei exakter Befolgung zu Widersprüchen, wenn nicht gar Heuche-
lei. Das Negierte verschwindet dadurch nicht. Das übrige Leben, 
das nicht säuberlich in die anerkannten Kategorien paßt, bleibt 
vorhanden und beansprucht sein Recht. Wie wir zu zeigen versuch-
ten, bietet der Körper ein Grundschema für alle möglichen Sym-
bole. Es gibt wohl kaum eine Verunreinigung, die nicht irgendeinen 
primären physiologischen Bezug hätte. Da der Körper der Träger 
des Lebens ist, kann er nicht gänzlich verneint werden. Und da das 
Leben bejaht werden muß, müssen die vollkommensten Philoso-
phien, wie William 

 
212 



James sagt, schließlich auch das bejahen, was verneint worden ist: 
 
Wenn wir zugeben, daß das Übel ein wesentlicher Teil unseres Lebens ist, 
beladen wir uns sehr mit einer Schwierigkeit, die sich stets in den Philoso-
phien der Religion als lästig erwiesen hat. Der Theismus hat, wann immer er 
sich selbst als systematische Philosophie des Universums aufgerichtet hat, 
eine Abneigung gezeigt, Gott weniger als alles in allem sein zu lassen ... eine 
Abweichung vom populären oder praktischen Theismus (ist eine Philosophie, 
die) ... offen pluralistisch ... ist und sich selbst mit einem Universum, das sich 
aus vielen Ursprungsprinzipien zusammensetzt, vollkommen zufrieden ge-
zeigt hat ... Gott (ist) nicht notwendig verantwortlich für die Existenz des 
Übels;... Nun gibt das Evangelium der robusten Geistesart ... seine Stimme 
deutlich für diese pluralistische Auffassung ab. Während der monistische 
Philosoph sich selber mehr oder weniger zu der Behauptung Hegels geführt 
sieht, daß alles Wirkliche vernünftig sei und daß das Übel als ein Element, 
das von der Dialektik erfordert wird, hineindefiniert, festgehalten und gehei-
ligt und mit einer Funktion für das endgültige System der Wahrheit versehen 
werden muß, weigert sich die kräftige Geistesart, irgend etwas Derartiges zu 
behaupten. Das Übel, behauptet sie, ist entschieden irrational und darf nicht 
in irgendeinem endgültigen System von Wahrheit definitorisch verankert, 
dort festgehalten oder geheiligt werden. Es ist ein wahrer Abscheu vor Gott 
dem Herrn, eine fremde Unwirklichkeit, ein wüstes Element, das besiegt und 
negiert ... werden muß. Das Ideal, weit entfernt koextensiv mit dem gesamten 
Wirklichen zu sein, ist nur ein Extrakt aus dem Wirklichen, der sich durch 
Freiheit von allem Kontakt mit diesem verseuchten, niederen und kotigen 
Stoff auszeichnet. 
Hier wird uns ... die Annahme präsentiert, daß es Elemente des Universums 
gibt, die in Verbindung mit den anderen Elementen kein vernünftiges Ganzes 
ergeben und die im Blick auf irgendein System, welches jene anderen Ele-
mente zusammen ausmachen, nur als irrelevant und zufällig betrachtet wer-
den können – als sozusagen „Dreck“ und als nicht dazugehörig (1979, S. 
132-35). 
 
Diese großartige Passage lädt dazu ein, schmutzbejahende und 
schmutzverneinende Philosophien miteinander zu vergleichen. Was 
könnte dabei herauskommen, wenn ein derartiger Vergleich zwi-
schen primitiven Kulturen möglich wäre? Norman Brown hat die 
Auffassung vertreten (vgl. Kapitel 8), daß die primitive Magie eine 
Flucht vor der Wirklichkeit sei und auf einer Ebene mit infantilen 
Sexualphantasien stehe. Wenn das stimmte, müßte die Mehrzahl 
der primitiven Kulturen in einer Rubrik mit der Christlichen Wis-
senschaft auftauchen, dem einzigen Beispiel für robuste Geistesart, 
das William James aus-führt. Aber statt einer konsequenten Ver-
neinung von Schmutz 

 
213 



finden wir die am Anfang dieses Kapitels genannten außergewöhn-
lichen Beispiele für eine Schmutzbejahung. Offenbar werden in 
jeder Kultur einige Verhaltensweisen oder Naturerscheinungen von 
allen Prinzipien des Universums durch und durch abgelehnt. Es 
gibt ganz verschiedene Arten von unmöglichen Erscheinungen, 
Anomalien, unguten Mischungen und Greueln. Die meisten werden 
in unterschiedlichem Maße verurteilt und gemieden. Dann stellen 
wir plötzlich fest, daß eines der greulichsten oder unmöglichsten 
Phänomene ausgesondert wird und in einen ganz besonderen rituel-
len Rahmen eingefügt wird, der es von der übrigen Erfahrung ab-
hebt. Dieser Rahmen stellt sicher, daß die Kategorien, die im nor-
malen Zusammenhang die Meidung vorschreiben, in keiner Weise 
bedroht oder beeinträchtigt werden. Innerhalb des rituellen Rah-
mens wird das Greuliche dann als eine Quelle ungeheurer Kraft 
behandelt. Nach William James würde eine derartige rituelle Ver-
mischung und Kompostierung verunreinigender Dinge die Grund-
lage für eine „vollständigere Religion“ darstellen. 
 
Es mag tatsächlich sein, daß keine religiöse Versöhnung mit dem absoluten 
Ganzen der Dinge möglich ist. Einige Formen des Übels, in der Tat, sind 
Mittel für höhere Formen des Guten; aber es könnte sein, daß es so extreme 
Formen des Übels gibt, daß sie in überhaupt keinen Zusammenhang des 
Guten eintreten können und daß im Blick auf sie dumpfe Unterwerfung oder 
Verweigerung der Wahrnehmung die einzige praktische Hilfsmöglichkeit ist. 
... Aber ... angesichts der Tatsache, daß die bösen Fakten ein ebenso echter 
Teil der Natur sind wie die guten, (sollte) die philosophische Annahme gel-
ten, daß sie irgendeinen vernünftigen Sinn haben und daß das System der 
kräftigen Geistesart, indem es Kummer, Schmerz und Tod überhaupt keine 
positive und aktive Aufmerksamkeit schenkt, weniger vollständig ist als 
Systeme, die wenigstens diese Elemente in ihren Gesichtskreis aufzunehmen 
versuchen. Die vollständigsten Religionen würden deshalb diejenigen sein, in 
denen die pessimistischen Elemente am besten entwickelt sind ... (1979, S. 
163 f.). 
 
Offenbar haben wir hier einen Programmentwurf für die ver-
gleichende Religionswissenschaft vor uns. Es wäre zu ihrem eige-
nen Schaden, wenn die Ethnologen ihrer Pflicht, eine Taxonomie 
der Stammesreligionen zu erarbeiten, nicht nachkämen. Wir stellen 
jedoch fest, daß es nicht so einfach ist, jene Prinzipien zu finden, 
nach denen sich die „unvollständigen und optimistischen Religio-
nen“ am besten von den „vollständigeren und pessimistischen“ 
unterscheiden lassen. Die methodischen Probleme sind groß. Es 
versteht sich, daß man bei der 

 
214 



Katalogisierung aller vorhandenen rituellen Meidungen einer Reli-
gion äußerst gewissenhaft vorgehen müßte und nichts auslassen 
dürfte. Welche andern Regeln aber müßte der objektive Wissen-
schaftler überdies beachten, um nach diesen allgemeinen Kriterien 
verschiedene Arten von Religionen unterscheiden zu können? 
Die Antwort darauf lautet, daß die Aufgabe den Rahmen der objek-
tiven Wissenschaft weit übersteigt. Nicht aus dem technischen 
Grund, daß es nicht genügend Feldforschungsberichte gibt. Tat-
sächlich scheint gerade dort, wo nur wenig Feldberichte vorliegen, 
das vergleichende Vorgehen besonders verlockend. Der Grund liegt 
in der Art des Materials selbst. Alle lebenden Religionen sind viel-
gestaltig. Das formalisierte Ritual zu öffentlichen Anlässen trägt 
einen Strang der Lehre vor. Es besteht kein Grund zu der Annahme, 
daß seine Botschaft mit jenen übereinstimmen müßte, die in priva-
ten Ritualen gelehrt werden, oder daß alle öffentlichen oder alle 
privaten Rituale miteinander übereinstimmten. Es gibt keine Ga-
rantie dafür, daß das Ritual homogen ist, und wenn es das nicht ist, 
so hängt es von der subjektiven Intuition des Beobachters ab, ob er 
den Gesamteindruck als optimistisch oder pessimistisch einschätzt. 
Er kann sich an einige Regeln halten, um zu seiner Beurteilung zu 
kommen: er kann so vorgehen, daß er die übelverneinenden und die 
übelbejahenden Riten nach Punkten bewertet und gegeneinander 
aufrechnet. Oder er nimmt eine Gewichtung je nach der Bedeutung 
der Riten vor. Welche Methode er auch anwendet, er geht immer 
willkürlich vor und hat es bei all dem nur mit dem formalisierten 
Ritual zu tun. Es gibt andere Glaubensanschauungen, die unter 
Umständen überhaupt nicht ritualisiert worden sind und die der 
Botschaft der Riten völlig zuwiderlaufen können. Das Volk muß 
nicht notwendig auf seine Priester hören. Seine tatsächlichen An-
schauungen können optimistisch und schmutzverneinend sein, ob-
wohl es so aussieht, als hingen sie einer vornehm pessimistischen 
Religion an. 
Sollte ich entscheiden müssen, welcher Seite in William James’ 
Schema die Lele-Kultur zuzuordnen wäre, geriete ich in Verlegen-
heit. Die Lele sind ein Volk, das in profanen und rituellen Dingen 
äußerst reinheitsbewußt ist. Ihr allgegenwärtiger Hang zum Tren-
nen und Klassifizieren zeigt sich nirgends so deutlich 

 
215 



wie in ihrer Einstellung zu tierischer Nahrung. Der größte Teil ihrer 
Kosmologie und weite Bereiche ihrer sozialen Ordnung spiegeln 
sich in ihren Tierkategorien. Es gibt jeweils unterschiedliche Tiere 
und Tierteile, die als angemessene Nahrung für Männer, Frauen, 
Kinder oder Schwangere gelten. Bestimmte Tiere werden als völlig 
ungenießbar angesehen. Die zu den ungeeigneten Speisen für Män-
ner oder Frauen zählenden Tiere weisen nach ihrem Klassifika-
tionsschema irgendeine Zweideutigkeit auf. Ihre Tiertaxonomie 
unterscheidet Nachttiere und Tagtiere, Tiere, die oben leben (Vö-
gel, Eichhörnchen und Affen) und Tiere, die unten leben (Wasser- 
und Landtiere). Alle Tiere, die sich nicht eindeutig zuordnen lassen, 
werden als anormale Lebewesen behandelt und von der Liste der 
erlaubten Speisen einer der Gruppen gestrichen. Flughörnchen zum 
Beispiel sind weder eindeutig Vögel noch Landtiere und werden 
daher von gewissenhaften Erwachsenen gemieden. Kindern sind 
sie erlaubt. Keine Frau, die auf sich hält, würde sie essen, und 
Männer nur dann, wenn der Hunger sie dazu treibt. Dieses Verhal-
ten wird durch keinerlei Strafandrohungen erzwungen. Ihre Haupt-
einteilungen lassen sich in Form zweier konzentrischer Kreise dar-
stellen. Zum Kreis der menschlichen Gesellschaft gehören Männer 
als Jäger und Wahrsager, Frauen, Kinder und als Ausnahme auch 
einige Tiere, die zusammen mit den Menschen leben. Diese nicht-
menschlichen Dorf Insassen sind entweder domestizierte Tiere, 
Hunde und Hühner, oder unerwünschte Parasiten, Ratten und 
Eidechsen. Es wäre undenkbar, Hunde, Ratten oder Eidechsen zu 
essen. Das Fleisch für den Menschen sollte von Tieren stammen, 
die der Jäger mit Hilfe seiner Pfeile und Fallen in der Wildnis er-
legt hat. Hühner werfen ein kasuistisches Problem auf; die Lele 
lösen es so, daß sie es für ungehörig erachten, wenn Frauen Hüh-
nerfleisch essen, und es Männern als mögliche und sogar gute Nah-
rung gestatten. Die Ziegen, die vor kurzem eingeführt wurden, 
halten sie für den Tausch mit anderen Stämmen, essen sie aber 
nicht. 
Diese Neigung zu genauesten Unterscheidungen könnte, wenn sie 
überall nachzuweisen wäre, den Eindruck erwecken, daß ihre Kul-
tur schmutzverneinend sei. Aber erst das, was nach einer Gesamt-
betrachtung herauskommt, gibt den Ausschlag. Ihre formalisierten 
Rituale beruhen in der Hauptsache auf der 

 
216 



Unterscheidung verschiedener Kategorien: Menschen, Tiere, Män-
ner, Frauen, Junge, Alte, usw. Sie setzen sich jedoch aus einer Ab-
folge von Kulten zusammen, in denen es den Initianden erlaubt ist, 
das zu essen, was normalerweise gefährlich und verboten ist – 
fleischfressende Tiere, das Brustfleisch von Wild und junge Tiere. 
In einem inneren Kult wird ein hybrides Wundertier, das sie im 
profanen Leben ganz sicher verabscheuen würden, ehrerbietig von 
den Initianden verzehrt und als wirksamster Fruchtbarkeitsspender 
angesehen. An diesem Punkt erkennt man, daß man es – um die 
Gartenmetapher fortzuführen – mit einer kompostierenden Religion 
zu tun hat. Was ausgesondert wurde, wird zur Erneuerung des 
Lebens wieder untergepflügt. 
Die beiden Welten, die menschliche und die tierische, existieren 
keineswegs getrennt voneinander. Nach Auffassung der Lele sind 
die meisten Tiere deshalb vorhanden, um von den Lele-Jägern er-
legt zu werden. Einige Tiere – Wühl- und Nachttiere und solche, 
die Wasser lieben – sind Geistertiere und haben eine spezielle Be-
ziehung zu den nichtanimalischen Bewohnern der Tierwelt, den 
Geistern. Von diesen Geistern hängen Wohlergehen, Fruchtbarkeit 
und Heilkunst der Menschen ab. Das normale Verhalten der Men-
schen ist es, hinauszugehen und das Benötigte aus dem Tierbereich 
zu holen. Tiere und Geister zeichnen sich dadurch aus, daß sie die 
Menschen meiden und nicht spontan in deren Welt kommen. Die 
Männer nutzen als Jäger und Wahrsager beide Seiten dieser ande-
ren Welt, um an Fleisch und Medizinen zu kommen. Für die 
Frauen, die schwach und verletzlich sind, sind die männlichen Ak-
tivitäten in der anderen Welt besonders wichtig. Frauen meiden die 
Geistertiere und essen nicht von ihrem Fleisch. Sie jagen nie und 
werden nur dann Wahrsagerinnen, wenn sie als Zwilling geboren 
wurden oder mit Zwillingen schwanger gehen. Sie nehmen, was 
die Interaktion der beiden Welten betrifft, eine passive Rolle ein, 
und dennoch benötigen gerade sie die Hilfe der Geister in besonde-
rem Maße, da sie häufig unfruchtbar sind oder, wenn sie schwanger 
geworden sind, zu Fehlgeburten neigen, wogegen die Geister Heil-
mittel liefern können. Abgesehen von dieser normalen Beziehung 
zwischen den Menschen und dem Wilden, die sich in männlichen 
Jagdunternehmungen und im männlichen Ritual zugunsten von 
Frauen und 

 
217 



Kindern äußert, gibt es zwei weitere Verbindungsmöglichkeiten. 
Die eine dient bösen, die andere guten Zwecken. Die gefährliche 
Verbindung wird durch den heimtückischen Loyalitätswechsel von 
Menschen geschaffen, die Zauberer werden. Sie wenden ihrer eige-
nen Art den Rücken und gesellen sich zu den Gejagten, kämpfen 
gegen die Jäger und wirken den Wahrsagern entgegen, um statt 
Genesung den Tod herbeizuführen. Sie sind auf die Seite des tieri-
schen Bereichs übergewechselt und haben einige Tiere dazu veran-
laßt, den tierischen Bereich zu verlassen und in den menschlichen 
Bereich einzudringen. Diese Tiere sind ihre fleischfressenden Ver-
bündeten, die aus den menschlichen Siedlungen Hühner stehlen 
und dort für die Zauberer arbeiten. 
Die andere uneindeutige Existenzform hängt mit der Fruchtbarkeit 
zusammen. Es gehört zur Natur des Menschen, sich unter Schmer-
zen und Gefahren fortzupflanzen, und normalerweise wird nur je-
weils ein Kind geboren. Im Gegensatz dazu glaubt man, daß Tiere 
von Natur aus fruchtbar sind; sie pflanzen sich ohne Schmerzen 
oder Gefahren fort und bringen normalerweise zwei oder mehrere 
Junge zur Welt. Werden menschliche Zwillinge oder Drillinge 
geboren, so ist es ihren Eltern gelungen, die normalen mensch-
lichen Beschränkungen zu durchbrechen. Die Eltern sind in gewis-
ser Hinsicht anormal, aber in denkbar glückverheißender Weise. 
Sie haben einen Gegenpart in der Tierwelt, nämlich das wohlwol-
lende Wundertier, dem die Lele einen formalisierten Kult gewidmet 
haben: den Pangolin oder geschuppten Ameisenbär. Er widerspricht 
den augenfälligen Tierkategorien in allen Punkten. Er hat Schuppen 
wie ein Fisch, erklettert aber Bäume. Er gleicht eher einer eier-
legenden Eidechse als einem Säugetier, säugt jedoch seine Jungen. 
Am wichtigsten aber ist, daß er im Unterschied zu anderen kleinen 
Säugetieren einzelne Junge zur Welt bringt. Statt wegzulaufen oder 
anzugreifen, rollt er sich zu einer unauffälligen Kugel zusammen 
und wartet, bis der Jäger vorbeigegangen ist. Sowohl die Eltern 
menschlicher Zwillinge als auch der Waldpangolin werden als 
Fruchtbarkeitsspender ritualisiert. Der Pangolin wird also keines-
falls verabscheut und als völlig anormal angesehen, sondern in 
einer feierlichen Zeremonie von den Initianden seines Kults geges-
sen. Sie werden dadurch in die Lage versetzt, ihrer Art Fruchtbar-
keit zu schenken. 

 
218 



Dieses Wesen aus dem Tierreich mit seiner geheimnisvollen Mitt-
lerrolle entspricht den vielen faszinierenden menschlichen Mittlern, 
die Eliade in seiner Darstellung des Schamanismus erwähnt. Wenn 
die Lele das Verhalten des Pangolins beschreiben und ihre Einstel-
lung zu seinem Kult erläutern, äußern sie Dinge, die in geradezu 
unheimlicher Weise an Passagen aus dem Alten Testament erin-
nern, wie sie in der christlichen Überlieferung interpretiert wurden. 
Wie von Abrahams Widder in der Hecke und von Christus spricht 
man vom Pangolin als einem freiwilligen Opfer. Er wird nicht ein-
gefangen, sondern kommt selbst ins Dorf. Er ist ein königliches 
Opfer: das Dorf behandelt seinen toten Körper wie einen lebenden 
Häuptling und fordert von allen das respektvolle Verhalten, das 
einem Häuptling entgegengebracht wird. Bei Nichtbeachtung droht 
künftiges Unheil. Werden seine Rituale gewissenhaft durchgeführt, 
werden die Frauen empfangen, werden die Tiere in die Fallen ge-
hen und den Pfeilen der Jäger erliegen. Die Pangolin-Mysterien 
sind traurige Mysterien: „Jetzt werde ich das Haus des Leidens 
betreten“, singen die Initianden, während sie den Kadaver um das 
Dorf tragen. Außer dieser quälenden Zeile wurde mir von seinen 
Kultgesängen nichts mitgeteilt. Dieser Kult hat offensichtlich sehr 
viele verschiedene Bedeutungen. Ich beschränke mich hier auf 
zwei Aspekte: der eine betrifft die Art und Weise, in der eine Ver-
einigung von Gegensätzen erreicht wird, die zur Quelle einer heil-
wirkenden Kraft wird; der andere bezieht sich auf die scheinbar 
freiwillige Ergebenheit des Tieres in seinen Tod. 
Im ersten Kapitel habe ich ausgeführt, warum ich für eine Unter-
suchung von Verunreinigungsvorstellungen eine weitergefaßte De-
finition von Religion benötige. Religion als Glauben an Geister zu 
definieren reicht nicht aus. Darüber hinaus aber läßt sich die The-
matik dieses Kapitels nur dann diskutieren, wenn man sie im 
Lichte des allgemeinen Dranges der Menschen sieht, ihre gesamte 
Erfahrung zusammenzuführen und Unterscheidungen und Trennun-
gen in Akten der Versöhnung zu überwinden. Die dramatische Ver-
knüpfung von Gegensätzen ist eine psychologisch befriedigende 
Aufgabe mit einer Fülle von Interpretationsmöglichkeiten auf den 
verschiedenen Ebenen. Gleichzeitig jedoch bietet das Ritual, das 
die glückliche Vereinigung von Gegensätzen zum Gegenstand hat, 
ein geeig- 

 
219 



netes Vehikel gerade für religiöse Themen. Der Pangolin-Kult der 
Lele ist nur ein Beispiel aus der Vielfalt der existierenden Kulte, 
die ihre Initianden dazu motivieren, sich umzuwenden und den 
Kategorien ins Auge zu blicken, auf denen ihre gesamte umge-
bende Kultur aufbaut, und sie als das zu erkennen, was sie sind – 
fiktive, von Menschen geschaffene, willkürliche Kreationen. Im 
alltäglichen und mehr noch im rituellen Leben der Lele steht die 
Form beständig im Vordergrund. Unaufhörlich verwirklichen sie 
die Unterscheidungen, die die Voraussetzungen für ihre Gesell-
schaft und ihre kulturelle Umwelt bilden, und strafen methodisch 
den Bruch einer Meidungsvorschrift oder schreiben ihm Unglück 
zu. Die Vorschriften mögen nicht beschwerlich sein. Sie sind je-
doch Mittel, mit denen die Lele in einem bewußten Akt die Vorstel-
lung ausdrücken, daß die Geschöpfe des Himmels ihrem Wesen 
nach verschieden von den Geschöpfen der Erde sind, weswegen es 
auch für schwangere Frauen gefährlich ist, letztere zu essen, wäh-
rend erstere gut für sie sind, usw. In ihren Essensvorbereitungen 
führen sie in sichtbarer Weise die zentralen Unterscheidungen ihres 
Kosmos vor, nicht anders als die alten Israeliten, die eine Liturgie 
der Heiligkeit vorführten. 
Außerdem gibt es den inneren Kult aller ihrer Rituale, in dem sich 
die Initianden des Pangolin – immun gegen die Gefahren, die einen 
Nichtinitiierten töten würde – dem Tier nähern, es ergreifen, töten 
und essen – jenes Tier, das in seinem Wesen all jene Elemente ver-
einigt, die die Lele-Kultur voneinander getrennt hält. Könnten die 
Pangolin-Initianden unter unseren Philosophien diejenige wählen, 
die den Momenten ihres Ritus am nächsten käme, wären sie primi-
tive Existentialisten. Das Mysterium dieses Ritus ermöglicht es 
ihnen, etwas vom zufälligen und konventionellen Charakter der 
Kategorien wahrzunehmen, die ihre Erfahrung bestimmen. Würden 
sie die Zweideutigkeit beständig meiden, müßten sie Ideal und 
Wirklichkeit voneinander trennen. Doch so begegnen sie der Zwei-
deutigkeit in einer extremen und konzentrierten Weise. Sie wagen 
es, den Pangolin zu ergreifen und im Ritual einzusetzen, und erklä-
ren diesen Ritus für wirkungsvoller als alle anderen Riten. Damit 
ermöglicht es der Pangolin-Kult den Menschen, über das Wesen 
von Reinem und Unreinem und über die Grenzen der menschlichen 
Betrachtungen über das Sein ernsthaft nachzudenken. 

 
220 



Der Pangolin überwindet also die Einteilung des Universums in 
verschiedene Bereiche. Ein anderer Aspekt ist der, daß seine heil-
bringende Kraft durch seinen Tod freigesetzt wird, und diesen 
scheint er freiwillig auf sich zu nehmen. Wäre die Religion der 
Lele aus einem Guß, könnten wir sie aufgrund des Gesagten als 
eine schmutzbejahende einordnen und erwarten, daß die Lele dem 
Leiden resigniert begegnen und den Tod zum Anlaß tröstender 
Rituale der Versöhnung und Erneuerung nehmen. Doch die meta-
physischen Ideen, die im gesonderten rituellen Rahmen des Pango-
lin-Kults ihren angemessenen Platz haben, unterscheiden sich von 
denen, die die Reaktion bei einem Todesfall in der Familie bestim-
men. Hier verneinen die Lele den eingetretenen Tod vollkommen. 
Es wird oft gesagt, daß dieser afrikanische Stamm oder dieses Volk 
nicht weiß, daß man eines natürlichen Todes sterben kann. Die Lele 
sind keine Narren. Sie wissen, daß das Leben ein Ende haben muß. 
Sie erwarten jedoch, daß unter normalen Voraussetzungen jeder 
seine natürliche Zeitspanne lebt, langsam alt wird und schließlich 
ins Grab sinkt. Dann freuen sie sich, denn ein solcher alter Mann 
oder eine solche alte Frau hat alle hemmenden Hindernisse über-
wunden und die Erfüllung des Lebens erlangt. Aber das geschieht 
nur selten. Die meisten Menschen werden, so glauben die Lele, 
lange bevor sie ihr Ziel erreicht haben, durch Zauberei niederge-
streckt. Zauberei jedoch gehört nicht zur natürlichen Ordnung der 
Dinge, wie sie die Lele begreifen. Zauberei war ein späterer Zusatz 
zur Schöpfung, eher eine Art Versehen. Was diesen Aspekt angeht, 
ist ihre Kultur ein gutes Beispiel für die von William James be-
schriebene kräftige Geistesart. Für die Lele kann das Übel nicht 
Teil des Gesamtsystems der Welt sein, sondern muß kompromißlos 
ausgetrieben werden. Alles Übel rührt von Zauberei her. Sie haben 
eine präzise Vorstellung von einer Wirklichkeit, in der es keine 
Zauberei gibt, und arbeiten unablässig daran, diesen Zustand her-
beizuführen, indem sie Zauberer beseitigen. 
Das Denken aller Völker, deren Metaphysik das Übel aus der wirk-
lichen Welt hinausdrängt, kennzeichnet eine starke millenaristische 
Tendenz. Diese Tendenz entflammt bei den Lele in den immer wie-
derkehrenden Kulten gegen Zauberei. Ein neuer Kult vernichtet für 
die Dauer seines Auftretens alle Ele- 

 
221 



mente der traditionellen Religion. In periodischen Abständen wird 
das komplizierte System verneinter und bejahter Anomalitäten in 
ihren Kulten durch den jeweils neuesten Antizauberei-Kult für un-
gültig erklärt, der nichts weniger zum Ziel hat, als das Millenium 
auf der Stelle herbeizuführen (siehe Douglas, in Middleton und 
Winter 1963). 
Wenn wir uns die Religion der Lele vornehmen, haben wir also 
zwei Tendenzen in Betracht zu ziehen: einmal die Bereitschaft, die 
von den Denkzwängen geschaffenen Schleier beiseite zuziehen und 
die Wirklichkeit unverstellt zu sehen; zum anderen eine Verleug-
nung des Unvermeidlichen, die Weigerung, dem Leiden und sogar 
dem Tod einen Platz in der Wirklichkeit einzuräumen. Damit ver-
wandelt sich William James’ Problem in die Frage, welche Tendenz 
die stärkere ist. 
Wenn der Pangolin-Kult in ihrer Weltsicht den Platz einnimmt, den 
ich beschrieben habe, würde man erwarten, daß er gewisse orgiasti-
sche Züge aufweist, eine zeitweise Zerstörung der apollinischen 
Form beinhaltet. Vielleicht war das Gemeinschaftsmahl früher ein-
mal Anlaß für dionysischere Formen. Die heutigen Lele-Riten wei-
sen jedoch nichts auf, was auch nur im geringsten unkontrolliert 
wäre. Es gibt keine Drogen, keine Tänze, keine Hypnose und keine 
Anwendung von Techniken, durch die die bewußte Kontrolle über 
den Körper verringert würde. Selbst jene Wahrsager, die im Trance-
zustand in direkter Verbindung mit den Geistern des Waldes stehen 
sollen und beim Erscheinen dieser Geister die ganze Nacht hin-
durch zu ihnen singen, singen auf ruhige und nüchterne Weise. Die 
Lele interessieren sich sehr viel mehr für das, was ihnen die Reli-
gion im Hinblick auf Fruchtbarkeit, Heilung und Jagderfolge geben 
kann als für die Vervollkommnung des Menschen und eine voll-
ständige religiöse Vereinigung. Die meisten ihrer Riten sind durch 
und durch magische Riten, die aus Anlaß einer bestimmten Heilung 
oder am Vorabend eines besonderen Jagdunternehmens durchge-
führt werden und einen unmittelbaren, greifbaren Erfolg zeitigen 
sollen. Die meiste Zeit hindurch scheinen die Lele-Wahrsager 
nichts weiter zu sein als eine Gruppe von Aladinen, die ihre Lam-
pen putzen und auf ein Wunder warten. Nur die Initiationsriten in 
ihrem Kult geben einen kurzen Blick auf eine andere Ebene der 
religiösen Einsicht frei. Doch die Lehre dieser Riten ist überdeckt 
vom leidenschaftli- 

 
222 



chen Interesse der Leute an Zauberei und Gegenzauberei. Vom 
Ausgang jeder Zaubereibeschuldigung hängen schwerwiegende 
persönliche und politische Entscheidungen ab. Es sind die Riten, 
die Zauberer entdecken oder freisprechen, gegen sie schützen oder 
das wiedergutmachen, was sie zerstört haben, die das öffentliche 
Interesse gefangennehmen. Ein starker sozialer Druck zwingt die 
Menschen, jeden Todesfall der Zauberei zuzuschreiben. Daher 
kommt es, daß die Lele, unabhängig von dem, was ihre offizielle 
Religion über das Wesen des Universums und über den Ort von 
Chaos, Leiden und Zerstörung in der Wirklichkeit sagt, im gesell-
schaftlichen Alltag einer anderen Sicht anhängen. Diese Sicht be-
sagt, daß das Übel nicht zur normalen Ordnung der Dinge gehört; 
es ist kein Teil der Wirklichkeit. So scheinen die Lele das be-
herrschte Lächeln auf den Lippen zu tragen, das man von Anhän-
gern der Christlichen Wissenschaft kennt. Würde man sie nicht 
nach ihren Kultpraktiken, sondern nach den Glaubensanschauun-
gen, die sie periodisch überkommen, klassifizieren, gerieten sie in 
die Gruppe derer, die von kräftiger Geistesart, schmutzverneinend 
und von der Lektion des sanften Pangolin unberührt sind. 
Es wäre nicht richtig, die Lele als Beispiel für ein Volk zu nehmen, 
das versucht, der Thematik des Todes insgesamt auszuweichen. Ich 
führe sie hauptsächlich deswegen an, um zu zeigen, wie schwierig 
eine Einschätzung der kulturellen Einstellung zu solchen Fragen 
ist. Ich konnte nur sehr wenig über ihre esoterischen Lehren erfah-
ren, weil sie sorgsam gehütete Geheimnisse der männlichen Kult-
mitglieder waren. Bereits diese Esoterik ist von Bedeutung. Die 
Geheimhaltung religiöser Bereiche steht in deutlichem Gegensatz 
zu der offeneren Art, in der die Zulassung zum kultischen Ritual 
und dessen Öffentlichkeit bei ihren südöstlichen Nachbarn, den 
Ndembu, geregelt ist. Wenn Priester aus verschiedenen sozialen 
Gründen ihre Lehren geheimhalten, so ist eine falsche Bericht-
erstattung durch den Ethnologen noch das geringste Übel, das dar-
aus folgen kann. Dort, wo die religiöse Lehre weiteren Kreisen 
bekannt ist, ist es in der Regel weniger wahrscheinlich, daß sie 
durch die Furcht vor Zauberei in den Hintergrund gedrängt wird. 
Die vordringlichsten Gedanken, die die Lele angesichts eines To-
desfalles überkommen, sind offenbar Rachegedanken. Jeder Tod 
eines Menschen wird als etwas Unnötiges angesehen und 

 
223 



seine Ursache in einem hinterhältigen Verbrechen eines bösen, 
antisozial eingestellten Menschen gesucht. Da sich alle Verunreini-
gungssymbole auf den Körper beziehen, stellt der Zerfall des Kör-
pers das größte Problem für alle dar, die im Rahmen von Verun-
reinigungsvorstellungen denken. Der Tod ist für alle metaphysi-
schen Systeme eine Herausforderung, doch nicht immer wird die 
Herausforderung direkt angenommen. Ich glaube, daß die Lele 
seinen metaphysischen Implikationen ausweichen, indem sie jeden 
Todesfall als die Folge eines individuellen Akts des Verrats oder 
menschlicher Bosheit behandeln. Ihr Pangolin-Kult bietet Betrach-
tungsmöglichkeiten über die Unangemessenheit der menschlichen 
Denkkategorien, aber nur wenige nehmen sie wahr. Sie sind über-
dies auch nicht explizit auf ihre Erfahrung mit dem Tod bezogen. 
Es mag durchaus so scheinen, als hätte ich dem Pangolin-Kult eine 
zu große Bedeutung beigemessen. Es gibt bei den Lele keine theo-
logischen oder philosophischen Bücher, die die Bedeutung des 
Kultes darlegen. Weder sind mir seine metaphysischen Implikatio-
nen von den Lele ausführlich erklärt worden, noch habe ich zumin-
dest eine Unterhaltung zwischen Wahrsagern belauscht. Es war, 
wie ich berichtet habe (1957), vielmehr so, daß ich, als ich mit mei-
nen direkten Fragen nach den Gründen für die Meidung bestimmter 
Nahrungsmittel nicht weiterkam, damit begann, die Tiersymbolik 
der Lele auf ihre kosmische Struktur hin zu befragen. Sie sagten 
nie: „Wir meiden anormale Tiere, weil sie den Kategorien unseres 
Universums widersprechen und dadurch tiefe Beunruhigung bei 
uns hervorrufen“, sondern hoben bei jedem gemiedenen Tier zu 
langen Ausführungen über sein natürliches Tun und Treiben an. 
Aus der Gesamtliste der Anormalitäten gingen dann die einfachen 
taxonomischen Prinzipien hervor, die verwendet worden waren. 
Vom Pangolin jedoch sprach man immer als von einem Wundertier, 
das alle anderen an Unglaublichkeit übertraf. Als ich zum ersten 
Mal von ihm hörte, erhielt ich den Eindruck eines derart phantasti-
schen Wesens, daß ich seine Existenz bezweifelte. Die Frage, wa-
rum er dann der Mittelpunkt eines Fruchtbarkeitskults sei, brachte 
mich ebenfalls nicht weiter: dies sei ein ganz altes Geheimnis der 
Ahnen. Welchen Beweis für die Bedeutung dieses oder jedes ande-
ren Kultes kann man sinnvollerweise verlangen? Er kann viele ver- 

 
224 



schiedene Ebenen und Arten von Bedeutungen haben. Die Bedeu-
tung, auf die ich meine Argumentation gründe, ist jene, die sich aus 
einer Struktur ergibt, deren Teile nachweislich in einer geordneten 
Beziehung zueinander stehen. Ein Mitglied der Gesellschaft muß 
nicht notwendig die ganze Struktur kennen, ebensowenig wie der 
Sprecher einer Sprache sich explizit zu den verwendeten Sprach-
strukturen äußern können muß. Luc de Heusch hat mein Material 
analysiert und nachgewiesen, daß der Pangolin-Kult noch weitere – 
von mir gar nicht beachtete – Merkmale in sich vereinigt, die in der 
Lele-Kultur unterschieden werden. Vielleicht kann ich meine Er-
klärung für den rituellen Totschlag und Verzehr des Pangolin durch 
den Nachweis rechtfertigen, daß es in anderen primitiven Gesell-
schaften ähnliche metaphysische Sichtweisen gibt. Im übrigen ist 
es unwahrscheinlich, daß Glaubenssysteme überleben, wenn sie 
nicht doch Überlegungen beinhalten, die tiefgehender als die sind, 
die man üblicherweise primitiven Kulturen nachsagt. Die meisten 
Religionen setzen ihre Riten als Versprechen dafür ein, daß die 
äußeren Ereignisse irgendwie veränderbar sind. Welche Ver-
sprechungen sie auch machen, die Unausweichlichkeit des Todes 
muß auf irgendeine Weise anerkannt werden. Normalerweise 
erwartet man, daß eine hochentwickelte Metaphysik mit einem 
hochentwickelten Pessimismus und einer ebensolchen Verachtung 
der guten Seiten des Lebens einhergeht. Wenn Religionen wie der 
Buddhismus lehren, daß das Leben des einzelnen etwas Geringes 
sei und seine Freuden vergänglich und unbefriedigend seien, dann 
ist ihr philosophisches System gerüstet, im Zusammenhang mit 
dem kosmischen Sinn eines alles durchdringenden Seins auch über 
den Tod nachzudenken. Die primitiven Religionen und das Ver-
ständnis, das ein gewöhnlicher Laie von den ausgearbeiteten reli-
giösen Philosophien hat, stimmen im großen und ganzen überein: 
sie befassen sich weniger mit der Philosophie als mit den materiel-
len Vorteilen, die die Erfüllung ritueller und moralischer Vorschrif-
ten bieten kann. Daraus folgt jedoch, daß eben jene Religionen, die 
die instrumentellen Wirkungen ihres Rituals am meisten hervorhe-
ben, auch am meisten für den Unglauben anfällig sind. Wenn die 
Gläubigen zu meinen beginnen, daß die Riten Mittel zur Erlangung 
von Gesundheit und Wohlergehen seien – magische Lampen, die 
man durch Rei- 

 
225 



ben in Betrieb setzt –, ist der Tag nicht fern, an dem der gesamte 
rituelle Apparat als leere Täuschung erscheinen muß. Der Glaube 
muß auf irgendeine Weise gegen Enttäuschungen abgesichert sein – 
oder er wird aufgegeben. Eine Möglichkeit, das Ritual vor Zwei-
feln zu schützen, ist die Annahme, daß ein Feind innerhalb oder 
außerhalb der Gemeinschaft seine positive Wirkung beständig zer-
stört. In diesem Sinne können amoralische Dämonen, Hexer oder 
Zauberer verantwortlich gemacht werden. Aber das ist nur ein 
schwacher Schutz, da er die Gläubigen darin bestärkt, das Ritual 
als Instrument ihrer Wünsche zu behandeln, während er gleichzei-
tig die Schwäche des Rituals beim Erreichen seines Zwecks einge-
steht. Religionen, die das Böse mit dem Hinweis auf Dämonen 
oder Zauberer erklären, können also keinen Weg zum Verständnis 
der Gesamtheit des Existierenden weisen. Sie kommen einer opti-
mistischen, kräftigen, pluralistischen Auffassung vom Universum 
sehr nahe. Interessanterweise mußte William James’ Prototyp einer 
Philosophie der kräftigen Geistesart, die Christliche Wissenschaft, 
ihre unzureichende Auffassung vom Bösen durch eine ad hoc er-
fundene Dämonologie ergänzen. Ich möchte Rosemary Harris da-
für danken, daß sie mich auf Mary Bakers Glauben an einen „bös-
artigen tierischen Magnetismus“ hinwies, den diese für alle Übel 
verantwortlich machte, die sie nicht ignorieren konnte (Wilson 
1961, S. 126f.). 
Zum anderen kann man den Glauben, daß Religion hier und jetzt 
Wohlergehen bringen kann, dadurch schützen, daß man die Wirk-
samkeit eines Rituals von der Überwindung schwieriger Vorausset-
zungen abhängig macht. Die Durchführung eines Rituals kann zum 
Beispiel äußerst kompliziert und schwierig sein; wenn das ge-
ringste mißlingt, ist die ganze Sache umsonst gewesen. Das ist ein 
ausschließlich instrumenteller Ansatz, magisch im negativsten 
Sinne. Der Erfolg eines Ritus kann aber auch davon abhängen, ob 
die moralischen Voraussetzungen stimmen: Ausführender und Pub-
likum sollten ihn in angemessener innerer Haltung durchführen, 
frei von Schuld, bösem Willen usw. sein. Eine moralische Bedin-
gung als Voraussetzung für die Wirksamkeit eines Rituals kann die 
Gläubigen den höchsten Zielen ihrer Religion nahebringen. Die 
Propheten Israels, die „Wehe, wehe, wehe!“ riefen, boten mehr als 
nur eine Er- 

 
226 



klärung dafür, warum die Rituale keinen Frieden und kein Wohl-
ergehen bewirkt hatten. Niemand, der sie hörte, konnte das Ritual 
als etwas ausschließlich Magisches mißverstehen. Die dritte Mög-
lichkeit besteht darin, daß die religiöse Lehre die Stoßrichtung än-
dert. In den meisten alltäglichen Zusammenhängen verkündet sie 
den Gläubigen, daß dann, wenn sie ihren Moralkodex befolgen und 
die Rituale richtig durchführen, ihre Felder Frucht bringen und ihre 
Familien gedeihen werden. In einem anderen Zusammenhang je-
doch werden alle diese frommen Bemühungen herabgesetzt, das 
sonst richtige Verhalten mit Verachtung überschüttet und eine aufs 
Materielle gerichtete Einstellung plötzlich abgelehnt. Wir können 
nicht sagen, daß sie schlagartig zu Religionen würden, die gegen 
alle Bindungen und Illusionen auftreten, doch etwas in dieser Rich-
tung haben sie an sich. Bei den Ndembu zum Beispiel müssen die 
Chihamba-Initianden den weißen Geist töten, von dem sie zuvor 
gelernt haben, daß er ihr Großvater – Spender aller Fruchtbarkeit 
und Gesundheit – ist. Nachdem sie ihn getötet haben, sagt man 
ihnen, daß sie unschuldig sind und sich freuen sollen (Turner 
1962). Die Ndembu beachten ihre täglichen Rituale mit großer 
Sorgfalt, um mit ihrer Hilfe ihre Gesundheit und ihr Jagdglück zu 
erhalten. Chihamba, ihr wichtigster Kult, ist der Augenblick der 
Desillusionierung. Durch ihn verlieren die anderen Kulte ihre Im-
munität gegen mögliche Diskreditierungen. Doch Turner beharrt 
darauf, daß der Sinn der Chihamba-Rituale darin bestehe, mittels 
Paradoxa und Widersprüchen Wahrheiten auszudrücken, die sich in 
anderer Form nicht ausdrücken lassen. Im Chihamba treten sie 
einer tieferen Wirklichkeit gegenüber und messen ihre Ziele mit 
anderen Maßstäben. 
Ich neige zu der Annahme, daß es sehr viele primitive Religionen 
gibt, die einerseits materiellen Erfolg versprechen und sich andrer-
seits gegen plumpe Versuche, sie auf die Probe zu stellen, dadurch 
schützen, daß sie – ähnlich wie beschrieben – außerdem noch eine 
andere Perspektive beinhalten. Denn eine ausschließliche Ausrich-
tung auf materielles Wohlergehen und Glück öffnet dem Unglau-
ben sämtliche Tore. Wir können daher annehmen, daß gerade die 
diskreditierten Versprechungen, die nicht erfüllt werden, die offi-
ziellen Kultführer dazu veranlassen können, über umfassendere 
und tiefere Themen – 

 
227 



etwa das Mysterium des Bösen und des Todes – nachzudenken. 
Wenn das zutrifft, müßten die Kulte, die am materialistischsten 
wirken, an irgendeiner zentralen Stelle des rituellen Zyklus einen 
Kult einbauen, der das Paradoxon der letztendlichen Einheit von 
Leben und Tod thematisiert. Die positive, schöpferische Funktion 
der Verunreinigung durch den Tod kann in diesem Zusammenhang 
die metaphysische Kluft überbrücken helfen. 
Wir können zur Veranschaulichung das Todesritual der Nyakyusa 
nördlich des Nyasa-Sees heranziehen. Die Nyakyusa assoziieren 
Schmutz mit Wahnsinn; diejenigen, die wahnsinnig sind, essen 
unreine Dinge. Es gibt zwei Arten von Wahnsinn: eine ist von Gott 
gesandt, die andere ist die Folge einer Vernachlässigung des Ritu-
als. Urteilsfähigkeit und Wissen rühren für sie also eindeutig vom 
Ritual her. Die Symptome des Wahnsinns sind, unabhängig von der 
Art der Verursachung, dieselben. Der Wahnsinnige ißt unreine 
Dinge und entledigt sich der Kleider. Zu den unreinen Dingen rech-
nen sie Exkremente, Schlamm und Frösche: „Das Unreine, das die 
Wahnsinnigen essen, ist wie das Unreine, das der Tod hinterläßt; 
jene Fäkalien sind die Leiche“ (Wilson 1957, S. 53, 80f.). Das Ri-
tual erhält also den Verstand und das Leben; der Wahnsinn geht mit 
unreinen Dingen einher und ist eine Art Tod. Das Ritual trennt den 
Tod und das Leben: „Wenn die Toten nicht von den Lebenden ge-
trennt werden, bringen sie Wahnsinn über sie.“ Diese Aussage ent-
hält eine äußerst scharfsichtige Vorstellung davon, wie Rituale 
funktionieren und läßt das anklingen, was wir bereits im 4. Kapitel, 
S. 87, festgestellt haben. Nun ist es jedoch nicht so, daß die Nya-
kyusa unreinen Dingen gegenüber tolerant wären; sie sind vielmehr 
in einem hohen Maße reinheitsbewußt. Sie erlegen sich kompli-
zierte Einschränkungen auf, um den Kontakt mit körperlichen Aus-
scheidungen, die sie für sehr gefährlich halten, zu vermeiden: 
 
UBANYALI, Unreinheit, wird mit den Sexualsekreten, mit Menstruation und 
Geburt, aber auch mit einem Leichnam und mit dem Blut eines erschlagenen 
Feindes assoziiert. All dies gilt als etwas Widerwärtiges und zugleich Gefähr-
liches, wobei die Sexualsekrete besonders für Kleinkinder gefährlich sind (S. 
131). 
 
Für einen Mann, vor allem einen Krieger, ist der Kontakt mit 
Menstruationsblut gefährlich. Daher gibt es ausgefeilte Koch- 

 
228 



Vorschriften, die während der Menstruationsperioden eingehalten 
werden müssen. 
Obwohl sie im Alltagsleben unreine Dinge meiden, besteht der 
zentrale Akt im Trauerritual darin, das Unreine bewußt auf sich zu 
nehmen. Sie bedecken die Trauernden mit Unrat. „Der Unrat ist der 
Unrat des Todes, er ist Schmutz. ,Er soll jetzt kommen’, sagen wir, 
,er soll nicht später kommen, möge uns der Wahnsinn nie packen 
...’ Das bedeutet: ,Wir haben dir alles gegeben, wir haben am Herd 
unreine Dinge gegessen.’ Denn wenn man wahnsinnig ist, ißt man 
Unreines, Fakalien ...“ (S. 53). Vermutlich ließe sich zur Interpreta-
tion dieses Ritus noch sehr viel mehr anführen. Aber begnügen wir 
uns mit dem, was die wenigen Bemerkungen der Nyakyusa nahele-
gen: das freiwillige Aufsichnehmen der Todessymbole ist eine Art 
Prophylaxe gegen die Wirkungen des Todes; die rituelle Darstel-
lung des Todes ist ein Schutz – nicht gegen den Tod, sondern gegen 
den Wahnsinn (S. 48f.). Bei allen anderen Gelegenheiten meiden 
sie Fakalien und unreine Dinge und betrachten jedes davon abwei-
chende Verhalten als ein Anzeichen von Wahnsinn. Aber im Ange-
sicht des Todes geben sie das alles auf; sie behaupten sogar, wie die 
Wahnsinnigen unreine Dinge gegessen zu haben, um ihren 
Verstand zu bewahren. Die Nichtbeachtung jenes Rituals, das die 
freiwillige Anerkennung des körperlichen Zerfalls vorschreibt, hat 
Wahnsinn zur Folge; seine Beachtung hingegen garantiert die Er-
haltung des Verstandes. 
Ein anderes Beispiel dafür, wie die Erfahrung des Todes gemildert 
werden kann, indem man ihm bewußt begegnet, ist der rituelle 
Mord, den die Dinka an ihren betagten Speermeistern begehen. 
Dieser Ritus bildet das Zentrum der religiösen Riten der Dinka. 
Alle anderen Riten und blutigen Opferhandlungen treten hinter 
diesem Ritus, der kein Opfer ist, an Bedeutung zurück. Die Speer-
meister sind ein Klan, in dem die Priesterschaft erblich ist. Ihre 
Gottheit, „Fleisch“, ist ein Symbol des Lebens, des Lichts und der 
Wahrheit; Speermeister können von dieser Gottheit besessen sein. 
Die Opfer, die sie ausführen, und der Segen, den sie erteilen, sind 
wirkungsvoller als die aller anderen Menschen. Sie sind die Mittler 
zwischen ihrem Stamm und der Gottheit. Die Lehre, die dem Ritual 
ihres Todes zugrundeliegt, verbietet, daß das Leben eines Speer-
meisters 

 
229 



mit seinem letzten Atemzug aus dem sterbenden Körper entweicht. 
Dadurch, daß es in seinem Körper gehalten wird, bleibt der Speer-
meister am Leben; sein Geist kann dann zum Wohl der Gemein-
schaft auf seinen Nachfolger übergehen. Die furchtlose Selbstopfe-
rung des Priesters ermöglicht es seiner Gemeinschaft, als rationale 
Ordnung fortzubestehen. 
Reisende von außerhalb haben berichtet, daß dieser Ritus in einem 
brutalen Ersticken des hilflosen alten Mannes bestand. Eine genaue 
Untersuchung der religiösen Vorstellungen der Dinka enthüllt den 
eigentlichen Kern: der alte Mann bestimmt freiwillig die Zeit, die 
Art und den Ort seines Todes. Er bittet selbst um seinen Tod, um 
auf ihn vorbereitet zu sein, und er erbittet ihn von seinem Volk und 
für sein Volk. Er wird ehrerbietig zu Grabe getragen und spricht 
darin liegend seine letzten Worte zu den trauernden Söhnen. Erst 
dann wird seinem natürlichen Tod vorgegriffen. Durch seine freie, 
bewußte Entscheidung nimmt er dem Tod die zeitliche und räum-
liche Ungewißheit seines Eintretens. Sein gewollter Tod, vom Ritus 
ins Grab selbst verlegt, wird zu einem gemeinschaftlichen Sieg des 
ganzen Volkes (Lienhardt 1961). Dadurch, daß er dem Tod gegen-
übertritt und ihn entschlossen wählt, teilt er seinem Volk etwas über 
das Wesen des Lebens mit. 
Diesen beiden Todesritualen ist das Moment der freien, rationalen 
Wahl des Todes gemeinsam. Ein ähnliches Moment findet sich 
auch im Akt der Selbstopferung des Pangolin bei den Lele und im 
rituellen Totschlag von Kavula bei den Ndembu. Dieser weiße 
Geist ist nicht erzürnt über diese Tat, sondern reagiert sogar erfreut. 
Auch das ist ein Thema, das die Vorstellung einer Verunreinigung 
durch den Tod ausdrücken kann, wenn ihre Vorzeichen vom 
Negativen ins Positive gewendet werden. 
Tiere und Pflanzen haben keine Wahl; sie können nur die Rolle 
einnehmen, die ihnen in der Ordnung des Universums bestimmt ist. 
Sie müssen so leben, wie es ihnen die Natur vorschreibt. Gelegent-
lich schlagen einzelne Spezies oder einzelne Exemplare aus der 
Art, und die Menschen reagieren darauf mit irgendeiner Form der 
Meidung. Bereits der Reaktion auf zweideutige Phänomene liegt 
die Erwartung zugrunde, daß alle Dinge normalerweise den Prinzi-
pien, die die Welt bestimmen, entsprechen sollen. Daß die Men-
schen ihnen entsprechen, ist je- 

 
230 



doch – wie die Erfahrung lehrt – nicht so unumstößlich sicherge-
stellt. Strafen, moralische Zwänge, Vorschriften darüber, was nicht 
berührt und was nicht gegessen werden darf, ein fester ritueller 
Rahmen – all dies kann dazu beitragen, den Menschen mit dem 
übrigen Sein in Einklang zu bringen. Solange aber die freie Zu-
stimmung fehlt, ist auch die Erfüllung unvollkommen. Hier zeigt 
sich noch einmal ein primitiver Existentialismus, der den Ausbruch 
aus den Ketten der Notwendigkeit nur in der Möglichkeit einer 
Wahl sieht. Wenn jemand die Symbole des Todes – oder den Tod 
selbst – freiwillig auf sich nimmt, dann müßte nach allem, was wir 
bisher gesehen haben, daraus zwingend die Freisetzung einer 
machtvollen, heilbringenden Kraft folgen. 
Der alte Speermeister, der das Zeichen für seine eigene Tötung 
gibt, vollzieht eine förmliche rituelle Handlung. Ihr fehlt die 
Überschwenglichkeit des heiligen Franz von Assisi, der sich nackt 
im Schmutz wälzte und den Tod als seine Schwester begrüßte. 
Doch seine Handlung rührt an das gleiche Mysterium. Sollte zuvor 
jemand geglaubt haben, daß Tod und Leiden keine unabdingbaren 
Bestandteile der Natur seien, so ist dieser Irrglauben damit aus der 
Welt geschafft. Sollte die Versuchung bestanden haben, das Ritual 
wie eine magische Lampe zu behandeln, die man nur reiben muß, 
um unbegrenzte Reichtümer und Macht zu erlangen, so zeigt es 
hier seine andere Seite. Eine Hierarchie der Werte, die zuvor aus-
schließlich materiell bestimmt war, wird durch augenfällige Para-
doxa und Widersprüche in Frage gestellt. Die Verunreinigungs-
symbole, die diese düsteren Aspekte aufzeigen, sind dabei ebenso 
unentbehrlich wie das Schwarz in der Malerei. Daher kommt es, 
daß das Unreine ein notwendiger Bestandteil heiliger Orte und 
heiliger Zeiten ist. 

 
 

231 



 
[Leerseite] 

 



 
 
 

Literaturverzeichnis 
 
Abercombie, M. L. Johnson, The Anatomy of Judgment, London 1960. 
Ajose, D. A., „Preventive Medicine and Superstition in Nigeria“, in: Africa, 

Juli 1957. 
Bartlett, F. C., Psychology and Primitive Culture, Cambridge 1923. 
–, Remembering, Cambridge 1932. 
Beattie, J., Bunyoro, An African Kingdom, New York 1960. 
–, Other Cultures, London 1964. 
Berndt, R., Kunapipi, A Study of an Australian Aboriginal Religious Cult, 

Melbourne 1951. 
Bettelheim, B., Symbolic Wounds, Glencoe, Ill. 1955; dt.: Die symbolischen 

Wunden. Pubertätsriten und der Neid des Mannes, übersetzt von H. 
Triendl, Frankfurt am Main 1982. 

Black, J. S., und Chrystal, G., The Life of William Robertson-Smith, London 
1912. 

Black, M., und Rowley, H. H., (Hg.), Peake's Commentary on the Bible, 
London 1962. 

Bohannan, P., Justice and Judgment among the Tiv, London 1957. 
Brown, N., Life against Death, London 1959. 
Buxton, J., „Mandari“, in: Middleton, J. und Winter, E. H. (Hg.), Witchcraft 

and Sorcery in East Africa, London 1963. 
Cassirer, E., An Essay on Man, Oxford 1944; dt.: Was ist der Mensch? 

Versuch einer Philosophie der menschlichen Kultur, übersetzt von W. 
Krampf, Stuttgart 1960. 

Colson, E., The Plateau Tonga of Northern Rhodesia. Social and Religous 
Studies, Manchester 1962. 

Cumming, E., und J., Closed Ranks – an Experiment in Mental Health 
Education, Cambridge, Mass. 1957. 

Douglas, M., „Animals in Lele Religious Symbolism“, in: Africa 27, 1, 1957. 
–, The Lele of the Kasai, London 1963. 
Driver, S. R., International Critical Commentary on Holy Scriptures of the 

Old and New Testaments: Deuteronomy, New York 1895. 
Driver, R., und White, H. A., The Polychrome Bible, Leviticus, London 1898. 
Dubois, C., „The Wealth Concept as an Integrative Factor in Tolowa-Tututni 

Culture“, in: Essays in Anthropology, presented to A. L. Kroeber, Berkeley 
1936. 

 
233 



Dumont, L., und Pocock, D., Contributions to Indian Sociology, Bd. 3, 1959. 
Durkheim, E., Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris 1912; dt.: 

Die elementaren Formen des religiösen Lebens, übersetzt von L. 
Schmidts, Frankfurt am Main 1981. 

Ehrenzweig, A., The Psychoanalysis of Artistic Vision and Hearing, London 
1953. 

Eichrodt, W., Theologie des Alten Testaments, 2 Bände, 5. durchgesehene 
Auflage, Stuttgart 1964. 

Eliade, M., Le Chamanisme, Paris 1951; dt.: Schamanismus und archaische 
Ekstasetechnik, übersetzt von I. Köck, Zürich 1954. 

–, Traite d’histoire des religions, Paris 1949; dt.: Die Religionen und das 
Heilige. Elemente der Religionsgeschichte, übersetzt von M. Rassem und 
I. Köck, Salzburg 1954. 

Epstein, I., Judaism, London 1959. 
Evans-Pritchard, E. E., ,,Lévy-Bruhl’s Theory of Primitive Mentality“, in: 

Bulletin of the Faculty of Arts, Cairo, Bd. 2, Teil 1, Kairo 1934. 
–, Witchcraft, Oracles and Magic among the Azande, Oxford 1937; dt.: 

Hexerei, Orakel und Magie bei den Zande, von E. Gillies gekürzte und 
eingeleitete Ausgabe, übersetzt von B. Luchesi, Frankfurt am Main 1978. 

–, The Nuer, Oxford 1940. 
–, Kinship and Marriage among the Nuer, Oxford 1951. 
–, Nuer Religion, Oxford 1956. 
Festinger, L., A Theory of Cognitive Dissonance, Evanston 1957. 
Finley, M., The World of Odysseus, Toronto 1956; dt.: Die Welt des Odysseus, 

übersetzt von A. Berve-Glauning, Darmstadt 1968. 
Firth, R., „The Analysis of Mana: an empirical approach“, in: Journal of 

Polynesian Society 48, 4. 196, 1940, S. 483-508. 
Portes, M., Oedipus and Job in West African Religion, Cambridge 1959; dt.: 

Ödipus und Hiob in westafrikanischen Religionen, übersetzt von K. 
Figge, Frankfurt am Main 1966. 

Portes, M., und Evans-Pritchard, E. E., African Political Systems, Oxford 
1940. 

Frazer, J. J., The Golden Bough, 3. Auflage, London 1936. 
Freedman, M., Chinese Lineage and Society: Fukien and Kwangtung, 

London 1966. 
Gellner, E., „Concepts and Society“, in: International Sociological 

Association (Hg.), Transactions of the Fifth World Congress of Sociology, 
Washington D. C,, Bd. 1, 1962. 

Genet, Jean, Journal du Voleur, Paris 1949; dt.: Tagebuch eines Diebes, 
übersetzt von G. Heck und H. Voßkämper, Hamburg 1961. 2. Aufl. 1966. 

Gluckman, M., Essays on the Ritual of Social Relations, Manchester 1962. 
Goffman, E., The Presentation of the Self in Everyday Life, New York 1956. 

 
234 



Goldschmidt, W., „Ethics and the Structure of Society“, in: American 
Anthropologist 53, l, 1951. 

Goody, J., „Religion and Ritual: the Definitional Problem“, in: British 
Journal of Sociology 12.2., 1961, S. 142-64. 

Grönbech, V. P. L, Vor Fokeaet i Oltiden, 2 Bände, 1909 und 1912; dt.: 
Kultur und Religion der Germanen, übersetzt von E. Hoffmeyer Hamburg 
1937 und 1939. 

Hardy, T., Far from the Madding Crowd, London 1874. 
Harper, E. B., „Ritual pollution as an integrator of caste and religion“, in: The 

Journal of Asian Studies, 23, 1964, S. 151-197. 
Hegner, R., Root, F., und Augustine, D., Animal Parasitology. New York und 

London 1929. 
Hertz, J. H., The Talmud, 1935. 
– (Hg.), Pentateuch and Haftorahs, London 1938. 
Heusch, L. de, „Structure et Praxis Sociales chez les Lele“, in: L’Homme 4, 

1964, S. 87-109. 
Hodgen, M., The Doctrine of Survivals. A Chapter in the History of Scientific 

Method in the Study of Man, London 1935. 
Hogbin, H. L, Law and Order in Polynesia, London 1934. 
Horton, R., „Destiny and the Unconscious in West Africa“, in: Africa 2, April 

1961. 
James, E. O., Comparative Religion, 1938. 
James, W., The Varieties of Religious Experience, London 1952; dt.: Die 

Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die menschliche Natur, 
übersetzt, herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von E. 
Herms, Freiburg 1979. 

Kant, I., Kritik der reinen Vernunft, Werke Bd. 4, Berlin 1911. 
Kellog, S. H., The Expositor's Bible, London 1841. 
Kopytoff, L, „Family and Lineage among the Suku of the Congo“, in: Gray, 

R. F., und Gulliver, P. H., (Hg.), The Family Estate in Africa, London 
1964. 

Kramer, N., From the Tablets of Sumer, Denver 1956. 
Krige, E. J. und J.D., The Realm of the Rain Queen, London 1943. 
Kroeber, A. L., Handbook of the Indians of California, Washington 1925. 
Lagrange, M. J., Études sur les Religions Semitiques, 2. Auflage, Paris 1905. 
Leach, E., Re-Thinking Anthropology, London 1961. 
Lévi-Strauss, C., Anthropologie Structurale, Kapitel 10: „L’efficacité 

Symbolique“ (unter diesem Titel zuerst veröffentlicht in: Revue de 
l’Histoire des Religions 135, Nr. 1, 1949, S. 5-27), Paris 1958; dt.: 
Strukturale Anthropologie, Kapitel 10: „Die Wirksamkeit der Symbole“, 
übersetzt von H. Neumann, Frankfurt am Main 1967. 

Lévy-Bruhl, L., La mentalité primitive, Paris 1922; dt.: Die geistige Welt der 
Primitiven, übersetzt von M. Hamburger, München 1927. 

–, Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive, Paris 1931. 
Lewis, I. M., „Dualism in Somali Notions of Power“, in: Journal of the Royal 

Anthropological Institute 93, 1, 1963, S. 109-116. 
Lienhardt, R. G., Divinity and Experience, Oxford 1961. 

 
235 



Macht, D. L, „An Experimental Pharmacological Appreciation of Leviticus 
XI and Deut. XIV“, in: Bull. Hist. Medicine, Bd. 27, 1953, S. 444 ff. 

Maimonides, Moses (Mose ben Maimon), Führer der Unschlüssigen, 2 
Bände, ins Deutsche übertragen und mit erklärenden Anmerkungen 
versehen von Dr. Adolf Weiss, Leipzig 1923 und 1924. 

Marshall, L., „N!OW“, in: Africa 27, 3, 1957. 
Marshall-Thomas, E., The Harmless People, New York 1959. 
Marwick, M. G., „The Social Context of Cewa Witch Beliefs“, in: Africa 22, 

3, 1952, S. 215-233. 
Mauss, M., ,,Esquisse d’une Théorie Générale de la Magie“, in: L’Année 

Sociologique 1902/03, in Zusammenarbeit mit H. Hubert. 
Wiederabgedruckt in: Sociologie et Anthropologie, Paris 1950; dt.: 
Soziologie und Anthropologie, Band 1: Theorie der Magie. Soziale 
Morphologie, übersetzt von H. Ritter, München 1974. 

McNeill, J. T., und Gamer, H. M., Medieval Handbooks of Penance, New 
York 1938. 

Mead, M., „The Mountain Arapesh“, in: Anthropological Papers, American 
Museum of Natural History, Bd. 37, 1940. 

Meek, C. K., Law and Authority in a Nigerian Tribe, Oxford 1937. 
Meggitt, M., Desert People, Sydney 1962. 
–, „Male-Female Relationships in the Highlands of Australian New Guinea“, 

in: American Anthropologist 2. 66. 4, 1964, S. 204–223. 
Micklem, N., The Interpreter’s Bible, II, Leviticus, 1953. 
Middleton, J., Lugbara Religion, London 1960. 
– und Winter, E. H., (Hg.), Witchcraft and Sorcery in East Africa, London 

1963. 
Milner, M., „Role of Illusion in Symbol Formation“, in: Klein, M., (Hg.), 

New Directions in Psychoanalysis, London 1955. 
Morton-Williams, P., „The Yoruba Ogboni Cult in Oyo“, in: Africa 30, 4, 

1960. 
Moulinier, L., Le Pur et l’Impur dans la Pensée des Grecs, d’Homère à 

Aristote, Études et Commentaires XI, Paris 1952. 
Nadel, S. F., „Malinowski on Magic and Religion“, in: Firth, R., (Hg.), Man 

and Culture, London 1957. 
Naipaul, V. S., An Area of Darkness, London 1964. 
Onians, R. B., Origins of European Thought about the Body, the Mind, etc., 

Cambridge 1951. 
Oesterley, W. O. E., und Box, G. H., The Religion and Worship of the 

Synagogue, 1911. 
Parsons, T., „Durkheim's Contribution to the Theory of Interpretation of 

Social Systems“, in: Wolff, K. H., (Hg.), Emile Durkheim, 1858-1917, 
Columbus 1960. 

Pedersen, J. P. E., Israel: Its Life and Culture, 4 Bände, London 1946/47. 
Pfeiffer, R. H., Books of the Old Testament, London 1957. 
Pole, D., Conditions of rational inquiry. A study in the philosophy of value, 

London 1961. 
 

236 



Posinsky, S. H., „Yurok Shell Money and ,Pains’: A Freudian Interpretation“, 
in: The Psychiatric Quarterly, 30, 1956, S. 598-632. 

Pospisil, L., Kapauka Papuan Economy, New Haven 1963. 
Radcliffe-Brown, R., The Andaman Islanders, Cambridge 1933. 
–, Taboo, Frazer Lecture 1939. 
Radin, P., The Trickster. A Study in American Indian Mythology, London 

1956. 
–, Primitive Man as Philosopher, New York 1927. 
Raum, O., Chagga Childhood, London 1940. 
Read, H., Icon and Idea. The Function of Art in the Development of Human 

Consciousness, London 1955. 
Read, K. E., „Cultures of the Central Highlands“, in: South Western Journal 

of Anthropology 10, 1954, S. 1-43. 
Richards, A. L, Chisungu. A girl’s Initiation ceremony among the Bemba of 

Northern Rhodesia, London 1956. 
–, „Bemba Marriage and Present Economic Conditions“, Rhodes-Livingstone 

Paper, Nr. 4, 1940. 
Richter, M., The Politics of Conscience. T. H. Green and His Age, 1964. 
Ricoeur, P., Finitude et Culpabilité, Paris 1960; dt.: Symbolik des Bösen. 

Phänomenologie der Schuld II, übersetzt von M. Otto, Freiburg und 
München 1971. 

Robins, R. H., The Yurok Language, Berkeley 1958. 
Roheim, G., Australian Totemism, London 1925. 
Rose, H. J., Primitive Culture in Italy, London 1926. 
–, Besprechung von Moulinier 1952, in: The Journal of Hellenistic Studies, 

1954. 
Salim, S. M., Marshdwellers of the Euphrates Delta, London 1962. 
Sartre, J.-P., L'Etre et le Néant, 3. Auflage, Paris 1943; dt.: Das Sein und das 

Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie, übersetzt von J. 
Streuer, K. A. Ott und A. Wagner, Hamburg 1976. 

–, „Portrait de l'antisémite“, in: Les Temps modernes, Dez. 1945; dt.: 
Betrachtungen zur Judenfrage. Psychoanalyse des Antisemitismus, Zürich 
1948. 

Saydon, P.P., Catholic Commentary on the Holy Scripture, 1953. 
Smith, W. Robertson, The Religion of the Semites, Edinburg 1889; dt.: Die 

Religion der Semiten, übersetzt von R. Stube, Freiburg 1899. 
Sousberghe, L. de, „Étuis Péniens ou Gaines des Chasteté chez les Ba-

Pende“, in: Africa 24, 3, 1954, S. 214-9. 
Srinivas, M. N., Religion and Society among the Coorgs of South India, 

London 1952. 
Stein, S., „The Dietary Laws in Rabbinic and Patristic Literature“, in: Studia 

Patristica, Bd. 64, 1957, S. 141 ff. 
Steiner, F., Taboo, London 1956. 
Tempels, P., Bantu Philosophy, London 1952; dt.: Bantu-Philosophie. 

Ontologie und Ethik, übersetzt von J. Peters, Heidelberg 1956. 
Turnbull, C., The Forest People, New York 1961. 
Turner, V. W., Schism and Continuity in an African Society, Manchester 1957. 

 
237 



–, Chihamba, The White Spirit, Rhodes-Livingstone Paper Nr. 33, 
Manchester 1962. 

–, „An Ndembu Doctor in Practice“, in: Kiev, A., (Hg.), Magic, Faith and 
Healing, Glencoe 1964. 

Tylor, H. B., Primitive Culture, London 1873; dt.: Die Anfänge der Cultur. 
Untersuchungen über die Entwicklung der Mythologie, Philosophie, 
Religion, Kunst und Sitte, unter Mitwirkung des Verfassers ins Deutsche 
übertragen von J. W. Spengel und F. Poske, Leipzig 1873. 

Van Gennep, A., Les Rites de Passage, Paris 1909. 
Vansina, J., „Initiation Rituals of the Bushong“, in: Africa 25, 2, 1955, S. 

138-152. 
–, ,,Le Royaume Kuba“, Musée de l’Afrique Centrale, Annales Sciences 

Humaines, Nr. 49, 1964. 
Van Wing, L, Études Bakongo, Brüssel 1921 (Bd. 1) und 1938 (Bd. 2). 

Wangerman, E., „Women in the Church“, in: Life of Spirit 27,201, 1963. 
Watson, W., Tribal Cohesion in a Money Economy, Manchester 1958. 
Webster, H., Primitive Secret Societies. A Study in Early Politics and 

Religion, 1908, 2. Auflage New York 1932. 
– Magic. A Sociological Study, 1948. 
Wesley, J., Works, Bd. 5, 1826/27. 
Westermarck, E., Ritual and Belief in Morocco, London 1926. 
Whately, R., On the Origins of Civilisation, London 1855. 
Whatmough, J., in: Erasmus 8, 1, 1955 S. 618f. 
Wilson, B. R., Sects and Society, London 1961. 
Wilson, M., Rituals and Kinship among the Nyakyusa, London 1957. 
Yalman, N., „The Purity of Women in Ceylon and Southern India“, in: 

Journal of the Royal Anthropological Institute 93, 1963. 
Zaehner, R. C., The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, London 1963. 

 
 

238 



 
 
 

Register 
 
 
Abercrombie, J. 55, 223 
Adam, V. 124f. 
Ajose, D. A. 46, 223 
Altes Testament 20, 30f., 40f., 60-
78, 82, 102, 219 
Andamanesen 88, 124 
Ansteckung 16, 17, 23, 36, 170 
Arapesh 191, 193 
Aristeasbrief 66, 67 
Arunta 153 
Ashanti 134 
Augustine, D. 46, 235 
Australische Ureinwohner 115 
 
baraka 81, 144-48 
Barnabasbrief 66 
Bartlett, F.C. 54, 100, 233 
Beduinen 187 
Bemba 12, 177, 180ff., 202-5 
Berber 145 
Berndt, R. 115, 233 
Bettelheim, R. 153ff., 233 
Black, J. S. und Chrystal, G. 28, 
20, 32, 233 
Black, M. und Rowley, H. H. 72, 
233 
Bohannan, P. J. 144, 233 
Brahmanen 7, 21f., 49ff., 167, 
189f., 211 
Brown, N. 153ff., 157f., 161, 213, 
233 
Buddhisten 121, 225 
Buschmänner 79, 92, 100, 108, 
113, 160 
Bushong 117, 207 
Campbell, R. 210 
 
Carstairs, M. 166 
Cassirer, E. 40, 102, 107, 233 
Cewa 144, 203 
Chagga 212 
Chardin, T. de 105 
Cheyenne 115 
Colson, E. 116, 233 
Coorg 89, 162f. 
Cumming, E. und J. 129, 233 
Cuna 96f. 

Dinka 79, 86, 89-92, 111, 229 f. 
Driver, S. R. 64, 75, 76, 78 
Dogon 104 
Dubois, C. 168, 201, 233 
Dumont, L. 163, 294 
Durkheim, E. 33-38, 87, 89, 
101f., 119, 134, 234 
 
Ehanzu 124f. 
Ehebruch 172f., 177, 180f., 187, 
203f. 
Ehrenzweig, A. 55, 234 
Eichrodt, W. 41f., 68, 234 
Eliade, M. 20, 22, 122, 209, 219, 
234 
Eliot, G. 98 
Enga 191-94, 201, 204f., 211 
Epstein, I. 62f., 234 
Ethik 28, 30, 38, 42, 170ff. 
– protestantische 200 
Evans-Pritchard, E. E. 7, 8, 11, 
57f., 101f., 114, 117, 118f., 145, 
172, 187f., 234 
 
Ferenczi, S. 161 
Festinger, L. 58, 234 
Feuer 181f., 197f., 202, 205 
Finley, M. 42, 234 
Firth, R. 147, 148, 234 
Förde, D. 9 
Fortes, M. 110, 145, 234 
Franz von Assisi 231 
Frazer, J. 22, 33, 35, 37-40, 43, 
63, 79f., 88, 100f., 107, 234 
Freedman, M. 8, 111, 234 
Freud, S. 102, 161f. 
 
Geisteskranke 128f. 
Gellner, E. 8, 118, 145, 146f., 234 
Genet, J. 165, 234 
Geomantik 112 
Gluckman, M. 80, 183, 234 
Glück 109, 111, 144, 147f. 
Goffman, E. 132, 234 
Goldschmidt, W. 200, 235 
Gough, K. 167 
Green, T. H. 27 ff. 
Grönbech, V. P. I. 148, 235 



Hadza 104 
Harper, E.B. 21, 49 ff., 235 
Harris, R. 226 
Hegner, R. 46, 235 
Heiligkeit 19ff., 45, 70f., 73f., 76 
Herskovits, M. 99 
Keusch, L. de 225, 235 
Hexerei 11, 114f., 117f., 131-39, 
141ff., 144, 146, 148f., 179, 226 
Hinduismus 21f., 49 ff., 108, 160, 
162-7, 188-91 
Hodgen, M. 24f., 235 
Hogbin, I. 176, 235 
Homer 42, 109, 110 
Hooke, S. 68 
Hopi 104 
Horton, R. 8, 110, 235 
Hygiene 12, 35f., 45-59, 92 
Hyrax, s. Klippdachs 
 
Ijo 110 
Inzest 171ff., 207f. 
Islam 45, 121, 144f. 
Israel 30f., 41f., 67f., 70f., 74, 78, 
142, 207 
 
James, O.E. 41, 235 
James, W. 48, 212-5, 222, 226, 
235 
Jeanne d’Arc 130, 136 
Jowett, B. 29 
Jung, K. 99, 111 
 
Kachin 134 
Katharina von Siena 19 
Kellog, S. H. 46, 235 
Klein, M. 117 
Klippdacrts 60, 61, 75f., 98 
Knox, R. 20 
Kochen 167f., 197f., 202 
Kopytoff, I. 143, 235 
Krämer, N. 48, 235 
Krige, E.J. 159, 235 
Kroeber, A. L. 200, 235 
 
Laerange, M. J. 46f., 235 
Le Bon, G. 34 
Lekch, E. R. 8, 133f., 235 
Leenhard, M. 122 

Lele 115, 126, 138f., 143, 144, 
195-200, 201, 205, 215-25, 230 
Lévi-Strauss, C. 8, 96f., 122, 235 
Leviticus, s. Mose, 3. Buch 
Lévy-Bruhl, L. 101ff., 106f., 116, 
121, 126, 178f., 235 
Lewis, I. M. 8, 145, 235 
Lienhardt, G. 79, 86, 89 ff., 230, 
235 
Lovedu 159 
Luba 108 
Lugbara 141f. 
 
Macht, D.I. 47, 236 
Maimonides 47, 62, 67f., 236 
Magie 31-38, 40 ff., 69, 79 ff., 
93f., 117, 124, 130f., 157, 170, 
213 
Malinowski, B. 80, 88 
malweza 116 
mana 41, 81, 117, 144, 147f. 
Mandari 136f., 139 
Maori 126 
Marett, R. R. 107, 116, 119 
Marshall, L. 79, 108, 236 
Marshall-Thomas, E. 92, 160f., 
236 
Marwick, M. 143, 236 
Mauss, M. 80, 93, 236 
McNeill, J.Th. und Gamer, H. M. 
82, 236 
Mead, M. 191, 193, 236 
Medizinischer Materialismus 45-
59 
Meek, C. K. 187, 236 
Meggitt, M. 8, 184, 191-94, 236 
Menstruation 82, 126, 160, 181, 
185, 192, 197f., 228f. 
Micklem, N. 64f., 236 
Middleton, J. 140, 222, 236 
Milner, M. 85, 236 
Monchaux, C. de 8 
Mormonen 121 
Morton-Williams, P. 207, 236 
Moses 46f., 63, 69, 78 
Mose, 3. Buch 47, 58, 60-78, 98, 
125 
Moulinier, L. 42f., 236 
Murinbata 104 
Murngin 153 



Nadel, S. F. 80, 236 
Naipaul, V. S. 164f., 236 
Nayar 189f. 
Ndembu 94f., 223, 227, 230 
Nuer 7, 11, 57, 75, 145, 171-74, 
176, 186 ff. 
Nyakyusa 126, 134, 176f., 228f. 
 
Onians, R.B. 111, 236 
Ontong Javenesen 176 
Oesterley, W. O. E. und Box, G. 
H. 41, 236 
 
Pangolin 218-22, 224, 225, 230 
Parsons, T. C. 34, 236 
Paulus 17, 82, 206 
Pedersen, J. P. E. 72, 236 
Pende 211f. 
Pfeiffer, R. H. 65, 83f., 236 
Philo 63, 66 
Piaget, J. 117 
Pocock, D. 163, 234 
Pole, D. 8, 170, 236 
Posinsky, S. H. 168, 237 
Pospisil, L. 102, 237 
Pygmäen 113 
 
Radcliffe-Brown, R. 87f., 89, 124, 
174, 237 
Radin, P. 100, 105 ff., 118, 158, 
237 
Raum, O. 212, 237 
Read, H. 99, 237 
Read, K.E. 191, 237 
Richard, J. 47 
Richards, A. I. 12, 180 ff., 202 ff., 
237 
Richards, H. J. 65 
Richter, M. 27f., 237 
Ricoeur, R. 11, 122, 237 
Robins, R. H. 200, 237 
Roheim, G. 154, 237 
Root, F. 46, 235 
Rose, H. J. 43, 99, 237 
 
Salim, S.M. 187, 237 
Salz 182, 203 
Samoaner 104 
Sartre, J.-P. 56, 210, 237 
Sitwell, S. 209 
Saul 141 
Saydon, P. 64, 237 

Smith, W. Robertson 22-44, 63, 
80, 118, 237 
Somal 145 
Sousberghe, L. de 8, 212, 237 
Spencer, H. 34 
Srinivas, M. N. 7, 89, 162f., 237 
Stein, S. 8, 63, 65f., 237 
Steiner, F. 7, 15, 237 
Strafgefangene 128f. 
Strizower, S. 8 
 
Tabu 22f., 41, 89, 99 
Tallensi 110, 134, 145 
Temples, P. 108, 237 
Theodore von Canterbury 82 
Theresa von Avila 211 
Thomas von Aquin 83 
Tikopia 134, 147 
Tiv 144 
Tod 59, 70f., 91, 127, 155f., 181, 
221, 223ff., 228-30 
Tonga 116 
Tränen 160, 165 
Trickster 105ff., 157f., 205 
Trobriander 134 
Turnbull, C. 113, 237 
Turner, V. 8, 94f., 97, 227, 237 
Tylor, H.B. 25, 26, 27, 29, 35, 
101, 107, 116, 119, 238 
 
VanGennep, L. 126, 151, 238 
Vansina, J. 117, 127, 208, 238 
VanWing, J. 143, 238 
Versöhnung 13, 219 
 
Walbiri 184f., 189 
Wangermann, E. 206, 238 
Watson, W. 204, 238 
Webster, H. 124, 128, 238 
Wells, G. A. 8 
Wesley, J. 24f., 27, 238 
Westermarck, E. 146f., 238 
Whately, R. 25, 238 
Whatmough, J. 43, 238 
Wilson, B.R. 226, 238 
Wilson, M. 126, 177, 228f., 238 
Winnebago 105, 157f., 205 
Woodburn, J. 8 



Yalman, N. 166, 188f., 238 
Yao 203 
Yoruba 46, 207 
Yurok, 168, 200f. 
 
Zaehner, R.C. 40, 68, 238 
Zande 11, 114f., 117, 118f., 136 
Zauberei 31, 48, 114, 125, 131, 
136, 138, 141, 144, 146, 148f., 
157, 221 ff., 226 
Zoroastrismus 40, 68f. 
 


	Reinheit und Gefährdung
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1. Rituelle Unreinheit
	2. Profane Verunreinigung
	3. Die Greuel des dritten Buchs Mose
	4. Magie und Wunder
	5. Primitive Welten
	6. Kräfte und Gefahren
	7. Äußere Begrenzungen
	8. Innere Trennlinien
	9. Das System im Kampf mit sich selbst
	10. Zusammenbruch und Erneuerung des Systems
	Literaturverzeichnis
	Register


