Mary Douglas
Reinheit und Gefahrdung

Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und
Tabu

DIETRICH REIMER VERLAG BERLIN

1985



Aus dem Amerikanischen iibersetzt von Brigitte Luchesi

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Douglas, Mary:

Reinheit und Gefdhrdung : e. Studie zu Vorstellungen von
Verunreinigung u. Tabu / Mary Douglas. [Aus d. Amerikan. {ibers. von
Brigitte Luchesi]. — Berlin : Reimer, 1985.

Einheitssacht.: Purity and danger <dt.>

ISBN 3-496-00767-2

Titel der Orginalausgabe Purity and Danger

©1966 by Mary Douglas

©1985 by Dietrich Reimer Verlag

Dr. Friedrich Kaufmann Unter den Eichen 57

1000 Berlin 45 fiir die deutsche Ausgabe

Umschlaggestaltung Thomas Rode / Werner Ost Frankfurt am Main



Inhalt
Danksagung 7
Einleitung 11
1. Rituelle Unreinheit 19
2. Profane Verunreinigung 45
3. Die Greuel des dritten Buchs Mose 60
4. Magie und Wunder 79
5. Primitive Welten 98
6. Krifte und Gefahren 124
7. AuBere Begrenzungen 151
8. Innere Trennlinien 170
9. Das System im Kampf mit sich selbst 183
10. Zusammenbruch und Erneuerung des Systems 207
Literaturverzeichnis 233

Register 239



Danksagung

Mein Interesse an der Einhaltung von Reinheitsvorschriften wurde
durch Professor Srinivas und durch den verstorbenen Franz Steiner
geweckt, die sich beide — der eine als Brahmane, der andere als
Jude — im alltdglichen Leben bemiihten, rituelle Reinheitsprobleme
zu bewaltigen. Ich bin ihnen dankbar dafiir, daf} sie mir den Blick
fiir Trennungs-, Ordnungs- und Reinigungshandlungen gedffnet
haben. Spiter, als ich Feldforschung in einer dufBerst reinheitsbe-
wuliten Kultur im Kongo betrieb, entdeckte ich in mir eine Abnei-
gung gegen partielle Erkldrungen. Darunter verstehe ich jeden
Erklarungsversuch ritueller Verunreinigung, der sich auf eine be-
stimmte Art von Schmutz oder einen bestimmten Kontext be-
schriankt. Dieser Abneigung, die mich dazu zwang, nach einem
systematischen Ansatz zu suchen, verdanke ich am meisten. Kein
gegebener Komplex klassifizierender Symbole 146t sich verstehen,
wenn man ihn isoliert betrachtet. Stellt man ihn jedoch in den Ge-
samtzusammenhang der Klassifikationsstruktur der betreffenden
Gesellschaft, kann man hoffen, seine Bedeutung zu erfassen.

Die strukturale Methode hat seit Beginn dieses Jahrhunderts — vor
allem durch den EinfluB der Gestaltpsychologie — grofle Verbrei-
tung gefunden. Auf mich wirkte sie sich direkt erst durch Professor
Evans-Pritchards Buch iiber das politische System der Nuer (1940)
aus.

Die Bedeutung, die diesem Buch in der Ethnologie zukommt,
gleicht der, die die Erfindung der selbsttragenden Karosserie in der
Geschichte des Automobilbaus beanspruchen kann. Als das Chassis
und die iibrigen Autoteile noch getrennt voneinander konstruiert
wurden, war der zentrale Stahlrahmen das verbindende Element.
Mit der politischen Theorie verhielt es sich dhnlich. Die Organe
einer Zentralregierung wurden als

7



Rahmen fiir die gesellschaftliche Analyse verwendet: die sozialen
und die politischen Institutionen konnten getrennt voneinander
betrachtet werden. Die Ethnologen gaben sich damit zufrieden,
primitive politische Systeme anhand offizieller Titel und Organe zu
beschreiben. Gab es keine zentrale Regierungsinstanz, wurde die
Analyse des politischen Systems fiir belanglos erachtet. In den
dreiffiger Jahren entdeckten die Automobilkonstrukteure, daf3 sie
ohne den Stahlrahmen auskommen konnten, wenn sie das ganze
Auto als geschlossene Einheit behandelten. Druck und StoB, fiir die
vorher der Rahmen zustindig war, werden seitdem vom Wagen
selbst aufgefangen. Etwa zur gleichen Zeit entdeckte Evans-Prit-
chard, dafl es moglich ist, ein politisches System zu untersuchen,
das keine zentralen Regierungsorgane aufweist und in dem das
Gewicht der Autoritdt und die politische Verantwortung fiir das
Funktionieren auf die gesamte Struktur des Staatskorpers verteilt
sind. Damit hatte der Strukturalismus in die Ethnologie Einzug
gehalten, bevor ihn Lévi-Strauss — angeregt durch die strukturale
Linguistik — auf Verwandtschaftssysteme und Mythologien anzu-
wenden begann. So kommt es, da3 alle, die sich heute mit Ver-
unreinigungsritualen befassen, die Reinheitsvorstellungen eines
Volks als Teil eines umfassenderen Ganzen zu behandeln suchen.
Die andere Anregung verdanke ich meinem Mann. Seine Toleranz-
grenze in Fragen der Sauberkeit liegt so weit unter der meinigen,
daB er mich — mehr als irgend jemand sonst — férmlich dazu zwang,
Stellung zur Relativitit von Schmutz zu beziehen.

Vielen Kollegen, mit denen ich einzelne Kapitel diskutiert habe,
bin ich fiir ihre Kritik zu Dank verpflichtet, besonders der Bellar-
mine Society des Heythrop College, Robin Horton, Pater Louis de
Sousberghe, Dr. Shifra Strizower, Dr. Cecily de Monchaux, Profes-
sor Victor Turner und Dr. David Pole. Einige waren so freundlich,
Erstfassungen der einzelnen Kapitel zu lesen und mit Anmerkun-
gen zu versehen: Dr. G. A. Wells las das erste Kapitel, Professor
Maurice Freedman das vierte, Dr. Edmund Leach, Dr. Ioan Lewis
und Professor Ernest Gellner das sechste, Dr. Mervyn Meggitt und
Dr. James Woodburn das neunte Kapitel. Mein besonderer Dank
geht an Professor S. Stein, Direktor des Department of Hebrew
Studies



am University College, flir seine Geduld, mit der er eine frithere
Fassung des dritten Kapitels korrigierte. Er hat die endgiiltige Fas-
sung nicht gelesen und ist fiir Fehler in seinem Fachgebiet, die sich
moglicherweise noch eingeschlichen haben, nicht verantwortlich.
Ebensowenig trifft Professor Daryll Forde, der verschiedene Manu-
skriptfassungen des Buchs durchsah, eine Verantwortung fiir das
Endresultat. Fiir seine kritischen Bemerkungen bin ich ihm ganz
besonders verpflichtet.

Das Buch gibt eine personliche, umstrittene und hiufig noch nicht
ausgereifte Auffassung wieder. Ich hoffe, da3 mir die Experten, in
deren Fachgebiet ich eingedrungen bin, diese Ubertretung nach-
sehen werden, da es sich hier um einen Gegenstand handelt, der
bisher darunter zu leiden hatte, dal3 er einseitig und nur innerhalb
einer Disziplin bearbeitet wurde.



[Leerseite]



Einleitung

Fir das 19. Jahrhundert besaBlen die primitiven Religionen zwei
charakteristische Eigenheiten, durch die sie sich en bloc von den
groflen Weltreligionen unterschieden: zum einen die Furcht, der sie
ihre Entstehung verdankt haben sollen, und zum anderen ihre un-
entwirrbare Verquickung mit Unreinem und Hygiene. Fast alle
Berichte, die Missionare oder Reisende iiber primitive Religionen
verfalit haben, kiinden von der Furcht, dem Schrecken oder
Grauen, in denen die Anhdnger dieser Religionen befangen sind.
Diese Furcht wird auf den Glauben an das schreckliche Unheil
zuriickgefiihrt, das denjenigen trifft, der sich unbeabsichtigt einer
Ubertretung schuldig macht oder eine Verunreinigung herbeifiihrt.
Und da sich Furcht hemmend auf die Vernunft auswirkt, kann sie
auch fiir andere charakteristische Eigenheiten des primitiven Den-
kens, insbesondere fiir die Unreinheitsvorstellungen, verantwort-
lich gemacht werden. Ricoeur gibt dazu folgende Zusammen-
fassung:

Kaum wird die Befleckung zu einer Vorstellung und schon ertrinkt diese in
einer spezifischen Furcht, die der Reflexion den Mund schlieft; mit der Be-
fleckung treten wir in den Bereich des Schreckens ein (1971, S. 33).

Ethnologen jedoch, die diese primitiven Kulturen nédher erforsch-
ten, stieBen nur selten auf Spuren von Furcht. Evans-Pritchard
wihlte fiir seine Hexereiuntersuchung ein Volk, das auf ihn den
Eindruck des zufriedensten und unbeschwertesten im Sudan
machte, die Zande. Entdeckt ein Zande, dall er behext worden ist,
reagiert er nicht mit Schrecken, sondern mit tiefer Emporung, dhn-
lich wie wir sie empfinden wiirden, wenn wir feststellen miifiten,
das Opfer einer Unterschlagung geworden zu sein. Der gleiche
Autor schreibt Uiber die Nuer, daf} sie zutiefst re-

11



ligiose Menschen seien, die ihren Gott als vertrauten Freund sehen.
Audrey Richards, die den Initiationsriten fiir die Madchen bei den
Bemba beiwohnte, fiel die zwanglose, entspannte Haltung aller
Anwesenden auf. Es lieen sich viele weitere Beispiele dieser Art
auffilhren. Der Ethnologe beginnt seine Arbeit in der Erwartung,
Rituale zu sehen, die — und das ist das mindeste, was er verlangt —
mit Ehrerbietung durchgefiihrt werden, und findet sich dann in die
Rolle des atheistischen Touristen versetzt, der bei seinem Besuch
im Petersdom schockiert feststellt, dafl sich die Erwachsenen
respektlos unterhalten und die Kinder auf den Steinfliesen mit
Miinzen spielen. Die These von der primitiven und religiosen
Furcht und die Annahme, daf} sie sich hemmend auf das Denken
auswirke, sind demnach offensichtlich der falsche Weg zu einem
Verstindnis dieser Religionen.

Das Moment der Hygiene hingegen bietet einen ausgezeichneten
Zugang, solange wir dabei unsere eigenen Erfahrungen nicht aus-
schalten. Fiir uns ist der Schmutz wesentlich Unordnung. Schmutz
als etwas Absolutes gibt es nicht: er existiert nur vom Standpunkt
des Betrachters aus. Wenn wir uns davon fernhalten, so geschieht
das nicht aus feiger Furcht und noch weniger aus Grauen oder hei-
ligem Schrecken. Ebensowenig lassen sich alle unsere Maflnahmen
zur Beseitigung und Meidung von Schmutz mit unseren Vorstellun-
gen tiiber Krankheitsverursachungen erklaren. Schmutz verstoft
gegen Ordnung. Seine Beseitigung ist keine negative Handlung,
sondern eine positive Anstrengung, die Umwelt zu organisieren.
Ich personlich bin, was Unordnung betrifft, ziemlich tolerant, aber
ich werde nie vergessen, wie unwohl ich mich in einer ganz be-
stimmten Toilette fithlte, die hinsichtlich ihrer Sauberkeit nichts zu
wiinschen iibriglie. Man hatte sie in einem alten Haus nachtrag-
lich installiert, indem man den Korridor zwischen zwei Treppen-
aufgdngen einfach an beiden Seiten mit Tiiren versehen hatte. Die
Einrichtung war unverindert geblieben: der Stich von Vinogradoff,
die Biicher, die Gartengerite und die aufgereihten Gummistiefel.
Fiir einen hinteren Korridor war daran nichts auszusetzen, aber in
einer Toilette erzeugte diese Ausstattung Unbehagen. Selbst ich, die
ich selten das Bediirfnis verspiire, der duBleren Wirklichkeit eine
Vorstellung aufzuzwingen, begann zumindest, die Aktivitdten sen-

12



siblerer Freunde zu verstehen. Wenn wir gegen den Schmutz an-
kdampfen, tapezieren, dekorieren und aufrdumen, treibt uns nicht
die Sorge, wir konnten andernfalls krank werden, sondern wir
verleihen unserer Umgebung dadurch, dall wir sie unseren Vorstel-
lungen angleichen, eine neue, positive Ordnung. Hinter unserem
Bemiihen, Schmutz zu meiden, steht weder Furcht noch Unver-
nunft: es ist eine kreative Handlung, der Versuch, eine Verbindung
zwischen Form und Funktion herzustellen, unsere Erfahrung zu
vereinheitlichen. Wenn das die Ursache unseres Trennens, Aufriu-
mens und Reinigens ist, sollten wir sie auch fiir die primitiven Rei-
nigungs- und Vorbeugungsmafinahmen annehmen.

Ich habe in diesem Buch zu zeigen versucht, da3 Reinheits- und
Unreinheitsrituale eine solche Einheit der Erfahrung schaffen. Sie
sind also keineswegs Abweichungen von der zentralen Aufgabe
einer Religion, sondern im Gegenteil positive Beitrdge zu einer
Versohnung. Mit ihrer Hilfe werden symbolische Strukturen ent-
wickelt und offentlich dargestellt. Innerhalb dieser Strukturen wer-
den ungleichartige Elemente in Beziehung zueinander gesetzt und
wird ungleichartigen Erfahrungen eine Bedeutung verliehen.
Verunreinigungsvorstellungen kommen in der Gesellschaft auf
zwei Ebenen vor: auf der einen werden sie vor allem als Mittel zu
einem Zweck, auf der anderen als Ausdrucksmittel eingesetzt. Zur
ersten — der offensichtlicheren — Ebene gehoren die Versuche der
Menschen, gegenseitig auf ihr Verhalten einzuwirken. Der Glaube
verstirkt den sozialen Druck. Alle Kréfte des Universums werden
zu Hilfe gerufen, um den letzten Wunsch eines sterbenden alten
Mannes, die Wiirde einer Mutter, die Rechte der Schwachen und
Unschuldigen zu. garantieren. Die Grundlagen politischer Macht
sind meistens instabil; die Positionen primitiver Machthaber bilden
da keine Ausnahme. Daher werden ihre legitimen Anspriiche durch
den Glauben an auBergewdhnliche Krifte untermauert, die von
ihrer Person, den Insignien ihres Amtes oder den Worten ausgehen,
die sie sprechen konnen. Entsprechend kann die ideale
gesellschaftliche Ordnung dadurch geschiitzt werden, dafl den
Ubertretern dieser Ordnung Gefahren angedroht werden. Dieser
Gefahrenglaube ermdglicht es den Menschen, andere durch Dro-
hungen zu etwas zu ndtigen, andererseits aber leben sie

13



selber in der Furcht, durch falsche Verhaltensweisen diese Gefah-
ren auf sich zu ziehen. Es handelt sich um eine nachdriickliche
Form gegenseitiger Ermahnung. Die Naturgewalten werden heran-
gezogen, um den Moralkodex zu sanktionieren: diese Krankheit
soll durch Ehebruch, jene durch Inzest hervorgerufen werden; ein
bestimmtes Unwetter soll die Folge politischer Illoyalitdt sein, ein
anderes die Folge von Gottlosigkeit. Das gesamte Universum wird
dem Bemiihen unterworfen, einander zu guten Biirgern zu machen.
So konnen bestimmte moralische Werte und soziale Vorschriften
durch den Glauben an eine Ansteckungsgefahr legitimiert und defi-
niert sein, etwa iiberall dort, wo man meint, dal der Anblick oder
die Beriihrung eines Ehebrechers seinen Nachbarn und Kindern
Krankheit bringt.

Es laBt sich ohne weitere Anstrengungen ersehen, welche Rolle der
Glaube an Verunreinigung in der Auseinandersetzung um einen
bestimmten Status annehmen kann. Untersucht man ihn jedoch
genauer, stellt man fest, da3 die Art der Kontakte, die fiir gefdhrlich
gehalten werden, auch eine symbolische Bedeutung tragen. Diese
Ebene, auf der Verunreinigungsvorstellungen und soziales Leben
miteinander verbunden sind, ist die interessantere. Ich bin der Auf-
fassung, dal manche Formen der Verunreinigung als Analogien
benutzt werden, die eine allgemeine Sicht der sozialen Ordnung
zum Ausdruck bringen sollen. So gibt es zum Beispiel den Glau-
ben, daB der Kontakt mit den Sexualsekreten des jeweils anderen
Geschlechts eine Gefahr fiir Manner wie Frauen darstellt. Anderen
Glaubensanschauungen zufolge wird nur ein Geschlecht durch den
Kontakt mit dem anderen gefdhrdet, gewohnlich das ménnliche
durch das weibliche, obwohl manchmal auch das Umgekehrte der
Fall ist. Die Struktur derartiger Gefidhrdungen durch das andere
Geschlecht kann als Ausdruck einer Symmetrie oder Hierarchie
verstanden werden. Es wire nicht plausibel, anzunehmen, sie sag-
ten etwas tiiber die tatsichlichen Beziehungen zwischen den Ge-
schlechtern aus. Bei vielen dieser Vorstellungen erscheint es mir
sinnvoller, sie als Symbole der Beziehung zwischen verschiedenen
Teilen der Gesellschaft zu interpretieren, als Konstrukte, die die
hierarchische oder symmetrische Ordnung des umfassenden sozia-
len Systems widerspiegeln. Was fiir die Verunreinigung durch das
andere Ge-

14



schlecht gilt, gilt auch fiir die Verunreinigung des Korpers. Die
beiden Geschlechter konnen als Modell fiir das Zusammenwirken
oder die Eigenstandigkeit sozialer Einheiten dienen. Ebenso kon-
nen die Prozesse der Nahrungsautnahme die Absorption durch ein
politisches System abbilden. Manchmal scheint es, als stiinden die
Korperdffnungen fiir die Punkte, an denen man in eine soziale Ein-
heit gelangt oder an denen man sie verldft, oder als symbolisierte
korperliche Vollkommenheit eine ideale Theokratie.

Jede primitive Kultur bildet ein eigenes Universum. Ich folge dem
Rat, den Franz Steiner in seinem Buch 7aboo gibt, und beginne die
Interpretation von Reinheitsvorschriften damit, daf ich sie in den
Gesamtkontext all jener Gefahren stelle, die in jedem einzelnen
Universum moglich sind. Alles, was einem Menschen Unheilvolles
widerfahren kann, sollte im Zusammenhang mit den Wirkungskréf-
ten aufgefiihrt werden, die im Universum seiner Kultur eine Rolle
spielen. Unheilvolle Umwélzungen werden manchmal durch
Worte, manchmal durch Handlungen und manchmal durch physi-
sche Bedingungen ausgelOst. Einige Gefahren sind groB, andere
wiederum klein. Wir kénnen deshalb mit dem Vergleich primitiver
Religionen erst dann anfangen, wenn wir das ganze Spektrum der
Kréifte und Gefahren, an die sie glauben, kennen. Die primitive
Gesellschaft ist eine mit Energie aufgeladene Struktur im Mittel-
punkt ihres Universums. Von ihren Energiezentren gehen Krifte
aus, die sowohl in positiver wie in negativer Weise — etwa zur Ver-
geltung eines Angriffs — wirken konnen. Doch die Gesellschaft
existiert nicht in einem neutralen, spannungslosen Vakuum. Sie
unterliegt duBeren Einwirkungen, und das, was nicht auf ihrer
Seite, ein Teil von ihr oder ihren Gesetzen unterworfen ist, wird als
potentieller Feind betrachtet. Ich gebe zu, dal ich in meiner Be-
schreibung dieser Einwirkungen auf die Grenzen und Randbereiche
die Gesellschaft systemhafter erscheinen lasse, als sie es in Wirk-
lichkeit ist. Doch eben eine solche plastische Uberzeichnung des
Systems ist notwendig, um die betreffenden Glaubensanschauun-
gen interpretieren zu konnen. Ich bin ndmlich der Ansicht, da3 die
Vorstellungen vom Trennen, Reinigen, Abgrenzen und Bestrafen
von Uberschreitungen vor allem die Funktion haben, eine ihrem
Wesen nach ungeordnete Erfahrung zu systematisieren. Nur

15



dadurch, dal man den Unterschied zwischen Innen und Auflen,
Oben und Unten, Ménnlich und Weiblich, Dafiir und Dagegen
scharf pointiert, kann ein Anschein von Ordnung geschaffen wer-
den. Von daher fiirchte ich den Vorwurf, die soziale Struktur als ein
zu starres Gebilde gezeichnet zu haben, nicht.

Dagegen mochte ich nicht den Eindruck erwecken, daf3 die primiti-
ven Kulturen, in denen es die genannten Ansteckungsvorstellungen
gibt, starr, unbewegt und stagnierend seien. Niemand weil}, wie alt
die Reinheits- und Unreinheitsvorstellungen in nichtliteralen Kultu-
ren sind: ihren Mitgliedern miissen sie zeitlos und unverénderlich
erscheinen. Es deutet jedoch alles darauf hin, daB3 sie auf Verénde-
rungen sensibel reagieren. Man kann davon ausgehen, daf3 der glei-
che Impuls zur Ordnung, der sie hervorbringt, sie auch bestdndig
verdandert und bereichert. Das ist ein duflerst wichtiger Punkt. Wenn
ich ndmlich argumentiere, dafl die Reaktion auf Schmutz mit ande-
ren Reaktionen auf Zweideutigkeiten und Anomalien zusammen-
héngt, verwende ich damit nicht die Furchthypothese des 19. Jahr-
hunderts in einer neuen Gestalt. Ansteckungsvorstellungen lassen
sich sicher auf die Begegnung mit dem Anormalen zuriickfiihren.
Aber sie sind mehr als nur die Beunruhigung einer Versuchsratte,
die plotzlich feststellt, daB3 einer der vertrauten Ausginge aus dem
Labyrinth versperrt ist. Und sie sind mehr als die Verwirrung eines
Aquariumstichlings, der sich einem anormalen Artgenossen ge-
geniibersieht. Das erste Erkennen einer Anomalie ruft Angst hervor,
darauf folgt Unterdriickung oder Meidung. So weit, so gut. Um
jedoch den komplizierten Kosmologien hinter den Verunreini-
gungsvorstellungen gerecht zu werden, miissen wir nach einem
wirksameren Organisationsprinzip Ausschau halten.

Die einzelnen Mitglieder einer jeden Kultur glauben natiirlich, da
ihnen ihre Vorstellungen von den Kriften und Gefahren des Uni-
versums vorgegeben sind, und iibersehen dabei die vielen kleinen
Abwandlungen, die sie selbst vorgenommen haben. In der gleichen
Weise glauben wir, da3 wir unsere Muttersprache passiv empfan-
gen haben, und {ibersehen dabei unseren Beitrag zu den Verdnde-
rungen, die sie im Laufe unseres Lebens durchmacht. Der Ethno-
loge begeht den gleichen Fehler, wenn er die von ihm untersuchte
Kultur als eine Struktur

16



von Werten sieht, die vor langer Zeit fixiert wurde. Aus diesem
Grund wende ich mich mit Nachdruck dagegen, dass das Wuchern
von Reinheits- und Ansteckungsvorstellungen eine starre Geistes-
haltung oder starre soziale Institutionen impliziere. Wahrscheinlich
ist das Gegenteil der Fall.

Es mag so aussehen, als ob in einer Kultur mit vielfdltigen An-
steckungs- und Reinigungsvorstellungen das Individuum im Griff
stahlharter Denkkategorien sei, die durch Meidungsvorschriften
und Strafen allseits abgesichert sind. Es scheint fiir einen solchen
Menschen keinen Weg zu geben, sein Denken aus den geschiitzten
und gewohnten Bahnen seiner Kultur zu 16sen. Welche Moglich-
keiten hat er, sich seinem eigenen Denkprozef3 zuzuwenden und
dessen Grenzen zu reflektieren? Wie kann aber, wenn er dazu nicht
in der Lage ist, seine Religion mit den groBBen Weltreligionen ver-
glichen werden?

Je mehr wir liber primitive Religionen wissen, desto deutlicher
wird es, daB3 ihre symbolischen Strukturen ein Nachdenken iiber die
groflen Fragen der Religion und Philosophie zulassen, Betrachtun-
gen iiber Schmutz schlieBen Betrachtungen iiber die Beziehung
zwischen Ordnung und Unordnung ein, zwischen Sein und
Nichtsein, Gestaltetem und Ungestaltetem, Leben und Tod. Uberall
dort, wo Unreinheitsvorstellungen stark ausgeprégt sind, zeigt sich
bei ndherer Untersuchung ein Zusammenhang mit diesen tiefgrei-
fenden Fragen. Daher ist ein Verstdndnis der Reinheitsvorschriften
ein guter Ausgangspunkt fiir die vergleichende Religionswissen-
schaft. Die paulinische Antithese von Blut und Wasser, Natur und
Gnade, Freiheit und Notwendigkeit oder die alttestamentarische
Gottesauffassung kann durch die Untersuchung eng verwandter
Themen in Polynesien oder Zentralafrika erhellt werden.

17



[Leerseite]



1. Rituelle Unreinheit

In unsere Vorstellung davon, was Schmutz ist, gehen zwei Mo-
mente ein: das Interesse an Hygiene und die Beachtung bestimmter
Konventionen. Die Hygienevorschriften dndern sich natiirlich mit
den Veridnderungen unseres Wissensstandes, und die konventionel-
len Vermeidungsvorschriften konnen aus Freundschaftlichkeit fal-
lengelassen werden. Hardys Landarbeiter bezeichnen den Schifer,
der einen sauberen Becher fiir seinen Apfelwein ablehnt, als ,,net-
ten, unkomplizierten Mann*:

,,Einen sauberen Becher fiir den Schifer”, rief der Mélzer im Befehlston.
,,Aber nein — nicht doch®, protestierte Gabriel riicksichtsvoll. ,,Ich mache nie
viel Aufhebens um Schmutz in seinem reinen Zustand, und auflerdem weil}
ich ja, woher er stammt ... Es kime mir nicht in den Sinn, meine Nachbarn
auch noch mit Abwaschen zu belasten, wo es doch ohnehin schon so viel
Arbeit in der Welt gibt, die getan werden muf3.*

Exaltierter reagierte die heilige Katharina von Siena, die sich bit-
tere Vorwiirfe gemacht haben soll, daf3 sie vor den Wunden, die sie
versorgte, Ekel empfand. Konsequente Hygiene war mit Néchsten-
liebe nicht zu vereinbaren, und so trank sie absichtlich eine Schale
voll Eiter.

Ob unsere Reinheitsvorschriften nun streng befolgt oder ob sie
verletzt werden, sie enthalten nichts, was auf einen Zusammenhang
von Schmutz und Heiligem hinweist. Es kann uns daher nur be-
fremden, wenn wir erfahren, da3 Primitive zwischen Heiligem und
Unreinem kaum unterscheiden. Fiir uns steht fest, daf heilige
Dinge und Orte vor jeder Befleckung zu schiitzen sind. Heiligkeit
und Unreinheit stehen einander diametral gegeniiber. Wir bringen
ja auch nicht Hunger und Séttigung oder Schlafen und Wachen
durcheinander. Kennzeichen der primitiven Religion soll es jedoch
sein, dal} sie Heiliges und Unreines nicht eindeutig voneinander
trennt.

19



Stimmt diese Auffassung, so weist sie auf eine tiefe Kluft zwischen
uns und unsern Vorvitern, zwischen uns und den heute lebenden
Primitiven hin. Auf jeden Fall wurde sie von vielen vertreten und in
der einen oder anderen kryptischen Form bis zum heutigen Tag
gelehrt. Nehmen wir etwa die folgende Bemerkung Eliades:

Die Ambivalenz des Sakralen ist nicht ausschlielich psychologischer Natur
(insofern es anzieht oder abstdft), sondern auch axiologischer Art; das
Sakrale ist zugleich ,,sakral” und ,,unrein“ (1954, S. 37).

Anders formuliert klingt die Aussage vielleicht weniger paradox.
Es konnte gemeint sein, da3 unsere Vorstellung vom Heiligen eine
grof3e Einengung erfahren hat und daf} in einigen primitiven Kultu-
ren das Heilige sehr allgemein gefaflt wird und kaum mehr als et-
was Verbotenes bedeutet. So verstanden wiére das Universum in
Dinge und Handlungen aufgeteilt, die Einschrinkungen unterwor-
fen sind, und andere Dinge und Handlungen, die davon nicht be-
troffen sind. Einige der Einschriankungen sollen das Gottliche vor
einer Profanierung, andere das Profane vor dem gefahrlichen Kon-
takt mit dem Goéttlichen schiitzen. Heilige Vorschriften wéren dem-
nach nur Vorschriften, die das Géttliche abgrenzen, und Unreinheit
wire die Gefahr, die durch die Berlihrung mit dem Géttlichen auf
beiden Seiten hervorgerufen wird. Damit reduziert sich das Prob-
lem auf ein rein sprachliches das Paradoxon taucht nicht auf, so-
bald man andere Worte gebraucht. Fiir bestimmte Kulturen mag
dies zutreffen (siehe Steiner 1956, S. 33).

Das lateinische Wort sacer etwa tragt schon dadurch, dal es sich
auf die Gotter bezieht, die Bedeutung des Einschrinkens. In man-
chen Fillen kann es sowohl das Heiligen wie das Entheiligen mei-
nen. Ahnlich beruht die hebriische Wurzel k-d-sch, die gewdhnlich
mit ,heilig’ iibersetzt wird, auf der Vorstellung einer Trennung.
Ronald Knox, der sich der Schwierigkeit, k-d-sch einfach mit
,heilig” wiederzugeben, bewuBt war, benutzt in seiner Ubersetzung
des Alten Testaments ,trennen [set apart]. Entsprechend lauten
dann die feierlichen alten Worte ,,Darum sollt ihr heilig sein, denn
ich bin heilig*” ziemlich diirftig:

Denn ich bin der Herr, der euch aus Agypterland gefiihrt hat, daB ich euer
Gott sei. Ich bin getrennt und ihr miifit getrennt sein wie ich [/ am set apart

and you must be set apart like me] (3. Mose 11, 45).

20



Wie einfach wire es, wenn eine neue Ubersetzung geniigte, um das
ganze Problem aus der Welt zu schaffen. Es gibt jedoch viele an-
dere Fille, die sich einem solchen Vorgehen widersetzen. Nimmt
man etwa den Hinduismus, so ist der Gedanke, das Unreine und
das Heilige konnten einer einzigen umfassenden Sprachkategorie
angehoren, einfach absurd. Die hinduistischen Reinheitsvorstellun-
gen weisen jedoch auf die Mdglichkeit eines anderen Ansatzes hin.
Heiliges und Unheiliges miissen schlielich nicht immer absolute
Gegensitze bilden. Sie konnen relative Kategorien sein. Was in
bezug auf eine Sache rein ist, kann in bezug auf eine andere unrein
sein, und umge kehrt. Das Idiom der Verunreinigung ist zu einer
komplizierten Algebra fahig, die die Variablen eines jeden Kontexts
miteinbezieht. Ed. B. Harper beschreibt beispielsweise, wie die
Havik im Malnad-Gebiet von Mysore auf diese Weise Respekt zum
Ausdruck bringen kdnnen:

Verhalten, das gewdhnlich Verunreinigung nach sich zieht, wird manchmal
absichtlich an den Tag gelegt, um Ehrerbietung und Respekt zu zeigen. In-
dem jemand etwas tut, was unter anderen Umstdnden verunreinigend wére,
driickt er seine untergeordnete Stellung aus. Die Unterordnung der Frau unter
thren Ehemann etwa findet seinen rituellen Ausdruck darin, daf} sie von sei-
nem Blatt i3t, nachdem er seine Mahlzeit beendet hat ...

Noch deutlicher wird dies am Fall einer heiligen Frau, einer sadhu,
die, wenn sie ins Dorf kam, mit groitem Respekt zu behandeln
war. Um diesen zu beweisen, wurde die Fliissigkeit, in der ihre
Fiie gebadet worden waren,

den Anwesenden in einem besonderen silbernen Gefill, das nur im Gottes-
dienst benutzt wurde, herumgereicht, in die rechte Hand gegossen und dann
als tirtha (heilige Fliissigkeit) getrunken, als Zeichen dafiir, daf3 ihr der Status
eines Gottes und nicht einer Sterblichen zuerkannt wurde ... Der auffallendste
und hiufigste Ausdruck einer Verunreinigung aus Respekt ist der Gebrauch
von Kuhdung als Reinigungsmittel. Eine Kuh wird von den Havik-Frauen
tiglich und von den Méannern zu bestimmten zeremoniellen Anldssen verchrt
... Kiihe werden manchmal als Gétter oder aber als Wesen, in denen mehr als
tausend Gotter wohnen, bezeichnet. Einfache Formen der Verunreinigung
werden mit Wasser, schwerwiegendere mit Kuhdung und Wasser beseitigt ...
Kuhdung ist wie der Dung aller anderen Tiere eigentlich unrein und kann zu
Unreinheit fiihren — einen Gott wiirde er in der Tat auch unrein machen. Fiir
einen Sterblichen jedoch ist er rein ... sogar fiir einen brahmanischen Priester
ist selbst der unreinste Teil der Kuh noch so rein, daf} er sich damit seiner
Unreinheiten entledigen kann (Harper 1964, S. 181-183).

21



Ganz offensichtlich haben wir es hier mit einer Symbolsprache zu
tun, die einen sehr hohen Differenzierungsgrad zuldft. Dieser Um-
gang mit der Beziehung zwischen Reinheit und Unreinheit ist unse-
rem eigenen Sprachgebrauch nicht fremd und konfrontiert uns mit
keinem besonders verwirrenden Paradoxon. Es handelt sich mit-
nichten um Vorstellungen, in denen Heiliges und Unreines nicht
geschieden wiren, sondern im Gegenteil um Unterscheidungen, die
mit subtilster Finesse arbeiten.

Was Eliade iiber die Ungeschiedenheit von Sakralem und Unrei-
nem in primitiven Religionen schreibt, bezieht sich also offensicht-
lich nicht auf die differenzierten brahmanischen Konzepte. Worauf
aber bezieht es sich dann? Gibt es auller den Ethnologen irgend
jemanden, der tatsdchlich keinen Unterschied machte zwischen
dem Sakralen und dem Unreinen? Wie kam es zu dieser Annahme?

Frazer scheint die Ununterschiedenheit von Unreinem und Heili-
gem filir das charakteristische Kennzeichen primitiven Denkens
gehalten zu haben. In einer langen Passage, in der er die Einstel-
lung der Syrer zu Schweinen erortert, kommt er zu folgendem
SchluB:

Einige begriindeten sie mit der Unreinheit der Schweine, andere mit ihrer
Heiligkeit. Das ... verweist auf einen verschwommenen Stand des religiosen
Denkens, in dem die Vorstellungen vom Heiligen und vom Unreinen noch
nicht scharf voneinander unterschieden sind und eine Art phantastisches
Gemisch bilden, das wir als Tabu bezeichnen (Frazer, Spirits of the Corn und
Wild, 11, 1936, S. 23).

Er wiederholt diese Feststellung in seinen Ausfiihrungen iiber die
Bedeutung des Tabus:

Heiligkeitstabus und Verunreinigungstabus sind ein und dasselbe, weil der Wilde
zwischen Heiligkeit und Verunreinigung nicht unterscheidet (Frazer, Tuboo and
the Perils of the Soul, 1936, S. 224).

Frazer besal} sicher viele gute Eigenschaften, zu denen jedoch Ori-
ginalitdt nicht zu rechnen ist. Die angefiihrten Zitate erinnern un-
mittelbar an Robertson Smith, dem The Spirits of the Corn and
Wild gewidmet ist. Schon mehr als zwanzig Jahre zuvor hatte
Robertson Smith das Wort Tabu benutzt fiir die ,,Bestimmungen,
die den freien Gebrauch von Naturdingen seitens des Menschen
einschrianken, deren Beachtung durch die Furcht vor den Strafen
iibernatiirlicher Gewalten erzwungen

22



wird“ (1899, S. 110). Diese aus der Furcht geborenen Tabus, Vor-
sichtsmaBBnahmen gegen bose Geister, seien bei allen primitiven
Volkern zu finden und ndhmen hiufig die Form von Reinheitsvor-
schriften an.

Die dem Tabu unterworfene Person wird ... nicht als heilig betrachtet: denn
sie ist ebenso von der Anndherung an ein Heiligtum wie von der Beriihrung
mit Menschen ausgeschlossen. Aber ihr Zustand ist mit {ibernatiirlichen Ge-
fahren verkniipft, die nach der allgemeinen rohen Anschauung ihre Erklérung
darin finden, daB3 sie durch die Gegenwart boser Geister entstehen, die man
wie eine ansteckende Krankheit flieht. Bei den meisten wilden Volkern schei-
nen die beiden eben bezeichneten Arten des Tabus nicht scharf unterschieden
zu werden (S. 111).

Nach dieser Auffassung liegt der Hauptunterschied zwischen primi-
tivem Tabu und den primitiven Vorschriften beziiglich des Heiligen
im Unterschied zwischen freundlichen und unfreundlichen Gotthei-
ten. Die Trennung zwischen Heiligtum bzw. geheiligten Gegenstin-
den und Personen einerseits und profanen Gegenstinden und Per-
sonen andererseits, die in jedem religiosen Kult anzutreffen ist,
unterscheidet sich im Grunde nicht von jener, die der Furcht vor
bosen Geistern entspringt. Der Grundgedanke in beiden
Zusammenhdngen ist der der Trennung, nur die Motive sind ver-
schieden — und noch nicht einmal so verschieden, da auch die
wohlwollenden Gotter gelegentlich gefiirchtet werden. Wenn
Robertson Smith hinzufiigte, daB3 die Unterscheidung ,,zwischen
dem Heiligen und Unreinen ... einen wirklichen Fortschritt iiber
den Zustand culturloser Barbarei“ bezeichnete (S. 119), so teilte er
damit seinen Lesern nichts Aufregendes oder Provozierendes mit.
Es bestanden keinerlei Zweifel, dal seine Leser einen grof3en
Unterschied zwischen Unreinem und Heiligem machten und sich
am richtigen Ende des evolutiondren Weges befanden. Er gab ihnen
jedoch noch mehr zu verstehen. Primitive Reinheitsvorschriften
beziehen die materiellen Umsténde einer Handlung ein und beurtei-
len sie entsprechend als gut oder schlecht. So kann der Kontakt mit
Leichen, Blut oder Speichel als gefdhrlich angesehen werden.
Christliche Vorschriften, die sich auf das Heilige beziehen, lassen
im Gegensatz dazu die materiellen Umstédnde auBler acht und urtei-
len nach den Motiven und der Disposition des Handelnden.

Die Unzulédnglichkeit der Gesetze betreffs der Unreinheit ist vom Stand-

23



punkt der geistigen Religion und selbst von dem des hoheren Heidentums aus
so offenkundig, dafl man sie nur als einen iibrig gebliebenen Bestandteil einer
dlteren Form des Glaubens und der Gemeinschaft betrachten kann (S. 144).

Auf diese Weise wurde ein Kriterium geschaffen, mit dessen Hilfe
Religionen als fortgeschritten oder als primitiv eingestuft werden
konnten. Waren sie primitiv, dann waren die Vorschriften beziiglich
des Heiligen und des Unreinen ununterscheidbar; waren sie fortge-
schritten, dann verschwanden die Reinheitsregeln aus der Religion.
Sie wurden in Kiiche und Bad und in das stdadtische Gesundheits-
wesen verbannt, wo sie mit Religion nichts zu tun hatten. Je weni-
ger Unreinheit mit physischen Zustdnden zu tun hatte und je mehr
sie eine spirituelle Unwiirdigkeit bezeichnete, um so eindeutiger
konnte die betreffende Religion als fortgeschritten eingestuft wer-
den. Robertson Smith war in erster Linie Theologe und Alttesta-
mentler. Da sich die Theologie mit den Beziehungen zwischen
Mensch und Gott befaft, ist es ihre bestédndige Aufgabe, das Wesen
des Menschen zu erkldaren. Zu Robertson Smiths Zeit nahm die
Anthropologie einen entscheidenden Platz in den theologischen
Diskussionen ein. Die meisten Gelehrten der zweiten Hélfte des
neunzehnten Jahrhunderts versuchten sich notgedrungen als Ama-
teuranthropologen. Das zeigt sich ganz deutlich bei der Lektiire
von Margaret Hodgens Buch The Doctrine of Survivals, einem
unentbehrlichen Fiihrer durch den verworrenen Dialog zwischen
entstehender Ethnologie und Theologie im neunzehnten Jahrhun-
dert. In dieser Anfangszeit hatte sich die Ethnologie von ihrer Ver-
bindung mit Kanzel und Gemeindesaal noch nicht vollig geldst,
und Bischofe bauten ihre Entdeckungen in flammende Reden ein.
Amateurethnologen bezogen als Pessimisten und Optimisten Stel-
lung zur Frage des menschlichen Fortschritts. Waren die Wilden
einer Weiterentwicklung fahig oder nicht? John Wesley, der die
Auffassung vertrat, da3 die Menschheit im Naturzustand grund-
sitzlich bose sei, entwarf anschauliche Bilder von den Sitten der
Wilden, um die Degeneration jener unrettbar Verlorenen zu veran-
schaulichen:

Die Naturreligion der Creek, Cherokee, Chikasaw und aller anderen Indianer
besteht darin, alle ihre Gefangenen von morgens bis abends zu foltern und sie
schlieBlich zu Tode zu rosten ...

24



Ja, bei ihnen ist es iiblich, daB3 ein Sohn seinem Vater den Schédel einschlégt,
wenn er meint, dieser habe lange genug gelebt (Wesley 1826/27, S. 402).

Es ist hier nicht notig, die lange Auseinandersetzung zwischen den
Anhéngern der Fortschritts- und der Degenerationstheorie wieder-
zugeben. Die Diskussion schleppte sich liber mehrere Jahrzehnte
ergebnislos hin, bis Erzbischof Whately in extremer und volks-
tiimlicher Weise das Degenerationsargument wieder aufgriff, um
den Optimismus der Okonomen, die sich Adam Smith angeschlos-
sen hatten, zu widerlegen.

Kann dieses verlassene Geschopf irgendeinen Funken von Wiirde besitzen?
Koénnen die niedrigsten Wilden und die zivilisiertesten Vertreter der europdi-
schen Rassen als Angehorige der gleichen Art angesehen werden? Ist es, wie
der groBe Okonom behauptet hat, vorstellbar, daB diese schamlosen Men-
schen durch die Teilung der Arbeit ,,Schritt fiir Schritt in allen Kiinsten des
zivilisierten Lebens fortschreiten konnen? (Whately 1855, S. 26f.).

Die Reaktion auf dieses Pamphlet war, wie Hodgen beschreibt,
heftig und erfolgte unverziiglich:

Andere Anhdnger der Degenerationstheorie, etwa W. Cooke Taylor, ver-
falten Bénde, um ihre Position zu untermauern, und reihten Unmengen von
Belegen aneinander, wo der Erzbischof sich mit einem Beispiel begniigt hatte
... Aus allen Himmelsrichtungen meldeten sich jene zu Wort, die den Opti-
mismus des 18. Jahrhunderts verteidigten. Buchbesprechungen erschienen,
die sich an den Behauptungen Whatelys orientierten. Und die Sozialreformer,
jene gutmeinenden Gemiiter mit dem neuerworbenen Mitgefiihl fiir die 6ko-
nomisch Benachteiligten, die in der Idee der unausweichlichen sozialen Ver-
besserung eine bequeme Losung gefunden hatten, betrachteten allerorts alar-
miert die praktischen Folgen der gegnerischen Auffassung ... Noch beun-
ruhigter waren jene gelehrten Erforscher des menschlichen Geistes und der
menschlichen Kultur, die sich personlich und beruflich einer Methodologie
verschrieben hatten, die sich auf der Idee des Fortschritts griindete (Hodgen
1935,S.30f)).

Schlief3lich trat ein Mann hervor, der dadurch, dal3 er den Fort-
schrittstheoretikern die Wissenschaft zu Hilfe brachte, die Aus-
einandersetzung fiir den Rest des Jahrhunderts beilegte. Dieser
Mann war Henry Burnett Tylor (1832-1917). Er entwickelte eine
Theorie und héufte systematisch Belege dafiir, dall die Zivilisation
das Ergebnis eines allmdhlichen Fortschreitens war, das seinen
Ausgang aus einem urspriinglichen,

25



dem der zeitgendssischen Wilden dhnlichen Zustand genommen
hatte.

Zu den Zeugnissen, mit deren Hiilfe wir den Weg, welchen die Civilisation
der Erde eingeschlagen hat, verfolgen konnen, gehdrt auch jene Gruppe von
Erscheinungen, fiir die ich es fiir gut befunden habe, den Ausdruck
,Ueberlebsel“ einzufiihren: Dies sind allerhand Vorgénge, Sitten,
Anschauungen und so fort, welche durch Gewohnheit in einen neuen Zustand
der Gesellschaft hiniibergetragen sind, ... und so bleiben sie als Beweise und
Beispiele eines élteren Culturzustandes, aus dem sich ein neuerer entwickelt
hat ...

Oft sehen wir die ernsten Beschaftigungen der alten Gesellschaft zum Spiele
spéterer Generationen herabsinken, und ihren alten Glauben in Ammenmar-
chen sein Leben fristen ... (Tylor 1873, S. 16f.).

Robertson Smith benutzte die Vorstellung von Uberlebseln dazu,
das Fortdauern irrationaler Reinheitsvorschriften zu erkléren. Tylor
veroffentlichte sein Werk 1873, nachdem Die Entstehung der Arten
erschienen war; es liBt sich eine gewisse Ahnlichkeit zwischen
seiner Behandlung der Kulturen und Darwins Behandlung der or-
ganischen Arten feststellen. Darwin interessierte sich fiir die Bedin-
gungen, unter denen ein neuer Organismus entstehen kann. Er inte-
ressierte sich fiir das Uberleben des Stirkeren und dariiber hinaus
fiir die rudimentiren Organe, deren Fortbestand ihm die Schliissel
zur Rekonstruktion des evolutiondren Schemas lieferten. Tylor
jedoch interessierte sich ausschlieBlich fiir die letzten Uberlebens-
zeichen der Schwachen, fiir fast verschwundene kulturelle Relikte.
Ihm kam es nicht darauf an, verschiedene Kulturarten zu katalogi-
sieren oder ihre Adaption im Laufe der Geschichte nachzuweisen.
Er wollte nur die allgemeine Kontinuitit der menschlichen Kultur
aufzeigen. Robertson Smith, der etwas spéter schrieb, konnte von
der Vorstellung, da3 der moderne, zivilisierte Mensch einen langen
Evolutionsproze3 repriasentiere, ausgehen. Er stimmte der Auffas-
sung zu, dal manches von dem, was wir immer noch tun oder glau-
ben, fossil ist, ein bedeutungsloses, versteinertes Anhédngsel, das im
praktischen Alltagsleben mitgeschleppt wird. Aber er interessierte
sich nicht fiir tote Uberlebsel. Sitten, die zur Weiterfiihrung der
menschlichen Geschichte nichts beigetragen haben, nannte er irra-
tional und primitiv und tat sie damit implizit als uninteressant ab.
Fiir ihn kam es darauf an, die zeitgendssischen wilden Kulturen
von dem ihnen anhaf-

26



tenden Schutt und Staub zu befreien und ihre vitalen Bahnen offen-
zulegen, die ihren evolutiondren Charakter dadurch beweisen, daf3
sie auch in der modernen Gesellschaft noch lebendig sind. Eben
dieser Aufgabe widmete er sich in seinem Buch Die Religion der
Semiten. Der Aberglaube der Wilden wird dort von den Anfingen
der wahren Religion unterschieden und ohne lingere Erwigungen
verworfen. Was Robertson Smith {iber Aberglauben und Magie
schreibt, bertihrt sein Hauptthema nur am Rande und ist ein bloBes
Nebenprodukt seiner eigentlichen Arbeit. Sein Interesse ist dem
Tylors damit genau entgegengesetzt. Wahrend Tylor danach fragte,
was uns die seltsamen Relikte iiber die Vergangenheit mitteilen
konnen, fragte Robertson Smith nach den Elementen, die der mo-
dernen und der primitiven Erfahrung gemeinsam sind. Tylor
begriindete die Folklore, Robertson Smith die social anthropology.
Noch nachhaltiger wurden Robertson Smiths berufliche Interessen
von einem anderen groflen Vorstellungsstrang beeinfluf3t: den Aus-
wirkungen der Glaubenskrise, in die all jene Denker gerieten, die
die Entwicklung der Wissenschaft nicht mit der herkdmmlichen
christlichen Offenbarungslehre in Einklang bringen konnten. Es
schien so, als ob der hoffnungslose Streit zwischen Glaube und
Vernunft nur dann ein Ende finden wiirde, wenn fiir die Religion
eine neue Formel gefunden werden konnte. Eine Gruppe von Philo-
sophen, die die Offenbarungsreligion nicht ldnger akzeptieren, aber
auch nicht ohne jede Fiihrung durch einen transzendentalen Glau-
ben leben konnte, machte sich daran, diese Formel zu suchen. So
begann der noch immer andauernde ProzeB, in dessen Verlauf die
Offenbarungselemente der christlichen Religion herausgeschnitten
und an ihrer Stelle ethische Prinzipien zum zentralen Kern der
wahren Religion erhoben wurden. Im folgenden stiitze ich mich auf
Melvin Richters Buch, in dem der Beginn dieser Bewegung in Ox-
ford beschrieben wird. Am Balliol College unternahm T. H. Green
den Versuch, Hegels idealistische Philosophie als Losung fiir die
aktuellen Probleme des Glaubens, der Moral und der Politik einzu-
fiihren. Jowett hatte an Florence Nightingale geschrieben:

Den Gebildeten muf geholfen werden, so wie J. Wesley den Armen geholfen
hat.

27



Eben dies hatte sich T. H. Green vorgenommen: er wollte die Reli-
gion bei den Gebildeten wiederbeleben, sie intellektuell respektabel
machen, den moralischen Eifer wieder entfachen und damit eine
erneuerte Gesellschaft schaffen. Seine Lehre wurde enthusiastisch
aufgenommen. Obwohl seine philosophischen Gedanken kompli-
ziert und ihre metaphysischen Grundlagen verwickelt waren, sahen
seine Prinzipien an sich ganz einfach aus. Sie fanden sogar in Mrs.
Humphrey Wards Erfolgsroman Robert Elsmere (1888) Eingang.
Greens Geschichtsphilosophie war eine Theorie des moralischen
Fortschritts: ein jedes Zeitalter verkdrpert Gott in einem ethisch
immer vollkommeneren gesellschaftlichen Leben. Ein Zitat aus
seiner Laienpredigt: das BewuBtsein des Menschen von Gott

war in mannigfacher Gestalt das Werkzeug einer hoheren Moral in der
menschlichen Gesellschaft, ja, Prinzip dieser Gesellschaft selbst. Das
Vorhandensein bestimmter Pflichten und ihre Anerkennung, der Geist der
Selbstaufopferung, das Moralgesetz, die Achtung dieses Gesetzes auch in
seiner abstraktesten und absolutesten Form, all dies setzt zweifellos
Gesellschaft voraus. Eine Gesellschaft, die dies ermdglicht, entsteht jedoch
nicht aus Begierde oder Furcht ... Unter diesem EinfluB werden Bediirfnisse
und Wiinsche, die ihre Wurzeln im animalischen Bereich haben, zu einem
Impuls der Verbesserung, der die Gesellschaften formt, vergrofert und neu
gestaltet, wobei sie dem Menschen unabldssig und in verschiedenen
Gestalten — je nach dem Stand seiner Entwicklung — ein unrealisiertes Ideal
eines Besten vorhalten, das sein Gott ist, und den Sitten oder Gesetzen, durch
die eine gewisse Anndherung an dieses Ideal im tatséchlichen Leben
ermoglicht wird, gottliche Autoritit verleihen (zitiert nach Richter 1964, S.
105).

Greens Philosophie zielte also letztlich darauf, eine Abwendung
von der Offenbarung zu bewirken und die Sittlichkeit als das We-
sentliche der Religion herauszuarbeiten. Robertson Smith wandte
sich niemals von der Offenbarung ab. Bis zum Ende seines Lebens
glaubte er an die gottliche Inspiriertheit des Alten Testaments. Den-
noch will es nach der Lektiire seiner von Black und Chrystal ver-
faBBten Biographie so scheinen, als sei er ungeachtet dieses Glau-
bens der Religionsauffassung der Oxforder Philosophen eigentiim-
lich nahe gekommen. 1870 hatte Robertson Smith den Free
Church-Lehrstuhl fiir Hebrdisch in Aberdeen inne. Er gehdrte zur
Vorhut der kritisch-historischen Bewegung, die die Bibelwissen-
schaftler schon zuvor in Gewissenskonflikte gestiirzt hatte. 1860
war

28



Jowett, der am Balliol College lehrte, wegen der Veroffentlichung
eines Artikels kritisiert worden (,,On the Interpretation of the
Bible®), in dem er die Ansicht vertrat, dal das Alte Testament wie
jedes andere Buch auch zu interpretieren sei. Die Maflnahmen ge-
gen Jowett blieben erfolglos, und er durfte die Regius-Professur
behalten. Als jedoch Robertson Smith 1875 den Artikel ,,Bible* fiir
die Encyclopaedia Britannica schrieb, fithrte der Protest der Free
Church gegen seine Héresie zu seiner Suspendierung und Entlas-
sung. Beide, Robertson Smith und Green, standen der deutschen
Philosophie nahe, doch wéhrend Green nichts an die christliche
Offenbarung band, geriet Robertson Smiths Glaube an die Bibel als
Niederschrift einer besonderen, iibernatiirlichen Offenbarung nie
ins Wanken. Er war nicht nur bereit, sie der gleichen Kritik zu un-
terwerfen wie andere Biicher auch, sondern unternahm dariiber
hinaus wihrend seiner Reise durch Syrien, auf die er sich nach
seiner Entlassung in Aberdeen begeben hatte, wissenschaftliche
Feldarbeit zu ihrer Interpretation. Auf der Grundlage dieser direk-
ten Untersuchungen semitischen Lebens und semitischer Doku-
mente hielt er die Burnett-Vorlesungen. Die erste Folge dieser Vor-
lesungen erschien als Die Religion der Semiten.

Aus der Art, wie er schrieb, geht deutlich hervor, dal} seine Unter-
suchung kein Riickzug in einen Elfenbeinturm war, in dem er sich
vor den wirklichen Problemen seiner Zeitgenossen verschanzt
hitte. Es war wichtig, die religiosen Anschauungen unbekannter
arabischer Stimme zu verstehen, weil sie Aufschluf} iiber das We-
sen des Menschen und das Wesen religidser Erfahrung gaben.
Seine Vorlesungen brachten zwei wichtige Themen zur Sprache.
Zum einen, daB3 exotische mythologische Ereignisse und kosmo-
logische Theorien nur wenig mit Religion zu tun haben. Hier
widerspricht er implizit Tylors Theorie, derzufolge die primitive
Religion aus spekulativem Denken entstanden sein soll. Robertson
Smith meinte, wem der Versuch, die einzelnen Schritte der Schop-
fung in der Genesis mit der Darwinschen Evolutionstheorie in Ein-
klang zu bringen, schlaflose Nichte bereite, konne sich wieder
beruhigt hinlegen. Die Mythologie ist nur eine zusitzliche Aus-
schmiickung verniinftigerer Anschauungen. Die wahre Religion
hatte auch in frithesten Zeiten ihre festen Wurzeln in den

29



ethischen Werten des Gemeinschaftslebens. Selbst die am meisten
irregeleiteten primitiven Nachbarn Israels, die von Damonen und
Mythen besessen waren, wiesen Anzeichen wahrer Religiositét auf.
Zum anderen zeigte Robertson Smith, daf3 Israels religioses Leben
seinem Wesen nach ethischer war als das aller anderen benachbar-
ten Volker. Wir wollen uns zunédchst mit diesem zweiten Punkt
kurz befassen. Die letzten drei Burnett-Vorlesungen, die Robertson
Smith 1891 in Aberdeen hielt, wurden nicht ver6ffentlicht, und
heute ist kaum etwas von ihnen erhalten. Die Vorlesungen behan-
delten eindeutige semitische Parallelen zur Kosmogonie der Gene-
sis. Die angebliche Ahnlichkeit mit der chalddischen Kosmogonie
ging Robertson Smith zu weit; er sprach sich dafiir aus, die babylo-
nischen Mythen eher den Mythen wilder Nationen und nicht denje-
nigen Israels zuzuordnen. Die phonizische Legende wiederum
weise zwar oberflichlich besehen gewisse Ahnlichkeiten mit der
Schépfungsgeschichte auf, diese Ahnlichkeiten lieBen aber die
tiefgreifenden inhaltlichen und bedeutungsméfigen Unterschiede
erst recht hervortreten.

In den phonizischen Legenden ... findet sich eine durch und durch heidnische
Auffassung von Gott, Mensch und Welt. Da es diesen Legenden an ethischen
Motiven mangelte, konnte keiner, der an sie glaubte, zu einem spirituellen
Verstandnis der Gottheit oder zu einer erhabenen Sicht der letzten Bestim-
mung des Menschen gelangen ... Die schwierige Aufgabe, diesen Gegensatz
[zu den hebriischen Gottesvorstellungen] zu erkldren, fallt nicht mir zu. Sie
féllt jenen zu, die durch eine falsche Offenbarungsphilosophie dazu genétigt
sind, im Alten Testament nichts weiter als die hochste Stufe der allgemeinen
Stromungen der semitischen Religionen zu sehen. Das ist eine Auffassung, zu
der mich die wissenschaftliche Forschung nicht gefiihrt hat. Es ist eine Auf-
fassung, wie sie die vielen Parallelen in den Details der hebriischen und
heidnischen Erzdhlungen und Rituale keineswegs nahelegen, sondern viel-
mehr unméglich machen, denn alle diese materiellen Ahnlichkeiten lassen
den geistigen Gegensatz um so deutlicher hervortreten ... (Black und Chrystal
1912, S. 536).

Soviel zu der eindeutigen Unterlegenheit jener Religionen, denen
die Nachbarn Israels und die heidnischen Semiten anhingen. Was
die Grundlage der heidnischen semitischen Religionen angehe, so
kennzeichne sie zweierlei: eine ausgepriagte Ddmonologie, die in
den Menschen Furcht erzeuge, und eine trostliche, feste Beziehung
zum Gott der Gemeinschaft. Die

30



Damonen seien das primitive, von Israel verworfene Element; die
feste, ethische Beziehung zu Gott dagegen sei das Zeichen einer
wahren Religiositét.

Wie sicher es aber auch sein mag, daf3 der culturlose Mensch sich von unzéh-
ligen Gefahren umgeben glaubt, die er nicht kennt und so als unsichtbare
oder geheimnisvolle feindliche Michte personifiziert, die eine iibermenschli-
che Gewalt haben, ebenso gewil3 ist, daB} die Bemiihungen, diese Méchte zu
besénftigen, nicht die Grundlage der Religion bilden. Seit den &ltesten Zeiten
wendet sich die Religion, im Unterschied von Magie und Zauberei, an ver-
wandte und befreundete Wesen, die ihrem Volke wohl eine Zeit lang ziirnen
mogen, die aber stets wieder versohnlich sind, auler gegeniiber den Feinden
ihrer Anhénger und abtriinnigen Gliedern der eigenen Gemeinschaft ... Nur in
den Zeiten einer socialen Zersetzung ... drangen magische, auf bloBer Furcht
beruhende Briauche oder cultische Riten, die bestimmt waren, die fremden
Gotter zu gewinnen, in den Bereich der Stammes- und Volksreligion ein. In
den gliicklicheren Zeiten hatte die Religion des Stammes oder Staates mit
personlichem und fremdldndischem Aberglauben oder mit magischen Briu-
chen, die eine rohe Furcht dem Einzelnen nahelegen mochte, nichts gemein.
Die Religion ist nicht die freie Beziehung, des Individuums zu einer hoheren
Macht, sondern die Beziehung aller Glieder einer Gemeinschaft zu einer
Macht, der das Wohl der Gemeinschaft am Herzen liegt (Smith 1899, S.
38f)).

Begreiflicherweise sollte diese autoritative Erkldrung zur Bezie-
hung von Ethik und primitiver Religion im ausgehenden neunzehn-
ten Jahrhundert warm begriilt werden. Sie verband aufs gliick-
lichste den neuen ethischen Idealismus, der in Oxford heranwuchs,
mit dem alten Offenbarungsglauben. Es ist offensichtlich, dal sich
Robertson Smith vollkommen auf die Seite der ethischen Religi-
onsauffassung geschlagen hatte. Wie gut sich seine Ansichten mit
denen der Oxforder vereinbaren lieen, zeigt sich darin, da3 ihm
Balliol eine Stelle anbot, als er in Aberdeen den Lehrstuhl fiir He-
briisch verlor. Fiir ihn stand fest, daB die Uberlegenheit des Alten
Testaments jeder Herausforderung, auch der griindlichsten wissen-
schaftlichen Nachpriifung, standhielt. Konnte er doch mit einmali-
ger Gelehrsamkeit nachweisen, daf3 alle primitiven Religionen so-
ziale Formen und Werte ausdriicken. Da nun die ethische Vorrang-
stellung der religiosen Konzepte Israels auller Frage stand und da
diese im Laufe der Geschichte von den Idealen des Christentums
abgelost worden waren, die sich ihrerseits zunéchst in katholischen
und dann protestantischen Formen

31



weiterentwickelten, war die evolutionidre Bewegung nicht zu tiber-
sehen. Die Wissenschaft wurde daher nicht bekdmpft, sondern ge-
schickt der christlichen Aufgabe nutzbar gemacht. Damit wurde
den spiteren Ethnologen ein duflerst schwieriges Problem aufge-
biirdet. Sie sahen sich einer evolutionistischen Definition gegen-
iiber, die Magie als etwas Residuales erscheinen lie}. Zum einen ist
sie ein Ritual, gehort also nicht zum Kult des Gemeinschaftsgottes.
Zum anderen ist sie ein Ritual, das eine automatische Wirkung
haben soll. In gewissem Sinn war die Magie fiir die Hebréer das,
was der Katholizismus fiir die Protestanten war: ein Popanz, ein
bedeutungsloses Ritual, von dem man gegen jede Vernunft glaubte,
es reiche an sich schon — ohne eine innere Erfahrung von Gott —
aus, um etwas zu bewirken.

Robertson Smith stellt in seiner Einfiihrungsvorlesung den ver-
nunftsbestimmten calvinistischen Ansatz der magischen Behand-
lung der Heiligen Schrift durch die romisch-katholische Kirche
gegeniiber, die das Buch mit abergldubischen Zusétzen versehen
habe. In dieser Einfiihrungsvorlesung wird er ganz deutlich. Die
katholische Kirche, so argumentiert er,

hatte schon bald nach ihrem Entstehen die apostolische Tradition aufgegeben
und eine Auffassung des Christentums entworfen, die es als Ansammlung
bloBer Formeln mit abstrakten und unverénderlichen Prinzipien erscheinen
lieB, deren intellektuelle Bejahung ausreichte, um das Leben von Menschen
zu formen, denen die Erfahrung einer personlichen Beziehung zu Christus
fehlte ...

Die Heilige Schrift ist nicht, wie die Katholiken gerne behaupten, ,,eine gott-
liche Erscheinung, die auf magische Weise Buchstabe fiir Buchstabe mit
erlésenden Glaubens- und Wissensschitzen angefiillt ist“ (Black und
Chrystal 1912, S. 126f.).

Seine Biographen vermuten, da3 die Assoziation von Magie und
Katholizismus ein geschickter Schachzug war, um seine hartnécki-
gen protestantischen Gegner zu beschdmen und zu groBerem intel-
lektuellen Mut bei der Auseinandersetzung mit der Bibel anzu-
stacheln. Was auch immer die Motive des Schotten gewesen sein
mogen, es steht jedenfalls historisch fest, dal die vergleichende
Religionsforschung mit der Frage nach dem Wert des rein formel-
haften Rituals das Erbe eines alten Streits zwischen den Konfessio-
nen aufgriff. Es ist an der Zeit zu zeigen, dall diese mit Emotionen
und Vorurteilen belastete Sicht des Rituals zu einem der unfrucht-
barsten Ansétze in der Eth-

32



nologie fiihrte: zu einem verengten Blickwinkel bei der Beschifti-
gung mit dem Glauben an die Wirksamkeit von Riten. Ich werde
im 4. Kapitel darauf ndher eingehen. Wihrend Robertson Smith
vollkommen richtig erkannte, daB es in der Geschichte des
Christentums immer wieder die Tendenz gab, in einen rein formel-
haften und instrumentellen Gebrauch des Rituals abzugleiten, fiihr-
ten ihn seine evolutionistischen Annahmen gleich zu zwei Fehl-
schliissen. Magische Praktiken, im ausgefiihrten Sinn von automa-
tisch wirksamen Ritualen, sind keine Zeichen fiir Primitivitit, wie
der von ihm selbst aufgestellte Gegensatz zwischen der Religion
der Apostel und der des spéteren Katholizismus eigentlich deutlich
gemacht haben sollte. Und ein hoher ethischer Gehalt ist, wie ich
spater noch belegen mochte, keineswegs das Vorrecht entwickelter
Religionen.

Die Wirkungen, die Robertson Smith ausiibte, gingen in zwei Rich-
tungen. Sie erklédren sich aus dem unterschiedlichen Gebrauch, den
zum einen Durkheim und zum anderen Frazer von seinem Werk
machten. Durkheim griff seine zentrale These auf und setzte eine
fruchtbare vergleichende Religionsforschung in Gang. Frazer griff
seine beildufige Nebenthese auf und fiihrte die vergleichende Reli-
gionsforschung in eine Sackgasse.

Durkheims Verpflichtung gegeniiber Robertson Smith kommt in
den Elementaren Formen des religiosen Lebens zum Ausdruck
(1981, S. 73). Das gesamte Buch hindurch entfaltet er die Grund-
idee, daB3 die primitiven Gotter ein wesentlicher Bestandteil der
Gemeinschaft seien. Sie giben exakt die Besonderheiten der Ge-
meinschaftsstruktur wieder und straften und belohnten im Namen
der Gemeinschaft.

Die Religion bestand ... aus einer Reihe von Handlungen und Gebréuchen,
deren correcte Ausiibung notwendig oder wiinschenswert war, um sich die
Gunst der Gotter zu sichern oder ihren Zorn abzuwenden. Und an diesen
Gebrduchen hatte jedes Mitglied der Gemeinschaft einen Anteil, der ihm
bestimmt war durch seine Geburt innerhalb einer bestimmten Familie oder
des Gemeinwesens, oder durch seine Stellung im Kreise der Familie oder des
Volks, die er im Laufe seines Lebens gewonnen hatte ... Die Religion bestand
iiberhaupt nicht fiir das Heil der Seelen, sondern im Interesse der Erhaltung
und Wohlfahrt des Gemeinwesens; ... Ein Mensch stand mithin schon durch
seine Geburt ebenso sicher in einem festen Verhiltnis zu bestimmten Géttern,
wie er durch seine Ge-

33



burt in Beziehung zu seinen Stammesgenossen stand. Seine Religion, das
hei3t diejenige Richtung seiner Lebensfithrung, die durch seine Beziehung zu
den Gottern bestimmt war, war einfach nur eine Seite seiner allgemeinen
Lebenshaltung, wie sie ihm durch seine Stellung als Glied eines Gemeinwe-
sens vorgeschrieben war ... die sociale Gemeinschaft ist nicht auf Menschen
allein, sondern auf Gotter und Menschen gegriindet.

Das sind Robertson Smiths Worte (1899, S. 19f.). Doch abgesehen
von stilistischen Unterschieden und der Verwendung des Imper-
fekts konnten sie auch von Durkheim stammen. Ich halte es fiir
dulBerst hilfreich, wenn man Durkheims Position — so wie Talcott
Parsons es vorgeschlagen hat (1960) — im Kontext der Auseinan-
dersetzung sieht, die er mit den Engléndern fiihrte. Es ging ihm um
ein spezielles Problem im Zusammenhang mit der sozialen Integra-
tion, das durch die Unzuldnglichkeiten der englischen politischen
Philosophie — vertreten vor allem durch Herbert Spencer — aufge-
worfen wurde. Durkheim konnte sich der utilitaristischen Theorie,
derzufolge die Psychologie des Individuums die Entwicklung der
Gesellschaft erkldren sollte, nicht anschlieBen. Er wollte zeigen,
daB zum richtigen Verstindnis des Wesens der Gesellschaft etwas
anderes notwendig sei: das gemeinsame Bekenntnis zu einer
gemeinsamen Wertordnung, ein KollektivbewuBtsein. Mit der glei-
chen Aufgabe einer Korrektur der vorherrschenden, von Bentham
gepragten Auffassung befalite sich zur gleichen Zeit ein anderer
Franzose, Gustav le Bon (1841 — 1931). Le Bon entwickelte zu
diesem Zweck zundchst eine Theorie der Massenpsychologie, von
der auch Durkheim Gebrauch gemacht zu haben scheint. Man ver-
gleiche etwa Durkheims Ausfiihrungen tiber die emotionale Kraft
totemistischer Riten (S. 289f.) mit le Bons Darstellung des beein-
fluBbaren, emotionalen wilden oder heroischen ,,Massenbewul3t-
seins®“. Doch fiir Durkheims Absicht, den Engldndern ihren Irrtum
zu BewuBtsein zu bringen, bot sich das Werk eines anderen Eng-
landers als noch geeigneteres Mittel an.

Durkheim iibernahm uneingeschrénkt Robertson Smiths Definition
von primitiver Religion als etablierter Kirche, die Gemeinschafts-
werte ausdriickt. Er schlo sich auch ohne Bedenken Robertson
Smiths Einstellung zu Riten, die nicht zum Kult der Gemein-
schaftsgotter gehoren, an. Er bezeichnete sie ebenfalls als
,magisch* und definierte Magie und Magier als

34



Anschauungen, Praktiken und Personen, die nicht innerhalb der
kirchlichen Gemeinschaft wirksam sind und ihr oft feindlich
gegeniiberstanden. Im Anschluf3 an Robertson Smith und vielleicht
auch Frazer, dessen The Golden Bough bei Erscheinen der Elemen-
taren Formen des religiosen Lebens 1912 bereits teilweise ver-
offentlicht war, beschrieb er magische Riten als eine Form der
primitiven Hygiene:

Die Dinge, von denen der Magier verlangt, dal man sie getrennt hélt, sind die
Dinge, die wegen ihrer charakteristischen Eigenschaften nicht ohne Gefahr
vermischt oder vermengt werden diirfen ... (Es sind) Niitzlichkeitsmaximen,
die erste Form von hygienischen und medizinischen Verboten (S. 407f.).

Damit wurde die Unterscheidung von Ansteckendem und wahrer
Religion beibehalten. Reinheitsvorschriften gehorten nicht zu sei-
nem eigentlichen Interessengebiet. Er schenkte ihnen nicht mehr
Aufmerksamkeit als Robertson Smith. Aber jede willkiirliche Ein-
schrinkung seines Gegenstands bringt einen Gelehrten in Schwie-
rigkeiten. Indem Durkheim eine Gruppe von Trennungsvorschrif-
ten der primitiven Hygiene und eine andere Gruppe der primitiven
Religion zuordnete, unterhdhlte er seine eigene Definition von Re-
ligion. In den ersten Kapiteln seines Buchs werden unzureichende
Definitionen von Religion kurz dargestellt und verworfen. Ver-
suche, Religion mit Hilfe der Idee des Mysteriums oder der heili-
gen Scheu zu bestimmen, weist er zuriick, ebenso Tylors Definition
der Religion als Glaube an Geister. Er stellt zwei Kriterien auf,
deren Zusammenhang sich seiner Meinung nach im weiteren her-
ausstellen wird: das erste ist, wie wir gesehen haben, die gemein-
schaftliche Organisation der Menschen im Kult der Gemeinschaft,
und das zweite die Trennung von Heiligem und Profanem. Dem
Heiligen gilt die Verehrung der Gemeinschaft. Es ist an den Vor-
schriften kenntlich, die seinen grundlegend ansteckenden Charakter
ausdriicken. Mit dem Postulat eines vollstandigen Bruchs zwischen
dem Bereich des Heiligen und dem des Profanen, zwischen sidkula-
rem und religiosem Verhalten unterscheidet sich Durkheim von
Robertson Smith, der die entgegengesetzte Auffassung vertrat und
darauf beharrte (S. 20ft.), daf3 es ,,zwischen dem Bereiche der Reli-
gion und dem des gewo6hnlichen Lebens ... keine Trennung* gebe.
Die totale Entgegensetzung von

35



Heiligem und Profanem scheint jedoch ein notwendiger Schritt in
Durkheims Theorie der sozialen Integration gewesen zu sein. Sie
driickte den Gegensatz zwischen Individuum und Gesellschaft aus.
Das soziale BewuBtsein wurde iiber das einzelne Mitglied der
Gesellschaft hinaus auf etwas ganz Anderes, AuBeres und Uber-
maéchtiges projiziert. Daher erkldrte Durkheim mit Nachdruck, daf3
Trennungsvorschriften die charakteristischen Kennzeichen des
Heiligen — des polaren Gegenteils des Profanen — seien. Seine
Argumentation fiihrte ihn weiter zu der Frage, warum das Heilige
eigentlich ansteckend ist. Er beantwortet sie mit dem Hinweis auf
die fiktive, abstrakte Natur religioser Wesenheiten. Sie sind blofe
Ideen, hervorgerufen durch die Erfahrung der Gesellschaft, blof3e
nach auflen projizierte kollektive Vorstellungen, reine Ausdrucks-
formen der Moral. Daher fehlen ihnen die festen materiellen Be-
zugspunkte. Selbst die Gotzenbilder sind nur materielle Embleme
immaterieller Kréfte, die durch den sozialen Prozef} erzeugt wur-
den. Deshalb sind sie letztlich wurzellos und flieBend, immer im
Begriff, ihre Richtung zu dndern und in andere Erfahrungen einzu-
gehen. Die bestindige Gefahr, ihren distinkten und notwendigen
Charakter zu verlieren, macht ihr Wesen aus. Das Heilige muf3 un-
abléssig durch Verbote abgeschirmt werden. Es mufl immer als
etwas Ansteckendes behandelt werden, weil die Beziehungen zu
ithm durch Trennungs- und Abgrenzungsrituale und durch den
Glauben an die Gefahren, die beim Ubertreten verbotener Trennli-
nien drohen, ausgedriickt werden miissen.

Bei diesem Ansatz gibt es jedoch eine Schwierigkeit. Wenn das
Kennzeichen des Heiligen sein ansteckender Charakter ist, wie
unterscheidet es sich dann von der Magie, die nicht heilig, aber
ebenfalls ansteckend ist? Welchen Platz nimmt diese andere Art der
Ansteckung ein, die nicht durch den sozialen Prozel hervorge-
bracht ist? Warum werden die magischen Anschauungen und nicht
die primitive Religion als primitive Hygiene bezeichnet? Diese
Fragen interessierten Durkheim nicht. Er ibernahm von Robertson
Smith die Trennung von Magie einerseits, Moral und Religion an-
dererseits und trug damit seinen Teil dazu bei, das Gewirr von Vor-
stellungen iiber Magie zu vergréfern, mit dem wir es nun zu tun
haben. Seitdem haben sich die Gelehrten auf der Suche nach einer
befriedigenden

36



Definition magischer Anschauungen den Kopf zerbrochen und sich
anschlieend iiber die Geistesverfassung der Leute gewundert, die
etwas Derartiges glauben konnten. Heute 148t sich leicht feststellen,
daB Durkheim eine zu einheitliche Sicht von der sozialen Gemein-
schaft vertrat. Zunidchst sollten wir das Gemeinschaftsleben als
etwas sehr viel Komplexeres begreifen, als er es getan hat. Es wird
sich dann herausstellen, da3 Durkheims Auffassung vom Ritual als
Symbol fiir soziale Prozesse so ausgeweitet werden kann, daf3 sie
beide Arten des Ansteckungsglaubens, den religiosen und den ma-
gischen, umfafit. Hétte er eine Analyse von Ritual antizipieren kon-
nen, in der es keiner der von ihm als hygienisch bezeichneten Vor-
schriften an sozialer Symboltrachtigkeit mangelt, hitte er wahr-
scheinlich mit Freuden die Kategorie der Magie aufgegeben. Auf
diesen Punkt werde ich spéter noch zuriickkommen. Zunéchst aber
miissen wir uns noch einer anderen Gruppe vorgefafiter Meinungen
entledigen, die ebenfalls von Robertson Smith herstammen. Frazer
interessierte sich nicht fiir die gesellschaftlichen Implikationen, die
sich in Robertson Smiths Buch finden. Er scheint sich eigentlich
iiberhaupt nicht fiir dessen Hauptthema interessiert zu haben. Er
wandte sich vielmehr dem magischen Residuum zu, das beim
Bestimmen der wahren Religion sozusagen zufillig abfiel. Er
zeigte, daB} in magischen Anschauungen bestimmte RegelmaBigkei-
ten auftauchten, die klassifiziert werden konnten. Bei nidherer Be-
trachtung stellte sich heraus, daf3 es sich bei der Magie um sehr viel
mehr als nur Vorschriften zur Vermeidung unbekannter An-
steckungsquellen handelte. Es gab magische Handlungen, die Vor-
teile herbeifiithren, und solche, die Schaden abwenden sollten. Der
Verhaltensbereich, den Robertson Smith als Aberglauben bezeich-
net hatte, umfafite also nicht nur Reinheitsvorschriften. Dennoch
schien die Ansteckung eines seiner beherrschenden Prinzipien zu
sein. Das andere Prinzip war der Glaube an die Ubertragung be-
stimmter Eigenschaften mittels Sympathie oder Ahnlichkeit. Nach
den sogenannten Magiegesetzen kann der Magier Ereignisse ent-
weder durch mimetisches Handeln oder dadurch dndern, dal3 er
kontagiose Krifte wirken 14B3t. Mit seiner Abhandlung zur Magie
hatte Frazer eigentlich nur die Bedingungen benannt, unter denen
ein Ding ein anderes symbolisieren

37



kann. Wire er nicht davon iiberzeugt gewesen, dal das Denken der
Wilden sich von dem unseren vollkommen unterscheidet, hitte er
sich vielleicht damit zufrieden gegeben, Magie als symbolisches
Handeln aufzufassen und es dabei belassen. Er hitte dann mit
Durkheim und der franzdsischen Schule der Soziologie zusammen-
arbeiten konnen, und der Dialog mit den Gelehrten jenseits des
Kanals wére fiir das englische Denken des neunzehnten Jahrhun-
derts ergiebiger geworden. Statt dessen versuchte er auf wenig dif-
fizile Weise, eine Ordnung in die bei Robertson Smith implizit vor-
handenen evolutionistischen Annahmen zu bringen und teilte die
menschliche Kultur in drei Entwicklungsstadien ein.

Magie ist das erste Stadium, Religion das zweite und Wissenschaft
das dritte. Der Abfolge der Stadien wohnt eine Art hegelianischer
Dialektik inne: Die Magie, als primitive Wissenschaft eingestuft,
wurde infolge ihrer Unzuldnglichkeit iberwunden und durch Reli-
gion in der Form eines priesterlichen und politischen Betrugs abge-
16st. Aus der These — Magie — erwuchs die Antithese — Religion —;
die moderne, eigentliche Wissenschaft trat dann als Synthese so-
wohl an die Stelle der Magie wie auch der Religion. Diese elegante
Konstruktion wurde durch keinerlei Beweismaterial gestiitzt.
Frazers Evolutionsschema beruhte einzig auf einigen uniiberpriiften
Annahmen, die den herrschenden Ansichten seiner Zeit entstamm-
ten. Dazu gehorte die Annahme, dal3 eine ausgearbeitetere Ethik
das Kennzeichen fortgeschrittener Zivilisationen sei. Oder die, daf3
Magie mit Ethik oder Religion nichts zu tun habe. Auf dieser
Grundlage entwarf er das Bild unserer frithen Vorfahren, deren
Gedankenwelt von der Magie beherrscht wurde. Sie dachten sich
das Universum als von unpersdnlichen, mechanistischen Prinzipien
bewegt. Auf der ungeschickten Suche nach der richtigen Formel zu
deren Kontrolle stolperten sie iiber einige richtige Prinzipien, aber
ebenso héufig lieB ihr wirres Denken sie annehmen, dal Worte und
Zeichen als Instrumente eingesetzt werden konnten. Die Magie
entstammt der Unfahigkeit des friilhen Menschen, zwischen seinen
eigenen subjektiven Assoziationen und der &uBeren objektiven
Wirklichkeit zu unterscheiden. Sie entstand durch Fehler. Kein
Zweifel, der Wilde war ein leichtgldaubiger Tor.

38



So sind die Zeremonien, die in vielen Ladndern durchgefiihrt werden, um das
Ende des Winters zu beschleunigen oder das Schwinden des Sommers aufzu-
halten, in gewissem Sinn der Versuch, die Welt von neuem zu erschaffen, ,,sie
nach den eigenen Wiinschen neu zu gestalten®. Wollten wir uns jedoch in die
alten Weisen hineinversetzen, die mit so schwachen Mitteln ein derart hoch-
gestecktes Ziel erreichen zu konnen glaubten, miissen wir unsere modernen
Vorstellungen von der Unendlichkeit des Universums und von der geringen,
unbedeutenden Stellung des Menschen in ihm aufgeben ... Fiir den Wilden
bedeuten die Berge, die den sichtbaren Horizont begrenzen, oder das Meer,
das sich bis dorthin erstreckt, das Ende der Welt. Uber diese engen Grenzen
haben ihn seine Fiie niemals hinausgetragen ... an die Zukunft denkt er
kaum und von der Vergangenheit weifl er nur das, was durch miindliche
Uberlieferung von seinen wilden Ahnen auf ihn gekommen ist. Bei seiner
Leichtgldubigkeit fdllt es ihm nicht schwer, zu meinen, da3 eine Welt, die
raumlich und zeitlich so eingegrenzt ist, durch die Anstrengungen oder den
Befehl eines ihm dhnlichen Wesens geschaffen wurde, und es bereitet ihm
keine groflere Schwierigkeit zu denken, dal er das Werk der Schopfung all-
jéhrlich durch seine Zauberspriiche und Anrufungen zu wiederholen vermag
(Frazer, Spirits of the Corn and Wild, 11, 1936, S. 109).

Man kann Frazer die Selbstgefalligkeit und unverhohlene Verach-
tung, die er gegeniiber der primitiven Gesellschaft an den Tag legt,
nicht leicht nachsehen. Das letzte Kapitel von Taboo and the Perils
of the Soul trigt die Uberschrift ,,Our Debt to the Savage*. Mogli-
cherweise war es als Antwort auf Zuschriften hinzugefiigt worden,
deren Verfasser ihn dridngten, die Weisheit und philosophische
Tiefe ihnen bekannter primitiver Kulturen anzuerkennen. Frazer
gibt in den FuBnoten interessante Ausziige aus diesen Briefen wie-
der, kann aber sein voreingenommenes Urteil nicht so weit revidie-
ren, um auf sie einzugehen. Das Kapitel gibt vor, ein Tribut an die
Philosophie der Wilden zu sein, aber da Frazer keinen Grund sah,
Vorstellungen zu respektieren, die er, wie er ausfiihrlich demonst-
riert hatte, fiir kindisch, irrational und aberglédubisch hielt, ist der
Tribut ein bloBes Lippenbekenntnis. Der folgende Abschnitt ist an
gonnerhafter Schwiilstigkeit kaum noch zu iiberbieten:

SchlieBlich gibt es zwischen uns und den Wilden doch mehr Gemeinsamkei-
ten als Unterschiede ... Letzten Endes ist das, was wir Wahrheit nennen, nur
die Hypothese, die sich am besten bewéhrt hat. Wenn wir daher die Ansichten
und Gewohnheiten rauherer Zeitalter und Rassen betrachten, sind wir gut
beraten, ihre Fehler mit Nachsicht zu sehen und sie als unvermeidliche Ent-
gleisungen auf der Suche nach der Wahrheit zu begreifen ...

39



Frazer hatte Kritiker, und sie erregten zu Zeiten einige Aufmerk-
samkeit. In England jedoch feierte Frazer ganz zweifellos Tri-
umphe. Verkauft sich die gekiirzte Ausgabe des Golden Bough
nicht immer noch gut? Wird nicht regelméBig eine Frazer-Gedicht-
nis-Vorlesung gehalten? Teils war es die Einfachheit seiner Ansich-
ten, teils auch die unermiidliche Energie, mit der er Band auf Band
herausbrachte, aber in erster Linie war es sein pompdoser Stil, wo-
durch sein Werk eine derartige Verbreitung erlangte. Mit einiger
Sicherheit finden sich in fast allen Untersuchungen tiber alte Zivili-
sationen irgendwelche Hinweise auf ihre Primitivitdt und deren
Kriterium, nimlich magischer, nichtethischer Aberglaube.

Ein Beispiel sind Ernst Cassirers Ausfiihrungen zur zoroastrischen
Religion, in denen diese Themen aus dem Golden Bough deutlich
anklingen:

Selbst die Natur nimmt in ihr eine neue Form an, weil sie nur im Spiegel des
sittlichen Lebens gesehen wird. ... Die Natur ... ist das Reich der Ordnung
und Gesetzlichkeit. ... In der Religion des Zarathustra wird die Natur durch
den Begriff des Asha beschrieben. Asha ist die Weisheit der Natur, die die
Weisheit ihres Schopfers Ahura Mazda, des ,,Weisen Herrschers*, widerspie-
gelt. Diese universale, ewige, unverletzliche Ordnung regiert die Welt und
bestimmt alles Sein und Werden: die Bahn der Sonne, des Mondes, der
Sterne, das Wachstum der Pflanzen und Tiere, den Weg der Winde und Wol-
ken. Die Natur und ihre Ordnungen sind nicht das Werk unpersonlicher phy-
sikalischer Krafte, sondern verdanken Gott ihr Sein und ihre Erhaltung. ... An
die Stelle der magischen Weltauffassung tritt jetzt eine ethische. ... (Cassirer
1960, S. 129).

Oder nehmen wir eine neuere Aussage zum gleichen Thema. R. H.
Zaehner stellt voll Trauer fest, da3 sich die am besten erhaltenen
zoroastrischen Texte nur mit Reinheitsvorschriften befassen und
daher uninteressant sind:

... nur im Videvdat mit seinen ermiidenden Vorschriften zur rituellen Reinhal-
tung und seiner Auflistung unmoglicher Strafen fiir lacherliche Verbrechen
haben die Ubersetzer den Text halbwegs sinnvoll erfaBt (Zaehner 1963, S. 25
f.).

Ganz zweifellos hitte Robertson Smith diese Vorschriften mit der
gleichen Einstellung betrachtet. Kénnen wir jedoch — siebzig Jahre
nach ihm — so sicher sein, daf3 das alles ist, was sich dariiber sagen
1aB3t?

In den Untersuchungen zum Alten Testament herrscht die Annahme
vor, daf} primitive Volker Rituale magisch ver-

40



wenden, das heif3t auf eine mechanische, instrumentelle Weise. ,,Im
frithen Israel gab es, was Gott betrifft, so gut wie keine Unterschei-
dung zwischen dem, was wir absichtliche und was wir unbeabsich-
tigte Stinde nennen (Oesterley und Box 1911). ,,Fiir die Hebréer
des fiinften Jahrhunderts v. Chr., schreibt E. O. James (1938),
,war Siihne nur ein mechanischer Prozel3, der im Entfernen mate-
rieller Unreinheit bestand.” Die Geschichte der Israeliten wird bis-
weilen als ein Kampf zwischen den Propheten, die die innere Ein-
heit mit Gott forderten, und dem Volk dargestellt, das besténdig in
primitiven Magieglauben zuriickzufallen drohte, wozu es beson-
ders dann neigte, wenn es mit anderen primitiven Kulturen in Be-
rihrung kam. Paradoxerweise scheint der Magieglauben schliel3-
lich, bei der Kompilation der Priesterschrift, die Oberhand gewon-
nen zu haben. Bezeichnet man den Glauben an die ausreichende
Wirksamkeit des Ritus sowohl in seinen spédten wie in seinen frii-
hesten Manifestationen als Magie, so geht damit die Moglichkeit,
Magie als Mafistab fiir Primitivitit einzusetzen, verloren. Man
sollte erwarten, daf3 allein schon das Wort aus den Untersuchungen
zum Alten Testament verbannt worden wére. Es wird jedoch — zu-
sammen mit Tabu und Mana — weiterhin verwendet, um die Beson-
derheit der religiosen Erfahrung der Israeliten im Unterschied zum
semitischen Heidentum hervorheben zu konnen. Eichrodt bedient
sich dieser Begriffe besonders frei (1964, S. 304, 339):

Die magische Wirkung der babylonischen Siihneformeln und -handlungen
haben wir schon gestreift; sie wird besonders daran deutlich, da3 das Siinden-

bekenntnis einen Teil des Beschwdorungsritus bildet, der ex opere operato
wirkt (S. 102).

Anschlieflend zieht er Psalm 40,7 und 69,31 heran, um den ,,Ge-
gensatz zu einer Mechanisierung der Siindenvergebung durch das
Opferinstitut™ (S. 103) zu belegen. Auch auf S. 62 vertritt er die
Auffassung, dal primitive religiose Konzepte nach sinnlicher Pra-
senz strebten. Ein groBer Teil dieses sonst so eindrucksvollen
Buchs beruht auf der Annahme, da3 das Ritual, das ex opere ope-
rato wirkt, als primitiv und im Vergleich zum Ritual, das eine in-
nere Geisteshaltung symbolisiert, zeitlich frither anzusetzen sei.
Gelegentlich jedoch scheint der unbewiesene Charakter dieser An-
nahme dem Autor Unbehagen zu bereiten:

41



In die gleiche Richtung wiirde der meistgebrauchte Ausdruck fiir die Siihne-
beschaffung, kipper weisen, wenn man seine urspriingliche Bedeutung nach
dem Babylonisch-Assyrischen mit ,,Wegwischen* bestimmen diirfte, da die
dabei zugrundeliegende Auffassung der Siinde als einer stofflichen Unrein-
heit von dem Blut als einem heiligen, wundertitigen Element die mecha-
nische Beseitigung des Siindenschmutzes erwartet.

Dann folgt eine Erkldrung, die, ndhme man sie ernst, eine Reihe
von Korrekturen nach sich zoge:

Da jedoch die Ableitung aus dem Arabischen in der Bedeutung ,,bedecken*
ebenso moglich erscheint, so ist auch das Bedecken der Schuld vor den
Augen des Beleidigten im Sinne einer Ersatzleistung, also der personliche
Charakter der Sithnehandlung als Moglichkeit im Auge zu behalten (S. 99).

Eichrodt zieht also durchaus auch die Babylonier in Betracht —
vielleicht wullten auch sie etwas von einer wahren inneren Reli-
gion, vielleicht ragte die religiose Erfahrung der Israeliten doch
nicht als etwas so Einmaliges aus der magisch bestimmten, heid-
nischen Umgebung heraus.

Auch in einigen Interpretationen der griechischen Literatur treffen
wir auf den EinfluB dhnlicher Annahmen. M. Finley nimmt in sei-
ner Erorterung des sozialen Lebens und der sozialen Anschauungen
der Welt Homers die Ethik als Maf3stab, um frithere Glaubensele-
mente von spateren zu unterscheiden (1968, S. 143, 147, 153f.).
Der Franzose Louis Moulinier, ein gelehrter Kenner der klassi-
schen Literatur, hat eine umfassende Untersuchung der Reinheits-
und Unreinheitsvorstellungen im griechischen Denken vorgelegt
(1952). Frei von Robertson Smiths Vorurteil scheint sein Ansatz
nach gédngigen ethnologischen Malistiben empirisch vorziiglich zu
sein. Im griechischen Denken der Zeit, die Homer beschreibt (so-
fern es eine solche historische Zeit gegeben hat), spielte die rituelle
Verunreinigung offenbar eine relativ geringe Rolle. Erst spiter
tauchten diverse Verunreinigungsvorstellungen auf, die dann bei
den klassischen Dramatikern Ausdruck finden. Der Ethnologe, der
sich im klassischen Altertum nicht geniigend auskennt, sucht nun
nach einem Experten, der ihm Auskunft geben kann, inwieweit auf
diesen Autor Verlal} ist, denn sein Material ist hochst interessant
und fiir den Laien iiberzeugend. Aber leider — das Buch wird im
Journal of Hellenistic Studies randweg abgelehnt. Der englische

4



Rezensent wirft ihm vor, die ethnologischen Einsichten des neun-
zehnten Jahrhunderts nicht zur Kenntnis genommen zu haben:

Der Autor behindert sich unnétig selbst. Er scheint nichts aus der groBen
Menge des vorhandenen vergleichenden Materials zu kennen, das jedem, der
sich mit Reinheit, Verunreinigung und Reinigung befalit, zugénglich ist ...
schon ein ganz geringes ethnologisches Wissen wiirde ihm zeigen, dal} eine
so alte Vorstellung wie die, dal vergossenes Blut verunreinigt, einer Zeit
angehort, in der die Gemeinschaft noch die ganze Welt war ... Auf S. 277
gebraucht er das Wort ,, Tabu®, aber nur, um zu demonstrieren, dal er keine
klare Vorstellung davon hat, was es bedeutet (Rose 1954).

Wohingegen ein Rezensent, der nicht mit zweifelhaftem ethnolo-
gischen Wissen belastet ist, Mouliniers Arbeit ohne Vorbehalt emp-
fiehlt (Whatmough 1955).

Diese verstreuten Zitate, die ganz willkiirlich zusammengestellt
wurden, konnten leicht durch viele weitere erginzt werden. Sie
zeigen, wie grof3 Frazers Einflull war. Auch innerhalb der Ethnolo-
gie hat sein Werk nachhaltige Spuren hinterlassen. Es scheint, als
ob sich die britischen Ethnologen seit dem Tag, an dem Frazer den
irregeleiteten Glauben an die Wirksamkeit der Magie als das ei-
gentlich interessante Problem der vergleichenden Religionswissen-
schaft bezeichnete, pflichtschuldig mit diesem verwirrenden Prob-
lem befalit haben, obwohl sie bereits seit langem die evolutionisti-
schen Hypothesen verworfen haben, die es einst fiir Frazer interes-
sant machten. So finden wir uns virtuosen Darbietungen grof3er
Gelehrsamkeit gegeniiber, die von der Beziehung zwischen Magie
und Wissenschaft handeln, ohne da3 deren theoretische Bedeutung
klar wiirde. Alles in allem gesehen war Frazers Einfluf3 verderblich.
Er entnahm Robertson Smiths Lehre ein ganz beildufiges Teilstlick
und baute eine ungeniigend durchdachte Trennung von Religion
und Magie aus. Er verbreitete eine falsche Annahme iiber die pri-
mitive Sicht des Universums, die auf mechanischen Symbolen be-
ruhen soll, sowie die Annahme, daf3 die primitive Religion keine
Ethik kenne — eine Annahme, die ebenfalls falsch ist. Bevor wir
uns dem Thema der rituellen Verunreinigung zuwenden konnen,
miissen diese Annahmen richtiggestellt werden. Die unldsbaren
Rétsel in der vergleichenden Religionsforschung gehen auf eine
falsche Aufteilung der menschlichen Erfahrung zuriick. Das vorlie-
gende Buch stellt den Versuch

43



dar, einige der getrennten Segmente wieder zusammenzufiihren.
Vor allem werden wir nicht davon ausgehen, Religion verstehen zu
konnen, wenn wir uns auf den Glauben an Geister beschrinken,
auch wenn diese Definition erheblich verbessert worden sein mag.
Es kann Untersuchungszusammenhinge geben, in denen es uns
winschenswert erscheint, alle vorhandenen Glaubensformen an
andere Wesen aufzufilhren — an Zombies, Ahnen, Damonen, Feen
und all die anderen mehr. Wenn wir Robertson Smith folgen und
die gesamte Geisterbevolkerung des Universums katalogisieren,
sollten wir aber nicht annehmen, dafl wir damit notwendig auch das
Wesentliche der Religion erfa3t haben. Statt uns mit der Analyse
von Definitionen aufzuhalten, sollten wir versuchen, die Anschau-
ungen der Volker iiber das Schicksal des Menschen und seinen
Platz im Universum zu vergleichen. Weiterhin werden wir nicht
davon ausgehen, dal wir die Ansteckungsvorstellungen anderer
Volker — seien sie nun heiliger oder profaner Art — verstehen kon-
nen, bevor wir nicht unsere eigenen untersucht haben.

44



2. Profane Verunreinigung

Schon immer spukte in der vergleichenden Religionsforschung die
Idee eines medizinischen Materialismus. Manche vertreten die Auf-
fassung, selbst den exotischsten alten Riten ldgen verniinftige
Hygienevorstellungen zugrunde. Andere halten das primitive Ritual
zwar keineswegs fiir verniinftig, sind aber der Meinung, daf3 es auf
Hygiene abzielt. Fiir sie klafft zwischen unseren verniinftigen
Hygienevorstellungen und den irregeleiteten Phantasiegebilden des
Primitiven ein tiefer Abgrund. Beide medizinischen Ansétze blei-
ben jedoch unbefriedigend, weil unsere eigenen Vorstellungen von
Hygiene und Schmutz aus der Betrachtung ausgeklammert werden.
Der erste Ansatz impliziert, daf} eine rationale Grundlage des Ritu-
als deutlich zutage tritt, wenn uns nur alle Umstdnde bekannt sind.
Was die Interpretation angeht, ist diese Argumentationslinie bewuf3t
prosaisch. Die Bedeutung des Weihrauchs liegt nicht darin, da3 er
den aufsteigenden Rauch des Opfers symbolisiert, er ist vielmehr
ein Mittel, die Geriiche einer Ansammlung ungewaschener Men-
schen ertrdglich zu machen. Das jiidische und islamische Verbot
von Schweinefleisch wird auf die Gefahr zuriickgefiihrt, die mit
dem Verzehr von Schweinen in heilen Gegenden einhergeht.

Es ist richtig, daB das Meiden ansteckender Krankheiten und ritu-
elle Vermeidungen oft ganz erstaunlich korrespondieren. Waschun-
gen und Separierungen, die einen praktischen Zweck verfolgen,
konnen zugleich auch religiose Aspekte beinhalten. Man hat zum
Beispiel vermutet, dal die Vorschrift, sich vor dem Essen zu wa-
schen, die Juden immun gegen Seuchen gemacht habe. Aber es ist
eine Sache, auf die niitzlichen Nebenwirkungen ritueller Handlun-
gen hinzuweisen, und eine ganz andere, sich fiir eine zureichende
Erklarung mit den beildufigen Resultaten zu begniigen. Selbst
wenn einige der mosaischen

45



Speisegesetze giinstige Auswirkungen auf die hygienischen Ge-
wohnheiten hatten, wire es doch ein Jammer, Moses nicht in erster
Linie als geistigen Fiihrer, sondern als aufgeklidrten Beamten des
offentlichen Gesundheitswesens zu betrachten.

Ich zitiere aus einem Kommentar zu den mosaischen Speisege-
setzen aus dem Jahr 1841:

... Wahrscheinlich findet sich das Hauptprinzip, das die Gesetze dieses Kapi-
tels bestimmt, im Bereich der Hygiene und des Gesundheitswesens. ... Die
Vorstellung parasitirer und infektidser Krankheiten, die in der modernen
Pathologie eine so wichtige Stellung erobert hat, scheint Mose sehr beschéf-
tigt und alle seine Hygienevorschriften beherrscht zu haben. Er schlieft fiir
den Verzehr der Hebréer jene Tiere aus, die fiir Parasiten besonders anfillig
sind; und da die Keime und Sporen der infektiosen Krankheiten im Blut
zirkulieren, ordnet er an, daf} sie erst ausbluten miissen, bevor sie als Nahrung
dienen konnen (Kellog 1841).

Der Autor fiihrt im weiteren Beweise dafiir an, da3 die européi-
schen Juden eine hohere Lebenserwartung und eine groere Immu-
nitdit gegen Seuchen aufweisen, positive Merkmale, die er den
Speisebeschrankungen zuschreibt. Wenn Kellog von Parasiten
schreibt, denkt er vermutlich nicht an Trichinen, die erst 1828 ent-
deckt wurden und bis 1860 als harmlos fiir den Menschen galten
(Hegner, Root und Augustine 1924, S. 439).

Die gleiche Betrachtungsweise in einer neueren Gestalt findet sich
bei Ajose, der den medizinischen Nutzen alter nigerianischer Prak-
tiken darstellt (1957). Der Kult einer Pockengottheit bei den
Yoruba zum Beispiel erfordert, da3 die Patienten abgesondert und
nur von einem Priester behandelt werden, der selbst die Krankheit
iiberstanden hat und daher immun ist. Weiter benutzen die Yoruba
die linke Hand, um etwas Schmutziges anzufassen,

weil die rechte Hand zum Essen gebraucht wird und die Leute das Risiko
einer Verunreinigung des Essens erkennen, die eintreten konnte, wenn diese
Unterscheidung nicht befolgt wiirde.

Pater Lagrange vertritt die gleiche Auffassung:

Nun hat die Vorstellung der Unreinheit, das bestreiten wir nicht, sicherlich
einen religidosen Charakter oder steht zumindest in Zusammenhang mit dem
Ubernatiirlichen; aber: ist es in seinem Ursprung etwas anderes als eine Maf-
nahme der Gesundheitsvorsorge? Dient das Wasser hier nicht als keimab-
totendes Mittel? Und haben die furchterregenden Geister ihr

46



Unwesen nicht eigentlich in der Gestalt von Mikroben getrieben (Lagrange
1905, S. 155)?

Es ist durchaus mdglich, daB die alte Uberlieferung der Israeliten
auch ein Wissen davon einschlof3, daf3 der Genufl von Schweine-
fleisch fiir den Menschen gefihrlich sein kann. Alles ist moglich.
Man beachte jedoch, daB3 das nicht der Grund ist, der im 3. Buch
Mose fiir das Verbot angegeben wird. Die Uberlieferung ging, so-
fern sie je existierte, offenbar verloren. Denn selbst Maimonides,
der grofle Protagonist des medizinischen Materialismus im 12.
Jahrhundert, zeigte sich angesichts des Schweinefleischverbots
ratlos und sah sich, obwohl er fiir alle anderen Speisebeschrankun-
gen des mosaischen Gesetzes hygienische Griinde beibringen
konnte, veranlaf3t, auf &dsthetische Erkldrungen wie die abstoBende
Erndahrungsweise des Hausschweins zuriickzugreifen:

Ich sage also: Alle Speisen, die uns das Gesetz verbietet, sind schédliche
Nahrungsmittel, und es gibt unter allem uns Verbotenem nichts, woriiber man
in Zweifel sein konnte, ob es uns schidlich ist, ausgenommen das Schwein,
und das Unschlitt. Aber dem ist nicht also, sondern das Schwein hat mehr
Feuchtigkeit als [fiir die menschliche Erndhrung] angemessen ist, und viel
untaugliche und Uberfliissige Bestandteile. Hauptséchlich aber verabscheut es
das Gesetz wegen seiner gro3en Unreinlichkeit und weil es sich von abscheu-
lichen Dingen nihrt (Maimonides 1923/24, S. 310f.).

Das zeigt zumindest, dal die urspriingliche Grundlage des
Schweinefleischverbots nicht mit dem {ibrigen kulturellen Erbe
weitergegeben wurde, selbst wenn sie einst bekannt war. Die Phar-
makologen bemiihen sich noch immer, die Speisevorschriften im 3.
Buch Mose, Kap. 11, aufzukldren. Als Beispiel fithre ich einen
Bericht von David 1. Macht an, auf den mich Jocelyne Richard
hinwies. Macht (1953) gewann Muskelextrakte von Schweinen,
Hunden, Hasen, Wildkaninchen (die zu Versuchszwecken wie
Meerschweinchen behandelt wurden) und Kamelen sowie von
Raubvogeln und Fischen ohne Flossen und Schuppen. Er unter-
suchte die Extrakte auf Giftstoffe und stellte fest, daf} sie toxisch
sind. Anschliefend untersuchte er die Extrakte von Tieren, die nach
dem 3. Buch Mose rein sind, und stellte fest, daB3 sie weniger
toxisch sind. Er kam jedoch zu dem Schluf3, seine Untersuchung
habe den medizinischen Nutzen der mosaischen Gesetze weder
belegt noch widerlegt.

47



Ein anderes Beispiel fiir medizinischen Materialismus liefert Noah
Kramer, der eine sumerische Tafel aus Nippur als das einzige medi-
zinische Schriftstiick bezeichnet, das aus dem 3. Jahrhundert v. Chr.
erhalten ist.

Der Text 1af3t, wenn auch indirekt, eine umfassende Vertrautheit mit verschie-
denen ziemlich komplizierten medizinischen Maflnahmen und Vorgehenswei-
sen erkennen. In einigen Rezepturen zum Beispiel heifit es, daf die Heilkrau-
ter vor der Pulverisierung ,.gereinigt werden miissen, ein Schritt, fiir den
zweifellos verschiedene chemische Prozesse notwendig waren.

Offenbar iiberzeugt davon, da3 Reinigen hier nicht das Besprengen
mit heiligem Wasser oder das Rezitieren eines Zauberspruchs be-
deutet, fahrt er enthusiastisch fort:

Der sumerische Arzt, der unsere Tafel schrieb, gebrauchte keine magischen
Spriiche und Beschworungen ... Wir stehen vor dem erstaunlichen Faktum,
dal3 unser Tondokument, die &lteste ,,Seite” eines medizinischen Texts, die
bisher entdeckt wurde, keinerlei mystische oder irrationale Elemente aufweist
(1956, S. 58 1.).

So viel zum medizinischen Materialismus, einem Begriff, den Wil-
liam James fiir Erkldrungen geprégt hat, die religiose Erfahrungen
unter Zuhilfenahme medizinischer Aspekte erhellen wollen: Eine
Vision oder ein Traum wird zum Beispiel auf den Genuf3 von Dro-
gen oder auf eine Magenverstimmung zuriickgefiihrt. Gegen einen
derartigen Ansatz ist nichts einzuwenden, solange er andere Inter-
pretationen nicht ausschlieft. Fast alle primitiven Menschen sind
medizinische Materialisten in einem weiteren Sinne, insofern sie
ithre rituellen Handlungen meist mit den Schmerzen und Leiden
rechtfertigen, die sie befallen wiirden, wenn sie ihre Riten vernach-
lassigen sollten. Ich werde spiter zeigen, warum rituelle Vorschrif-
ten so hdufig mit dem Glauben an bestimmte Gefahren einherge-
hen, die bei einer Ubertretung drohen. Wenn ich das Thema der
rituellen Gefahr abgeschlossen habe, wird, so hoffe ich, niemand
mehr versucht sein, derartige Befiirchtungen wortlich zu nehmen.
Was die entgegengesetzte Auffassung betrifft — dafl das primitive
Ritual iiberhaupt nichts mit unseren Vorstellungen von Sauberkeit
gemein habe —, so ist sie in meinen Augen einem Verstindnis des
Rituals nicht weniger abtriglich. Thr zufolge hétte unser Waschen,
Schrubben, Isolieren und Desinfizieren

48



nur eine oberflichliche Ahnlichkeit mit rituellen Reinigungsmaf-
nahmen. Unsere Praktiken beruhten auf hygienischen Erwagungen,
die der Primitiven seien symbolisch: wir téten Keime ab, sie schiit-
zen sich vor Geistern. In dieser Entgegensetzung klingt das recht
iiberzeugend. Dennoch ist die Ahnlichkeit zwischen einigen ihrer
symbolischen Riten und unseren HygienemaB3nahmen manchmal
geradezu unheimlich. Ed. B. Harper etwa faflt den eindeutig reli-
giosen Kontext der Reinigungsvorschriften der Havik-Brahmanen
zusammen. Sie unterscheiden drei Grade religioser Reinheit. Der
hochste ist notwendig, um eine religiose Handlung ausfiihren zu
konnen; der mittlere Grad gilt als der normale Zustand; schlieBlich
gibt es noch den Zustand der Unreinheit. Kontakt mit einer Person
im mittleren Zustand macht eine Person im hochsten Zustand un-
rein, und Kontakt mit jemandem in einem unreinen Zustand hat fiir
die beiden hoheren Kategorien Unreinheit zur Folge. Der hochste
Zustand wird nur durch ein rituelles Bad erreicht.

Das tigliche Bad ist fiir einen Brahmanen absolut unentbehrlich, da er ohne
es seinen tdglichen religiésen Pflichten nicht nachkommen kann. Im Idealfall
sollten sie, so sagen die Havik, drei Bidder am Tag nehmen, eines vor jeder
Mabhlzeit. Aber nur wenige tun das. In der Praxis halten sich alle Havik, die
ich kennengelernt habe, strikt an den Brauch, einmal tidglich zu baden, ndm-
lich vor der tdglichen Hauptmahlzeit und bevor die Hausgotter verehrt wer-
den ... Ménnliche Havik, die einer relativ wohlhabenden Kaste angehéren
und wihrend bestimmter Zeiten im Jahr iiber ziemlich viel freie Zeit verfii-
gen, leisten trotzdem einen groBen Teil der Arbeit, die in ihren Betelnufpal-
men-Pflanzungen anfillt. Man versucht, alles so einzurichten, dall eine Ar-
beit, die als schmutzig oder rituell verunreinigend gilt — etwa der Transport
von Dung in die Gérten oder die Zusammenarbeit mit einem unberiihrbaren
Diener —, beendet ist, ehe man das tigliche Bad vor der Hauptmahlzeit
nimmt. Muf} diese Arbeit aus irgendeinem Grund am Nachmittag erledigt
werden, sollte ein weiteres Bad genommen werden, wenn man nach Hause
zuriickkommt (Harper 1964, S. 153).

Man unterscheidet im Hinblick auf die Ubertragbarkeit von Un-
reinheit zwischen gekochter und ungekochter Nahrung. Bei
gekochter Nahrung besteht die Gefahr, da3 Unreinheit {ibertragen
wird, bei ungekochter nicht. Daher kann ungekochte Nahrung von
Mitgliedern aller Kasten entgegengenommen oder angefal3t werden
— eine vom praktischen Gesichtspunkt aus notwendige Vorschrift in
einer Gesellschaft, in der die Arbeitsteilung den Abstufungen ererb-
ter Reinheit entspricht (vgl. Kapitel 7, S. 167f.). Friichte und Niisse
konnen, solange sie

49



unversehrt sind, rituell nicht verunreinigt werden. Sobald jedoch
eine Kokosnuf} gedffnet oder eine Paradiesfeige aufgeschnitten ist,
kann ein Havik sie von einem Mitglied einer niederen Kaste nicht
mehr annehmen.

Der Prozef3 der Nahrungsaufnahme ist potentiell verunreinigend, es ist jedoch
die Art und Weise des Essens, die den Grad der Verunreinigung bestimmt.
Speichel — selbst der eigene — ist in hochstem Mafie verunreinigend. Beriihrt
ein Brahmane seine Lippen versehentlich mit den Fingern, sollte er ein Bad
nehmen oder zumindest die Kleider wechseln. Die Verunreinigung durch
Speichel kann auch durch materielle Gegenstinde iibertragen werden. Diese
beiden Anschauungen sind der Grund fiir die Gepflogenheit, sich das Wasser
in den Mund zu schiitten, statt die Lippen an den Rand des Bechers zu brin-
gen, und Zigaretten ... durch die hohle Hand zu rauchen, so daB} sie die Lip-
pen nie direkt berithren (Wasserpfeifen sind in diesem Teil Indiens praktisch
unbekannt) ... Vor jeder Nahrungsaufnahme — auch vor dem Kaffeetrinken —
sollte man sich die Hande und Fiile waschen (S. 156).

Bei Nahrung, die in den Mund geworfen werden kann, ist die Ge-
fahr, daB} sich der Essende durch seinen Speichel verunreinigt, we-
niger grof als bei solcher, in die man beilit. Eine K&chin darf die
Speisen, die sie zubereitet, nicht kosten, denn wenn sie ihre Lippen
mit den Fingern beriihrt, verliert sie den Zustand der Reinheit, der
erforderlich ist, um die Nahrung vor Verunreinigung zu schiitzen.
(Widhrend des Essens befindet man sich im mittleren Reinheitszu-
stand, und wenn man zufallig die Hand oder den Loffel der Person,
die das Essen austeilt, beriihrt, wird diese unrein und sollte zumin-
dest die Kleider wechseln, bevor sie mit dem Austeilen fortféhrt.
Da Verunreinigung dadurch iibertragen wird, dal man bei einem
Mahl in der gleichen Reihe sitzt, wird einem Gast, der einer ande-
ren Kaste angehort, meistens ein gesonderter Platz zugewiesen.
Einem Havik, der sich im Zustand grofer Unreinheit befindet,
sollte man das Essen auflerhalb des Hauses vorsetzen; auflerdem
erwartet man von ihm, da3 er den Blatteller, von dem er gegessen
hat, selbst entfernt. Niemand sonst kann ihn beriihren, ohne sich zu
verunreinigen. Die einzige Person, die nicht unrein wird, wenn sie
das Blatt eines anderen beriihrt und davon it, ist die Ehefrau, die,
wie bereits erwihnt, damit ihrer personlichen Beziehung zu ihrem
Gatten Ausdruck verleiht. Es gibt noch unzdhlige Vorschriften
mehr. Sie beriicksichtigen auch noch die feinsten Unterscheidungen
und bestimmen das

50



rituelle Verhalten bei Menstruation, Geburt und Tod. Alle Absonde-
rungen des Korpers, sogar das Blut oder der Eiter aus einer Wunde,
sind Quellen der Unreinheit. Wasser, nicht Papier, muf} fiir die Rei-
nigung nach der Entleerung verwendet werden, und diese Wa-
schung erfolgt nur mit der linken Hand. Nahrung hingegen darf nur
mit der rechten Hand zu sich genommen werden. Tritt man in Tier-
kot, so wird man dadurch unrein. Auch die Beriihrung von Leder
hat Unreinheit zur Folge. Tragt man Ledersandalen, sollte man sie
nicht mit den Hénden beriihren, und wenn man einen Tempel oder
ein Haus betritt, ist man gehalten, sie vorher auszuziehen und sich
die Fiile zu waschen.

Prazisen Anordnungen sind die Formen indirekter Berithrung zu
entnehmen, die verunreinigen konnen. Ein Havik, der mit seinem
unberiihrbaren Diener im Garten arbeitet, kann dadurch, daf} er und
der Diener gleichzeitig ein Seil oder eine Bambusstange anfassen,
in hohem Mafe unrein werden. Die Verunreinigung tritt durch die
simultane Beriihrung des Bambus oder des Seils ein. Ein Havik
kann von einem Unberiihrbaren nicht unmittelbar Friichte oder
Geld entgegennehmen. Einige Gegenstéinde bleiben jedoch unrein
und konnen selbst nach einer Berithrung noch Unreinheit iibertra-
gen. Unreinheit bleibt in Baumwollkleidung, metallenen Kochge-
faBen und gekochtem Essen erhalten. Zum Glick fiir die
Zusammenarbeit der Kasten kann der Erdboden Unreinheit nicht
weiterleiten, wohl aber das Stroh, das ihn bedeckt.

Ein Brahmane sollte sich nicht im gleichen Teil des Viehstalls wie sein Die-
ner aufhalten, weil die Gefahr besteht, dafl beide auf Stellen treten, die durch
umbherliegendes Stroh auf dem Boden verbunden sind. Auch wenn ein Havik
und ein Unberiihrbarer gleichzeitig im Dorfteich baden, kann der Havik den
Zustand von madi (Reinheit) bewahren, weil das Wasser bis zum Boden
reicht und der Boden Unreinheit nicht weiterleitet (S. 173).

Je eingehender wir uns mit diesen und dhnlichen Vorschriften be-
fassen, desto deutlicher wird es, daBl wir es mit symbolischen
Systemen zu tun haben. Aber ist das nun tatsdchlich der Unter-
schied zwischen ritueller Verunreinigung und unseren Vorstellun-
gen von Schmutz: daBl unsere Vorstellungen auf Hygiene zielen,
wiahrend die ihren symbolisch sind? Keineswegs. Ich werde zu
zeigen versuchen, dafl auch unsere Schmutzvorstel-

51



lungen symbolische Systeme ausdriicken und daf3 der Unterschied
zwischen dem entsprechenden Verhalten bei uns und anderswo nur
eine Frage des Details ist.

Bevor wir damit beginnen, iiber rituelle Verunreinigung nachzu-
denken, miissen wir erst einmal reumdiitig innehalten und uns un-
sere eigenen Vorstellungen von Schmutz vornehmen, sie aufs ge-
naueste untersuchen und in ihre einzelnen Teile zerlegen. Dabei
sollten wir alle Elemente, von denen wir wissen, daf3 sie das Ergeb-
nis unserer jiingsten Geschichte sind, aussortieren.

Es gibt zwei betrdchtliche Unterschiede zwischen unserem heuti-
gen europdischen Schmutzverstdndnis und jenem, das etwa die
primitiven Kulturen haben. Fiir uns ist das Vermeiden von Schmutz
eine Sache der Hygiene oder Asthetik und hat nichts mit unserer
Religion zu tun. Ich werde im 5. Kapitel (,,Primitive Welten*) mehr
iiber den besonderen Prozef3 sagen, in dessen Verlauf sich das reli-
gidse Moment aus unseren Vorstellungen von Schmutz 16ste. Der
zweite Unterschied besteht darin, dal3 unser Schmutzverstindnis
vom Wissen um pathogene Organismen beherrscht ist. Die Ent-
deckung, da3 Krankheiten durch Bakterien tlibertragen werden kon-
nen, war eine der grolen Errungenschaften des neunzehnten Jahr-
hunderts. Sie verursachte die radikalste Revolution in der Ge-
schichte der Medizin. Sie hat unser Leben in einem Malle verdn-
dert, daB3 es heute schwerfillt, Schmutz anders als im Zusammen-
hang mit Pathogenese zu denken. Aber offensichtlich sind unsere
Schmutzvorstellungen nicht so jungen Datums. Wir miissen ver-
suchen, uns weiter als nur hundert Jahre zuriickzuversetzen, und
die Grundlagen fiir die Vermeidung von Schmutz in einer Zeit ana-
lysieren, als die Bakteriologie ihren Siegeszug noch nicht angetre-
ten hatte, als zum Beispiel das Spucken in einen Spucknapf noch
nicht als unhygienisch und eher als Geschicklichkeitsiibung ange-
sehen wurde.

Gelingt es uns, die Momente der Krankheitsverursachung und der
Hygiene aus unserer Vorstellung von Schmutz auszuklammern,
bleibt die alte Definition von Schmutz als etwas, das fehl am Platz
ist. Das ist ein duflerst vielversprechender Ansatz. Er impliziert
zwei Bedingungen: einen Komplex geordneter Beziehungen und
eine Ubertretung dieser Ordnung. Schmutz ist dann niemals ein
einmaliges, isoliertes Ereignis. Wo es

52



Schmutz gibt, gibt es auch ein System. Schmutz ist das Nebenpro-
dukt eines systematischen Ordnens und Klassifizierens von Sachen,
und zwar deshalb, weil Ordnen das Verwerfen ungeeigneter Ele-
mente einschliefit. Diese Vorstellung von Schmutz fiihrt uns direkt
in den Bereich der Symbole und verspricht eine Verbindung mit
Reinheitssystemen, deren Symbolgehalt augenfalliger ist.

Wir konnen an unseren eigenen Vorstellungen von Schmutz fest-
stellen, daB3 wir eine Art Gesamtkompendium verwenden, das alle
verworfenen Elemente geordneter Systeme umfaft. Schmutz ist
etwas Relatives. Schuhe an sich sind nichts Schmutziges, sie wer-
den aber dazu, wenn man sie auf den EfBtisch stellt. Essen ist an
sich nichts Schmutziges, es wird aber dazu, wenn man Kochgeréte
im Schlafzimmer deponiert oder die Kleider damit befleckt. Das
gleiche gilt fiir Badezimmerutensilien im Wohnzimmer, Kleider,
die auf Stiihlen liegen, Sachen, die nach drauflen gehdren, aber
drinnen liegen, Dinge, die nach oben gehdren, aber unten liegen,
Unterwésche dort, wo die Oberkleidung sein sollte usw. Kurz, un-
ser Verhalten gegeniiber Schmutz ist eine Reaktion, die alle Gegen-
stinde und Vorstellungen verdammt, die die gidngigen Klassifika-
tionen durcheinanderbringen oder in Frage stellen konnten?

Wir sollten uns nun dazu zwingen, uns auf Schmutz in der ange-
fiihrten Weise zu konzentrieren. Dabei zeigt sich, dal} er eine Resi-
dualkategorie ist, die aus unserem normalen Klassifikationsschema
herausfillt. Wenn wir uns auf ihn zu konzentrieren versuchen,
kdmpfen wir gegen unsere stirkste geistige Gewohnheit an. Denn
es scheint, daf} alles, was wir wahrnehmen, zu Mustern zusammen-
gefalit ist, fiir die wir, die Wahrnehmenden, zum grolen Teil
verantwortlich sind. Wenn wir etwas wahrnehmen, dann ist es nicht
so, dal} wir ein Organ — die Augen oder Ohren etwa — passiv einen
vorgefertigten Eindruck von auflen aufnehmen lassen, so wie eine
Palette, die einen Tupfer Farbe aufnimmt. Beim Erkennen und Er-
innern handelt es sich nicht darum, alte Bilder vergangener Ein-
driicke heraufzubeschworen. Man ist sich allgemein dartiber einig,
daB alle unsere Eindriicke von Anfang an einem Muster folgen. Als
Wahrnehmende wihlen wir aus der Gesamtheit der Stimuli, die auf
unsere Sinne treffen, nur jene aus, die uns interessieren, und unsere
Interessen werden von einer Tendenz zur Muster-

53



bildung bestimmt, die manchmal als Schema bezeichnet wird
(siche Bartlett 1932). In einem Chaos sich stdndig verdndernder
Eindriicke konstruiert jeder von uns eine stabile Welt, in der die
Gegenstinde erkennbare Umrisse, einen festen Ort und Bestand
haben. Indem wir wahrnehmen, bauen wir, greifen einige Winke
auf und verwerfen andere. Winke, die am besten in das entstehende
Muster passen, werden am ehesten akzeptiert. Zweideutige werden
meist so behandelt, als ob sie mit dem iibrigen Muster harmonisier-
ten, widersprechende werden in der Regel verworfen. Akzeptiert
man sie, mu} die Struktur unserer Annahmen modifiziert werden.
Im Verlauf des Lernprozesses werden die Gegenstinde benannt.
Ihre Namen beeinflussen dann die Art und Weise, wie sie das
nichste Mal wahrgenommen werden: einmal gekennzeichnet wer-
den sie in Zukunft schneller in die jeweiligen Fécher einsortiert. Im
Laufe der Zeit und mit immer neuen Erfahrungen wird unser Kenn-
zeichnungssystem besténdig groBer. Damit geht eine konservative
Tendenz einher, die uns Vertrauen einfloft. Es kann jederzeit erfor-
derlich werden, dal3 wir die Struktur unserer Annahmen modifizie-
ren miissen, um eine neue Erfahrung einpassen zu konnen. Je mehr
jedoch die gegenwirtigen Erfahrungen mit vergangenen in Ein-
klang stehen, desto mehr konnen wir unseren Annahmen vertrauen.
Unbequeme Tatsachen, die sich nicht einpassen lassen, ignorieren
oder entstellen wir, so dal} sie die bereits bestehenden Annahmen
nicht storen. Im grofen und ganzen wird alles, was wir zur Kennt-
nis nehmen, schon im Akt des Wahrnehmens ausgewéhlt und
organisiert. Wir haben wie die anderen Tiere eine Art Filtermecha-
nismus, der zunichst nur solche Eindriicke an uns heranlaf3t, mit
denen wir umzugehen wissen.

Was aber ist mit den anderen? Was geschieht mit den moglichen
Erfahrungen, die nicht durch den Filter gelangen? Ist es moglich,
die Aufmerksamkeit in weniger gewohnte Bahnen zu zwingen?
Koénnen wir womdglich den Filtermechanismus selbst untersuchen?
Ganz zweifellos konnen wir uns dazu zwingen, Dinge zu beachten,
die wir infolge unserer schematisierenden Tendenzen vernachlds-
sigt haben. Es versetzt uns jedesmal einen Sto3, wenn wir feststel-
len miissen, dafl unsere erste, miihelos gemachte Beobachtung
falsch war. Schon die unverwandte Betrachtung

54



einer Verzerrungsvorrichtung verursacht bei einigen Menschen
physisches Unwohlsein, so, als ob ihr eigenes Gleichgewicht da-
durch angegriffen wiirde. M. L. Johnson Abercrombie fiihrte niit
einer Gruppe von Medizinstudenten einige Experimente durch, die
thnen zeigen sollten, wie selektiv wir schon bei den einfachsten
Beobachtungen vorgehen. ,,Aber es geht doch nicht, da3 die ganze
Welt zu einem einzigen Brei wird!* protestierte einer. ,,Es ist, als
ob meine Welt aufgebrochen worden wire“, meinte ein anderer.
Wieder andere reagierten entschieden feindlicher (Abercrombie
1960, S. 131).

Die Konfrontation mit Zweideutigem muf} jedoch nicht immer eine
unerfreuliche Erfahrung sein. Offenbar ist sie in einigen Bereichen
ertraglicher als in anderen. Es gibt eine ganze Skala, auf der
Lachen, Widerwillen und Schock zu verschiedenen Punkten und
Intensititen gehdren. Die Erfahrung kann stimulierend wirken. Die
Reichhaltigkeit der Dichtung verdankt sich, wie Empson gezeigt
hat, dem Gebrauch von Ambiguititen. Die Moglichkeit, in einer
Skulptur ebensogut eine Landschaft wie einen liegenden Akt zu
sehen, macht das Werk noch interessanter. Ehrenzweig behauptet
sogar, dall wir Kunstwerke deshalb genieen, weil sie uns hinter
die expliziten Strukturen unserer normalen Erfahrung schauen las-
sen. Das Wahrnehmen unartikulierter Formen erzeugt ein &stheti-
sches Vergniigen.

Ich mochte mich dafiir entschuldigen, da3 ich Anomalie und Zwei-
deutigkeit so gebrauche, als .ob sie synonym wéren. Genaugenom-
men sind sie das nicht .(Eine Anomalie ist ein Element, das nicht in
eine vorhandene Gruppe oder Reihe pallt; Zweideutigkeit ist ein
Merkmal von Aussagen, fiir die zwei Interpretationen zutreffen
konnen. Wenn man jedoch einzelne Beispiele ins Auge fait, wird
deutlich, daB eine Unterscheidung zwischen diesen beiden Begrif-
fen in ihrer praktischen Anwendung wenig erbringt. Sirup ist weder
fliissig noch fest. Man konnte sagen, dall der Eindruck, den er auf
die Sinne macht, ein zweideutiger ist. Ebensogut konnte man sa-
gen, daB er sich in bezug auf fliissige und feste Substanzen anomal
verhilt, da er weder in die eine noch in die andere Gruppe fillt, wir
sind also durchaus in der Lage, uns mit Anomalien zu konfrontie-
ren. Wenn sich etwas mit Bestimmtheit als anomal klassifizieren
1aBt, treten die Umrisse der Gruppe, zu dem es nicht

55



gehort, deutlicher hervor. Zur Veranschaulichung ziehe ich Sartres
Essay iiber das Klebrige heran. Zahfliissiges wirkt, so sagt er, bei
der ersten Begegnung damit einfach von sich aus abstoflend. Ein
Kind, das seine Hand in ein Honigglas taucht, wird sofort veran-
laB3t, iiber die formalen Eigenschaften von festen und fliissigen
Substanzen und iiber die wesentliche Beziehung zwischen dem
subjektiv erfahrenden Ich und der erfahrenen Welt nachzudenken
(1943, S. 696ft.). Das Zahfliissige ist ein Zustand genau zwischen
dem Festen und dem Fliissigen. Es ist nicht fest, fliet aber auch
nicht. Es ist weich, nachgiebig und 148t sich zusammendriicken.
Man kann auf seiner Oberflédche nicht entlanggleiten. Seine Kleb-
rigkeit lauert wie eine Falle: es haftet wie ein Egel und hebt die
Trennlinie zwischen mir und ihm auf. Die langen Fiden, die an
meinen Fingern hédngenbleiben, vermitteln den Eindruck, daf
meine eigene Substanz in die klebrige Lache flieBt. Tauche ich die
Hand in Wasser, ist der Eindruck ein ganz anderer. Ich bleibe etwas
Festes. Die Beriihrung von Klebrigem jedoch birgt das Risiko, daf3
ich mich ebenfalls in etwas Zahfliissiges auflose. Klebriges haftet,
wie ein allzu anhidnglicher Hund oder eine allzu anhdngliche Ge-
liebte. Auf diese Weise bereichert die erste Begegnung mit etwas
Klebrigem die Erfahrung des Kindes. Es hat etwas tiber sich selbst,
iiber die Eigenschaften der Materie und iiber die Beziehung zwi-
schen sich und anderen Dingen gelernt. Ich kann in dieser verkiirz-
ten Form den auBergewdhnlichen Uberlegungen nicht gerecht wer-
den, die Sartre an die Vorstellung vom Klebrigen als einer anoma-
len Fliissigkeit, als etwas schmelzendem Festen kniipft. Immerhin
wird deutlich, da3 wir mit Gewinn iiber unsere wichtigsten Klassi-
fikationen und iiber die Erfahrungen, die ihnen nicht nahtlos ent-
sprechen, nachdenken kdnnen und es tatsdchlich auch tun. Im
allgemeinen bestitigen diese Uberlegungen unser Vertrauen in die
wichtigsten Klassifikationen. Sartre schreibt, da schmelzende,
anhaftende Zahfliissigkeit in ihren allerersten Manifestationen als
niedrige Daseinsform eingestuft wird. Wir haben also seit unseren
frithesten taktilen Abenteuern immer schon gewuBt, dafl das Leben
mit unseren simpelsten Kategorien nicht iibereinstimmt.

Es gibt verschiedene Moglichkeiten, Anomalien zu begegnen. Be-
gegnen wir ihnen negativ, kdnnen wir sie ignorieren, sie

56



einfach nicht wahrnehmen oder — sofern wir sie doch wahrnehmen
— verurteilen. Begegnen wir ihnen positiv, konnen wir ihnen be-
wullt gegeniibertreten und versuchen, ein neues Wirklichkeitsmus-
ter zu schaffen, in dem sie ihren Platz haben. Es ist nicht ausge-
schlossen, daf} ein Individuum sein eigenes, personliches Klassifi-
kationsschema revidiert. Aber kein Individuum lebt isoliert, und
sein Schema ist in der Regel zum Teil von anderen ibernommen.

Die Kultur, im Sinne der 6ffentlichen, standardisierten Werte einer
Gemeinschaft, vermittelt die Erfahrung der Individuen. Sie stellt im
voraus einige Grundkategorien bereit, ein positives Muster, in das
Vorstellungen und Werte séduberlich eingeordnet werden. Vor allen
aber besitzt sie Autoritit, da jeder dazu veranla3t wird, sie anzuer-
kennen, weil andere es auch tun. Ihr 6ffentlicher Charakter bewirkt
jedoch eine groBere Starrheit ihrer Kategorien. Ein einzelner kann
das Muster seiner Annahmen revidieren oder auch nicht revidieren.
Es ist seine Privatangelegenheit. Doch kulturelle Kategorien sind
offentliche Angelegenheiten. Sie lassen sich nicht ohne weiteres
revidieren. Gleichwohl konnen sie die Herausforderung durch ab-
weichende Formen nicht einfach iibergehen. In jedem gegebenen
Klassifikationssystem entstechen Anomalien, und jede gegebene
Kultur mufl Ereignissen entgegentreten, die sich ihren Annahmen
zu widersetzen scheinen. Sie kann die Anomalien, die ihr Schema
hervorbringt, nicht ignorieren, wenn sie nicht riskieren will, das in
sie gesetzte Vertrauen zu verlieren. Darum, so meine ich, sind in
jeder Kultur, die diese Bezeichnung verdient, verschiedene Verfah-
ren fiir den Umgang mit zweideutigen oder anomalen Ereignissen
vorgesehen.

Zunichst einmal wird eine Zweideutigkeit oft dadurch gemindert,
daB man sich fiir die eine oder andere Interpretation entscheidet. Im
Fall einer Mi3geburt z.B. kann die Gefahr bestehen, da3 die schar-
fen Trennlinien zwischen Menschen und Tieren verwischt werden.
LaBt sich die MiBBgeburt jedoch als ein auBergewohnliches Ereignis
kennzeichnen, konnen die Kategorien wiederhergestellt werden. So
bezeichnen die Nuer Milgeburten als Nilpferdjunge, die zufallig
von Menschen geboren wurden. Durch diese Benennung ergibt sich
die angemessene Behandlungsweise: sie werden behutsam in den
FluB3

57



gelegt, wohin sie ja eigentlich gehoren (Evans-Pritchard 1956, S.
84).

Zweitens kann das Vorhandensein von Anomalien physisch ge-
steuert werden. Die Vorschrift zum Beispiel, dal Zwillinge bei der
Geburt getotet werden sollen, beseitigt in einigen westafrikani-
schen Gesellschaften, in denen gilt, daB zwei menschliche Wesen
nicht zur gleichen Zeit aus dem gleichen Leib hervorgehen kénnen,
eine soziale Anomalie. Oder nehmen wir Hahne, die wahrend der
Nacht krdhen. Wenn man ihnen sofort den Hals umdreht, konnen
sie der Definition des Hahns als eines Vogels, der in der Morgen-
ddmmerung kraht, nicht mehr widersprechen.

Drittens bestdtigt und bekréftigt sich eine Vorschrift zur Vermei-
dung anomaler Dinge die Definitionen, denen sie nicht ent-
sprechen. Wenn etwa im 3. Buch Mose wimmelnde Tiere verab-
scheut werden, sollten wir diese Art Greuel als die Kehrseite eines
Musters von Dingen sehen, die gebilligt werden.

Viertens konnen bestimmte Ereignisse als etwas Gefdhrliches ge-
kennzeichnet werden. Man weil}, dal Menschen manchmal Angst
empfinden, wenn sie mit etwas Anomalem konfrontiert sind. Es
wire jedoch falsch, Institutionen so zu behandeln, als wiirden sie in
der gleichen Weise wie die spontanen Reaktionen eines einzelnen
erzeugt. Solche oOffentlichen Vorstellungen entstehen wahrschein-
lich eher im Verlauf des Versuchs, die Dissonanz von individuellen
und allgemeinen Reaktionen zu reduzieren. Festingers Arbeit hat
ergeben, daB eine Person, die feststellt, daB ihre Uberzeugungen
nicht mit denen ihrer Freunde iibereinstimmen, entweder unsicher
wird oder versucht, die Freunde von deren Irrtum zu iiberzeugen.
Eine Sache als gefdhrlich darzustellen ist eine der Moglichkeiten,
sie unbestreitbar zu machen. Man kann damit auch — wie wir im
Kapitel iiber die Moral sehen werden (Kapitel 8) — Konformitdt
erzwingen.

Fiinftens konnen zweideutige Symbole im Ritual fiir dieselben
Zwecke wie in der Dichtung und in der Mythologie verwendet
werden: um ihnen groflere Bedeutung zu verleihen oder um die
Aufmerksamkeit auf andere Seinsweisen zu lenken. Wir werden im
letzten Kapitel sehen, wie das Ritual dadurch, daB3 es Symbole des
Anomalen heranzieht, das Bose

58



und den Tod zusammen mit dem Leben und dem Guten in einem
einzigen groflen, umfassenden Muster vereinigen kann.

Fassen wir zusammen. Wenn das Unsaubere etwas ist, was fehl am
Platz ist, so miissen wir es von der Ordnung her untersuchen. Un-
sauberes oder Schmutz ist das, was nicht dazugehdren darf, wenn
ein Muster Bestand haben soll. Sobald wir dies erkannt haben, ha-
ben wir den ersten Schritt in Richtung auf ein Verstéindnis von Ver-
unreinigung getan. Er flihrt uns nicht zu einer klaren Abgrenzung
von Heiligem und Profanem: Das gleiche Prinzip gilt hier wie dort.
Er fiihrt uns auch nicht zu einer speziellen Unterscheidung von
primitiven und modernen Menschen: Wir unterliegen alle den glei-
chen Regeln. Nur dal3 die Regel des Musterbildens in der primiti-
ven Kultur viel intensiver und umfassender wirkt, wahrend sie in
modernen Kulturen nur flir abgetrennte, gesonderte Daseins-
bereiche gilt.

59



3. Die Greuel des dritten Buchs Mose

Unreinheit ist nie etwas Isoliertes. Sie kann nur dort auftreten, wo
Vorstellungen systematisch geordnet sind. Daher ist jede fragmen-
tarische Interpretation von Verunreinigungen in den Vorschriften
einer anderen Kultur zum Scheitern verurteilt. Die Vorstellung ei-
ner Verunreinigung ergibt nur einen Sinn im Zusammenhang mit
einer umfassenden Denkstruktur, deren Hauptstiitzen, Grenzen,
Randbereiche und inneren Unterteilungen durch Trennungsrituale
aufeinander bezogen sind. Um das zu verdeutlichen, werde ich ein
altehrwiirdiges Problem der Bibelwissenschaften, die im dritten
Buch Mose genannten Greuel, aufgreifen und mich vor allem den
Speisegeboten zuwenden. Warum sind das Kamel, der Hase und
der Klippdachs unrein? Warum sind einige Heuschreckenarten un-
rein, andere aber nicht? Warum ist der Frosch rein, die Maus und
das FluBpferd hingegen unrein? Was verbindet Maulwurf, Molch
und Eidechse, da3 man sie zusammen auffiihrt (3. Mose 11,30)?
Um meine Punkte verstidndlicher vortragen zu konnen, fiihre ich
zundchst die relevanten Abschnitte aus dem dritten und fiinften
Buch Mose (in der Ubersetzung der Wiirttembergischen Bibel-
anstalt Stuttgart) an:

5. Buch Mose 14

3 Du sollst nicht essen, was dem Herrn ein Greuel ist. 4 Dies aber sind die
Tiere, die ihr essen diirft: Rind, Schaf, Ziege, 5 Hirsch, Reh, Damhirsch,
Steinbock, Gemse, Auerochs und Antilope. 6 Jedes Tier, das gespaltene
Klauen hat, ganz durchgespalten, und das wiederkiut, diirft ihr essen. 7 Diese
Tiere aber sollt ihr nicht essen unter denen, die wiederkduen und gespaltene
Klauen haben: das Kamel, den Hasen und den Klippdachs, die wiederkéduen,
deren Klauen aber nicht ganz durchgespalten sind; darum sollen sie euch
unrein sein. 8 Das Schwein, das

60



durchgespaltene Klauen hat, aber nicht wiederkdut, soll euch darum unrein
sein. Thr Fleisch sollt ihr nicht essen, und ihr Aas sollt ihr nicht anriihren. 9
Dies ist, was ihr essen diirft von allem, was im Wasser lebt: alles was Flossen
und Schuppen hat, diirft ihr essen. 10 Was aber weder Flossen noch Schuppen
hat, sollt ihr nicht essen; denn es ist euch unrein. 11 Alle reinen Vogel esset.
12 Diese aber sind es, die ihr nicht essen sollt: der Adler, der Habicht, der
Fischaar, 13 der Taucher, die Weihe, der Geier mit seinen Arten 14 und alle
Raben mit ihren Arten, 15 der StrauB, die Nachteule, der Kuckuck, der Sper-
ber mit seinen Arten, 16 das Kduzchen, der Uhu, die Fledermaus, 17 die
Rohrdommel, der Storch, der Schwan, 18 der Reiher, der Haher mit seinen
Arten, der Wiedehopf, die Schwalbe. 19 Auch alles, was Fliigel hat und
kriecht, soll euch unrein sein, und ihr sollt es nicht essen. 20 Die reinen Vo-
gel diirft ihr essen.

3. Buch Mose 11

2 Dies sind die Tiere, die ihr essen diirft unter allen Tieren auf dem Lande. 3
Alles, was gespaltene Klauen hat, ganz durchgespalten, und wiederkdut unter
den Tieren, das diirft ihr essen. 4 Nur diese diirft ihr nicht essen von dem, was
wiederkdut und gespaltene Klauen hat: das Kamel, denn es ist zwar ein
Wiederkéuer, hat aber keine durchgespaltenen Klauen; darum soll es euch
unrein sein; 5 den Klippdachs, denn er ist zwar ein Wiederkduer, hat aber
keine durchgespaltenen Klauen; darum soll er euch unrein sein; 6 den Hasen,
denn er ist auch ein Wiederkéuer, hat aber keine durchgespaltenen Klauen;
darum soll er euch unrein sein; 7 das Schwein, denn es hat wohl durchgespal-
tene Klauen, ist aber kein Wiederkduer; darum soll es euch unrein sein. 8
Vom Fleisch dieser Tiere dirft ihr weder essen noch ihr Aas anriihren; denn
sie sind euch unrein. 9 Dies diirft ihr essen von dem, was im Wasser lebt:
alles, was Flossen und Schuppen hat im Wasser, im Meer und in den Béchen,
diirft ihr essen. 10 Alles aber, was nicht Flossen und Schuppen hat im Meer
und in den Béchen von allem, was sich regt im Wasser, und allem, was lebt
im Wasser, soll euch ein Greuel sein. 11 Von ihrem Fleisch diirft ihr nicht
essen und ihr Aas sollt ihr verabscheuen, denn sie sind ein Greuel fiir euch.
12 Denn alles, was nicht Flossen und Schuppen hat im Wasser, sollt ihr ver-
abscheuen. 13 Und diese sollt ihr verabscheuen unter den Vogeln, daf3 ihr sie
nicht esset, denn ein Greuel sind sie: den Adler, den Habicht, den Fischaar, 14
den Geier, die Weihe mit ihrer Art 15 und alle Raben mit ihrer Art, 16 den
StrauB, die Nachteule, den Kuckuck, den Sperber mit seiner Art, 17 das
K&uzchen, den Schwan, den Uhu, 18 die Fledermaus, die Rohrdommel, 19
den Storch, den Reiher, den Héher mit seiner Art, den Wiedehopf und die
Schwalbe. 20 Auch alles kleine Getier, das Fliigel hat und auf vier Filen
geht, soll euch ein Greuel sein. 21 Doch dies diirft ihr essen von allem, was
sich regt und Fliigel hat und auf vier Fiilen geht: was oberhalb der Fiile noch
zwei Schenkel hat, womit es auf Erden hiipft. 22 Von diesen kdnnt ihr essen
die Heuschrecken, als da sind: den Arbe mit seiner Art, den Solam mit seiner
Art, den Hargol mit seiner

61



Art und den Hagab mit seiner Art. 23 Alles aber, was sonst Fliigel und vier
Fuf3e hat, soll euch ein Greuel sein. 24 An diesen werdet ihr euch verunreini-
gen — wer ihr Aas anriihrt, der wird unrein sein bis zum Abend; 25 und wer
ihr Aas trégt, soll seine Kleider waschen und wird unrein sein bis zum Abend
— : 26 an allem Getier, das gespaltene Klauen hat, aber nicht ganz durch-
gespaltene, und nicht wiederkdut. Unrein soll es euch sein, und wer es an-
rithrt, wird unrein sein. 27 Und alles, was auf Tatzen geht unter den Tieren,
die auf vier Fiilen gehen, soll euch unrein sein bis zum Abend. 28 Und wer
ihr Aas trégt, soll seine Kleider waschen und unrein sein bis zum Abend;
denn sie sind euch unrein. 29 Diese sollen euch unrein sein unter den Tieren,
die auf der Erde wimmeln: das Wiesel, die Maus, die Krote, ein jedes mit
seiner Art, 30 der Gecko, der Molch, die Eidechse, die Blindschleiche und
der Maulwurf. 31 Die sind euch unrein unter allem, was da kriecht. Wer ihr
Aas anriihrt, der wird unrein sein bis zum Abend. 32 Und alles, worauf ihr
Aas fillt, das wird unrein, (...)

41 Was auf der Erde kriecht, das soll euch ein Greuel sein, und man soll es
nicht essen. 42 Alles, was auf dem Bauch kriecht, und alles, was auf vier oder
mehr Fiilen geht, unter allem, was auf der Erde kriecht, diirft ihr nicht essen;
denn es soll euch ein Greuel sein.

Alle bisher vorgebrachten Interpretationen lassen sich in zwei
Gruppen aufteilen: entweder werden die Vorschriften als bedeu-
tungslos und willkiirlich hingestellt, weil es ihnen nicht darum
geht, zu belehren, sondern zu disziplinieren, oder sie werden als
Allegorien fiir Tugenden und Laster angesehen. Maimonides, der
die Ansicht vertrat, dal der symbolische Gehalt der religiosen An-
ordnungen sehr gering ist, schrieb (1924, S. 171):

... das Gebot tliber die Darbringung der Opfer hat ... einen wichtigen und
einleuchtenden Zweck, dal3 aber das eine Opfer aus Schafen, das andere aus
Widdern und diese in besonders bestimmter Art zu bestehen habe, dafiir 145t
sich schlechterdings keine Ursache anfiihren, und wer sich abmiiht, um fiir
diese Einzelvorschriften einen Grund anzufiihren, leidet nach meinem Dafiir-
halten an einem anhaltenden Wahnsinn ...

Als mittelalterlicher Doktor der Medizin war Maimonides zudem
geneigt, den Speisegesetzen eine vernunftgeleitete physiologische
Basis zuzuschreiben, worauf hier nicht einzugehen ist, da wir be-
reits im zweiten Kapitel die medizinische Betrachtungsweise von
Symbolen verworfen haben. Eine moderne Version der Auffassung,
daBB die Speisegesetze nicht symbolisch, sondern ethisch und
disziplinarisch seien, findet sich in Epsteins englischen Anmerkun-
gen zum Babylonischen Talmud

62



sowie in seiner bekannten Geschichte des Judentums (1959, S. 24):

Beide Arten von Gesetzen haben ein gemeinsames Ziel ... Heiligkeit. Wéh-
rend die positiven Gebote zur Beforderung der Tugend und zur Unterstlitzung
jener edleren Eigenschaften erlassen wurden, die das wahrhaft religiése und
ethische Sein ausmachen, sollten die negativen Gebote das Laster bekdmpfen
und andere bose Neigungen und Triebe, die den Menschen in seinem Streben
nach Heiligkeit behindern, unterdriicken ... Auch den negativen religisen
Gesetzen wohnen erzieherische Ziele und Zwecke inne. Einen besonderen
Rang nimmt hier das Verbot ein, das sich gegen den Genuf3 bestimmter Tiere,
die als ,,unrein‘ klassifiziert werden, richtet. Dieses Gesetz beinhaltet keiner-
lei totemistische Reminiszenzen. Es wird in der Heiligen Schrift ausdriicklich
mit dem Ideal der Heiligkeit verbunden. Sein eigentliches Ziel ist es, den
Israeliten Selbstkontrolle, den unerldBlichen ersten Schritt zur Erlangung von
Heiligkeit, beizubringen.

Wie S. Stein in seinem Artikel ,,The Dietary Laws in Rabbinic and
Patristic Literature™ zeigt, geht die ethische Interpretation auf die
Zeit Alexanders des GroBBen und des hellenistischen Einflusses auf
die jiidische Kultur zuriick. Die Aristeasbriefe aus dem 1. Jahrhun-
dert v. Chr. lehren, dal} die mosaischen Gesetze nicht nur eine wert-
volle disziplinarische Maflnahme seien, die ,,die Juden vor gedan-
kenlosem Handeln und Ungerechtigkeit bewahren®, sondern auch
mit dem zusammenfallen, was eine natiirliche Vernunft zur Erlan-
gung eines guten Lebens vorschreiben wiirde. So machte der helle-
nistische EinfluB} das Zusammengehen von medizinischen und ethi-
schen Interpretationen moglich. Philo vertrat die Ansicht, dal Mo-
ses’ Auswahlprinzip genau darin bestand, die wohlschmeckendsten
Fleischarten herauszugreifen:

Der Gesetzgeber untersagte streng alle Land-, Meeres- und Lufttiere, deren
Fleisch — wie das der Schweine und schuppenlosen Fische — das feinste und
fetteste ist, weil er wullte, daf} sie fiir den sklavischsten der Sinne, den Ge-
schmack, eine Gefahr darstellen und zur Vollerei anregen,

(und nun schlieBt sich unmittelbar die medizinische Interpretation
an:)

ein Ubel, das sowohl fiir den Leib wie auch fiir die Seele gefihrlich ist, da

Vollerei eine schlechte Verdauung zur Folge hat, die die Ursache aller Krank-
heiten und Charakterschwichen ist.

Einem anderen Interpretationsstrang folgen, wie schon vor Ihnen
Robertson Smith und Frazer, die angelsdchsischen Alt-

63



testamentler. Sie neigen dazu, die Vorschriften einfach als willkiir-
lich aufzufassen, da sie irrational seien. Nathaniel Micklem (1953)
zum Beispiel schreibt:

Die Kommentatoren haben sich in der Regel ausfiihrlich mit der Frage be-
falt, warum die und die Geschopfe und die und die Zustinde und Symptome
unrein seien. Handelt es sich zum Beispiel um primitive Hygienevorschrif-
ten? Es kann mit Sicherheit angenommen werden, dal weder Hygiene noch
irgendwelche Typologien die Grundlage der Unreinheit bilden. Diese Verord-
nungen konnen unter keinen Umsténden rational erklédrt werden. Sie mogen
verschiedenartige Urspriinge haben, die in graue Vorzeit zuriickreichen kon-
nen ...

Man vergleiche auch S. R. Driver (1895):

Doch das Prinzip, das die Scheidelinie zwischen reinen und unreinen Tieren
bestimmt, wird nicht genannt. Man hat nun haufig dariiber nachgedacht, um
welches es sich handeln konnte. Offenbar ist bis heute kein einzelnes Prinzip
gefunden worden, das auf alle Félle zutrifft, und es scheint nicht ausgeschlos-
sen, da3 mehr als nur ein Prinzip am Werke war. Einige Tiere mogen auf-
grund ihres abstoBenden AuBeren oder ihrer unreinlichen Gewohnheiten,
andere wiederum aus gesundheitlichen Griinden verboten worden sein. In
manchen Féllen war das Verbot hochstwahrscheinlich religios motiviert.
Vielleicht glaubte man, dall bestimmte Tiere — dhnlich wie die Schlange in
Arabien — von iibermenschlichen oder ddmonischen Wesen beseelt seien,
moglicherweise hatten sie auch eine sakramentale Bedeutung in den heidni-
schen Riten anderer Volker, und das Verbot war ein Protest gegen diese Glau-
bensvorstellungen ...

Die gleiche Ausrichtung findet sich im Catholic Commentary on
Holy Scripture (1953), dessen Autor, P. P. Saydon, seine Verpflich-
tung gegeniiber Driver und Robertson Smith nicht verschweigt. Es
hat den Anschein, als ob jene Aspekte der hebrdischen Religion, die
Robertson Smith als primitiv, irrational und unerklirbar bezeichnet
hatte, bis zum heutigen Tag diese Kennzeichnungen beibehalten
hétten und nicht weiter untersucht wurden.

Man muf3 wohl nicht ausdriicklich betonen, da} derartige Interpre-
tationen im Grunde genommen gar keine sind, da sie den Vorschrif-
ten ja jegliche Bedeutung absprechen. Sie sind die wissenschaft-
liche Form, einer gewissen Verwirrung Ausdruck zu verleihen.
Micklem gibt sie in seinen Ausfiihrungen zum 3. Buch Mose viel
offener zu:

Die Kapitel 11 bis 15 wecken vielleicht mehr Vorbehalte als jedes andere
Kapitel der ganzen Bibel. Dem modernen Leser erscheinen sie an vielen

64



Stellen bedeutungslos oder abstoBend. Sie handeln von ritueller ,,Unreinheit™
in puncto Tiere (11), Geburt (12), Hautleiden und Flecken an Kleidern (14),
Aussatz und Auftreten verschiedener Ausfliisse oder Sekrete des mensch-
lichen Korpers (15). Wen, auBer den Ethnologen, interessieren derartige The-
men? Was hat das alles mit Religion zu tun?

R. H. Pfeiffers Standpunkt kennzeichnet eine grundsitzlich kriti-
sche Haltung gegeniiber den priesterlichen und rechtlichen Ele-
menten im Leben Israels. So verleiht auch er mit seiner Autoritéit
der Ansicht Nachdruck, daf die Vorschriften in der Priesterschrift
weitgehend willkiirlich seien:

Nur Priester, die Rechtsgelehrte waren, konnten die Religion als eine Theo-
kratie auffassen, in der ein gottliches Gesetz herrschte, das die heiligen Ver-
pflichtungen des Volks gegeniiber seinem Gott genau und daher willkiirlich
festlegte. So heiligten sie das AuBerliche, 16schten aus den Religionen so-
wohl die ethischen Ideale des Amos als auch die empfindsamen Gefiihle des
Hosea und reduzierten den Universalschopfer auf die Gestalt eines unerbitt-
lichen Despoten ... Aus uraltem Brauch {ibernahm P die zwei grundlegenden
Vorstellungen, die ihre Gesetzgebung kennzeichnen: physische Heiligkeit
und willkiirliche Gesetzesbestimmungen — archaische Konzeptionen, die die
reformierenden Propheten zugunsten einer spirituellen Heiligkeit und eines
Moralgesetzes aufgegeben hatten (Pfeiffer 1957, S. 91).

Es mag schon sein, dal Rechtsgelehrte dazu neigen, in préizisen
und kodifizierten Bahnen zu denken. Ist es jedoch plausibel anzu-
nehmen, daf sie zur Kodifizierung reinen Unsinns — willkiirlicher
Gesetzesbestimmungen — neigen? Pfeiffer versucht, zwei Argu-
mente miteinander zu verbinden: er insistiert auf der legalistischen
Rigiditit der priesterlichen Verfasser und weist zugleich auf den
Mangel an Ordnung im Aufbau des Kapitels hin, um damit seine
These von der Willkiirlichkeit der Vorschriften zu rechtfertigen.
Nun ist, wie mir Prof. H. J. Richards erklarte, der Nachweis will-
kiirlicher Momente im 3. Buch Mose entschieden tiberraschend, da
es laut Quellenkritik zur priesterschriftlichen Quelle gehort, deren
Autoren es vor allem um Ordnung ging. Der gewichtige Befund
der Quellenkritik liefert uns somit die Rechtfertigung, nach einer
anderen Interpretation zu suchen.

Wenden wir uns jetzt der Ansicht zu, da3 die Vorschriften Allego-
rien fiir Tugenden und Laster seien. S. Stein leitet auch diese nach-
haltige Tradition aus dem frithen alexandrinischen Einfluf} auf das
jiidische Denken her (1957, S. 145 ff.). Er

65



paraphrasiert den Aristeasbrief, worin es heifit, da3 der Hohe-
priester Eleazar

zugibt, daB3 die meisten Menschen die biblischen Speisebeschrinkungen
unverstidndlich finden. Wenn Gott der Schopfer aller Dinge ist, warum ist
dann sein Gesetz so streng, daBl es einige Tiere sogar von der Beriihrung
ausschlieit (128f.)? In seiner ersten Antwort werden die Speisegebote noch
mit der Gefahr des Gotzendienstes verkniipft ... Die zweite Antwort versucht,
speziellen Fragen mit Hilfe der allegorischen Auslegung zu begegnen. Jedes
Gesetz, das verbotene Nahrung betrifft, hat seinen tieferen Grund. Moses
fiihrte Maus und Wiesel nicht etwa deswegen auf, weil er irgendeine Riick-
sicht auf sie nehmen wollte (143f.). Im Gegenteil, Mause sind ganz besonders
unangenehme Tiere, weil sie alles beschiddigen, und das Wiesel, Symbol fiir
hinterhéltige Verleumder, empfangt durchs Ohr und gebiert durch das Maul
(164£.). Diese heiligen Gesetze zielen vielmehr auf Gerechtigkeit, sie sollen
gottesfiirchtige Gedanken in uns erwecken und unseren Charakter formen
(161-168). Die Vogel etwa, die die Juden essen diirfen, sind alle zahm und
rein, da sie nur von Kornern leben. Das gilt nicht fiir die wilden und
fleischfressenden Vogel, die Lammer und Ziegen und sogar Menschen anfal-
len. Indem Mose die letzteren als unrein bezeichnete, ermahnte er die Glaubi-
gen, den Schwachen keine Gewalt anzutun und nicht ihrer eigenen Stirke zu
vertrauen (145-148). SpaltfiiBige, zweihufige Tiere sind ein Sinnbild dafiir,
daB} alle unsere Handlungen eine richtige ethische Unterscheidung erkennen
lassen und sich auf Gerechtigkeit richten sollen ... Wiederkduen andrerseits
steht fiir Eingedenken ...

AnschlieBend zieht Stein Philo heran, der sich zur Interpretation
der Speisegesetze der allegorischen Methode bedient:

Fische mit Flossen und Schuppen, die vom Gesetz erlaubt sind, symbolisie-
ren Ausdauer und Selbstbeherrschung, wéihrend die verbotenen von der Stro-
mung fortgerissen werden, deren Kraft sie keinen Widerstand entgegensetzen
konnen. Reptilien, die sich voranschléngeln, indem sie ihren Bauch nachzie-
hen, stehen fiir Personen, die sich ihren allezeit gierigen Wiinschen und Lei-
denschaften hingeben. Kriechtiere jedoch, die tiber den Fiilen Beine haben
und daher hiipfen kdnnen, sind rein, weil sie den Erfolg moralischer Anstren-
gungen symbolisieren.

Die christliche Lehre griff die allegorisierende Tradition sogleich
auf. Der Barnabasbrief aus dem ersten Jahrhundert, der die Juden
davon iiberzeugen sollte, daB3 ihr Gesetz erfiillt worden sei, legte
die Rede von reinen und unreinen Tieren als Anspielungen auf ver-
schiedene Menschentypen, von Lepra als Siinde etc. aus. Ein neue-
res Beispiel flir diese Tradition findet sich in Bischof Challoners
Anmerkungen zur Westminster-Bibel vom Beginn dieses Jahrhun-
derts:

66



Gespaltene Klauen und Wiederkduen. Gespaltene Klauen und Wiederkduen
bedeuten das Trennen von Gut und Bose und das Nachdenken tiber das Ge-
setz Gottes; tut der Mensch nicht beides, so ist er unrein. Genauso wiirden
Fische ohne Flossen und Schuppen als unrein bezeichnet: sie meinen Seelen,
die sich nicht im Gebet erheben und mit den Schuppen der Tugend bedecken
(Anmerkung zu Vers 3).

Es handelt sich hierbei weniger um Interpretationen als um fromme
Kommentare. Sie kdnnen nichts interpretieren, weil sie weder kon-
sistent noch umfassend sind. Fiir jedes Tier muB eine andere Erkla-
rung entwickelt werden, und die Zahl der mdglichen Erkldrungen
ist unendlich groB. Nach einer anderen herkommlichen Betrach-
tungsweise, die ebenfalls auf den Aristeasbrief zuriickgeht, ist das,
was den Israeliten verboten ist, nur deswegen verboten, um sie vor
fremdem EinfluB zu schiitzen. Maimonides zum Beispiel vertrat
die Ansicht, dal} sie ein Zicklein deshalb nicht in der Milch des
Muttertiers .kochen diirfen, weil das eine der kultischen Handlun-
gen der kanaandischen Religionen war. Dieses Argument ist nur
beschriankt anwendbar, da nicht angenommen wird, da3 die Israeli-
ten durchgiingig alle Elemente fremder Religionen ablehnten und
sich etwas vollig Neues schufen. Maimonides schlof} sich der Auf-
fassung an, daB einige der unerklédrlichen Gesetzesgebote einen
eindeutigen Bruch mit den heidnischen Praktiken bezweckten. Dal}
es den Israeliten verboten war, Kleider zu tragen, die aus Leinen
und Wolle gewebt waren, verschiedenartige Bdume an einem Ort
zusammen zu pflanzen, Geschlechtsverkehr mit Tieren zu haben
und Fleisch in Milch zu kochen, hatte seinen Grund einfach darin,
daB diese Handlungen in den Riten ihrer heidnischen Nachbarn
vorkamen. So weit ist nichts dagegen einzuwenden: die Gesetze
wurden als Bollwerke gegen die Ausdehnung heidnischer Ritual-
formen erlassen. Warum waren dann aber einige heidnische Prakti-
ken erlaubt? Und nicht nur erlaubt, sondern auch — versteht man
das Opfer als eine den Heiden und Israeliten gemeinsame Praktik —
von absolut zentraler Bedeutung im religiosen Leben? Die Antwort
des Maimonides geht, jedenfalls im Fiihrer der Unschliissigen,
dahin, das Opfer als eine Ubergangserscheinung zu erkliren, das
zwar bedauerlich heidnisch, aber notgedrungen gestattet war, weil
es untunlich gewesen wire, die Israeliten abrupt ihrer heidnischen
Vergangen-

67



heit zu entwohnen. Das ist eine ungewdhnliche Argumentation aus
der Feder eines rabbinischen Gelehrten. Tatséchlich versuchte Mai-
monides in seinen streng rabbinischen Schriften nicht, sie auszu-
bauen — im Gegenteil: dort hélt er das Opfer fiir die wichtigste
Handlung der jiidischen Religion.

Immerhin sah Maimonides die Inkonsistenz der Interpretation und
wurde dadurch zu widerspriichlichen AuBerungen veranlaBt. Spi-
tere Gelehrte jedoch scheinen sich auf die eine oder andere Weise
je nach der herrschenden Diskussion mit dem Argument vom frem-
den EinfluB3 zufriedengegeben zu haben. Professor Hooke und sein
Kollege belegten eindeutig, dall die Israeliten einige Formen der
kanaandischen Form der Gottesverehrung ibernommen haben und
daB die Kanaander offenbar viel mit der mesopotamischen Kultur
gemeinsam hatten (1933). Aber es reicht als Erklarung nicht hin,
Israel einmal als eine Art Schwamm und ein anderes Mal als Boll-
werk darzustellen, ohne zu erkldren, warum es ein fremdes Ele-
ment aufsaugte, ein anderes aber abwehrte. Was erbringt es, wenn
man das Verbot, Jungtiere in Milch zu kochen und mit Kiihen zu
kopulieren, darauf zuriickfiihrt, dal es sich dabei um Fruchtbar-
keitsriten der fremden Nachbarn handelt (1935), wo doch die Israe-
liten andere fremde Riten tibernahmen? Wir wiissten dann immer
noch gern, in welchen Fillen die Schwammetapher zutrifft und in
welchen nicht. Bei Eichrodt ist das gleiche Problem nicht minder
verwirrend behandelt (1964, S. 230f.). Selbstverstindlich wird
keine Kultur aus dem Nichts geschaffen. Die Israeliten absorbierten
gewisse Elemente ihrer Nachbarn, doch absorbierten sie sie nicht
uneingeschrinkt. Einige Elemente fremder Kulturen waren mit den
Ordnungsprinzipien, auf die sich ihr Universum stiitzte, unverein-
bar, andere hingegen lieBen sich einfiigen. Zaehner vermutet zum
Beispiel, daf der jiidische Abscheu vor kriechenden Lebewesen aus
dem Zoroastrismus iibernommen worden sein konnte (1963, S.
162). Unabhiingig davon, ob diese Ubernahme eines fremden Ele-
ments in das Judentum historisch belegt werden kann, werden wir
sehen, dal} es im Ordnungsschema der jiidischen Kultur eine bereits
vorhandene Kompatibilitit zwischen diesem speziellen Abscheu
und den allgemeinen Prinzipien gab, auf die sich ihr Universum
stuitzte.

Alle Interpretationsversuche, die die Verbote des Alten Testa-

68



ments einzeln und unabhingig voneinander betrachten, miissen
fehlschlagen. Die einzig verniinftige Methode ist die, Hygiene,
Asthetik, Moral und instinktiven Abscheu, ja sogar die kanaanii-
schen und zoroastrischen Magier zu vergessen und sich den Texten
zuzuwenden. Da jedem der Unterlassungsgebote das Gebot, heilig
zu sein, vorausgeht, hat ein Erkldrungsversuch mit diesem Gebot
anzufangen. Zwischen der Heiligkeit und den Greueln muf3 es eine
Unvereinbarkeit geben, die den verschiedenen Einzelvorschriften
einen iibergreifenden Sinn verleiht.

Heiligkeit ist das Attribut Gottes. Die Wurzel des Wortes bedeutet
Htrennen®. Welche Bedeutung gibt es auflerdem? Wir sollten jede
Untersuchung eines kosmologischen Systems mit der Frage begin-
nen, nach welchen Prinzipien darin Krifte und Gefahren vorgestellt
werden. Im Alten Testament ist es der Segen, der als Ursprung aller
guten Dinge gilt; die Zuriicknahme des Segens dagegen bildet den
Ursprung aller Gefahren. Der Segen Gottes macht das Land fiir die
Menschen bewohnbar. Gott bewirkt durch seinen Segen vor allem
die Herstellung einer Ordnung, die den Angelegenheiten der Men-
schen forderlich ist. Die Fruchtbarkeit der Frauen, des Viehs und
der Felder wird als Folge des Segens versprochen und kann da-
durch erlangt werden, dal man den Bund mit Gott nicht verletzt
und alle seine Gebote und Zeremonien einhélt (5. Mose 28, 1-14).
Wo der Segen entzogen und die Kraft des Fluchs entfesselt ist, ent-
steht Unfruchtbarkeit, Pest und Verwirrung. Denn Moses hatte ge-
sagt:

15 Wenn du aber nicht gehorchen wirst der Stimme des Herrn, deines Gottes,
und wirst nicht halten und tun alle seine Gebote und Rechte, die ich dir heute
gebiete, so werden alle diese Fliiche iiber dich kommen und dich treffen: 16
Verflucht wirst du sein in der Stadt, verflucht wirst du sein auf dem Acker.
17 Verflucht wird sein dein Korb und dein Backtrog. 18 Verflucht wird sein
die Frucht deines Leibes, der Ertrag deines Ackers, das Jungvieh deiner
Rinder und Schafe. 19 Verflucht wirst du sein bei deinem Eingang und
verflucht bei deinem Ausgang. 20 Der Herr wird unter dich senden
Unfrieden, Unruhe und Ungliick in allem, was du unternimmst, bis du vertilgt
bist um deines bdsen Treibens willen, weil du mich verlassen hast. 21 Der
Herr wird dir die Pest anhéngen, bis er dich vertilgt hat in dem Lande, in das
du kommst, es einzunehmen. 22 Der Herr wird dich schlagen mit
Auszehrung, Entziindung und hitzigem Fieber, Getreidebrand und Diirre; die
werden dich verfolgen, bis du umkommst. 23 Der Himmel, der {iber deinem
Haupt ist, wird ehern

69



werden und die Erde unter dir eisern. 24 Statt des Regens fiir dein Land wird
der Herr Staub und Asche vom Himmel auf dich geben, bis du vertilgt bist (5.
Mose 28, 15-24).

Hieraus geht deutlich hervor, da3 den positiven und negativen Ge-
boten Wirkungen zuerkannt und daB3 sie nicht nur als Ausdruck fiir
irgend etwas anderes angesehen wurden: ihre Befolgung zieht
Wohlhabenheit nach sich, ihre Ubertretung bringt Gefahr. Wir sind
deshalb berechtigt, sie genauso wie primitive rituelle Vermeidungs-
vorschriften zu behandeln, deren Miflachtung Gefahren fiir die
Menschheit entfesselt. Im Mittelpunkt sowohl der Gebote wie auch
der Zeremonien steht die Vorstellung von der Heiligkeit Gottes, die
die Menschen in ihrem eigenen Leben zu verwirklichen haben. Wir
begegnen hier also einem Universum, in dem die Menschen gedei-
hen, wenn sie der Forderung nach Heiligkeit entsprechen, und
zugrunde gehen, wenn sie von ihr abweichen. Auch ohne zusétz-
liche Hinweise miiflten wir in der Lage sein, die hebrédische Auffas-
sung des Heiligen herauszufinden, indem wir die Gebote unter-
suchen, durch deren Einhaltung die Menschen dieser Auffassung
entsprechen. Es handelt sich offensichtlich nicht um Rechtschaffen-
heit im Sinne einer allesumfassenden humanen Giite. Gerechtigkeit
und moralische Rechtschaffenheit konnen durchaus Heiligkeit ver-
anschaulichen und ein Teil von ihr sein, aber daneben umfaf3t
Heiligkeit auch noch andere Vorstellungen.

Wenn wir davon ausgehen, dall ihre Wurzel Getrenntsein bedeutet,
so ist die ndchste Vorstellung, die sich daraus ergibt, die vom Heili-
gen als etwas Ganzem und Vollkommenem. Die Beschreibung der
physischen Makellosigkeit, die von den Dingen, die im Tempel
dargebracht werden, und von den Personen, die sich ihm ndhern,
verlangt wird, nimmt im 3. Buch Mose einen breiten Raum ein. Die
Opfertiere miissen fehlerlos sein, Frauen, die geboren haben, miis-
sen zundchst gereinigt werden, Aussitzige haben sich nach einer
Heilung erst einmal abzusondern und einer rituellen Reinigung zu
unterziehen, bevor sie sich dem Tempel néhern diirfen. Alle korper-
lichen Ausfliisse sind verunreinigend und disqualifizieren vom
Zugang zum Tempel. Priester diirfen nur dann mit dem Tod in Be-
rihrung kommen, wenn ihre eigenen nahen Angehorigen sterben.
Dem

70



Hohepriester jedoch ist jegliche Beriihrung mit dem Tod untersagt:

17 Sage zu Aaron: Wenn einer deiner Nachkommen in kiinftigen Geschlech-
tern einen Fehler hat, der soll nicht herzutreten, um die Speise seines Gottes
zu opfern. 18 Denn keiner, an dem ein Fehler ist, soll herzutreten, er sei
blind, lahm, mit einem entstellten Gesicht, mit irgendeiner Mifbildung 19
oder wer einen gebrochenen Full oder eine gebrochene Hand hat 20 oder
bucklig oder verkiimmert ist oder wer einen weilen Fleck im Auge hat oder
Kritze oder Flechten oder beschiddigte Hoden hat. 21 Wer nun unter Aarons,
des Priesters, Nachkommen einen Fehler an sich hat, der soll nicht herzutre-
ten, zu opfern die Feueropfer des Herrn; ... (3. Mose 21, 17-21).

Er muf}, mit anderen Worten, ein makelloser Mensch sein, um
Priester sein zu konnen.

Diese wiederholt anzutreffende Vorstellung von der physischen
Vollkommenheit findet sich auch im sozialen Bereich, besonders
aber im Feldlager. Im Gebet und im Kampf erreichte die Kultur der
Israeliten die hochste Stufe ihrer Intensitdt. Ohne Segen konnte die
Armee nicht siegen; um aber dem Feldlager den Segen zu erhalten,
mulBten die Soldaten ganz besonders heilig sein. Daher war es er-
forderlich, das Lager in der gleichen Weise wie den Tempel vor
Verunreinigungen zu schiitzen. Auch hier hinderte korperlicher
Ausflul einen Mann daran, das Lager zu betreten, genauso wie er
einen Glaubigen daran hinderte, sich dem Altar zu nédhern. Ein Sol-
dat, der einen nichtlichen Samenergul3 gehabt hatte, sollte sich
wihrend des folgenden Tages auBBerhalb des Lagers aufhalten, sich
abends waschen und erst nach Sonnenuntergang zuriickkehren.
Natiirliche Funktionen, die korperliche Ausscheidungen mit sich
bringen, waren auBlerhalb des Lagers zu verrichten (5. Mose 23,
10-15). Kurz, die Heiligkeitsvorstellung fand ihren &ufBerlichen
Ausdruck in der Vollstindigkeit des Korpers, den man als makel-
losen Behilter verstand.

Vollstandigkeit war nicht allein eine Vorstellung, die sich auf den
Korper beschrinkte, sie konnte auch Vollkommenheit in einem
sozialen Kontext bezeichnen. Ein wichtiges, einmal begonnenes
Unternehmen durfte nicht unvollendet abgebrochen werden. Auch
diese Form von Unvollstindigkeit disqualifizierte einen Mann vom
Kampf. Vor einer Schlacht hatten die Amtsleute auszurufen:

71



Wer ein neues Haus gebaut hat und hat's noch nicht eingeweiht, der mache
sich auf und kehre heim, auf daf er nicht sterbe im Krieg und ein anderer es
einweihe. 6 Wer einen Weinberg gepflanzt hat und hat seine Friichte noch
nicht genossen, der mache sich auf und kehre heim, dal er nicht im Krieg
sterbe und ein anderer seine Friichte genieBe. 7 Wer mit einem Méidchen
verlobt ist und hat es noch nicht heimgeholt, der mache sich auf und kehre
heim, daf3 er nicht im Krieg sterbe und ein anderer hole es heim (5. Mose 20,
5-7).

Zugegebenermallen gibt es keinen Hinweis darauf, daB3 sich diese
Vorschrift gegen eine Verunreinigung richtet. Es wird nicht gesagt,
daf} jemand, der eine Sache noch nicht zu Ende gefiihrt hat, in der
gleichen Weise unrein wire wie etwa ein Aussitziger. Der néchste
Vers wendet sich den furchtsamen und schwachbesaiteten Madnnern
zu, die nach Hause zuriickkehren sollen, damit sich ihre Furcht
nicht auf die anderen tbertrdgt. In anderen Passagen heif3t es je-
doch ziemlich eindeutig, daf3 ein Mann nicht mit dem Pfliigen be-
ginnen und sich dann umwenden sollte. Pedersen sagt sogar:

In allen diesen Féllen hat jemand eine neue, wichtige Unternehmung begon-
nen und sie noch nicht abgeschlossen ... eine neue Totalitét ist im Entstehen
begriffen. Diesen Prozef vorzeitig, das heifit ehe er seinen Hohepunkt er-
reicht oder tiberschritten hat, abzubrechen, bedeutet, das Risiko einer Siinde
einzugehen (Pedersen 1946/47, Bd. 3, S. 9).

Wenn wir Pedersen folgen, dann war fiir das Erlangen von Segen
und Erfolg im Kampf erforderlich, dafl ein Mann am ganzen Kor-
per unversehrt und mit ganzem Herzen dabei war und nichts Un-
vollendetes zuriickgelassen hatte. Ein Widerhall dieser Passage
findet sich im Neuen Testament im Gleichnis vom Mann, der ein
grof3es Fest plante und dessen geladene Giste seinen Zorn erregten,
weil sie sich entschuldigen lieBen (Lukas 14, 16-24; Matthdus 22.
Vgl. Black und Rowley, 1962, S. 836). Einer der Géste hatte gerade
einen Acker gekauft, ein anderer zehn Ochsen, sie aber noch nicht
besehen, und einer hatte eine Frau genommen. Da nach dem alten
Gesetz jeder dieser Méanner seine Absage mit dem Hinweis auf 5.
Mose 20 stichhaltig hétte rechtfertigen konnen, stiitzt das Gleichnis
Pedersens Auffassung, daf3 die Unterbrechung neuer Projekte so-
wohl im zivilen wie im militdrischen Kontext als etwas Schlechtes
galt.

Es gibt aber auch Gebote, die eine andere Vorstellung von Vollstén-
digkeit beinhalten. Die Metaphern vom physischen

72



Korper und von der neuen Unternehmung beziehen sich auf die
Makellosigkeit und Vollkommenheit des Individuums und seiner
Arbeit. In anderen Vorschriften sind auch Arten und Kategorien in
das Heiligkeitsgebot einbezogen. Hybride Erscheinungen und an-
dere Mischformen sind ein Greuel.

Du sollst auch bei keinem Tier liegen, da8 du an ihm unrein werdest. Und
keine Frau soll mit einem Tier Umgang haben; es ist ein schindlicher Frevel
(3. Mose 18, 23).

,Schindlicher Frevel’, bzw. das englische Wort perversion, ist die
bezeichnende Fehliibersetzung des seltenen hebrdischen Wortes
tebhel, das ,mischen* oder ,,verwirren* meint. Das gleiche Thema
wird in 3. Mose 19, 19 aufgegriffen:

Meine Satzungen sollt ihr halten: LaB nicht zweierlei Art unter deinem Vieh
sich paaren und besde dein Feld nicht mit zweierlei Samen und lege kein
Kleid an, das aus zweierlei Fasern gewebt ist.

All diesen Unterlassungsgeboten geht das allgemeine Gebot vor-
aus:

Ihr sollt heilig sein, denn ich bin heilig.

Wir kénnen schliefen, dafl Vollkommenheit ein Ausdruck von Hei-
ligkeit ist. Heiligkeit erfordert, daf3 die einzelnen Dinge der Klasse
entsprechen, zu der sie gehoren. Sie erfordert aulerdem, daB3 ver-
schiedene Klassen von Dingen nicht vermischt werden diirfen.

Eine andere Gruppe von Geboten 1d6t diesen letzten Punkt noch
deutlicher hervortreten. Heiligkeit verlangt, die einzelnen Katego-
rien der Schopfung voneinander getrennt zu halten. Sie setzt dem-
zufolge eine genaue Bestimmung, Unterscheidung und Ordnung
voraus. So gesehen, sind alle Vorschriften zur Sexmoral Ausdrucks-
formen fiir das Heilige. Inzest und Ehebruch (3. Mose 28, 6-20)
laufen der Heiligkeit — im einfachen Sinne der richtigen Ordnung —
zuwider. Sittlichkeit und Heiligkeit stehen in keinem Widerspruch
zueinander, doch richtet sich Heiligkeit eher auf das Trennen des-
sen, was getrennt werden muf3, als daB sie die Rechte von Ehemén-
nern und Briidern schiitzt.

Dann folgt im Kapitel 19 eine Aufzdhlung der Handlungen, die
ebenfalls der Heiligkeit zuwiderlaufen. Da Heiligkeit als Ordnung,
nicht als Unordnung, vorgestellt wird, erscheinen

73



Rechtschaffenheit und Geradlinigkeit als etwas Heiliges, wider-
spriichliches und unaufrichtiges Handeln aber als das Gegenteil
davon. Sei es nun Diebstahl, Liige, falsches Zeugnis, Betrug mit
MaBen und Gewichten, oder seien es Heucheleien verschiedenster
Art — etwa schlecht von Tauben zu reden (und ihnen dabei vermut-
lich freundlich zuzuldcheln), den Bruder im Herzen zu hassen
(wéhrend man vermutlich herzlich zu ihm spricht) —, liberall han-
delt es sich um ein Auseinanderklaffen von Schein und Wirklich-
keit. Allerdings ist in diesem Kapitel auch viel von Freigebigkeit
und Liebe die Rede, positive Befehle also, die ich jedoch aufler
acht lasse, da es mir nur um die negativen Vorschriften geht.

Wir haben jetzt eine gute Grundlage geschaffen, um uns mit den
Gesetzen beziiglich reinem und unreinem Fleisch zu beschéftigen.
Heilig sein bedeutet vollstidndig sein, eins sein; Heiligkeit ist Eins-
sein, Integritit, Makellosigkeit des einzelnen und der Art. Auch die
Speisegesetze sind Ausformungen dieser Metapher der Heiligkeit.
Wir sollten uns zunichst dem Herdenvieh zuwenden, den Rindern
und Kamelen, Schafen und Ziegen, die den Lebensunterhalt der
Israeliten darstellten. Diese Tiere waren insofern rein, als der Kon-
takt mit ihnen keine Reinigung vor dem Betreten des Tempels er-
forderte. Auf den Herden ruhte, ebenso wie auf dem bewohnten
Land, der Segen Gottes. Die Fruchtbarkeit von Boden und Herden
verdankte sich diesem Segen; beide waren in die goéttliche Ordnung
einbezogen. Die Pflicht des Bauern bestand darin, den Segen zu
erhalten. Er hatte zundchst einmal die Ordnung der Schopfung zu
erhalten. So durfte es, wie wir gesehen haben, weder auf den Fel-
dern noch in den Herden irgendwelche hybriden Erscheinungen
geben, auch bei den Kleidern nicht, die entweder aus Wolle oder
aus Flachs hergestellt waren. In gewissem Sinne bestand zwischen
den Menschen und ihrem Land und Vieh der gleiche Bund, wie er
zwischen Gott und den Menschen bestand. Die Menschen achteten
ihr erstgeborenes Vieh und nétigten es dazu, den Sabbat zu halten.
Es galt wie die Sklaven buchstéblich als Teil des Hauses. Es muf3te
in die soziale Ordnung eingefiigt werden, um am Segen teilhaben
zu konnen. Der Unterschied zwischen Haustieren und wilden Tie-
ren lag darin, daf3 die wilden Tiere in keinem Biindnis standen, das
sie schiitzte. Es ist moglich,

74



daf} die Israeliten — wie andere Pastoralisten — flir Wild nichts iibrig
hatten. Die Nuer im Siidsudan zum Beispiel begegnen jemandem,
der von der Jagd lebt, mit Miffallen. Sich vom Fleisch wilder Tiere
erndhren zu miissen, kann das Zeichen eines armen Hirten sein.
Deshalb wire es wahrscheinlich falsch, anzunehmen, daf3 sich die
Israeliten nach dem verbotenen Fleisch sehnten und die Restriktio-
nen als etwas Beschwerliches empfanden. Driver hat sicher recht,
wenn er die Vorschriften als eine nachtrigliche Generalisierung
ihrer Gewohnheiten versteht. Paarzehige, wiederkduende Huftiere
bilden das Muster, an dem sich fiir einen Pastoralisten die richtige
Erndhrung mif3t. Wenn er Wild essen muf3, dann nur solches, das
diese charakteristischen Merkmale ebenfalls aufweist und daher
zur gleichen allgemeinen Spezies gehort. Diese Kasuistik 148t die
Moglichkeit offen, auch Antilopen, Wildziegen und wilde Schafe
zu jagen. Es wire alles ganz unkompliziert, hitten es die streng
rechtlich denkenden Gesetzgeber nicht fiir besser befunden, in eini-
gen Grenzfillen Entscheidungen zu treffen. Einige Tiere scheinen
wiederzukéduen, beispielsweise der Hase und der Hyrax (oder
Klippdachs), deren stindiges Zdhnemahlen als Wiederkduen aufge-
faflt wurde. Sie sind jedoch eindeutig keine Paarzeher und werden
daher ausdriicklich ausgeschlossen. Dasselbe gilt fiir die Tiere, die
Paarzeher, aber keine Wiederkduer sind, worunter das Schwein und
das Kamel fallen. Man beachte, dal die einzige Ursache, die fiir
das Meidungsgebot des Schweins im Alten Testament angegeben
wird, die ist, daB3 es den beiden Kriterien, nach denen Haustiere
bestimmt wurden, nicht entspricht; von seinen unreinlichen Ange-
wohnheiten bei der Nahrungssuche ist mit keinem Wort die Rede.
Da das Schwein weder Milch noch Haut oder Wolle liefert, gibt es,
wenn man es nicht iBt, keinen Grund, es zu halten. Und wenn die
Israeliten keine Schweine hielten, konnten sie auch mit seinen An-
gewohnheiten nicht vertraut sein. Meiner Ansicht nach ist der ur-
spriinglich einzige Grund dafiir, warum es als unrein galt, der, daf3
es als Wildschwein nicht zur Gruppe der Antilopen gezéhlt werden
konnte, genausowenig wie das Kamel und der Hyrax, mit denen es
ja auch zusammen genannt wird.

Nachdem diese Grenzfille ausgeschieden sind, werden die Tiere
nun unter dem Aspekt behandelt, wie sie sich in und auf den

75



drei Elementen — Wasser, Luft und Erde — bewegen. Die Prinzipien,
die hier angewandt werden, sind ganz andere als die, die fiir das
Kamel, das Schwein, den Hasen und den Hyrax gelten und besa-
gen, dall sie deswegen nicht zur reinen Nahrung zu rechnen sind,
weil sie nur eine und nicht beide der bestimmenden Eigenschaften
der Haustiere aufweisen. Zu den Vdgeln kann ich nichts sagen,
weil sie, wie bereits gesagt, nicht beschrieben, sondern nur genannt
sind, die Ubersetzung der Namen aber nicht gesichert ist. Allge-
mein jedoch lautet das grundlegende Prinzip, nach dem sich die
Reinheit von Tieren bestimmt, daB sie ihrer Gruppe vollstindig
entsprechen sollen. All jene Arten, die dies nur auf unvollkommene
Weise tun, oder deren Gruppe insgesamt den allgemeinen Aufbau
der Welt in Unordnung bringen, sind unrein. Um diesen Aufbau zu
begreifen, miissen wir auf die Genesis und die Schopfung zuriick-
gehen. Hier begegnen wir einer dreiteiligen Anordnung, bestehend
aus Erde, Wasser und Firmament. Das 3. Buch Mose iibernimmt
diesen Aufbau und weist jedem Element die ihm angemessene Art
von Tieren zu. Unter dem Firmament fliegen Tiere mit zwei Fiilen
und Fligeln. Im Wasser schwimmen Fische mit Schuppen und
Flossen. Auf der Erde hiipfen, springen oder gehen vierfiilige
Tiere. Jede Gruppe von Tieren, denen die Ausstattung fiir die rich-
tige Fortbewegungsweise in ihrem Element fehlt, verstolt gegen
das Heiligkeitsgebot. Kontakt mit ihr macht einem Menschen das
Betreten des Tempels unmoglich. So ist alles im Wasser, was keine
Flossen und Schuppen hat, unrein (11, 10-12). Réuberische
Gewohnheiten oder die Art der Nahrungssuche sind keine Krite-
rien. Der einzig sichere Nachweis fiir die Reinheit eines Fisches ist
der, ob er Schuppen hat und sich mit Hilfe von Flossen fortbewegt.
VierfiiBige Tiere, die fliegen (11, 20-26), sind unrein. Jedes Tier,
das zwei Hinterbeine und zwei Hinde hat und wie ein Vierfiiller
auf allen vieren lduft, ist unrein (11, 27). Dann folgt (11, 29) eine
hiufig erdrterte Aufzihlung. In manchen Ubersetzungen hat es den
Anschein, als handele es sich hier um genau jene Tiere, die Hénde
statt Vorderpfoten haben und sie widernatiirlicherweise zum Laufen
benutzen: das Wiesel, die Maus, der Molch, verschiedene Eidech-
senarten und der Maulwurf, deren Vorderpfoten auf unheimliche
Weise hand-

76



dhnlich sind. Dieser Zug der Aufzéhlung ist in der New Revised
Standard Translation verlorengegangen, die das Wort paws anstelle
von ,,Hinden* gebraucht, ebenso in der Ubersetzung der Wiirttem-
bergischen Bibelanstalt, in der von Tatzen die Rede ist.

Die letzte Art von unreinen Tieren umfafit jene, die auf der Erde
kriechen, krabbeln oder wimmeln. Von diesen Formen der Fortbe-
wegung heilit es ausdriicklich, daf3 sie der Heiligkeit zuwiderlaufen
(3. Mose 11, 41-44). Driver und White (1898) benutzen swarming
(,wimmeln*), um das hebrdische Wort sherec zu iibersetzen, das
sowohl fiir Tiere angewendet wird, die im Wasser, als auch fiir sol-
che, die auf der Erde wimmeln. Es ist, wie wir es nun auch nennen
— dahinschleppen, kriechen, krabbeln oder wimmeln —, eine unbe-
stimmte Form der Fortbewegung. Da die Hauptkategorien der Tiere
durch ihre typische Bewegungsweise bestimmt sind, durchkreuzt
die Fortbewegungsart ,Wimmeln’, die keinem Element angemessen
ist, die zugrundeliegende Klassifikation. Wimmelndes Getier unter-
scheidet sich sowohl von den Fischen und VierfiiBlern als auch von
den Vogeln. Aale und Wiirmer tummeln sich im Wasser, aber an-
ders als die Fische; Reptilien bewegen sich auf dem trockenen
Land, aber anders als VierfiiBller; einige Insekten fliegen, aber an-
ders als die Vogel. Sie unterstehen keiner Ordnung. Rufen wir uns
in Erinnerung, was der Prophet Habakuk {iber diese Lebewesen
sagt:

Du 148t es den Menschen ergehen wie den Fischen im Meer, wie dem Ge-
wiirm, das keinen Herrn hat (Hab 1, 14).

Prototyp und Modell fiir wimmelnde Tiere ist der Wurm. So wie
der Fisch dem Meer zugehort, gehort der Wurm zum Bereich des
Grabes, zu Tod und Chaos.

Interessant sind die Ausfithrungen iiber die Heuschrecken, die sich
in das Gesagte einfiigen. Die Frage, ob es sich bei einer bestimm-
ten Art um eine reine und damit eBbare handelt, entscheidet sich
danach, wie sie sich auf der Erde bewegt. Kriecht sie, ist sie unrein.
Hiipft sie, ist sie rein (11,21). In der Mischna heif}t es, dafl der
Frosch nicht unter den Kriechtieren aufgefiihrt ist und keine Un-
reinheit Ubertrdgt. Ich bin der Meinung, dafl der Grund, warum er
nicht aufgefiihrt ist, seine hiipfende Fortbewegungsweise ist. Gébe
es im Nahen Osten Pinguine,

77



wiirde man sie als fliigellose Vogel sicherlich zu den unreinen Tie-
ren gerechnet haben. Es ist nicht ausgeschlossen, da} eine neue
Ubersetzung der Vogelnamen unter diesem Aspekt zeigen konnte,
daB die als unrein aufgezdhlten Vogel deswegen zu den anomalen
rechnen, weil sie nicht nur fliegen, sondern auch schwimmen und
tauchen oder sich in anderer Weise nicht eindeutig wie Vogel ver-
halten.

Es 146t sich jetzt wohl nur noch schwer daran festhalten, daf3 ,,Ihr
sollt heilig sein“ nur ,,Ihr sollt getrennt sein“ bedeutet. Moses
wollte, daB3 die Kinder Israel die Gebote Gottes stdndig vor Augen
hatten:

18 So nehmt nun diese Worte zu Herzen und in eure Seele und bindet sie zum
Zeichen auf eure Hand und macht sie zum Merkzeichen zwischen euren
Augen 19 und lehrt sie eure Kinder, da3 du davon redest, wenn du in deinem
Haus sitzt oder unterwegs bist, wenn du dich niederlegst und wenn du auf-
stehst. 20 Und schreibe sie an die Pfosten deines Hauses und an deine Tore ...
(5. Mose 11, 18-20).

Wenn die vorgeschlagene Interpretation der verbotenen Tiere zu-
trifft, dann waren die Speisegesetze wie Zeichen, die in jedem Mo-
ment zum Nachdenken iiber die Einheit, Reinheit und Vollkom-
menheit Gottes anregten. Die Meidungsvorschriften verliechen der
Heiligkeit bei jeder Begegnung mit dem Tierreich und bei jeder
Mabhlzeit einen physischen Ausdruck. So gesehen, erscheint die
Einhaltung der Speisegesetze als bedeutungsvoller Teil des groB3en
liturgischen Aktes der Anerkennung und Anbetung, der im Tempel-
opfer kulminierte.

78



4. Magie und Wunder

Eine band von !'Kung-Buschménnern hatte ihre Regenrituale ge-
rade beendet, da erschien eine kleine Wolke am Horizont, wuchs an
und verfinsterte sich. Dann setzte der Regen ein. Als die Ethnolo-
gen die Buschménner darauthin fragten, ob sie glaubten, dal3 der
Ritus den Regen bewirkt habe, wurden sie jedoch schallend ausge-
lacht (Marshall 1957). Die Naivitdt, mit der wir den Glaubensvor-
stellungen anderer Volker begegnen, ist erstaunlich. Altere ethno-
logische Quellen berichten immer wieder davon, daf} die primitiven
Menschen mit einer unmittelbaren Auswirkung ihrer Riten auf ihre
Angelegenheiten rechnen, und erwihnen nicht ohne einige Belusti-
gung die Fille, in denen Heilungsrituale durch européische Medi-
zin ergénzt werden, so als ob dies ein Beweis fiir einen Mangel an
Glauben wire. Die Dinka fiihren jedes Jahr eine Zeremonie zur
Heilung von Malaria durch. Sie findet in einem Monat statt, in dem
ein Nachlassen der Malariaerkrankungen erwartet wird. Ein euro-
paischer Beobachter, der ihr beiwohnte, bemerkte trocken, dafl der
Zeremonienmeister am Ende alle dringlich ermahnte, regelméaBig
die Klinik aufzusuchen, wenn sie gesund werden wollten (Lien-
hardt 1961).

Die Ansicht, dafl Primitive von ihren Riten eine manifeste Wirkung
erwarten, 1aft sich leicht zuriickverfolgen. Bereits an den Wurzeln
unserer Kultur findet sich die beruhigende Annahme, daf3 die Frem-
den keine wahre spirituelle Religion kennen. Sie ging auch in Fra-
zers imposante Beschreibung der primitiven Magie ein, wo sie
blithte und gedieh. Magie wurde sorgfiltig von anderen Zeremo-
nien unterschieden, so als setzten sich die primitiven Stimme aus
lauter Ali Babas und Aladins zusammen, die magische Worte mur-
melten und ithre magischen Lampen rieben. Die europdische Auf-
fassung von primitiver Magie flihrte zu einer falschen Unterschei-
dung von primitiven

79



und modernen Kulturen und beeintrachtigte die vergleichende Reli-
gionsforschung in beklagenswerter Weise. Ich mochte hier nicht
nachzeichnen, auf welche Weise der Begriff Magie von den ver-
schiedenen Gelehrten bisher verwendet wurde. Zu viele Anstren-
gungen sind bereits darauf verwendet worden, symbolische Hand-
lungen, die eine verdndernde Wirkung auf den Verlauf von Ereig-
nissen haben sollen, zu definieren und zu benennen (Gluckman
1962).

In der kontinentalen Literatur ist Magie ein vager Begriff geblie-
ben, der beschrieben, aber niemals rigoros definiert wurde. Magie
konnotiert in der Tradition der Theorie de la Magie (Mauss
1902/03) keine bestimmte Gruppe von Ritualen, sondern eher die
Gesamtheit der Rituale und Anschauungen primitiver Volker. Der
Aspekt der Wirksamkeit wird nicht gesondert hervorgehoben. Es
war Frazer, der die Auffassung von Magie als einem wirksamen
Symbol herausarbeitete und verbreitete (siche 1. Kapitel). Mali-
nowski entwickelte sie unkritisch weiter und verschaffte ihr erneut
grofle Geltung. Er fithrte Magie auf die Emotionen des einzelnen
und ihre Ausdrucksformen zuriick. Leidenschaftliche Gefihle, die
das Gesicht verzerren und den Magier aufstampfen oder die Faust
schiitteln lassen, veranlaften ihn auch dazu, seinem unbindigen
Verlangen nach Gewinn oder Erfolg Ausdruck zu verleihen. Dieser
physische Ausdruck, der anfangs fast unwillkiirlich erfolgte — eine
eingebildete Wunscherfiillung —, bildete die Grundlage des magi-
schen Ritus (siche Nadel 1957, S. 194). Wie kam es, dall Mali-
nowski, der mit seinen origindren Einsichten in die schopferische
Wirkung der Alltagssprache so entscheidend die Linguistik seiner
Zeit zu beeinflussen vermochte, den magischen Ritus von anderen
Riten in derart unproduktiver Weise abtrennte? Wieso stellte er die
Magie als eine Art Whisky der armen Leute dar, der ihnen die Vor-
aussetzung und den Mut verschafft, bedrohlichen Situationen zu
begegnen? Auch diese irrige Annahme ist auf Frazer zuriickzufiih-
ren, als dessen Schiiler Malinowski sich bezeichnete.

Robertson Smiths Vergleich zwischen romisch-katholischem Ritual
und primitiver Magie konnte ein Hinweis sein, den wir beachten
sollten. Ersetzen wir Magie durch Wunder und wenden wir uns der
Beziehung zwischen Wunder und Ritual zu, wie sie die Masse der
Gldubigen in den wunderglédubigen christ-

80



lichen Jahrhunderten verstand. Wir stellen fest, dal die Moglichkeit
eines Wunders immer gegeben war. Sein Auftreten hing nicht not-
wendig von einem Ritus ab; es konnte sich als Antwort auf gerecht-
fertigte Bitten oder Forderungen nach Gerechtigkeit iiberall und
jeder Zeit ereignen. Einige materielle Gegenstinde, Orte und
Personen waren wunderméchtiger als andere. Wunder liefen sich
nicht automatisch herbeifiihren; die Verwendung der richtigen
Worte oder das Besprengen mit geweihtem Wasser konnte keine
Heilung garantieren. Man glaubte daran, dall eine wundertitige
Kraft eingreifen konnte, doch es gab keine sichere Methode, sie fiir
sich nutzbar zu machen. Diese Kraft gleicht der islamischen ba-
raka, dem germanischen Gliick oder dem polynesischen mana,
unterscheidet sich ebensosehr aber auch von ihnen, wie ja
grundsétzlich alle voneinander unterschieden sind. In jedem primi-
tiven Universum gibt es die Hoffnung, eine auflergewohnliche
Kraft dieser Art konne fiir die Menschen nutzbar gemacht werden,
und in jedem wird, wie wir im néchsten Kapitel sehen werden, eine
andere Konstellation von Verbindungen angenommen. In der wun-
dergldubigen Zeit unserer christlichen Geschichte waren Wunder
weder ausschlieBlich an die Durchfiihrung von Riten gebunden,
noch wurden umgekehrt Riten nur deshalb abgehalten, um Wunder
herbeizufiihren. Es ist durchaus wahrscheinlich, dafl auch in der
primitiven Religion eine solch lose Verbindung von Ritus und ma-
gischer Wirkung vorliegt. Wir sollten nicht vergessen, daf3 die
Glaubigen ein magisches Eingreifen immer flir moglich halten, daf3
es menschlich und natiirlich ist, sich von der Darstellung kosmi-
scher Symbole materielle Vorteile zu erhoffen. Doch es wire
falsch, das primitive Ritual in erster Linie als ein Mittel zu verste-
hen, das magische Wirkungen hervorbringen soll. Der Priester in
einer primitiven Kultur muf3 kein magischer Wunderwirker sein.
Diese Auffassung hat unser Verstdndnis von fremden Religionen
verstellt. Sie ist allerdings nur eine neue Facette eines sehr viel
dlteren Vorurteils, bereits in der Friihgeschichte der jlidischen und
christlichen Religion begegnet man einem Gegensatz von innerer
Gesinnung und dulerer Darstellung. Die Spannung zwischen die-
sen beiden Polen ist das Kennzeichen aller Religionen. Jede neue
Religion, die Bestand haben will — und sei es auch nur ein Jahr-
zehnt iiber ihr erstes revolutiondres Aufflammen hinaus

81



—, muf} den Schritt von der inneren zur dulleren Religiositdt tun.
Der Anstof3, den die allmdhliche Verhdrtung der &uBleren Kruste
erregt, ruft schlieflich erneute Umwélzungen hervor. So richtete
sich der Zorn der alttestamentlichen Propheten immer wieder ge-
gen das Zurschaustellen leerer duerer Formen, an deren Stelle sie
eine demiitige und reuige innere Haltung forderten. Die Apostel
setzten sich seit dem ersten Konzil in Jerusalem fiir eine spirituell
verstandene Frommigkeit ein. Die Bergpredigt wurde als das be-
wullte messianische Gegenstiick zum mosaischen Gesetz aufgefal3t.
Die zahlreichen AuBerungen des Paulus iiber das Gesetz als Teil
der alten Ordnung, die er als Knechtschaft und Joch bezeichnete,
sind bekannt und bediirfen keiner weiteren Ausfiihrung. Von da an
galt, dal3 der korperliche Zustand eines Menschen — sei er nun aus-
satzig, mit Blut befleckt oder verkriippelt — keinen Einflufl darauf
hatte, ob er sich dem Altar nihern konnte. Was er al3 oder beriihrte
und an welchen Tagen er welcher Tétigkeit nachging, waren
Nebensichlichkeiten, die sich nicht auf seine spirituelle Verfassung
auswirkten. Stinde sollte als eine Sache des Willens und nicht der
duleren Umstidnde verstanden werden. Doch immer wieder ent-
flammte spontaner Widerstand gegen die Auffassung, daf3 die kor-
perliche Verfassung fiir die Durchfiihrung des Rituals unerheblich
sei, und erschwerte die spirituellen Auslegungsbemiihungen der
frithen Kirche. So scheint sich, nach einigen BuBlbiichern zu urtei-
len, zum Beispiel die Vorstellung, da3 Blut unrein mache, lange
Zeit hindurch zih behauptet zu haben. Im Bu3buch des Erzbischofs
Theodore von Canterbury (668—690) heil3t es:

Wenn jemand unwissentlich etwas i8t, das durch Blut oder eine andere Sache
verunreinigt ist, so ist das ohne Belang; weill man es jedoch, dann soll man
entsprechend dem AusmaB der Verunreinigung Bufe tun ...

Weiterhin fordert er, Frauen sollten nach der Geburt eines Kindes
eine vierzigtigige Reinigungsperiode beachten. Jede Frau, auch
eine Ordensschwester, wurde mit einer dreiwdchigen Fastenbuf3e
belegt, wenn sie wihrend der Menstruation eine Kirche betrat oder
an der Kommunion teilnahm (McNeill undGamer 1938).

Selbstverstandlich wurden diese Vorschriften nicht in den Korpus des
kanonischen Rechts aufgenommen, und so féllt es

82



heute schwer, in der christlichen Praxis Beispiele fiir rituelle Un-
reinheit zu finden. Gebote, die urspriinglich vielleicht die Beseiti-
gung einer Verunreinigung durch Blut zum Ziel hatten, werden so
interpretiert, als hdtten sie eine ausschlieBlich spirituelle Bedeu-
tung. Es ist zum Beispiel {iblich, eine Kirche neu zu weihen, wenn
innerhalb ihrer Umfriedungen Blut vergossen wurde. Thomas von
Aquin erklért jedoch, daB ,,Blutvergieen* eine absichtliche Verlet-
zung ist, die siindhaftes BlutvergieBen zur Folge hat, und dal3 es die
Siinde ist, die einen heiligen Ort entweiht, nicht das Vergie8en von
Blut. Ahnlich stammt der Reinigungsritus fiir Miitter wahrschein-
lich urspriinglich aus dem Judentum, aber in der modernen katholi-
schen Liturgie, die auf Papst Paul V. (1604—1612) zuriickgeht, er-
scheint die Aussegnung der Wochnerinnen nur als eine Dankes-
handlung. Die lange Geschichte der protestantischen Bewegung
belegt die Notwendigkeit eines bestindigen Kampfes gegen die
Tendenz der rituellen Form, sich zu verfestigen und das religidse
Empfinden zu ersetzen. In vielen aufeinanderfolgenden Wellen
brandete die Reformation gegen die leeren Krustenbildungen des
Rituals, und so lange es im Christentum einen Funken von Leben
gibt, wird es immer wieder Menschen geben, die das Gleichnis
vom Pharisder und Zollner aufgreifen und darauf hinweisen wer-
den, daf} die dufleren Formen leer werden konnen und den Wahr-
heiten Hohn sprechen, fiir die sie stehen. Mit jedem neuen Jahrhun-
dert wird unsere anti-ritualistische Tradition ldnger und heftiger.

So lange es um unsere eigene Religion geht, ist gegen diese Hal-
tung nichts einzuwenden. Aber hiiten wir uns davor, den Wider-
stand gegen tote Formen unkritisch in unser Urteil iiber andere
Religionen einflieBen zu lassen. Die protestantische Bewegung hat
in uns die Neigung zu der Annahme geschaffen, daf jedes Ritual
eine leere Form sei, daB3 jedes kodifizierte Verhalten natiirliche
Gefiihlsbekundungen ausschliefe und daf jede &dufere Religiositét
Verrat an der wahren inneren begehe. Von hier aus ist es nur noch
ein kleiner Schritt, bestimmte Dinge in die primitiven Religionen
hineinzulegen. Ist ihre formale Seite so weit ausgeprigt, da} sie
sich fiir eine Beschreibung iiberhaupt eignen, sind sie gleich zu
formalisiert und ohne innere Religiositét. Pfeiffers Books of the Old
Testament zum Beispiel tragt diesen anti-ritualistischen Grundzug,
der ihn ,,die

83



alten Religionen des Kultes* der neuen Religion der ,,Haltung®,
wie sie die Propheten verkiinden, gegeniiberstellen 1aBt. Er
schreibt, als hitte der alte Kult keinen spirituellen Inhalt haben
konnen (1957, S. 55ff.). Die religiose Geschichte Israels erscheint
bei ihm als Konflikt zwischen den strengen, gefiihllosen Gesetz-
gebern und den Propheten. Demnach war es ausgeschlossen, daf3
sie je der gleichen Sache verpflichtet gewesen wiren oder daf
Ritual und Kodifizierung etwas mit Spiritualitit zu tun gehabt ha-
ben kdnnten. Die Gesetzespriester

heiligten das AuBerliche, 16schten aus der Religion die ethischen Ideale des
Amos und die zarten Empfindungen des Hosea und reduzierten den universa-
len Schopfer auf den Status eines unbeugsamen Despoten ... P kniipfte an
uraltes Brauchtum an, als sie die zwei grundlegenden Vorstellungen ihrer
Gesetzgebung herausarbeitete: physische Heiligkeit und willkiirliche Verord-
nungen — archaische Konzeptionen, die die reformierenden Propheten zu-
gunsten spiritueller Heiligkeit und eines Moralgesetzes verworfen hatten
(Pfeiffer 1957, S. 91).

Das ist keine Geschichtsschreibung, sondern pures anti-ritualisti-
sches Vorurteil. Der Fehler liegt in der Annahme, daf} es eine Reli-
gion geben konne, die nur innerlich wére und ohne Vorschriften,
Liturgie und duBere Ausdrucksformen innerer Zustinde auskom-
men konnte. Wie bei der Gesellschaft ist auch bei der Religion die
dulere Form die Bedingung ihrer Existenz. Als Erben der
protestantischen Tradition sind wir darin erzogen worden, allem
Formalen zu miftrauen und nach spontanen Ausdrucksformen zu
suchen, so wie die Schwester des Pfarrers, die Mary Webb sagen
1aBt: ,,Selbstgebackene Kuchen und selbstgemachte Gebete sind
immer die besten!” Als gesellschaftliches Wesen ist der Mensch
auch ein rituelles Wesen. Wird das Ritual in der einen Form unter-
driickt, taucht es in anderen wieder auf, und zwar um so kraftvoller,
je intensiver die gesellschaftliche Interaktion ist. Ohne Kondolenz-
briefe, Gliickwunschtelegramme oder auch nur gelegentliche Post-
karten ist die Freundschaft mit einem Menschen, der an einem an-
deren Ort lebt, keine soziale Realitdt. Gesellschaftliche Rituale
schaffen eine Realitét, die ohne sie nicht bestehen wiirde. Es ist
nicht tlibertrieben, wenn man sagt, dal das Ritual fiir die Gesell-
schaft mehr ist, als es die Worte fiir das Denken sind. Denn es ist
durchaus moglich, etwas zu wissen und dann Worte

84



dafiir zu finden, aber es ist unmoglich, soziale Beziechungen herzu-
stellen, ohne iiber symbolische Handlungsweisen zu verfiigen.

Wir werden mehr vom primitiven Ritual verstehen, wenn wir uns
groflere Klarheit iiber die profanen Riten verschafft haben. Fiir
jeden von uns beinhaltet die alltdgliche symbolische Darstellung
verschiedene Aspekte: sie ist ein Mittel zur Konzentration auf eine
bestimmte Sache, eine mnemotechnische Methode und eine Mog-
lichkeit der Erfahrungskontrolle. Wenden wir uns zunichst dem
Aspekt des Konzentrierens zu: ein Ritual setzt einen bestimmten
Rahmen. Die abgegrenzte Zeit oder der abgegrenzte Ort rufen eine
besondere Erwartung hervor, genauso wie das hdufige ,,Es war
einmal® eine Stimmung schafft, in der man phantastischen Erzéh-
lungen zugénglich ist. Um uns diese Funktion des Eingrenzens vor
Augen zu fiihren, geniigen kleine personliche Beispiele, da auch
die unbedeutendste Handlung eine Bedeutung haben kann. Ein-
grenzen und Einordnen limitieren die Erfahrung, schlieen er-
wiinschte Themen ein und ldstige aus. Wie oft mufl man einen
Wochenendkoffer packen, bis man weil}, wie man erfolgreich alle
unerwiinschten Erinnerungen an das Biiro heraushilt? Eine dienst-
liche Akte, die in einem schwachen Moment dazugesteckt wurde,
kann die gesamte Ferienwirkung verderben. Ich zitiere Marion
Milner zu diesem Thema:

... der Rahmen grenzt die Wirklichkeit, die er umschlie3t, von jener anderen
ab, die er ausschlieBt; ein zeitlich-rdumlicher Rahmen grenzt die besondere
Wirklichkeit einer psychoanalytischen Sitzung ab ... macht die schopferische
Illusion, die Ubertragung genannt wird, moglich ... (1955).

In ihren Ausfiihrungen iiber die Technik der Kinderanalyse kommt
sie auf den Schrank zu sprechen, in dem der kindliche Patient sein
Spielzeug verwahrt. Er bildet eine Art rdumlich-zeitlichen Rahmen,
der fir das Kind den Zusammenhang zwischen den einzelnen
Sitzungen herstellt. Doch das Ritual hilft uns nicht nur bei der Aus-
wahl von Erfahrungen, auf die sich unsere Aufmerksamkeit kon-
zentrieren soll. Es hat auch als solches bereits eine Wirkung. Ein
duBeres Symbol kann auf geheimnisvolle Weise dazu beitragen,
Denken und Handeln zu koordinieren. Schauspieler beschreiben in
Memoiren héufig Situationen, in denen von materiellen

85



Symbolen eine wirksame Kraft ausgeht. Der Schauspieler kennt
seine Rolle, er weill genau, wie er sie interpretieren mochte. Aber
das intellektuelle Wissen geniigt nicht, um das Vorgestellte auch
darzustellen. Er iibt unabléssig, bringt es aber nicht zustande. Eines
Tages gibt man ihm irgendein Requisit — einen Hut oder einen
griinen Regenschirm —, und mit diesem Symbol lassen sich plotz-
lich Wissen und Absicht perfekt realisieren.

Der Dinka-Hirte, der zum Essen nach Hause eilt, macht einen Kno-
ten in ein Grasbiischel am Wegrand — ein Symbol der Verspatung.
Auf diese Weise gibt er dem Wunsch, dafl man mit dem Kochen bis
zu seinem Eintreffen warten moge, einen sichtbaren Ausdruck. Der
Ritus verspricht keine magische Gewihr, dal er nun rechtzeitig
zum Essen eintreffen wird. Er schlendert anschlieBend nicht etwa
nach Hause, in der Annahme, dal diese Handlung allein schon
wirkt. Er beschleunigt seine Schritte. Seine Handlung war keine
Zeitverschwendung; sie hat seine ganze Aufmerksamkeit auf den
Wunsch, rechtzeitig einzutreffen, konzentriert (Lienhardt). Die
mnemotechnische Wirkung von Riten ist allgemein bekannt. Wenn
wir einen Knoten ins Taschentuch machen, wollen wir unser Ge-
dédchtnis nicht magisch beeinflussen, sondern wir unterstellen es
der Kontrolle eines duleren Zeichens.

Das Ritual schirft also die Aufmerksamkeit, indem es einen Rah-
men setzt: es regt das Geddchtnis an und verbindet die Gegenwart
mit der relevanten Vergangenheit. Damit unterstiitzt, oder besser
noch, verdndert es die Wahrnehmung, da es die Auswahlprinzipien
verdndert. Es gentigt deshalb nicht, wenn wir sagen, da3 das Ritual
uns hilft, etwas, was wir ohnehin erfahren, intensiver zu erfahren.
Es ist mehr als ein visuelles Hilfsmittel, das eine geschriebene In-
struktion zum Offnen von Dosen und Schachteln veranschaulicht.
Wire es nur eine Art Plan oder Schema des Bekannten, wiirde es
immer erst nach der Erfahrung kommen. Tatséchlich aber ist das
nicht der Fall. Es kann bei der Formulierung an erster Stelle stehen.
Es kann Wissen von etwas ermdglichen, was andernfalls vollig
unbekannt bliebe. Indem es eine Erfahrung ans Tageslicht holt,
bringt es sie nicht nur nach aullen, sondern modifiziert sie im Pro-
zeB3 des Ausdriickens auch. Wir wissen das von der Sprache. Es
kann Gedanken geben, die niemals ausgesprochen wurden.

86



Sind sie einmal in Worte gefalt, sind sie verdndert und bereits
durch die gewéhlten Worte eingeschriankt. Die Sprache hat also
etwas geschaffen, einen Gedanken, der in dieser Form vorher nicht
vorhanden gewesen sein mag.

Es gibt einige Dinge, die wir ohne Ritual nicht erfahren kdnnen.
Ereignisse, die regelméfig wiederkehren, erhalten durch die Bezie-
hung zu anderen, ebenfalls regelméfBig wiederkehrenden Ereignis-
sen, eine Bedeutung. Ohne Kenntnis des Gesamtablaufs gehen die
einzelnen Elemente verloren, konnen nicht wahrgenommen wer-
den. Nehmen wir etwa die Wochentage mit ihrer regelméfigen
Aufeinanderfolge, ihren Namen und Unterschieden: abgesehen von
ihrem praktischen Wert beim Bestimmen von Zeitabschnitten ha-
ben sie als Teil einer Struktur eine jeweils ganz bestimmte Bedeu-
tung, und wenn es Gewohnheiten gibt, die einen bestimmten Tag
kennzeichnen, hat ihre regelméfige Einhaltung die Wirkung eines
Rituals. Der Sonntag ist nicht nur ein Ruhetag. Er ist auch der Tag
vor dem Montag, und genauso verhilt es sich mit dem Montag in
Relation zum Dienstag. Wir konnen den Dienstag genaugenommen
nicht erfahren, wenn wir es aus irgendeinem Grund versdumt ha-
ben, den Montag formell wahrzunehmen. Das Wahrnehmen des
einen Teils der Struktur ist ein notwendiger Vorgang, um sich des
nichsten Teils bewulSt sein zu konnen. Flugzeugpassagiere werden
das im Hinblick auf die Flugstunden und die Abfolge der Mahlzei-
ten bestdtigen konnen. Es handelt sich hier um Beispiele fiir Sym-
bole, die passiv empfangen werden. Wenn wir ihnen diesen priagen-
den EinfluB} auf die Erfahrung zusprechen, miissen wir ihn auch
den bewulit beachteten, regelmdfig wiederkehrenden Ritualen als
eine ihrer wichtigsten Funktionen zusprechen.

Nun kénnen wir uns wieder den religiosen Riten zuwenden. Durk-
heim war sich durchaus bewuf3t, da3 ihre Wirkung darin besteht,
Erfahrungen hervorzubringen und zu kontrollieren. Sein Haupt-
anliegen galt der Frage, auf welche Weise das religiose Ritual den
Menschen ihr gesellschaftliches Sein manifest macht und damit
ihre Gesellschaft schafft. Diese Problematik erreichte die britische
Ethnologie jedoch nur in einer von Radcliffe-Brown bereits modifi-
zierten Form. Wir verdanken es Durkheim, da3 der primitive Ritua-
list nicht langer als magischer Pantomime gesehen wurde. Das war
ein bemerkenswerter

87



Fortschritt gegeniiber Frazer. Radcliffe-Brown weigerte sich auch,
das religiose Ritual vom profanen zu trennen — ein weiterer Fort-
schritt. Malinowskis Magier wurde zu jemandem, der sich von
einem fahnenschwenkenden Patrioten oder einem abergldubischen
Salzwerfer nicht unterschied. Sie alle fielen in eine Kategorie, zu
der auch Katholiken, die kein Fleisch essen, und Chinesen, die Reis
auf ein Grab streuen, gehdren. Das Ritual war nichts Geheimnis-
volles oder Exotisches mehr. Durch den Verzicht auf die Begriffe
,heilig® und ,,magisch® schien Radcliffe-Brown den Zusammen-
hang zwischen profanem und religiosem Ritual wiederherzustellen.
Aber leider hatte das keine Ausweitung des Untersuchungsbereichs
zur Folge. Er wollte ndmlich ,,Ritual” in einem sehr engen und
speziellen Sinn gebraucht wissen. Es sollte Durkheims Kult des
Heiligen ersetzen und damit auf die Darstellungen gesellschaftlich
wichtiger Werte beschriankt bleiben (1939). Derartige Begriffsein-
schrankungen haben das Ziel, ein groferes Verstindnis zu ermog-
lichen. Aber ebensohdufig entstellen und verwirren sie. Wir sind
jetzt an dem Punkt angelangt, an dem in der ethnologischen Litera-
tur das Wort Ritual an die Stelle des Wortes Religion trat. Es wurde
sorgfiltig und konsistent fiir das symbolische Handeln im Zusam-
menhang mit heiligen Dingen verwendet. Die Folge war, dal man
die andere, verbreitetere Form des Rituals — jene, die sich nicht auf
Heiliges bezieht und keine religiose Wirksamkeit beansprucht —
neu benennen mufite, um sie iiberhaupt untersuchen zu kdnnen.
Damit baute Radcliffe-Brown die Barriere zwischen Heiligem und
Profanem, die er gerade niedergerissen hatte, sogleich wieder auf.
Er vernachldssigte zudem Durkheims Gedanken, dafl das Ritual in
eine soziale Theorie des Wissens gehdre. Er behandelte es vielmehr
als Teil einer Handlungstheorie und {ibernahm unkritisch einige, zu
seiner Zeit géngige Annahmen fiiber ,,Geflihlsregungen®. Wo es
gemeinsame Werte gibt, schrieb er, werden sie durch Rituale ausge-
driickt und ins Zentrum der Aufmerksamkeit geriickt. Die Rituale
erzeugen jene Gefiihlsregungen, die notwendig sind, um die Men-
schen an ihre Rollen zu binden. Die Geburtstabus der Andama-
nesen vergegenwdrtigen ihnen den Wert, der Ehe und Mutterschaft
zukommt, und die Lebensgefahr, in der die Gebédrende schwebt.
Ihre Kriegstinze vor einem Waffenstillstand dienen dem Abbau
ihrer Aggressionsgefiihle.

88



Nahrungstabus floBen Respektgefiihle gegeniiber den Alteren ein,
und so weiter.

Dieser Ansatz ist diirftig. Sein Hauptwert besteht in der Forderung,
Tabus ernst zu nehmen, da sie eine Betroffenheit ausdriicken. Wa-
rum aber ein Tabu auf einer bestimmten Speise liegt, warum ganz
bestimmte Anblicke und Beriithrungen gemieden werden miissen,
bleibt unbeantwortet. Radcliffe-Brown unterstellt — Maimonides
nicht ganz undhnlich —, daf die Frage dumm bzw. die Antwort dar-
auf willkiirlich sei. Noch unbefriedigender ist es, da3 wir nichts
Nébheres {iber die Betroffenheit der Menschen erfahren. Es liegt auf
der Hand, dal Tod und Geburt Dinge sind, die jeden betreffen.
Srinivas, der unter Radcliffe-Browns Einflu3 schrieb, teilt uns dazu
folgendes {iiber die Meidungs- und Reinigungsvorschriften der
Coorg mit:

Die Verunreinigung, die durch eine Geburt entsteht, ist weniger grof als die
Verunreinigung, die nach einem Tod eintritt. In beiden Féllen werden jedoch
nur die betroffenen Verwandten unrein. Sie ist das Mittel, mit denen das Be-
troffensein definiert und allen bekannt gemacht wird (1952, S. 102).

Aber er kann diese Argumentation nicht auf alle Formen der Verun-
reinigung anwenden. Welche Betroffenheit wére es, die durch Vor-
schriften beziiglich korperlicher Ausscheidungen — etwa Exkre-
mente oder Speichel — definiert und allen bekannt gemacht werden
mul3?

Genauere Feldstudien bewirkten, daB3 das Unverstidndnis gegeniiber
Durkheims theoretischen Einsichten schwand und daf3 seine Lehre
schlieBlich auch die Briten erreichte. Lienhardt (1961) geht es in
seiner gesamten Darstellung der Dinka-Religion hauptsidchlich um
den Nachweis, da3 Rituale Erfahrung hervorbringen und kontrol-
lieren. Im Abschnitt {iber die Regenzeremonien der Dinka, die
wihrend der Trockenzeit im Friihjahr abgehalten werden, schreibt
er:

Die Dinka selbst wissen natiirlich, wann die Regenzeit einsetzt ... dieser
Punkt ist fiir eine richtige Beurteilung der Einstellung, mit der die Dinka ihre
regelméBigen Zeremonien durchfiihren, von einiger Wichtigkeit. Das symbo-
lische Handeln der Menschen in den Zeremonien folgt dem gleichen Rhyth-
mus wie die natiirliche Welt um sie her. Dabei versucht es nicht nur, diesen
Rhythmus zu einer Konformitét mit den menschlichen Wiinschen zu zwin-
gen, sondern erzeugt ihn in einem moralischen Sinne neu.

&9



Lienhardt verfolgt den gleichen Grundgedanken, wenn er sich den
Opfern zuwendet, die Gesundheit und Frieden bewirken und die
Folgen eines Inzests abwenden sollen. Dann behandelt er den
Ritus, in dem die Meister des Fischspeers lebendig begraben wer-
den — ein Ritus, mit dessen Hilfe sich die Dinka dem Tod stellen
und tiber ihn triumphieren. Immer wieder hebt Lienhardt die Funk-
tion hervor, die dem Ritual bei der Verdnderung von Erfahrung
zukommt. Haufig wirkt es retrospektiv. Es kommt etwa vor, daf3
die Opfernden feierlich die Streitigkeiten und Fehltritte leugnen,
die der urspriingliche Anlafl des Opfers waren. Dabei handelt es
sich nicht um einen zynischen Meineid vor dem Altar. Zweck des
Rituals ist es nicht, Gott zu tduschen, sondern eine vergangene Er-
fahrung neu zu formulieren. Mit Hilfe des Rituals und der gespro-
chenen Worte wird das Vergangene neu gefaflt, damit das, was
hitte sein sollen, tiber das tatsdchlich Geschehene die Oberhand
behilt. Bei einem Inzest kann ein Opfer die gemeinsame Abstam-
mung des Paares dndern und so die Schuld autheben. Das Opfertier
wird bei lebendigem Leib der Liange nach in zwei Teile geschnit-
ten, wobei auch die Geschlechtsorgane halbiert werden. Auf diese
Weise wird der gemeinsame Ursprung des inzestudsen Paares sym-
bolisch aus der Welt geschafft. Ahnlich gibt es in den Zeremonien
bei einem Friedensschlu nicht nur Segens- und Reinigungs-
handlungen, sondern auch Scheinkdmpfe:

Es hat den Anschein, als reichten wortlose Gesten aus, im dulleren physischen
Bereich eine Absicht zu bekunden, die im moralischen Bereich innerlich
vorliegt ... Das symbolische Handeln ist in der Tat die mimische Darstellung
der gesamten Situation, die — wie die sich bekdmpfenden Parteien wissen —
sowohl Feindseligkeit als auch die Bereitschaft zum Frieden umfalit, ohne die
die Zeremonie nicht abgehalten werden konnte. Die Dinka stellen diese Situ-
ation symbolisch dar und bringen sie unter die Kontrolle ihres Friedens-
willens, indem sie die einzig mdgliche Form praktischen Handelns, die fiir sie
aus einem Totschlag folgt (ndmlich fortgesetzte Feindseligkeiten), in eine
symbolische Handlung iiberfiihren.

An einer spéteren Stelle (S. 291) hebt Lienhardt noch einmal her-
vor, daf} es eine der Zielsetzungen des Rituals ist, Situationen zu
kontrollieren und die Erfahrung zu modifizieren. Nur so kann Lien-
hardt die Zeremonien interpretieren, in der die Speermeister der
Dinka lebendig begraben werden. Er sieht als ihr wesentliches
Prinzip den Versuch an, den physischen

90



Tod bestimmter Mianner, die im engen Kontakt zur Gottheit stehen,
nicht in Erscheinung treten zu lassen.

Ihr Tod soll freiwillig sein oder freiwillig erscheinen und den Anla8 fiir eine
offentliche Feier bieten ... Es ist keineswegs so, dal} die Zeremonien verhin-
dern, daBl der AlterungsprozeB3 und der physische Tod des Mannes, fiir den
sie aufgefiihrt werden, grundsdtzlich nicht wahrgenommen werden. Dieser
Tod wird durchaus wahrgenommen. Die Art jedoch, wie die Uberlebenden
ihn oOffentlich erfahren, wird durch die Auffithrung dieser Zeremonien
bewuflt modifiziert ... Obwohl er als Tod wahrgenommen wird, erlaubt ihnen
dieser bewuBt herbeigefiihrte Tod, nicht zugeben zu miissen, daf3 es sich hier
um einen unfreiwilligen Tod handelt, der das Los der gewohnlichen
Menschen und Tiere ist.

Der Meister des Fischspeers totet sich nicht selbst. Er bittet um
eine besondere Todesform, die ihm von seinen Leuten zuteil wird —
nicht zu seinem eigenen, sondern zu ihrem Nutzen. Wiirde er eines
normalen Todes sterben, ginge das Leben der ihm unterstellten
Menschen mit ihm. Sein ritueller Tod trennt sein personliches von
seinem Offentlichen Leben. Jedermann soll sich freuen, weil dieses
Ereignis einen sozialen Triumph iiber den Tod darstellt.

Liest man, was Lienhardt iiber die Einstellung der Dinka zu ihren
Ritualen schreibt, gewinnt man den Eindruck, als kdmpfte er wie
ein Schwimmer gegen eine starke Stromung an. Unabldssig mul3 er
sich der Flut von Argumenten aus dem Munde schlichterer Be-
obachter erwehren, die Rituale nach dem Aladin-und-die-Wunder-
lampe-Modell verstehen. Selbstverstindlich hoffen die Dinka, daf3
ihre Riten den natiirlichen Ablauf der Ereignisse auBler Kraft set-
zen. Selbstverstdndlich hoffen sie, da3 Regenrituale Regen bringen,
Heilungsrituale den Tod abwenden und Ernterituale eine gute Ernte
bewirken werden. Doch dieser instrumentelle Aspekt ist nicht der
einzige, unter dem wir die Wirksamkeit ihres symbolischen Han-
delns betrachten konnen. Es gibt noch eine andere Form der Wirk-
samkeit. Sie findet sich im Handeln selbst, in den Ordnungen, die
dadurch geschaffen, und den Erfahrungen, die dadurch geprigt
werden.

Die Richtigkeit dieser Einsicht 148t sich, nachdem sie mit solchem
Nachdruck vorgetragen wurde, nicht ldnger leugnen. Mehr noch,
sie trifft nicht nur fiir die religidsen Erfahrungen, sondern in einer
noch umfassenderen Weise auf uns selbst zu. Um das zu verstehen,
miissen wir uns zundchst deutlich ma-

91



chen, daB3 nur ein sehr geringer Teil unseres rituellen Verhaltens in
einem religiosen Rahmen stattfindet. Die Kultur der Dinka bildet
eine Einheit. Da alle ihre wesentlichen Erfahrungskontexte ineinan-
dergreifen und sich durchdringen, sind fast alle ihre Erfahrungen —
und folglich auch ihre wichtigsten Rituale — religiéser Natur. Un-
sere Erfahrungen dagegen entstammen Bereichen, die voneinander
getrennt sind, und auch unsere Riten finden in getrennten Berei-
chen statt. Wir miissen daher versuchen, das Angebot an Friihjahrs-
moden und den Friihlingsputz in unseren Stddten als Erneuerungs-
riten zu behandeln, die die Erfahrung in der gleichen Weise
konzentrieren und kontrollieren wie die Rituale, die die Swazi zur
Feier der Erstlingsfriichte abhalten.

Wenn wir unter diesem Aspekt einmal ernsthaft unser eifriges
Schrubben und Putzen betrachten, erkennen wir, dafl es uns dabei
nicht in erster Linie um das Vermeiden von Krankheiten geht. Wir
trennen, setzen Grenzen und treffen in sichtbarer Form Aussagen
iber unser Heim, zu dem wir das vorhandene materielle Haus ma-
chen wollen. Wenn wir die Reinigungsmittel fiir das Badezimmer
getrennt von denen fiir die Kiiche autbewahren und Ménner auf die
vordere, Frauen aber auf die hintere Toilette schicken, verfahren
wir im Grunde genauso wie eine Buschmann-Frau, die in einem
neuen Lager eintrifft (Marshall-Thomas 1959, S. 41). Sie wéhlt
einen Platz fiir ihre Feuerstelle aus und rammt dann einen Stock in
den Boden. Damit ist der Ort fiir das Feuer festgelegt und eine
rechte und eine linke Seite geschaffen. Auf diese Weise wird das
Heim in einen ménnlichen und einen weiblichen Bereich unterteilt.
Wir modernen Menschen operieren in vielen verschiedenen symbo-
lischen Handlungsfeldern. Fiir die Buschménner, Dinka und viele
andere primitive Kulturen existiert nur ein einziges symbolisches
Handlungsfeld. Die Einheit, die sie durch ihr Trennen und Sdubern
schaffen, umfal3t nicht nur ein rdumlich begrenztes Heim, sondern
ein ganzes Universum, in dem alle Erfahrungen geordnet sind. So-
wohl wir als auch die Buschménner begriinden das Vermeiden von
Verunreinigungen mit einer drohenden Gefahr. Sie glauben, dal3 die
Potenz eines Mannes geschwicht wird, wenn er auf der fiir die
Frauen bestimmten Seite sitzt. Wir befiirchten, dall wir durch
Mikroorganismen krank werden konnten. Hiufig sind die hygieni-
schen

92



Begriindungen fiir unser Meidungsverhalten reine Phantasiege-
bilde. Der Unterschied zwischen ihnen und uns besteht nicht darin,
daB sich unser Verhalten auf die Wissenschaft und das ihre auf
Symbole stiitzt. Auch unser Verhalten trigt eine symbolische Be-
deutung. Der eigentliche Unterschied ist der, dal wir in den ver-
schiedenen Zusammenhéngen nicht die gleichen, immer méchtige-
ren Symbole einsetzen. Unsere Erfahrung ist fragmentiert. Unsere
Rituale schaffen eine Vielzahl kleiner Subwelten, die nicht zusam-
menhéngen. Thre Rituale dagegen schaffen ein einziges, symbolisch
konsistentes Universum. In den folgenden beiden Kapiteln werde
ich zeigen, welche Formen des Universums entstehen, wenn Ritual
und politische Notwendigkeiten ineinandergreifen.

Kehren wir nun zur Frage der Wirksamkeit zuriick. Mauss schrieb,
daB die primitive Gesellschaft ihre Transaktionen mit der falschen
Miinze der Magie bezahle. Die Geldmetapher faflit exakt das zu-
sammen, was hier iiber das Ritual gesagt werden sollte. Das Geld
ist ein unverdnderliches, dulleres, wahrnehmbares Zeichen fiir sonst
verworrene, widerspriichliche Handlungen; das Ritual bietet sicht-
bare dullere Zeichen fiir innere Zustdnde. Das Geld ist das Medium
fiir Transaktionen, das Ritual das Medium fiir Erfahrung, wozu
auch die soziale Erfahrung gehort. Das Geld ist ein standardisiertes
Mal, um Wert zu messen; das Ritual standardisiert Situationen und
macht dadurch ihre Beurteilung moglich. Geld schafft eine Verbin-
dung zwischen der Gegenwart und der Zukunft; das Ritual tut das
gleiche. Je ldnger wir iiber die Ergiebigkeit der Metapher nachden-
ken, desto offenkundiger wird es, dal wir es iiberhaupt nicht mit
einer Metapher zu tun haben. Geld ist nur eine extreme und spezia-
lisierte Form des Rituals.

Mauss irrte jedoch, als er die Magie mit Falschgeld verglich. Geld
kann nur dann die Rolle eines wirksamen Mittels des wirtschaftli-
chen Austauschs einnehmen, wenn alle an diese Rolle glauben. Ist
der Glaube daran erschiittert, ist das Geld nutzlos. Das gleiche gilt
fiir das Ritual. Seine Symbole koénnen nur dann wirksam sein,
wenn man ihnen vertraut. In diesem Sinn ist jede Form von Geld,
ob echtes oder gefilschtes, auf das Vertrauen angewiesen, das man
thm entgegenbringt. Der Priifstein fiir Geld ist seine Geltung.
Falschgeld gibt es nur dann, wenn echtes Geld in Umlauf ist, des-
sen Geltung allgemein hoher ist.

93



Das primitive Ritual gleicht daher nicht dem Falschgeld, sondern
ist — solange es akzeptiert wird — wie echtes Geld.

Man beachte, dal das Geld nur durch seine Riickkopplung an das
offentliche Vertrauen wirtschaftliche Auswirkungen haben kann.
Wie steht es mit dem Ritual? Welche Auswirkungen hat das Ver-
trauen in die Kraft der Symbole? Der Vergleich mit dem Geld kann
uns dabei helfen, das Problem der Wirksamkeit von Magie erneut
aufzugreifen. Uns stehen zwei mogliche Betrachtungsweisen zur
Verfiigung: Entweder ist die Kraft, die man der Magie zuschreibt,
reine Illusion, oder sie ist es nicht. Ist sie keine Illusion, dann ha-
ben Symbole die Kraft, Verdnderungen zu bewirken. Sieht man von
Wundern ab, kann eine solche Kraft nur auf zwei Ebenen wirken:
auf der Ebene der individuellen Psychologie und auf der des sozia-
len Lebens. Wir wissen sehr wohl, da3 den Symbolen eine Kraft im
sozialen Leben zukommt, das Geldbeispiel erhellt das. Aber was
hat der Diskontsatz mit schamanistischen Heilverfahren zu tun?
Psychoanalytiker behaupten, mit Hilfe von Symbolen heilen zu
konnen. Hat die Konfrontation mit dem UnbewuBten irgend etwas
mit dem primitiven Binden und Ldsen durch magische Spriiche zu
tun? Ich mochte hierzu zwei groBartige Untersuchungen heranzie-
hen, die derartige Zweifel ausrdaumen sollten.

Die eine ist Turners 4n Ndembu Doctor in Practice (1964), die
Analyse einer schamanistischen Heilung, die ich kurz darstellen
werde. Bei der Behandlung wurde die beriihmte Technik des Blut-
saugens angewendet. In ihrem Verlauf kam ein Zahn zum Vor-
schein, der angeblich aus dem Korper des Patienten stammte. Die
Krankheitssymptome waren Herzklopfen, heftige Schmerzen im
Riicken und 1dhmende Schwiche. Auflerdem war der Patient davon
iiberzeugt, daB3 die anderen Dorfbewohner gegen ihn waren. Er
hatte sich deshalb vollstindig aus dem sozialen Leben zuriickgezo-
gen. Es lag also eine Mischung aus physischen und psychischen
Storungen vor. Der Doktor versuchte zunéchst, alle vergangenen
Ereignisse im Dorf in Erfahrung zu bringen. Zu diesem Zweck
hielt er Seancen ab, bei denen jeder ermutigt wurde, seinen Groll
gegen den Patienten zu &duBlern, wihrend der Patient seinerseits
seine Beschwerden gegen die anderen vorbrachte. Als der Doktor
schlieBlich mit dem Blutsaugen begann, war das gesamte Dorf

94



involviert: wéhrend dieser Behandlung trieb die allgemeine Erwar-
tung auf dramatische Weise einem Hohepunkt zu, der erst dann
erreicht war und in Erregung umschlagen konnte, als der Doktor
den Zahn aus dem blutenden, ohnmichtigen Patienten herausholte.
Voller Freude gratulierte man dem Patienten zu seiner Genesung
und sich selbst zu der Rolle, die man dabei gespielt hatte. Die Dorf-
bewohner hatten Grund zur Freude, hatte doch die ausgedehnte
Behandlung die Hauptursachen der Spannungen im Dorf freigelegt.
Von da an konnte der Patient wieder eine anerkannte Rolle in ithrem
Leben einnehmen. Personen, die andere Auffassungen vertraten,
waren erkannt worden und verlieBen kurz darauf fir immer das
Dorf. Man hatte die soziale Struktur analysiert und neu geordnet,
so dal Reibungen vorerst weitgehend ausgeschaltet waren. In die-
ser fesselnden Studie wird uns ein Fall geschickter Gruppenthera-
pie vorgefiihrt. Die Verleumdungen und der Neid der Dorfbewoh-
ner, fiir die symbolisch der Zahn im Ko&rper des Kranken steht,
wurden durch eine Welle des Enthusiasmus und der Solidaritét
hinweggeschwemmt. Mit der Heilung der physischen Symptome
des Patienten schwanden auch die sozialen Ubelstinde, die alle
betrafen. Die Symbole wirkten auf verschiedenen Ebenen: auf ei-
ner psychosomatischen, was die zentrale Gestalt — den Kranken —
betrifft, auf einer allgemein psychologischen, was die Dorfbewoh-
ner und ihre verdnderten Einstellungen angeht, und schlieBlich
auch auf einer sozialen Ebene, insofern das gesellschaftliche Sta-
tusmuster im Dorf seiner Form nach geéndert wurde und einige
Leute infolge der Behandlung hinzu- oder wegzogen. Zusammen-
fassend schreibt Turner:

Die Therapie der Ndembu enthilt, wenn man die {ibernatiirlichen Aspekte
einmal beiseite 148t, durchaus einiges, wovon die westliche klinische Praxis
lernen konnte. Vielen, die an neurotischen Krankheiten leiden, kénnte ndm-
lich geholfen werden, wenn sich alle Personen, die zu ihrem sozialen Netz
gehoren, treffen, 6ffentlich ihre Abneigung gegen den Patienten aussprechen
und ihrerseits seine Beschuldigungen gegen sie anhoren konnten. Wahr-
scheinlich ist es aber so, dal nur ein rituell vorgeschriebenes Verhalten und
der Glauben an die mystischen Krifte des Doktors eine derartige Demut
erzeugen und Menschen dazu bewegen konnen, ihrem leidenden Nachbarn zu
helfen.

Turners Darstellung hebt hervor, dafl die Wirksamkeit dieses scha-
manistischen Heilungsverfahrens auf der Verdnderung der

95



sozialen Situation beruht. Die andere aufschluireiche Studie 146t
die soziale Situation vollig auBer acht und befal3t sich ausschlieB3-
lich mit der unmittelbaren Wirkung der Symbole auf das Gemiit
des Leidenden. Lévi-Strauss (1949, dt. 1967) hat einen Schamanen-
gesang der Cuna analysiert, der eine schwierige Entbindung er-
leichtern soll. Der Doktor beriihrt die Gebirende nicht. Die Be-
schworung soll allein durch das Rezitieren wirken. Der Gesang
beginnt mit einer Beschreibung der Schwierigkeiten, denen sich die
Hebamme gegentibersieht, und ihres Hilfsappells an den Schama-
nen. Dann wird berichtet, wie der Schamane sich an der Spitze
einer Truppe von Schutzgeistern zum Haus von Muu aufmacht,
einer Macht, die fiir den Fetus verantwortlich ist und die die Seele
der Patientin gefangengenommen hat. Der Gesang schildert die
Suche, die Hindernisse, Gefahren und Siege des Schamanen und
seines Gefolges und den anschlieBenden Kampf mit Muu und ihren
Verbiindeten. Sobald Muu besiegt ist und die gefangene Seele frei-
gibt, bringt die Frau ihr Kind zur Welt, und der Gesang ist zu Ende.
Wichtig an diesem Gesang ist, da3 die verschiedenen Reiseetappen
des Schamanen zu Muu fiir die Vagina und die Gebarmutter der
Schwangeren stehen, in deren Tiefen er schlieBlich siegreich fiir sie
kampft. Die Wiederholungen und detaillierten Beschreibungen des
Gesangs zwingen die Patientin, einen genauen Bericht dariiber
anzuhoren, was beim Geburtsvorgang bisher falsch gelaufen ist. In
gewisser Hinsicht sind der Korper und die inneren Organe der Pati-
entin der Schauplatz der geschilderten Handlung, doch dadurch,
daf} das Problem in eine gefahrvolle Reise und in einen Kampf mit
kosmischen Kriften transformiert und zwischen dem Schauplatz
des Korpers und dem des Universums hin- und hergewechselt wird,
ist es dem Schamanen moglich, seine Interpretation des Sachver-
halts durchzusetzen. Er bewirkt, dal sich die Angst der Patientin
auf die Stdrke der mythischen Gegner richtet und ihre Hoffhung auf
Genesung an die Féhigkeiten heftet, die er und seine Truppe haben.

Das Heilverfahren bestiinde also darin, eine Situation, die zunéichst affektiver
Natur ist, gedanklich fabar und Schmerzen, die auszuhalten der Korper sich
weigert, fiir den Geist annehmbar zu machen. Da3 die Mythologie des Scha-
manen keiner objektiven Wirklichkeit entspricht, ist ohne Bedeutung: die
Kranke glaubt daran, und sie ist Mitglied einer Gesell-

96



schaft, die auch daran glaubt. Die Schutzgeister und die bosen Geister, die
iibernatiirlichen Ungeheuer und die magischen Tiere sind Teil eines geschlos-
senen Systems, auf dem das Weltbild der Eingeborenen beruht. Die Kranke
akzeptiert sie, oder vielmehr, sie hat sie nie in Frage gestellt. Dagegen ist sie
nicht bereit, zuféllige und willkiirliche Schmerzen hinzunehmen, die ein
Fremdkorper in ihrem System sind, denen aber der Schamane mit Hilfe des
Mythos einen Platz in einem Ganzen zuweist, in dem alles sinnvoll aufeinan-
der abgestimmt ist.

Aber nachdem die Kranke das verstanden hat, gibt sie nicht nur nach: sie
gesundet (1967, S. 216 f.).

Wie Turner schlieft Lévi-Strauss mit praktischen Vorschldgen fiir
die Psychoanalyse.

Diese Beispiele sollten geniigen, um jede allzu selbstgefillige Ver-
achtung primitiver religiéser Anschauungen zu erschiittern. Nicht
der absurde Ali Baba, sondern die autoritative Gestalt Freuds ist
das Vorbild, das wir vor Augen haben sollten, wenn wir die primiti-
ven Ritualisten richtig einschéitzen wollen. Das Ritual ist schopfe-
risch. Das, was die Magie des primitiven Rituals schafft, ist weit
wunderbarer als die exotischen Hohlen und Paldste der Mérchen:
harmonische Welten mit abgestuften und geordneten Gruppen von
Wesen, die die ihnen zugewiesenen Rollen spielen. Die primitive
Magie ist alles andere als bedeutungslos. Sie ist es vielmehr, die
dem Dasein Bedeutung verleiht. Das gilt nicht nur fiir die positi-
ven, sondern genauso fiir die negativen Vorschriften. Die Verbote
zeichnen die Konturen des Kosmos und die ideale soziale Ordnung
nach.

97



5. Primitive Welten

,»Was sind eigentlich die charakteristischen Merkmale der Seeane-
mone*, sinnt George Eliot, ,,die uns dazu veranlassen, sie aus den
Héanden des Botanikers in die des Zoologen zu legen?

Bei uns regen zweideutige Arten nur die Schriftsteller zu wohlfor-
mulierten Uberlegungen an. Im 3. Buch Mose wird der Klippdachs
oder syrische Hyrax als unrein und verabscheuungswiirdig bezeich-
net. Ganz ohne Zweifel ist er ein abnormes Tier. Er sieht aus wie
ein ohrenloses Kaninchen, hat Zihne wie ein Nashorn, und seine
kleinen Hufe erinnern an die eines Elefanten. Das Faktum seiner
Existenz ist jedoch nichts, was dazu angetan sein konnte, die Struk-
tur unserer Kultur ins Wanken zu bringen. Nachdem wir die ge-
meinsame Abstammung mit dem Affen festgestellt und allgemein
anerkannt haben, kann es im Bereich der Tiertaxonomie nichts
mehr geben, was uns beunruhigen konnte. Das ist einer der
Griinde, warum kosmische Verunreinigungen fiir uns sehr viel
schwerer zu verstehen sind als soziale Verunreinigungen, die wir
selbst auch kennen.

Ein anderer Grund liegt darin, da3 wir von alters her dazu neigen,
die unterschiedlichen Ausgangsbedingungen zu iibersehen, die
unsere und die primitiven Kulturen kennzeichnen. Die ganz realen
Unterschiede zwischen ,,uns“ und ,,ijhnen“ werden kaum in Be-
tracht gezogen, und selbst das Wort ,,primitiv* wird nur selten be-
nutzt. Es ist jedoch ausgeschlossen, irgendeinen Fortschritt bei der
Untersuchung ritueller Verunreinigung zu erzielen, wenn wir uns
nicht der Frage stellen konnen, warum das Phdnomen der Verunrei-
nigung in primitiven Kulturen eine so zentrale Stellung einnimmt
und bei uns nicht. Fiir uns ist Unreinheit eine Sache der Asthetik,
der Hygiene und der Etikette, die nur dann zum Problem wird,
wenn sie gesellschaftlich AnstoB3 erregt. Die Sanktionen sind
gesell-

98



schaftlicher Art: Verachtung, Ausschlufl, Klatsch und vielleicht
sogar das Eingreifen der Polizei. Aber in vielen anderen mensch-
lichen Gesellschaften sind die Folgen einer Verunreinigung sehr
viel weitreichender. Eine schwerwiegende Verunreinigung ist ein
Verstof3 gegen die religiose Ordnung. Worauf beruht dieser Unter-
schied? Wir konnen diese Frage nicht umgehen und miissen ver-
suchen, zu einer objektiven, verifizierbaren Unterscheidung zwi-
schen zwei Kulturarten — der primitiven und der modernen — zu
kommen. Vielleicht sind wir Angelsachsen mehr darauf bedacht,
die Gemeinsamkeiten der Menschen hervorzuheben. Wir empfin-
den den Begriff ,,primitiv als unhoflich, und daher vermeiden wir
ihn und tiberhaupt das gesamte Thema. Gibt es irgendeinen anderen
Grund dafiir, warum Melville Herskovits die zweite Auflage seiner
Primitive Economics in Economic Anthropology umbenannt hat, als
den, daB3 seine gebildeten westafrikanischen Freunde ihr Miffallen
dariiber ausgedriickt haben, unter dieser allgemeinen Kategorie
zusammen mit nackten Fuego-Indianern und australischen Urein-
wohnern genannt zu werden? Mdoglicherweise spielte auch die ge-
sunde Reaktion auf die éltere Ethnologie eine Rolle: ,,Vielleicht
unterscheidet nichts so grundlegend den wilden vom zivilisierten
Menschen wie der Umstand, dal3 ersterer Tabus beachtet und letzte-
rer nicht™ (Rose 1926, S. 111). Man kann es niemandem veriibeln,
wenn er bei einer Passage wie der folgenden zuriickzuckt, obwohl
ich mir nicht vorstellen kann, daB3 sie jemand tatsdchlich ernst
nimmt:

Wir wissen, dal3 sich die geistigen Féahigkeiten des heutigen primitiven Men-
schen von denen des zivilisierten in groBem Mafe unterscheiden. Sie sind
sehr viel fragmentierter, viel unzusammenhingender, viel ,gestaltloser.
Professor Jung erzéhlte rnir einmal, daB ihm bei seinen Reisen durch den
afrikanischen Busch die zuckenden Augépfel seiner eingeborenen Fiihrer
aufgefallen waren: sie hatten nicht den ruhigen Blick des Européers, sondern
schauten ruhelos um sich, vielleicht weil sie bestdndig mit Gefahren rechne-
ten. Derartige Augenbewegungen setzen eine listige Wachsamkeit und einen
schnellen Vorstellungswechsel voraus, die diskursivem Denken, Nachsinnen
und Vergleichen nur wenig Raum lassen (H. Read 1955).

Hatte ein Professor der Psychologie diese Zeilen geschrieben, wé-
ren sie vielleicht von Bedeutung, aber Read ist kein Psychologe.
Ich argwohne, dal3 unsere professionelle Zurtick-

99



haltung im Umgang mit dem Begriff ,,primitiv‘ das Produkt einer
geheimen Uberzeugung unserer Uberlegenheit ist. Die physischen
Anthropologen haben ein dhnliches Problem. Allerdings halten sie
die terminologischen Schwierigkeiten — etwa der Versuch, das Wort
»Rasse“ durch ,ethnische Gruppe zu ersetzen (vgl. Current
Anthropology 1964) — nicht von ihrer Aufgabe ab, die verschiede-
nen menschlichen Formen zu unterscheiden und zu klassifizieren.
Aber die social anthropologists behinderten sich selbst, und zwar
in einem Malle, daf3 sie es sogar vermeiden, iiber die groen Unter-
schiede zwischen den menschlichen Kulturen nachzudenken. In-
sofern ist die Frage, warum der Begriff ,,primitiv* eigentlich eine
Verunglimpfung beinhalten soll, sehr wohl angebracht. Ein Teil der
Probleme, die wir in England haben, riihrt daher, dal Lévy-Bruhl,
der als erster alle entscheidenden Fragen zum Thema primitive
Kulturen aufgeworfen hatte, bewulit gegen die Engldander seiner
Zeit, besonders aber gegen Frazer, schrieb. Hinzu kommt, daf3
Lévy-Bruhl selbst Angriffsflichen fiir massive Gegenkritik bot. In
den meisten Lehrbiichern der vergleichenden Religionswissen-
schaft werden seine Fehler nachdriicklich herausgestrichen, seine
Fragestellungen und ihre Bedeutung dagegen noch nicht einmal
erwahnt (z.B. F. Bartlett 1923, S. 283f., und P. Radin 1956, S.
230f.). Meiner Ansicht nach hat er diese nachlédssige Behandlung
nicht verdient. Lévy-Bruhl ging es darum, eine eigenartige Denk-
weise zu dokumentieren und zu erkldren. Er begann (1922; dt.
1927) mit der Untersuchung einer Reihe augenscheinlich wider-
spriichlicher Aussagen. Einerseits gab es iiberzeugende Berichte
von der hohen Intelligenz der Eskimo, Buschménner und vergleich-
barer anderer Jiger und Sammler, primitiver Ackerbauern oder
Hirten, andrerseits aber auch Darstellungen, die von sonderbaren
Spriingen in ihren SchluBfolgerungen und Interpretationen von
Ereignissen berichteten und vermuten lieBen, dal ihr Denken in
ganz anderen Bahnen verlduft als das unsere. Er beharrte darauf,
daB ihre angebliche Abneigung gegeniiber diskursivem Denken
nicht auf eine intellektuelle Unfahigkeit zuriickzufiihren sei, son-
dern auf duBerst selektive Relevanzmalistibe, die in ihnen eine
,uniiberwindliche Gleichgiiltigkeit gegen alle Objekte [entstehen
lassen], die keine ersichtliche Beziehung zu denen haben, die die
Primitiven interessieren*

100



(1927, S. 14). Das Problem bestand demzufolge darin, die Aus-
wahl- und Assoziationsprinzipien zu entdecken, die in der primiti-
ven Kultur dazu fiihren, dafl man Ereignisse vorzugsweise mit indi-
rekten, unsichtbaren mystischen Kriften erkldrt und sich weniger
fiir die verbindenden Glieder einer Ereigniskette interessiert. Es
scheint zwar manchmal so, als behandele Lévy-Bruhl das Problem
individualpsychologisch, doch es ist offenkundig, daB er es in
erster Linie als eines des Vergleichs von Kulturen sah und nur inso-
fern als ein psychologisches, als die individuelle Psychologie durch
die kulturelle Umwelt beeinflufit wird. Thm ging es um die Analyse
von ,,Kollektivvorstellungen®, das heillt um standardisierte Annah-
men und Kategorien und nicht um individuelle Anlagen. Genau in
diesem Punkt kritisierte er Tylor und Frazer, die primitive Glau-
bensanschauungen individualpsychologisch zu erklidren versuchten.
Er dagegen schlo sich Durkheim an und verstand die Kollektiv-
vorstellungen als soziale Phdnomene, als gemeinschaftliche Denk-
muster, die mit sozialen Institutionen verbunden sind. Damit hatte
er zweifellos recht, aber da seine Stirke eher in der umfassenden
Dokumentation und weniger in der Analyse lag, war es ihm nicht
moglich, sein eigenes theoretisches Programm durchzufiihren.
Lévy-Bruhl hitte, so sagt Evans-Pritchard, die Abweichungen in
der sozialen Struktur untersuchen und sie zu den entsprechenden
Abweichungen in den Denkmustern in Beziehung setzen sollen.
Statt dessen habe er sich mit der Aussage begniigt, daf} alle primiti-
ven Volker im Vergleich mit uns ein einheitliches Denkmuster auf-
weisen, und die Kritiker noch mehr gegen sich aufgebracht, weil es
so schien, als habe er die primitiven Kulturen mystischer und die
zivilisierten Denkweisen rationaler machen wollen, als sie es in
Wirklichkeit sind (Evans-Pritchard 1934). Offenbar war es eben
Evans-Pritchard, der als erster positiv auf Lévy-Bruhl einging und
seine Forschung so anlegte, dal dessen Fragestellungen in einem
ergiebigeren, von Lévy-Bruhl nicht beachteten Zusammenhang
einbezogen werden konnten. Seine Analyse der Hexerei bei den
Zande bot genau diese Moglichkeit. Es war die erste Untersuchung,
die eine ganz bestimmte Gruppe von Kollektivorstellungen be-
schrieb und eine schliissige Beziehung zwischen ihnen und be-
stimmten sozialen Institutionen herstellte (1937). Ihr folgten viele
wei-

101



tere, vor allem von Amerikanern und Englédndern, so da3 wir heute
iiber ein reichhaltiges religionssoziologisches Material verfligen,
das die Einsichten Durkheims bestitigt. Ich schreibe absichtlich
Durkheims und nicht Lévy-Bruhls Einsichten. Lévy-Bruhl hatte die
urspriingliche Fragestellung in seinem eigenen Sinne weiterent-
wickelt, was ihm schlielich auch die gerechtfertigte Kritik seiner
Rezensenten zuzog. Es war seine Idee gewesen, primitive Mentali-
tat und rationales Denken einander gegeniiberzustellen, anstatt sich
an das vom Meister benannte Problem zu halten. Wire er bei Durk-
heims Fragestellung geblieben, hétte er sich nicht in den Gegensatz
von mystischem und wissenschaftlichem Denken verstrickt; er
hitte die primitive soziale Organisation mit der komplexen moder-
nen verglichen und damit vielleicht etwas Niitzliches zur Kldrung
des Unterschieds zwischen organischer und mechanischer Solidari-
tat beigetragen — zwischen zwei Formen der sozialen Organisation,
die nach Durkheim den Unterschieden in den Glaubensanschauun-
gen zugrundeliegen. Seit Lévy-Bruhl herrschte in England allge-
mein die Tendenz, jede Kultur, die man untersuchte, als vollstédndig
sui generis zu behandeln, als einmalige und mehr oder minder ge-
lungene Anpassung an eine bestimmte Umwelt (sieche Beattie 1960,
S. 83; 1964, S. 272). Evans-Pritchards Kritik, da3 Lévy-Bruhl eine
groBere Ubereinstimmung der primitiven Kulturen postuliert habe,
als sie sie tatsdchlich aufweisen, war beherzigt worden. Es ist aber
jetzt an der Zeit, dieses Thema wieder aufzunehmen. Wir kénnen
Ansteckung durch das Heilige nicht verstehen, wenn wir nicht in
der Lage sind, eine Gruppe von Kulturen, in denen Verunreini-
gungsvorstellungen vorherrschen, von einer anderen Gruppe von
Kulturen (wozu auch unsere eigene gehort) zu unterscheiden, in der
dies nicht der Fall ist. Alttestamentler zogern nicht, ihre Interpreta-
tionen der israelitischen Kultur durch den Vergleich mit primitiven
Kulturen zu aktualisieren. Psychoanalytiker seit Freud und Meta-
physiker seit Cassirer stehen nicht an, allgemeine Vergleiche zwi-
schen unserer heutigen Zivilisation und anderen ganz unterschied-
lichen Zivilisationen zu ziehen. Auch die Ethnologen miissen sich
zu dhnlichen allgemeinen Unterscheidungen entschlief3en.

Der richtige Ausgangspunkt fiir einen Vergleich ist es, auf der

102



Einheit der menschlichen Erfahrung und zugleich auf ihrer Ver-
schiedenheit zu beharren, auf den Unterschieden, die einen Ver-
gleich erst sinnvoll machen. Dafiir ist es unerldBlich, das Wesen des
historischen Fortschritts und das der primitiven und der modernen
Gesellschaft einzubeziehen. Fortschritt bedeutet Differenzierung.
Folglich bedeutet primitiv undifferenziert und modern differenziert.
Technologischer Fortschritt umfafit die Differenzierung in allen
Bereichen, in den Techniken und Materialien, in den produktiven
und den politischen Rollen.

Wir konnen theoretisch eine Skala erstellen, auf der sich die ver-
schiedenen 6konomischen Systeme nach dem Grad der vorhande-
nen spezialisierten 6konomischen Institutionen anordnen lassen. In
den undifferenziertesten Wirtschaftsformen werden die Rollen im
Produktionssystem nicht nach den Markterfordernissen verteilt. Sie
weisen zudem nur wenige spezialisierte Arbeiter oder Handwerker
auf. Die Arbeit eines Menschen ist Teil seiner Rolle, die er etwa als
Sohn, Bruder oder Familienoberhaupt zu erfiillen hat. Das gleiche
gilt fiir die Distributionsprozesse. Da es keinen Austausch der Ar-
beitskraft gibt, gibt es auch keinen {ibergreifenden Markt. Die ein-
zelnen erhalten ihren Anteil am Produkt der Gemeinschaft kraft
ihrer Mitgliedschaft, ihres Alters, Geschlechts, ihrer Senioritdt und
Beziehung zu anderen. Die Statusstrukturen, die auch die Anrechte
auf Giiter definieren, zeigen sich in der Art der gewohnheits-
méBigen Verpflichtung zu Geschenken.

Sehr zum Nachteil eines Vergleichs von Wirtschaftssystemen gibt
es viele bevolkerungsmifig kleine, technologisch primitive Gesell-
schaften, die anders organisiert sind und auf den Prinzipien der
Marktkonkurrenz beruhen (siehe Pospisil 1963). Die Entwicklung
des politischen Bereichs jedoch eignet sich problemlos fiir das
Muster, das ich einfilhren mochte. Im allereinfachsten Gesell-
schaftstypus gibt es keine spezialisierten politischen Institutionen.
Der historische Fortschritt ist durch die Entwicklung diverser recht-
licher, militérischer, polizeilicher, Parlamentarischer und biirokrati-
scher Institutionen gekennzeichnet. Es ist demnach leicht aufzuzei-
gen, was die interne Differenzierung in bezug auf soziale Institutio-
nen bedeutet.

Schon rein oberflachlich besehen, erwartet man einen dhnlichen
Prozef3 auch im intellektuellen Bereich. Es ist kaum denk-

103



bar, da} Institutionen sich diversifizieren und fortpflanzen ohne
daf eine vergleichbare Bewegung im geistigen Bereich stattfindet.
Tatsédchlich ist das auch so. Viele Schritte trennen die historische
Entwicklung der Hadza in den Wildern Tanganjikas, die noch im-
mer nicht weiter als bis vier zdhlen, von der der Westafrikaner, die
jahrhundertelang Strafen und Steuern in Tausenden von Cowries
berechnet haben. Diejenigen unter uns, die sich in den modernen
Kommunikationstechniken — etwa in der mathematischen oder der
Computer-Sprache — nicht auskennen, wéren im Vergleich zu de-
nen, die sich in diesen Medien ausdriicken konnen, der Klasse der
Hadza zuzurechnen. Die Biirde, die unsere Zivilisation in Gestalt
spezialisierter Lehrbetriebe zu tragen hat, ist uns wohlbekannt.
Offenkundig schafft die Nachfrage nach besonderem Fachwissen
und die Ausbildung, die dieses Wissen bereitstellen soll, kulturelle
Umgebungen, in denen bestimmte Denkarten gedeihen kénnen und
andere nicht. Die Differenzierung von Denkmustern geht mit diffe-
renzierten gesellschaftlichen Bedingungen einher.

Hiervon ausgehend kdnnte man nun einfach behaupten, daf3 es auf
der Ebene der Vorstellungen differenzierte und undifferenzierte
Denksysteme gibt, und es dabei belassen. Aber genau hier liegt das
Problem. Was konnte wohl komplexer, mannigfaltiger und kompli-
zierter sein als die Kosmologie der Dogon? Oder die Kosmologie
der australischen Murinbata, der Samoaner oder schlieBlich auch
der westlichen Hopi-Indianer? Das Kriterium, nach dem wir
suchen, kann nicht blof die Kompliziertheit und Verflechtung von
Ideen sein.

Es gibt, was das Denken betrifft, nur eine Art der Differenzierung,
die relevant ist und ein Kriterium liefert, das sich sowohl auf ver-
schiedene Kulturen als auch auf die Geschichte unserer eigenen
wissenschaftlichen Ideen anwenden 14Bt. Dieses Kriterium beruht
auf dem Kantischen Prinzip, dal das Denken nur dann fortschreiten
kann, wenn es sich aus den Fesseln seiner eigenen subjektiven Be-
dingungen befreit. Die urspriingliche kopernikanische Revolution,
die Entdeckung, daB nur die subjektive Betrachtungsweise des
Menschen den Eindruck erzeugt, als drehe sich die Sonne um die
Erde, wiederholt sich stindig aufs neue. In unserer Kultur waren es
zundchst die Mathematik und die Logik, die sich allméhlich aus
den subjektiven Be-

104



schrankungen des Geistes befreiten; es folgten die Bereiche, die
sich mit der Geschichte und der Sprache befassen und schlieBlich
auch jene, die die Denkprozesse selbst sowie den einzelnen Men-
schen und die Gesellschaft zum Thema haben. Die Tatsache, daf
bei uns Soziologie, Ethnologie und Psychologie moglich sind, un-
terscheidet unsere Form von Kultur von anderen, denen diese
Selbsterkenntnis und dieses bewufte Streben nach Objektivitét
fehlt.

Radins Interpretation des Trickster-Mythos der Winnebago kann
diesen Punkt veranschaulichen. In diesem Mythos finden wir eine
primitive Parallele zu Teilhard de Chardins These, daf die Evoluti-
onsbewegung zu einer stindig anwachsenden Komplexitit und
Selbsterkenntnis fiihrt.

Die Winnebago lebten in technischer, 6konomischer und politischer
Hinsicht unter den einfachsten und undifferenziertesten Bedingun-
gen. Der Mythos enthilt ihre scharfsinnigen Uberlegungen zum
gesamten Problem der Differenzierung. Der Trickster ist zu Beginn
ein sich selbst nicht bewuBtes, amorphes Wesen. Im Verlauf der
Erzéhlung entdeckt er schrittweise seine Identitidt und lernt allmih-
lich, seine Korperteile zu erkennen und zu kontrollieren. Anfangs
ist er einmal ein Mann, dann wieder eine Frau, schlief8lich festigt er
seine Geschlechtsrolle als Mann, und am Ende ist er in der Lage,
seine Umwelt als das zu sehen, was sie ist. Radin schreibt im Vor-
wort:

Er will nichts bewul3t. Immer muf} er sich so verhalten, wie es ithm seine
Impulse, tiber die er keine Kontrolle hat, eingeben ... Er ist seinen Leiden-
schaften und Begierden ausgesetzt ... besitzt kein bestimmtes und festgelegtes
AuBeres ... ist anfinglich ein unfertiges, unklar umrissenes Wesen, eine
Gestalt, die den kiinftigen Menschen nur ahnen lassen. In diesem Zustand hat
er innere Organe, die um seinen Leib geschlungen sind, und einen genauso
langen Penis, der — der Hodensack obenauf — ebenfalls um den Korper
geschlungen ist.

Ich fiithre zwei seiner seltsamen Abenteuer an, die das illustrieren
konnen. Trickster hat einen Biiffel getdtet und hiutet ihn mit einem
Messer, das er in der rechten Hand hilt:

Plotzlich packte die linke Hand den Biiffel. ,,Gib ihn mir wieder, er gehort
mir!“ rief die rechte Hand. ,,Ich werde dich in Stiicke schneiden, ja, das
werde ich tun®, setzte die rechte Hand hinzu. Daraufhin lie8 die linke Hand
los. Kurz darauf aber packte sie die rechte Hand ... das wiederholte sich
einige Male. So kam es, da3 Tricksters Hénde in Streit mit-

105



einander gerieten. Der Streit wurde bald zu einem erbitterten Kampf, in des-
sen Verlauf die linke Hand schwer verletzt wurde ...

In einer anderen Geschichte behandelt Trickster seinen After, als
wire er ein unabhéngig Handelnder und Verbiindeter. Er hatte ei-
nige Enten erlegt und beauftragte seinen After vor dem Schlafen-
gehen, auf das Fleisch acht zu geben. Wéhrend er schlief, schlichen
sich Fiichse heran:

Als sie nahe herangekommen waren, wurde zu ihrer Uberraschung von
irgendwoher Gas ausgestofen. ,,Puh®, ertdnte es. ,,Vorsicht, er mul wach
sein!* Sie zogen sich schnell zuriick. Nach einer Weile sagte einer von ihnen:
,,Nun, ich glaube, daB3 er jetzt schldft. Das war nur ein Tauschungsmandover.
Er denkt sich immer irgendwelche Tricks aus. Sie ndherten sich also dem
Feuer aufs neue. Wieder wurde Gas ausgestoBen, und wieder zogen sie sich
schnell zuriick. Dreimal ging das so ... Dann wurde das Gas lauter und immer
lauter ausgestoflen. ,,Puh! Puh! Puh!“ Aber sie rannten nicht davon. Im
Gegenteil, sie begannen, die gebratenen Entenstiicke zu fressen ...

Als Trickster erwachte und sah, daB3 die Enten verschwunden
waren, rief er:

,,Oh, also auch du, du verachtenswertes Ding, was hast du getan? Habe ich
dir nicht aufgetragen, das Feuer zu hiiten? Das sollst du mir biilen! Zur Strafe
fiir deine Nachldssigkeit werde ich deinen Mund versengen, so da3 du ihn
nicht mehr gebrauchen kannst.” Er nahm ein glithendes Holzscheit und ver-
sengte den Mund seines Afters ... und schrie iiber den Schmerz, den er sich
selbst zugefiigt hatte, laut auf.

Am Anfang ist Trickster isoliert, amoralisch und seiner selbst nicht
bewullt, unbeholfen, ein Taugenichts und tierdhnlicher Clown. Ver-
schiedene Ereignisse stutzen ihn korperlich zurecht und riicken
seine Organe an die richtige Stelle, so dal er am Ende wie ein
Mann aussieht. Gleichzeitig geht er zunehmend konsistentere sozi-
ale Beziehungen ein und lernt durch harte Erfahrung seine physi-
sche Umwelt kennen. In einer wichtigen Episode verwechselt er
einen Baum mit einem Mann und reagiert auf ihn wie auf einen
Menschen, bis er schlie8lich entdeckt, dal3 er blo3 ein unbelebtes
Ding ist. So wird er sich allmdhlich der Funktionen und Grenzen
seiner Existenz bewuft. Ich halte diesen Mythos fiir eine groBartige
poetische Darstellung des Prozesses, der von den frithen Stadien
der Kultur bis zur gegenwartigen differenzierten Zivilisation fiihrt.
Die fritheste Kulturform ist nicht prialogisch, wie Lévy-Bruhl sie
ungliicklicherweise genannt hat, sondern prakopernikanisch. Ihre

106



Welt dreht sich um den Beobachter, der seine Erfahrungen zu inter-
pretieren versucht. Allméhlich 16st er sich von seiner Umwelt und
erkennt seine tatsdchlichen Grenzen und Krifte. Diese prikoperni-
kanische Welt ist vor allem eine personliche. Trickster spricht zu
Dingen und Teilen von Dingen genauso wie zu Lebewesen, als ob
sie belebte, intelligente Wesen wiren. Es ist dieses personliche
Universum, das Lévy-Bruhl beschrieb. Es ist auch das Universum,
das Tylor und Marett meinten, als sie von primitiver bzw. animisti-
scher Kultur sprachen, und auf das sich Cassirer mit seinen Aus-
fiihrungen tiber das mythologische Denken bezog.

Auf den néchsten Seiten werde ich mich bemiihen, den Vergleich
zwischen primitiven Kulturen und den frilhen Episoden des
Trickster-Mythos so weit wie mdglich zu treiben. Ich werde ver-
suchen, die charakteristischen Formen der Undifferenziertheit auf-
zuzeigen, die die primitive Weltsicht kennzeichnen. Ich werde die
primitive Weltsicht als eine vorfiihren, die subjektiv und personlich
ist, die zwischen den verschiedenen Daseinsweisen nicht unter-
scheidet und die Grenzen der menschlichen Existenz nicht kennt.
Das ist die Auffassung von primitiver Kultur, wie sie Tylor und
Frazer vertraten, eine Auffassung, die schlieBlich auch die Frage
nach der primitiven Mentalitdt aufwarf. Ich werde dann zu zeigen
versuchen, dafl diese Betrachtungsweise den tatsdchlichen Gege-
benheiten nicht gerecht wird.

Zunichst einmal ist diese Weltsicht anthropozentrisch: sie erklért
Ereignisse im Rahmen von Gliick und Ungliick, d.h. in einem im-
plizit subjektiven Rahmen, der sich auf ein Ego bezieht. In einem
derartigen Universum werden die Elementarkrifte als so eng mit
den menschlichen Individuen verbunden gesehen, da3 wir schwer-
lich von einer dufleren, physischen Umwelt sprechen konnen. Die
Verbindungen zum Universum, die jeder einzelne aufweist, sind so
eng, dal er wie das Zentrum eines magnetischen Kraftfelds er-
scheint. Ereignisse lassen sich durch das, was jemand ist und tut,
erkldren. In dieser Welt ist es durchaus mdéglich, da3 sich Thurbers
Mairchenkonig iliber herabstiirzende Meteore beklagt, die nach ihm
geworfen werden und dafl Jona vortritt und gesteht, die Ursache
des Sturms zu sein. Die entscheidende Frage in diesem Zusammen-
hang ist nicht, ob der Lauf des Universums von Geistern oder aber

107



von unpersonlichen Kriften gelenkt vorgestellt wird. Das ist ziem-
lich irrelevant. Selbst Kriften, die als vollig unpersonlich gelten,
wird die Moglichkeit zuerkannt, direkt auf das Verhalten des ein-
zelnen Menschen zu reagieren. Ein gutes Beispiel fiir den Glauben
an anthropozentrische Krifte ist der Glaube der !Kung-Buschmén-
ner an N/ow, eine Kraft, die fiir die Wetterbedingungen zumindest
im Nyae-Nyae-Gebiet von Bechuanaland verantwortlich sein soll.
Nlow ist eine unpersonliche, amoralische Kraft. Sie ist mit Be-
stimmtheit ein Ding und keine Person. Sie wird freigesetzt, wenn
ein Jager mit einer bestimmten physischen Eigenart ein Tier totet,
das eine entsprechende Eigenart aufweist. Das jeweilige tatsdch-
liche Wetter kann theoretisch immer auf die komplexe Interaktion
verschiedener Jager mit verschiedenen Tieren zuriickgefiihrt wer-
den (Marshall 1957). Diese Hypothese ist ansprechend; man hat
das Gefiihl, daB sie intellektuell befriedigend sein muf, da sie theo-
retisch verifizierbar ist, praktisch aber wohl kaum ernsthaft iiber-
priift werden konnte.

Um das anthropozentrische Universum noch weiter zu veranschau-
lichen, ziehe ich Pater Tempels Ausfiihrungen iiber die Philosophie
der Luba heran (1952, dt. 1956). Man hat Tempels vorgeworfen,
daf er das, was er aufgrund seiner intimen Kenntnis der Luba so
autoritativ iiber ihr Denken schreibt, implizit auch fiir alle Bantu
annimmt. Ich glaube jedoch, dafl Tempels’ Auffassung ihrer Vor-
stellungen von Lebenskraft in den Grundziigen fiir alle Bantu und
dartiber hinaus auch fiir viele andere Stdmme gilt. Wahrscheinlich
gilt sie fiir die gesamte Form des Denkens, die ich dem modernen
differenzierten Denken in der europdischen und amerikanischen
Kultur gegeniiberzustellen versuche.

Fiir die Luba, so sagt er, bildet der Mensch das Zentrum des ge-
schaffenen Universums. Die Wirkungen, die von der Lebenskraft
ausgehen, folgen drei GesetzméBigkeiten:

1. Ein Mensch (ob lebendig oder tot) kann das Sein (oder die Kraft)
eines anderen Menschen direkt stirken oder schwéchen.

2. Die Lebenskraft eines Menschen kann niedere Kraft-Wesen (Tiere,
Gemiise oder Mineralien) direkt beeinflussen.

3. Ein rationales Wesen (ein Geist, ein Toter oder ein lebender
Mensch) kann auf ein anderes indirekt einwirken, indem es seine
Vitalitdt auf eine vermittelnde niedere Kraft tibertragt.

108



Natiirlich kann die Vorstellung eines anthropozentrischen Univer-
sums sehr viele verschiedene Formen annehmen. Vorstellungen
dariiber, wie ein Mensch auf einen anderen Menschen einwirken
kann, reflektieren zwangsldufig die politischen Realitidten. Daher
werden wir schlieSlich feststellen, da3 der Glaube an eine anthro-
pozentrische Kontrolle der Umwelt mit den vorherrschenden Ten-
denzen im politischen System variiert (sieche 6. Kapitel). Allgemein
lassen sich jedoch zwei Gruppen von Anschauungen unterscheiden:
nach der einen sind alle Menschen in der gleichen Weise mit dem
Universum verbunden, nach der anderen besitzen nur auserwéhlte
Menschen besondere kosmische Kréfte. Es gibt den Glauben an ein
Schicksal, das universal fiir alle Menschen gelten soll. In der Kul-
tur, die Homer beschreibt, waren es nicht herausragende Einzel-
menschen, deren Schicksal die Gotter interessierte, sondern das
personliche Schicksal aller wurde auf den Knien der Gotter ge-
sponnen und auf Gedeih und Verderb mit den Schicksalen anderer
verwoben. Nehmen wir ein zeitgendssisches Beispiel: Im Hinduis-
mus geht man heute wie schon seit Hunderten von Jahren davon
aus, daB sich die genaue Stellung der Planeten im Augenblick der
Geburt auf das personliche Gliick oder Ungliick eines jeden Men-
schen entscheidend auswirkt. Horoskope sind eine Sache, von der
niemand ausgeschlossen ist. In beiden Beispielen kann der einzelne
das Bevorstehende, auch wenn er von den Wahrsagern davor ge-
warnt werden kann, nicht radikal &ndern, nur die harten Schlige ein
wenig abschwiéchen, hoffnungslose Wiinsche zuriickstellen oder
aufgeben und wachsam die Moglichkeiten wahrnehmen, die sich
ihm bieten.

Anderen Vorstellungen erscheint der Zusammenhang zwischen
individuellem Geschick und Kosmos nicht ganz so unbeeinfluf3bar.
In vielen Gegenden des heutigen Westafrika glaubt man, dal3 der
einzelne eine komplexe Personlichkeit besitzt, deren einzelne Teile
wie unterschiedliche Personen handeln. Ein Teil der Personlichkeit
legt bereits vor der Geburt den Lebensweg des Menschen fest.
Strebt er nach der Geburt in einem Bereich nach Erfolg, der ihm
nicht bestimmt wurde, werden seine Bemiihungen erfolglos blei-
ben. Ein Wahrsager kann feststellen, dafl dieses vorbestimmte
Schicksal die Ursache der Fehlschldge ist und dann die prénatale
Wahl durch Beschwo-

109



rungen riickgdngig machen. Die Art der vorbestimmten Fehl-
schldge, mit denen man zu rechnen hat, ist in den einzelnen afrika-
nischen Gesellschaften ganz unterschiedlich. Bei den Tallensi im
Hinterland von Ghana hilt man den bewullten Teil der Personlich-
keit fiir freundlich und friedlich. Das unbewufite Element eines
Menschen, das vor der Geburt sein Schicksal bestimmt hat, wird
héufig als iiberaggressiv und feindselig diagnostiziert und macht
thn damit zu einer Person, die nicht an das kontrollierte Status-
system angepalt ist. Im Gegensatz dazu glauben die [jo des Niger-
delta, deren soziale Organisation durch wechselnde Machtverhilt-
nisse und Rivalitdt gekennzeichnet ist, dal die bewufite Kompo-
nente eines Menschen aggressiv und von dem Verlangen beherrscht
ist, zu konkurrieren und sich hervorzutun. In diesem Fall ist es das
unbewulBte Ich, dem Versagen vorherbestimmt sein kann, weil es
Zuriickhaltung und Frieden gewédhlt hatte. Die Diskrepanz ver-
schiedener Ziele in einem Menschen kann durch den Wahrsager
entdeckt und durch Rituale aufgehoben werden (Portes 1959; Hor-
ton 1961).

Diese Beispiele weisen auf andere Momente der Nichtdifferenzie-
rung in der personlichen Weltsicht hin. Wir sahen bereits, daf die
physische Umwelt nur im Zusammenhang mit den Geschicken des
einzelnen Menschen und nicht als etwas eindeutig Abgegrenztes
gedacht wird. Nun sehen wir, da3 das Individuum als handelndes
Subjekt nicht eindeutig als Fiir-sich-Seiendes gilt. Vom einzelnen
und seiner Vorstellung von sich selbst — nicht seiner Naturvorstel-
lung — her gesehen ist das Universum im komplementédren Sinne
Teil des Ichs. Die Vorstellungen der Tallensi und Ijo von mehreren,
einander widerstreitenden Personlichkeiten im Menschen scheinen
differenzierter als die der Griechen bei Homer zu sein. In den west-
afrikanischen Kulturen werden die bindenden Schicksalsworte von
einem Teil des Menschen selbst gesprochen. Im antiken Griechen-
land wurde der Mensch als das passive Opfer duBlerer Ursachen
aufgefal3t:

Bei Homer fillt die Tatsache auf, dal sich seine Helden trotz all ihrer grof3-
artigen Vitalitdt und Aktivitit nie ganz als freie Handelnde fiihlen, sondern
als passive Instrumente oder Opfer anderer Krifte ... ein Mensch fiihlte, dafl
er seinen Regungen gegeniiber machtlos war. Eine Vorstellung, ein Gefiihl,
ein Impuls tiberkam ihn, er handelte und brach kurz

110



darauf in Jubel oder Klagen aus. Irgendein Gott hatte ihn inspiriert oder ver-
blendet. Er erlangte Wohlstand, wurde dann arm, vielleicht versklavt, siechte
krank dahin oder fiel in der Schlacht. All das war gottlich gefiigt, sein Teil
schon lange zuvor bestimmt. Der Prophet oder Wahrsager konnte es im vor-
aus entdecken. Der einfache Mann kannte sich ein wenig mit Omen aus und
schlof3, sobald er feststellte, daf3 sein Pfeil das Ziel verfehlte oder der Feind in
der Ubermacht war, daB Zeus seine und seiner Kameraden Niederlage be-
schlossen hatte. Er kdmpfte nicht erst weiter, sondern floh (Onians 1951, S.
302).

Auch von den im Sudan lebenden pastoralen Dinka heif3t es, daB3
sie das Ich nicht als eine unabhdngige Instanz des Agierens und
Reagierens begreifen. Sie sind sich der Tatsache, daf3 sie selbst mit
Schuld- und Angstgefiihlen reagieren und daf3 diese Gefiihle andere
mentale Dispositionen hervorbringen, nicht bewuft. Sie stellen das
emotionsbestimmte Ich durch duBere Krifte und Geister dar, die
Ungliick verschiedenster Art hervorrufen. So kommt es, daf} die
Dinka im Bemiihen, der komplexen Interaktion der verschiedenen
vorhandenen Stromungen im Ich gerecht zu werden, das Univer-
sum mit gefdhrlichen personlichen Ausweitungen des Ich bevolkert
haben. Fast genauso beschreibt Jung die primitive Weltsicht:

Ein unbegrenzter Teil dessen, was wir heute fiir einen integralen Bestandteil
unserer eigenen Psyche halten, tummelt sich fiir den Primitiven ganz unbe-
schwert in Projektionen, die sich {iberall finden.

Hier noch ein weiteres Beispiel fiir eine Welt, in der alle Menschen
als personlich mit dem Kosmos verbunden gedacht werden, um zu
zeigen, wie verschieden dieser Zusammenhang sein kann. Die chi-
nesische Kultur wird von der Vorstellung eines harmonischen Uni-
versums beherrscht. Gelingt es einem Menschen, sich so einzufii-
gen, daB die bestmogliche harmonische Beziehung zustande
kommt, kann er auf ein gliickliches Geschick hoffen. Ungliick 1463t
sich darauf zuriickfiihren, daf3 diese optimale Anpassung nicht er-
reicht wurde. Der Einflul der Wasser und Liifte, Feng Shwe ge-
nannt, bringt Gliick, wenn das Haus eines Menschen und die Gra-
ber seiner Ahnen richtig plaziert sind. Hat er Ungliick, kdnnen be-
rufsméfige Geomanten die Ursachen dafiir feststellen, worauf er
eine neue und wirksamere Anordnung fiir sein Heim oder die Gri-
ber seiner Eltern treffen kann. Maurice Freedman vertritt die An-
sicht (1966), daf3 die Geomantik neben der Ahnenverehrung einen

111



der wichtigsten Pléitze in den chinesischen Glaubensanschauungen
einnimmt. Das Geschick, das sich mit Hilfe der Geomantik mani-
pulieren 1d6t, hat zwar keine moralischen Implikationen, muf} aber
letzten Endes mit dem Lohn fiir Verdienste in Einklang gebracht
werden, der den gleichen Anschauungen zufolge nur vom Himmel
zugemessen wird. Im Grunde wird also das gesamte Universum als
etwas interpretiert, das in allen seinen Momenten an das Leben von
Menschen gebunden ist. Manche Menschen sind im Umgang mit
Feng Shwe erfolgreicher als andere, genauso wie einige Griechen
fiir ein gldnzenderes Los ausersehen waren und einigen Westafrika-
nern ein erfolgreicheres Schicksal vorausbestimmt ist.

Manchmal glaubt man, dall es nur auf ganz bestimmte Personen
und nicht alle Menschen ankommt. Diese auBBergewdhnlichen Men-
schen, die mit gliick- oder ungliickbringenden Kréften ausgestattet
sein mogen, ziehen gewohnlichere Menschen in ihren Bann. Fiir
den Durchschnittsmenschen, der diese Krifte nicht hat, stellt sich
das praktische Problem, seine Mitmenschen genau anzusehen und
herauszufinden, wen unter ihnen er meiden und wem er folgen soll.
In allen bisher angefiihrten Kosmologien geht man davon aus, daf3
die Masse der einzelnen Menschen von einer Kraft beeinfluf3t wird,
die entweder ihnen selbst oder aber anderen Menschen innewohnt.
Der Kosmos wird sozusagen an den Menschen angeschlossen.
Seine transformierende Energie schafft ein Kraftfeld um den ein-
zelnen, und alles, was geschieht — seien es Stlirme oder Krankhei-
ten, Mehltau oder Diirre —, geschieht nur aufgrund dieser person-
lichen Verbindungen. Das Universum ist somit anthropozentrisch
in dem Sinne, daB} es in Beziehung zu den Menschen interpretiert
werden muf.

Aber es gibt noch einen ganz anderen Sinn, in dem die primitive,
undifferenzierte Weltsicht als personliche beschrieben werden
kann. Personen sind ihrem Wesen nach keine Dinge. Sie besitzen
Willen und Intelligenz. Mit ihrem Willen lieben, hassen und reagie-
ren sie geflihlsmiBig. Mit ihrer Intelligenz interpretieren sie Zei-
chen. Aber in jener Art Universum, die ich unserer Weltsicht ge-
geniiberstelle, sind die Dinge nicht eindeutig von den Personen
geschieden. Es gibt bestimmte Verhaltensweisen, die die Beziehun-
gen zwischen Personen kennzeichnen. Erstens kommunizieren sie
mit Hilfe von Symbolen: sie

112



sprechen, gestikulieren, duflern sich in Riten, Geschenken etc.
Zweitens reagieren sie auf moralische Anforderungen. Wie unper-
sonlich die kosmischen Krifte auch immer definiert sein mdgen,
wenn sie auf eine Form der Anrede, wie sie zwischen Personen gilt,
zu reagieren scheinen, werden ihr Dingcharakter und ihr Charakter
als Personen nicht vollig voneinander getrennt. Sie modgen zwar
keine Personen sein, doch sie sind auch nicht ausschliefSlich Dinge.
Hier tut sich ein Problem auf, bei dem man sich in acht nehmen
muB. Die Art, in der manchmal von Dingen gesprochen wird,
konnte sich fiir einen naiven Teilnehmer so anhoren, als wire von
einer Person die Rede. Aus rein sprachlichen Unterscheidungen
oder Vermengungen a8t sich nichts Gesichertes iiber die jeweili-
gen Vorstellungen ableiten. Ein Ethnologe vom Mars kénnte z.B.
zu ganz falschen SchluBfolgerungen gelangen, wenn er mit anhort,
wie ein englischer Klempner und sein Kollege {iber maskuline und
feminine Installationsteile sprechen. Um solche sprachlichen Ful3-
angeln zu vermeiden, beschrinke ich mich auf Verhaltensweisen,
die bei angeblich unpersonlichen Kriften eine Reaktion hervor-
rufen konnen.

Vielleicht ist die Tatsache, dal die Nyae-Nyae-Buschménner den
Wolken ménnliche und weibliche Eigenschaften zuschreiben, in
diesem Zusammenhang genauso unbedeutend wie die, da3 Fahr-
zeuge und Schiffe im Englischen weiblich sind. Es mag jedoch von
Bedeutung sein, dal die Pygmaien des Ituri-Walds bei einem Un-
gliick sagen, dal3 der Wald schlechter Laune sei, und sich die Miihe
nehmen, ithm die ganze Nacht hindurch vorzusingen, um ihn aufzu-
heitern, und anschlieBend erwarten, da3 ihre Angelegenheiten eine
giinstige Wendung nehmen (Turnbull 1961). Kein normaler euro-
paischer Mechaniker wiirde daran denken, einen Maschinenscha-
den dadurch zu beheben, daf} er eine Serenade anstimmt oder einen
Fluch ausstoft. Wir haben es hier also mit einer weiteren Mdglich-
keit zu tun, in der das primitive, undifferenzierte Universum per-
sonlich sein kann. Man erwartet von ihm, dal} es sich so verhilt, als
wire es intelligent, als konnte es auf Zeichen, Symbole, Gesten
oder Geschenke reagieren und zwischen sozialen Beziehungen
Unterscheiden. Das offenkundigste Beispiel fiir den Glauben an die
Moglichkeit einer symbolischen Kommunikation mit unpersoén-
lichen

113



Kréften ist der Glaube an Zauberei. Der Zauberer ist ein Magier der
versucht, durch eine symbolische Handlung den Gang der Ereig-
nisse zu verdndern. Er kann dazu Gesten verwenden oder einfach
Worte, die er in magischen Spriichen oder Beschworungen vor-
bringt. Nun sind Worte die angemessene Kommunikationsform
zwischen Personen. Wenn es die Vorstellung gibt, dafl die korrekte
Aussprache von Worten wesentlich fiir die Wirksamkeit einer
Handlung ist, dann gibt es auch — obwohl das angesprochene Ding
nicht antworten kann — den Glauben an eine eingeschriankte Form
der einseitigen verbalen Kommunikation. Und dieser Glaube ver-
wischt den eindeutigen Dingcharakter des angesprochenen Gegen-
stands. Ein gutes Beispiel hierfiir ist das Gift, das die Zande in ih-
ren Orakeln zur Ermittlung von Hexern verwenden (Evans-Prit-
chard 1937). Die Zande stellen ihr aus Rinde gebrautes Gift selbst
her. Sie sagen, es sei ein Ding und keine Person. Sie nehmen nicht
an, dall ein Ménnchen darin sitzt, das das Orakel betétigt. Damit
jedoch das Orakel titig werden kann, muf} das Gift laut angespro-
chen werden, die Ansprache muf} in unzweideutiger Form die
Frage enthalten und die gleiche Frage mul3, um Interpretationsfeh-
ler auszuschalten, bei der zweiten Befragung mit umgekehrten Vor-
zeichen noch einmal gestellt werden. Hier ist es nicht nur so, daf3
das Gift die Worte hort und versteht, es hat auch begrenzte Mog-
lichkeiten zu antworten. Entweder totet es das Kiiken oder es totet
es nicht. Es kann nur mit Ja und Nein antworten. Es ist nicht mog-
lich, eine Unterhaltung oder ein unstrukturiertes Interview mit ihm
zu fithren. Dennoch verdndert die begrenzte Antwortfdahigkeit auf
Fragen seinen Ding-Status im Universum der Zande radikal. Es ist
kein gewohnliches Gift, sondern gleicht eher einem unfreiwilligen
Informanten, der einen Fragebogen mit Kreuzen und Hikchen aus-
fiilllt. Im Golden Bough finden sich viele Beispiele fiir den Glauben
an ein unpersonliches Universum, das gleichwohl Anrufungen ver-
steht und in der einen oder anderen Weise darauf antwortet. Das-
selbe gilt fiir die Berichte moderner Feldforscher. Stanner sagt:
»Die meisten Dinge im Himmel und auf der Erde werden von den
australischen Ureinwohnern als Teil eines ausgedehnten Systems
von Zeichen verstanden. Jeder, der sich schon einmal aufmerksam
mit eingeborenen Gefdhrten durch den australischen Busch bewegt
hat, wird das festgestellt haben.

114



Er bewegt sich nicht in einer Landschaft, sondern in einem ver-
menschlichten Raum, der voller Bedeutungen ist.*

SchlieBlich gibt es noch den Glauben an ein unpersonliches Uni-
versum, das Unterschiede wahrnehmen soll. Es kann diffizile Ab-
stufungen in den sozialen Beziehungen erkennen, z.B. ob die ver-
wandtschaftliche Beziehung von Sexualpartnern eine verbotene ist,
oder auch weniger komplizierte Sachverhalte, z.B. ob ein Mord an
einem Stammesmitglied oder an einem Fremden begangen wurde
oder ob eine Frau verheiratet ist oder nicht. Es kann auch geheime
Gefiihle wahrnehmen, die in der Brust der Menschen verborgen
sind. Es gibt viele Beispiele, in denen auf seine Fahigkeit, soziale
Statusunterschiede zu erkennen, angespielt wird. Die Cheyenne,
die hauptséchlich von der Biiffeljagd lebten, glaubten, daB3 die Biif-
fel den schlechten Geruch eines Menschen, der einen Stammes-
angehorigen ermordet hatte, wahrnahmen und abwanderten, womit
sie die Existenz des gesamten Stammes bedrohten. Man glaubte
nicht, dal} sie auf den Geruch eines Menschen, der einen Fremden
ermordet hatte, reagierten. Die australischen Ureinwohner von Arn-
hemland beschlieBen ihre Fruchtbarkeits- und Initiationsriten mit
einem zeremoniellen Beischlaf. Sie glauben, dafl der Ritus eine
groBere Wirksamkeit hat, wenn der Geschlechtsverkehr zwischen
Personen stattfindet, denen er sonst streng untersagt ist (Berndt
1951, S. 49). Die Lele glauben, da3 ein Wahrsager, der mit der Frau
seines Patienten oder dessen Patient mit seiner Frau Geschlechts-
verkehr gehabt hatte, diesen nicht heilen kann, weil die Medizin
statt zu heilen toten wiirde. Diese Wirkung tritt unabhédngig von der
Absicht oder dem Wissen des Doktors ein. Es heif3t, da} die Medi-
zin selbst die Entscheidung trifft. Weiterhin glauben die Lele, dal
ein Patient, der nach erfolgter Heilung nicht sofort den Heiler be-
zahlt, mit einem baldigen Riickfall oder einer noch fataleren Kom-
plikation der Krankheit zu rechnen hat. Es wird also implizit ange-
nommen, dal die Medizin der Lele sowohl Schulden als auch
heimlichen Ehebruch ausmachen kann. Noch scharfsinniger ist die
Rachemagie, die von den Zande gekauft wird. Sie entdeckt mit
unfehlbarer Sicherheit den Hexer, der fiir den Tod eines bestimm-
ten Menschen verantwortlich ist, und straft ihn mit dem Tod. Un-
personlichen Elementen im Universum wird demnach eine Urteils-
fahigkeit zuerkannt, die es

115



ihnen ermoglicht, in die Angelegenheiten der Menschen einzugrei-
fen und den Moralkodex aufrechtzuerhalten.

In diesem Sinne ist das Universum offenbar in der Lage, den mora-
lischen Wert menschlicher Beziehungen zu beurteilen und entspre-
chend zu handeln. Bei dem Plateau-Tonga in Nordrhodesien kennt
man Malweza, ein Ungliick, das diejenigen befdllt die ganz be-
stimmte Verstofe gegen den Moralkodex begehen. Es handelt sich
gewohnlich um solche Verstofe, die nicht mit den normalen Strafen
geahndet werden konnen. Zum Beispiel kann ein Mord innerhalb
der matrilinearen Verwandtschaftsgruppe nicht gerdcht werden,
weil die Organisation der Gruppe nur Rache fiir den Mord eines
Mitglieds durch AuBlenstehende zuldf3t (Colson 1962, S. 107). Mal-
weza bestraft VerstoBle, auf die die iiblichen Sanktionen nicht an-
wendbar sind. Zusammenfassend 148t sich sagen, da3 das Univer-
sum in der primitiven Weltsicht in ganz verschiedener Hinsicht als
etwas Personliches gedacht wird. Man glaubt, dafl die physischen
Krifte und das Leben der Menschen miteinander verwoben sind.
Dinge werden nicht vollstindig von Personen und Personen nicht
vollstindig von ihrer dufleren Umwelt unterschieden. Das Univer-
sum reagiert auf Worte und Gesten. Es erkennt die soziale Ordnung
und greift zu ihrer Erhaltung ein. Ich habe mich bemiiht, aus den
Berichten iiber primitive Kulturen eine Anzahl von Glaubensan-
schauungen zusammenzustellen, die einen Mangel an Differenzie-
rung erkennen lassen. Das Material, das ich herangezogen habe,
beruht auf moderner Feldforschung. Dennoch zeigt das allgemeine
Bild viele Ziige, die bereits Tylor oder Marett in ihren Abhandlun-
gen liber primitiven Animismus hervorgehoben haben. Es sind jene
Anschauungen, die Frazer zu dem SchluB3 veranlaflten, dall das
primitive Denken subjektive und objektive Erfahrungen vermengte.
Es sind die gleichen, die Lévy-Bruhl dazu anregten, iiber Kollek-
tivvorstellungen und ihre selektive Wirkung auf die Interpretation
nachzudenken. Die gesamte Untersuchung dieser Anschauungen ist
mit obskuren psychologischen Implikationen durchsetzt.

Werden diese Anschauungen so dargestellt, als seien sie das Ergeb-
nis vieler fehlgeschlagener Versuche, korrekt zu unterscheiden,
erinnern sie in verbliiffender Weise an die tastenden Bemiihungen
von Kindern, ihre Umwelt zu meistern. Ob wir nun

116



Piaget oder Klein folgten, die Thematik bleibt dieselbe: Vermen-
gung von Innerem und AuBerem, von Ding und Person, Ich und
Umwelt, Zeichen und Instrument, Sprache und Handlung. Derar-
tige Vermengungen mogen ndtige und universale Stadien in der
Entwicklung sein, die der einzelne Mensch von der chaotischen,
undifferenzierten Erfahrung der Kindheit bis zu seiner intellektuel-
len und moralischen Reife durchlduft. Es ist wichtig, auch in die-
sem Zusammenhang noch einmal darauf hinzuweisen, daf3 die Ver-
kniipfungen von Personen und Ereignissen, die die primitive Kultur
kennzeichnen, nicht auf einen Mangel an Unterscheidungsver-
mogen zuriickzufiihren sind. Es ist noch nicht einmal gesagt, daf}
sie die Gedanken einzelner Menschen wiedergeben. Es ist durchaus
moglich, dall einzelne Mitglieder solcher Kulturen ganz andere
Ansichten tiber den Kosmos haben. Vansina beschreibt sehr schon
drei vollig unabhingige Denker, die er bei den Bushong kennen-
lernte und die ithm mit Vorliebe ihre privaten Philosophien ausein-
anderlegten. Der eine, ein é&lterer Mann, war zu dem Schluf3
gekommen, daB3 es keine Wirklichkeit gibt und alle Erfahrung eine
standig sich d@ndernde Illusion ist. Der zweite hatte eine Art meta-
physischer Zahlenkunde entwickelt und der dritte ein derart kom-
pliziertes kosmologisches Schema, dafl es auBler ihm niemand
verstand (1964). Es ist irrefiihrend, wenn man meint, Vorstellungen
wie Schicksal, Hexerei, mana und Magie seien Teil einer Philoso-
phie oder tiberhaupt das Ergebnis systematischen Denkens. Sie sind
nicht nur mit Institutionen verkniipft, wie Evans-Pritchard es dar-
stellt, sondern sie sind selbst Institutionen — ganz genauso wie der
Habeas-Corpus-Akt oder Halloween. Sie sind alle sowohl Teil des
Glaubens als auch Teil der Praxis. Wiren sie nicht auch mit Prakti-
ken verbunden gewesen, hitten sie keinen Eingang in die Ethno-
graphien gefunden. Wie die iibrigen Institutionen setzen sie Ver-
dnderungen nicht nur Widerstand entgegen, sondern reagieren zu-
dem auf starken Druck. Der einzelne kann sie, indem er sie nicht
beachtet oder sich nicht fiir sie interessiert, verdndern. Wenn wir
uns vor Augen fiihren, dal diese Anschauungen aufgrund eines
praktischen Lebensinteresses und nicht eines akademischen Inter-
esses an metaphysischen Fragen entstanden sind, so gewinnen sie
eine ganz andere Bedeutung. Einen Zande zu fragen, ob das Gift-
orakel eine Person oder ein Ding sei, hief3e

117



eine unsinnige Frage zu stellen, auf die er selbst niemals verfallen
wiirde. Die Tatsache, dal er das Giftorakel anredet, impliziert
nicht, daB3 er in seinem Kopf Ding und Person vermengt. Es besagt
nur, dal3 er sich um keine intellektuelle Konsistenz bemiiht und daf}
ihm in diesem Zusammenhang das symbolische Handeln angemes-
sen erscheint. Er kann die Situation, so wie er sie sieht, durch
Worte und Gesten ausdriicken, und diese rituellen Elemente geho-
ren zu einer Technik, die in gewisser Hinsicht dem Verfahren
gleicht, mit dem wir ein Problem fiir den Computer programmie-
ren. Ich glaube, dall das ein Punkt ist, den auch Radin ansprach
(1927) und den Gellner (1962) im Auge hatte, als er auf die soziale
Funktion von Widerspriichen in Lehren und Konzepten hinwies.
Robertson Smith versuchte als erster, die Aufmerksamkeit von den
Glaubensanschauungen als solchen auf die mit ihnen verbundenen
Praktiken zu lenken. Seitdem wurde ein reichhaltiges Material zu-
sammengetragen, das die Beschrinkung der individuellen Wi3be-
gierde auf rein praktische Fragen dokumentiert. Sie ist keine Eigen-
tiimlichkeit der primitiven Kultur, sondern gilt, sofern wir keine
berufsméBigen Philosophen sind, sowohl fiir ,,uns* wie fiir ,,sie®.
Als Geschiftsmann, Bauer oder Hausfrau hat keiner von uns die
Zeit oder den Drang, eine systematische Metaphysik auszuarbeiten.
Unsere Sicht der Welt ist stiickweise entstanden, als Antwort auf
bestimmte praktische Probleme.

Diese Konzentration der Willbegierde auf die Besonderheit eines
ganz bestimmten Ereignisses steht im Zentrum von Evans-Prit-
chards Ausfilhrungen zu den Hexereivorstellungen der Zande.
Wenn ein alter, baufdlliger Getreidespeicher einstiirzt und jeman-
den, der in seinem Schatten sitzt, erschligt, wird das Ereignis
Hexerei zugeschrieben. Die Zande raumen ohne weiteres ein, daf3
es in der Natur alter, baufdlliger Getreidespeicher liege, einzustiir-
zen, weiterhin, da3 jemand, der Tag fiir Tag mehrere Stunden in
seinem Schatten sitzt, erschlagen werden konne, wenn er einstiirzt.
Die allgemeine GesetzmaBigkeit ist bekannt und kein interessanter
Gegenstand filir Spekulationen. Das Problem, das sie interessiert, ist
das besondere Ereignis als Folge einer Uberschneidung von zwei
getrennten Sequenzen. Es gab viele Stunden, in denen niemand
unter dem Getreidespeicher sa3 und in denen er, ohne Schaden an-

118



zurichten und ohne jemanden zu téten, hétte einstiirzen konnen. Es
gab viele Stunden, in denen andere Leute in seiner Nédhe saflen, die
bei einem Einsturz zu Opfern hétten werden konnen, die aber zu-
fallig nicht anwesend waren. Die faszinierende Frage ist, warum er
eben zu diesem Zeitpunkt einstilirzte, gerade als So-und-So und
niemand sonst dort sal3. In bezug auf die technischen Belange ihrer
Kultur haben die Zande eine genaue und reichhaltige Kenntnis der
allgemeinen Naturgesetzmafigkeiten. Wenn aber das technische
Wissen nicht ausreicht, richtet sich die Wilbegierde auf die Zusam-
menhédnge, die zwischen einem bestimmten Menschen und dem
Universum bestehen kdnnten. Warum muflte es ihm passieren? Was
kann er tun, um das Ungliick abzuwenden? Wessen Schuld ist es?
Diese Fragen implizieren natiirlich eine theistische Weltsicht. Wie
bei der Hexerei werden nur bestimmte Fragen mit dem Hinweis auf
Geister beantwortet. Die regelmaflige Abfolge der Jahreszeiten, die
Beziehung zwischen Wolken und Regen, zwischen Regen und
Ernte, zwischen Diirre und Epidemien usw. sind bekannt. Sie wer-
den als gegeben angesehen, als der Hintergrund, vor dem driicken-
dere und personlichere Probleme gelost werden konnen. Die ent-
scheidenden Fragen in jeder theistischen Weltsicht sind die glei-
chen wie bei den Zande: Warum hatte dieser Bauer eine Millernte
und nicht sein Nachbar? Warum wurde dieser Mann von einem
wilden Biiffel durchbohrt und nicht ein anderer Teilnehmer der
Jagdgruppe? Warum starben die Kinder oder die Kiihe dieses Man-
nes? Warum ich? Warum heute? Was kann man dagegen tun? Im
Mittelpunkt dieses beharrlichen Verlangens nach Erklarung steht
die Sorge des einzelnen um sich selbst und seine Gemeinschaft.
Wir erkennen jetzt, um was es Durkheim ging, Frazer, Tylor und
Marett aber nicht erkannt haben. Diese Fragen werden nicht primér
deshalb gestellt, um die Wilbegierde des Menschen in bezug auf
die Jahreszeiten und all die anderen Phdnomene der natiirlichen
Umwelt zu befriedigen. Sie werden gestellt, um ein dominierendes
soziales Anliegen zu befriedigen: das Problem, wie man sich ge-
meinsam in einer Gesellschaft organisiert. Sie konnen zwar nicht
losgeldst von der Frage nach der Stellung des Menschen in der
Natur beantwortet werden, aber die Metaphysik ist sozusagen nur
ein Nebenprodukt des driangenden praktischen Interesses. Der
Ethnologe,

119



der das Gesamtbild des Kosmos, das hinter diesen Praktiken steht,
nachzeichnet, tut der primitiven Kultur Gewalt an, wenn er die
Kosmologie als eine scheinbar systematische Philosophie darstellt,
der die einzelnen bewullt anhdngen. Wir konnen unsere eigene
Kosmologie studieren — in einem gesonderten Bereich, der Astro-
nomie. Primitive Kosmologien jedoch kdnnen nicht wie exotische
Schmetterlinge aufgespieBt und betrachtet werden, ohne daf3 das
Wesen der betreffenden primitiven Kultur zerstort wird. In einer
primitiven Kultur sind die technischen Probleme bereits vor Gene-
rationen so gut wie gelost worden. Das aktuelle Problem besteht
darin, wie man andere Leute und sich selbst in Beziehung zu ihnen
organisiert, wie man unruhige Jugendliche kontrolliert, verdrgerte
Nachbarn beschwichtigt, zu seinem Recht kommt und wie man die
widerrechtliche Aneignung von Autoritdt verhindert oder rechtfer-
tigt. Um diese praktischen gesellschaftlichen Zwecke zu erreichen,
werden alle moglichen Formen des Glaubens an die Allwissenheit
und Allmacht der Umwelt ins Spiel gebracht. Hat das soziale Le-
ben einer bestimmten Gemeinschaft eine gewisse dauerhafte Form
angenommen, kehren soziale Probleme meist in den gleichen Span-
nungs- oder Konfliktbereichen wieder. Und als Teil der Maschi-
nerie zu ihrer Losung kristallisiert sich in den Institutionen der
Glaube an automatische Bestrafung, Schicksal, Rache durch
Geister und Hexerei heraus. Daher ist die primitive Weltsicht, wie
ich sie oben definiert habe, selten selbst der Gegenstand der Kon-
templation und der Spekulation in der primitiven Kultur. Sie ist im
Anschluf3 an andere Institutionen entstanden, also indirekt hervor-
gebracht worden, und in diesem Sinne muf3 die primitive Kultur als
sich ihrer selbst, ihrer eigenen Bedingungen nicht bewul3t aufgefalit
werden.

Im Verlauf der sozialen Evolution vermehren und spezialisieren
sich die Institutionen. Die Bewegung ist eine zweifache: die ver-
stiarkte soziale Kontrolle ermoglicht groBere technische Entwick-
lungen, und diese wiederum ebnen einer noch stirkeren sozialen
Kontrolle den Weg. In unserer modernen Welt hat die gegenseitige
okonomische Abhédngigkeit den bisher hochsten Punkt in der Ge-
schichte der Menschheit erreicht. Eines der zwangsldufigen Neben-
produkte der gesellschaftlichen Differenzierung ist das Auftreten
eines sozialen Bewuft-

120



seins, eines Wissens um die gemeinschaftlichen Lebensprozesse.
Hand in Hand mit der Differenzierung gehen spezielle Formen des
sozialen Zwangs, spezielle finanzielle Anreize zur Konformitit,
spezielle Sanktionen, spezialisierte Polizisten, Aufseher und Kon-
trolleure, die unser Verhalten kritisch priifen usw., mit anderen
Worten das ganze Zubehor eines sozialen Kontrollsystems, das
unter eingeschriankten, undifferenzierten 6konomischen Bedingun-
gen nie vorstellbar wire. Es ist diese Erfahrung der organischen
Solidaritit, die es uns so schwer macht, die Anstrengungen der
Menschen in primitiven Gesellschaften, mit den schwachen Stellen
ihrer sozialen Situation fertigzuwerden, zu interpretieren. Ohne
Formulare in dreifacher Ausfiihrung, ohne Fiihrerschein, Passe und
Polizeifunkwagen miissen sie es irgendwie zuwege bringen, eine
Gesellschaft zu schaffen und Ménner und Frauen auf ihre Normen
verpflichten. Ich hoffe, damit gezeigt zu haben, warum Lévy-Bruhl
irrte, als er verschiedene Denkformen und nicht verschiedene sozi-
ale Institutionen miteinander verglich.

Es wird nun auch verstiandlich, warum glédubige Christen, Moslems
und Juden nicht aufgrund ihres Glaubens als primitiv klassifiziert
werden konnen. Auch Hindus, Buddhisten oder Mormonen fallen
nicht unbedingt unter diese Kategorie. Es stimmt zwar, da} ihre
Anschauungen als Antwort auf die Frage ,,Warum passiert das mir?
Warum jetzt?* entwickelt worden sind. Es stimmt auch, daf ihr
Universum anthropozentrisch und personlich ist. Vielleicht gehdren
diese Religionen schon allein deswegen, weil sie es tiberhaupt ver-
suchen, metaphysische Fragen zu beantworten, zu den anormalen
Institutionen in der modernen Welt. Atheisten brauchen sich mit
diesen Fragen nicht zu befassen. Aber diese Tatsache allein macht
aus den Gldubigen noch keine Anhinger einer primitiven Kultur,
die sich fremdartig gegen die moderne Umwelt abhebt. Thre Glau-
bensanschauungen erfuhren in jedem Jahrhundert Umformulierun-
gen und Verdnderungen, und ihre engen Verbindungen mit dem
sozialen Leben wurden allméhlich durchschnitten. Die Geschichte
der Kirche in Europa, ihr Riickzug aus der weltlichen Politik und
den weltlichen geistigen Problemen in besondere religiose Be-
reiche, ist selbst Teil der groen Bewegung vom Primitiven zum
Modernen.

Zum SchluB} sollten wir auf die Frage zurtickkommen, ob man

121



das Wort ,,primitiv aufgeben sollte. Ich hoffe, dal dies nicht ge-
schieht. In der Kunst hat es eine definierte und anerkannte Bedeu-
tung. In der Technik und wahrscheinlich auch in den Wirtschafts-
wissenschaften ist ebenfalls eine sinnvolle Verwendung denkbar.
Was spricht dagegen, wenn man sagt, da3 eine personliche, un-
differenzierte Weltsicht das Kennzeichen einer primitiven Kultur
ist? Der einzige Einwand wiére vielleicht der, dafl die Bezeichnung
,»primitiv in bezug auf religiose Anschauungen einen abwertenden
Klang hat, den sie in der Technologie und Kunst nicht besitzt.
Daran mag fiir einen bestimmten Teil des englischen Sprachbe-
reichs etwas Wahres sein. Die Vorstellung, die man sich von einer
primitiven Okonomie macht, hat einen romantischen Zug. Wir sind
zwar in materieller und technischer Hinsicht unvergleichlich viel
besser ausgeriistet, aber niemand wiirde offen den materiellen As-
pekt heranziehen, um zwischen Kulturen zu unterscheiden. Es geht
nicht um das Faktum relativer Armut und relativen Reichtums. Es
geht vielmehr darum, daB die primitive Okonomie als eine Wirt-
schaftsform gesehen wird, in der Giiter und Dienstleistungen ohne
den Umweg iiber das Geld erhiltlich sind. Die Primitiven haben
damit uns gegeniiber den Vorteil, der 6konomischen Realitit direkt
begegnen zu konnen, wiahrend wir durch das komplizierte, unvor-
hersagbare und unabhingige Verhalten des Geldes bestindig daran
gehindert werden. Wenn es jedoch um die geistige Okonomie geht,
scheinen wir im Vorteil zu sein. Denn zwischen ihnen und ihrer
duBeren Umwelt stechen Damonen und Geister, deren Verhalten
kompliziert und unvorhersagbar ist, wiahrend wir unserer Umwelt
einfacher und direkter begegnen. Diesen Vorteil verdanken wir
unserem Reichtum und unserem materiellen Fortschritt, der auch
andere Entwicklungen ermdglicht hat. So betrachtet, ist der Primi-
tive letztlich sowohl im 6konomischen als auch im geistigen Be-
reich benachteiligt. Diejenigen, die diese zweifache Uberlegenheit
empfinden, haben natiirlich Hemmungen, sie offen zur Schau zu
tragen, und das ist vermutlich der Grund dafiir, warum sie es vor-
ziehen, von einer Unterscheidung zwischen uns und der primitiven
Kultur tiberhaupt abzusehen.

Auf dem Kontinent scheint man derartige Bedenken nicht zu ken-
nen. Le primitif genief3t in den Werken von Leenhard, Lévi-Strauss,
Ricoeur und Eliade grofite Hochachtung. Der einzige

122



SchluB, der sich fiir mich daraus ergibt, ist der, da3 man dort keine
geheime Uberlegenheit verspiirt und duBerst empfinglich fiir Kul-
turformen ist, die von den ihren abweichen.

123



6. Krdfte und Gefahren

Zweifellos ist es so, dal Unordnung eine Struktur zerstort, sie halt
aber auch das Material bereit, aus dem eine Struktur entstehen
kann. Ordnung impliziert Einschrinkung. Aus allen verfiigbaren
Materialien wurde eine begrenzte Auswahl getroffen, und von allen
moglichen Beziehungen wurde eine begrenzte Anzahl herangezo-
gen. Daraus ergibt sich, daB3 die Unordnung unbegrenzt und un-
strukturiert ist, aber auch, dal ihr Potential fiir Strukturbildungen
unlimitiert ist. Das ist der Grund dafiir, warum wir bei unserem
Bemiihen um Ordnung Unordnung nicht einfach verdammen. Wir
erkennen, dal} sie fiir die bestehenden Strukturen zerstorerisch ist,
gleichzeitig aber neue Strukturen in sich birgt. Sie symbolisiert
sowohl Gefahr als auch Kraft.

Das Ritual erkennt das potentielle Moment der Unordnung an. Es
hofft, in verwirrten Geisteszustinden, Trdumen, Ohnmachtsanfal-
len und Rasereien jener Kréifte und Wahrheiten habhaft werden zu
konnen, die durch bewuflte Anstrengungen nicht zu erlangen sind.
Befehlsautoritdt und besondere Heilkrifte sollen sich bei solchen
Menschen einstellen, denen es gelingt, die rationale Kontrolle fiir
eine gewisse Zeit auszuschalten. Manchmal verldf3t ein Andama-
nese seine Gruppe und irrt wie ein Geisteskranker durch die Wil-
der. Wenn er wieder bei Sinnen und in die menschliche Gesell-
schaft zuriickgekehrt ist, hat er okkulte Heilkrifte erlangt (Rad-
cliffe-Brown, 1933, S. 139). Das ist eine weitverbreitete Vorstel-
lung, die vielfach belegt ist. Webster flihrt in seinem Kapitel ,,The
Making of a Magician“ (in: Magic. A Sociological Study, 1948)
eine ganze Reihe von Beispielen an. Ich mdchte auch die Ehanzu
hinzufiigen, einen Stamm im Innern Tansanias, bei denen das Ver-
riicktwerden im Wald eine der anerkannten Methoden ist, um die
Féhigkeiten eines Wahrsagers zu erlangen. Virginia Adam,

124



die bei diesem Stamm arbeitete, teilte mir mit, dafl die jahrlichen
Regenzeremonien den Hohepunkt des rituellen Zyklus der Ehanzu
bilden. Bleibt zur erwarteten Zeit der Regen aus, so vermutet man
Zauberei. Um die Wirkung der Zauberei aufzuheben, wéhlen sie
einen geistig zuriickgebliebenen Menschen aus und schicken ihn in
den Wald. Auf seinen Irrgéngen zerstort er unwissentlich das Werk
des Zauberers.

Diese Anschauungen enthalten zwei Formen der Auseinanderset-
zung mit Nichtgeordnetem: einmal den Vorsto3 in ungeordnete
Bereiche des Geistes und zum anderen den Vorstof} iiber die Gren-
zen der Gesellschaft hinaus. Der Mensch, der aus diesen schwer
zuganglichen Bereichen zuriickkehrt, bringt eine Kraft mit, die all
denen, die weder jemals die Kontrolle {iber sich verloren haben
noch der gesellschaftlichen Kontrolle je entzogen waren, unerreich-
bar bleibt.

Diese rituelle Auseinandersetzung mit dem Geordneten und Nicht-
geordneten ist fiir ein Verstidndnis der Verunreinigung &uf3erst wich-
tig. Das Geformte erscheint im Ritual als etwas, das einerseits die
Kraft zur Selbsterhaltung in sich trigt, andrerseits aber zu jeder
Zeit bedroht ist. Auch das Formlose verfiigt {iber Kréfte: einige
sind gefdhrlich, andere gut. Wir haben gesehen, dal3 die Greuel im
3. Buch Mose fiir die obskuren, unklassifizierbaren Elemente ste-
hen, die sich nicht in die Struktur des Kosmos einfiigen. Sie lassen
sich mit Heiligkeit und Segen nicht vereinbaren. Die Auseinander-
setzung mit dem Geformten und dem Formlosen zeigt sich in den
Ritualen der Gesellschaft noch deutlicher.

Nehmen wir zundchst Anschauungen, die Menschen in einem mar-
ginalen Zustand betreffen. Es sind Leute, die im Strukturierungs-
prozeB der Gesellschaft irgendwie ausgelassen wurden, denen kein
Platz zukommt. Es ist nicht unbedingt so, da} sie sich in morali-
scher Hinsicht falsch verhalten, es ist vielmehr ihr Status, der sich
nicht definieren 14Bt. Dazu gehdrt zum Beispiel ein ungeborenes
Kind. Nicht nur seine gegenwirtige, sondern auch seine zukiinftige
Stellung ist zweideutig. Niemand kann sagen, welches Geschlecht
es haben oder ob es die Gefahren des Kindesalters iiberleben wird.
Es wird hdufig als etwas Verletzliches und zugleich Gefdhrliches
behandelt. Die Lele sehen das ungeborene Kind und seine Mutter
in stindiger Gefahr, schreiben aber dem Ungeborenen zugleich
auch einen

125



unberechenbaren bosen Willen zu, der es fiir die anderen zu einer
Gefahr werden 1a8t. Eine schwangere Lele-Frau versucht darauf zu
achten, nicht in die Nahe eines Kranken zu kommen, damit das
Kind in ihrem Leibe den Husten oder das Fieber nicht verschlim-
mert.

Von den Nyakyusa wird etwas Ahnliches berichtet. Man glaubt,
daf} Getreidevorrite sich verringern, wenn eine Schwangere ihnen
nahekommt, weil der Fetus in ihr gefrdBig ist und davon stiehlt.
Daher darf sie mit Leuten, die beim Ernten oder Brauen sind, erst
sprechen, nachdem sie eine rituelle Geste des guten Willens ge-
macht hat, die die Gefahr bannen soll. Sie sagen, dal der Fetus
,einen offenen Schlund* habe und Nahrung stehle, und sie erklaren
das mit der Unvermeidbarkeit des Kampfes zwischen ,,innerem*
und ,,dullerem Samen*.

Das Kind im Leib ... gleicht einer Hexe. Es hat wie die Hexerei eine zerstore-
rische Wirkung auf die Nahrung. Bier wird schlecht und schmeckt widerlich,
Nahrungspflanzen wachsen nicht, das Eisen des Schmieds 146t sich nur
schwer bearbeiten, die Milch verdirbt.

Selbst der Vater ist gefahrdet, wenn er wihrend der Schwanger-
schaft seiner Frau in den Krieg zieht oder auf die Jagd geht (Wilson
1961, S. 138 1.).

Lévy-Bruhl stellte fest, dal Menstruationsblut und Fehlgeburten
hiufig mit den gleichen Vorstellungen verbunden sind. Die Maori
sehen das Menstruationsblut als eine Art menschliches Wesen an,
das verlorengegangen ist. Wére das Blut nicht ausgeflossen, hétte
sich daraus ein Mensch bilden konnen. Daher hat es den wider-
sinnigen Status eines Toten, der nie gelebt hat. Lévy-Bruhl fiihrt
den verbreiteten Glauben an, wonach ein vorzeitig geborener Fetus
bosartig und fiir die Lebenden geféahrlich ist (1931, S. 390). Er for-
mulierte allerdings keine allgemeine Aussage zur Gefdhrlichkeit
marginaler Zustdnde. Es war Van Gennep, der sie in einen gro3eren
gesellschaftlichen Zusammenhang stellte. Er sah die Gesellschaft
als ein Haus mit Rdumen und Fluren, in dem man sich nur unter
Gefahr von einem Ort zum anderen begeben kann. Der Zustand des
Ubergangs ist schon allein deshalb gefihrlich, weil er zwischen
einem vorhergehenden und einem kommenden Zustand liegt — er
ist undefinierbar. Der Mensch, der sich von dem einen zum anderen
begeben muB, befindet sich in Gefahr und ist zugleich eine Gefahr
fiir andere. Eingeschriankt wird diese Ge-

126



fahr durch das Ritual, das ihn in der richtigen Weise von seinem
alten Zustand 16st, ihn fiir eine gewisse Zeit absondert und dann
offentlich seinen Eintritt in einen neuen Zustand verkiindet. Nicht
allein der Ubergang ist gefihrlich. Auch die Absonderungsrituale
stellen eine dufBerst gefdhrliche Phase im Ablauf der Riten dar.
Hiufig konnen wir lesen, dafl Knaben wihrend der Initiationszere-
monien sterben oder dal man ihren Schwestern und Miittern sagt,
sie miiften um die Sicherheit ihrer Briider und S6hne fiirchten. Es
heiBt auch, daB sie friiher infolge der Anstrengungen oder Angste
oder infolge tibernatiirlicher Strafen filir ihre Verfehlungen umge-
kommen seien. Dann folgen die oft wenig eindrucksvollen Darstel-
lungen der tatsdchlichen Zeremonien, die so harmlos sind, dal man
zu dem Schlul kommen konnte, die genannten Gefahren seien
nichts als Schwindel gewesen (Vansina 1955). Wir koénnen jedoch
sicher sein, dal} die iibertrieben dargestellten Gefahren etwas Wich-
tiges iiber den Zustand der Marginalitét ausdriicken. Wenn es heif3t,
die Knaben riskierten ihr Leben, so bedeutet das, dal} sie sich mit
dem Verlassen der formalen Struktur und dem Eintreten in einen
marginalen Zustand einer Kraft aussetzen, die so stark ist, da} sie
entweder sterben oder zu Ménnern werden. Das Thema von Tod
und Wiedergeburt hat natiirlich noch andere Funktionen: die Initi-
anden bereiten ihrem alten Leben ein Ende und werden in ein
neues hineingeboren. Alle verfligbaren Vorstellungen iiber Verun-
reinigung und Reinigung werden herangezogen, um den Ernst des
Ereignisses und die Kraft des Rituals, einen neuen Menschen zu
schaffen, zu unterstreichen — es handelt sich also keineswegs um
einen Schwindel.

Wiéhrend der marginalen Periode, die den rituellen Tod von der
rituellen Wiedergeburt trennt, sind die Novizen fiir eine bestimmte
Zeit ausgestoBen. Sie haben fiir die Dauer des Ritus keinen Platz in
der Gesellschaft. In einigen Féllen machen sie sich auf, um tatséch-
lich weit entfernt von ihr zu leben. In anderen ist die Entfernung
nicht so grofl und es kann zu unbeabsichtigten Zusammentreffen
zwischen den voll anerkannten Gesellschaftsmitgliedern und den
AusgestoBBenen kommen. Dann verhalten sie sich wie gefdhrliche
Kriminelle. Sie haben das Recht, den anderen aufzulauern, sie zu
bestehlen und zu vergewaltigen. Dieses Verhalten wird ihnen sogar
auferlegt. Ein

127



antisoziales Verhalten ist der angemessene Ausdruck fiir ihren mar-
ginalen Zustand (Webster 1908, Kap. 3). Sich am Rande befunden
zu haben heif3t, mit der Gefahr in Berithrung gekommen, am Ur-
sprung der Kraft gewesen zu sein. Es stimmt mit den Vorstellungen
iiber Form und Formlosigkeit {iberein, wenn die Initianden nach
der Riickkehr aus ihrer Seklusion so behandelt werden, als seien sie
mit Kraft aufgeladen, erregt und gefdhrlich und miiten zunéchst
Gelegenheit haben, sich zu entladen und zu beruhigen. Schmutz,
Obszonitiat und Gesetzlosigkeit sind Symbole, die fiir die Seklu-
sionsriten genauso wichtig sind wie die anderen rituellen Aus-
drucksformen ihres Zustands. Man kann ihnen ihr normwidriges
Verhalten ebensowenig vorwerfen wie dem Fetus im Mutterleib
seine Boshaftigkeit und Gier.

Wenn ein Mensch keinen Platz im sozialen System hat und daher in
eine marginale Existenz gedringt wird, scheinen alle Vorkehrungen
gegen eine mogliche Gefahr von anderen getroffen werden zu miis-
sen. Er selbst kann an seiner anormalen Situation nichts déndern. So
jedenfalls beurteilen wir marginale Menschen in unserer Gesell-
schaft, die in diesem Fall in keinem rituellen, aber in einem sikula-
ren Sinne am Rande leben. Sozialarbeiter, die sich um ehemalige
Straflinge kiimmern, berichten von der Schwierigkeit, sie wieder
einer geregelten Arbeit zuzufiihren. Diese Schwierigkeit ergibt sich
aus der Einstellung, die die Gesellschaft insgesamt gegeniiber die-
sen Leuten zeigt. Jemand, der einmal ,,drin“ war, wird fiir immer
nach ,,drauflen® gestoflen, aus dem normalen sozialen System her-
ausgeworfen. Es gibt keinen Angliederungsritus, der ihm ausdriick-
lich eine neue Position zuwiese, und so bleibt er zusammen mit
anderen Menschen, denen gleichermal3en Unzuverldssigkeit, Unbe-
lehrbarkeit und alle moglichen falschen sozialen Verhaltensweisen
nachgesagt werden, am Rande. Das gleiche gilt fiir Menschen, die
sich zur Behandlung in eine Anstalt fiir Geisteskranke begeben.
Solange sie zu Hause leben, wird ihr sonderbares Verhalten akzep-
tiert. Sind sie jedoch einmal formal als anormal eingestuft worden,
wird das gleiche Verhalten als unertraglich angesehen. In einem
1951 erschienenen Bericht iiber ein kanadisches Projekt, das die
Anderung der Einstellung gegeniiber Geisteskranken zum Ziel
hatte, heif3t es, dal} es eine Toleranzgrenze gebe, die mit der

128



Aufnahme in eine Heilanstalt iiberschritten wird. Hat sich ein
Mensch niemals aus der Gesellschaft hinaus- und in diesen margi-
nalen Zustand hineinbegeben, werden alle seine Verschrobenheiten
ohne weiteres von seinen Nachbarn toleriert. Verhalten, das ein
Psychologe sofort als pathologisch einstufen wiirde, wurde mit
Bemerkungen wie ,,Er ist nur etwas sonderbar* oder ,,Er wird
schon dariiber hinwegkommen* abgetan. Sobald sich der Patient
aber in eine Heilanstalt begeben hatte, horte die Toleranz auf. Ver-
halten, das vorher fiir so normal gehalten wurde, da3 die Hinweise
des Psychologen auf geballte Feindseligkeit stieen, galt jetzt als
anormal (vgl. Cumming 1957). Institutionen, die sich um die Reha-
bilitierung entlassener Patienten kiimmern, kennen also genau das
gleiche Problem, auf das auch die Hilfsorganisationen fiir ehema-
lige Gefangene hinweisen. Die Tatsache, daBl diese iibereinstim-
mende Einstellung gegeniiber Exstriflingen und Geisteskranken
genau das hervorbringt, was sie bestitigt sehen mdchte, ist hier
nicht von Bedeutung. Interessanter ist es, dafl ein marginaler Status
auf der ganzen Welt die gleichen Reaktionen hervorruft und daf
diese Reaktionen in den marginalen Riten bewuf3t zum Ausdruck
gebracht werden. Wenn wir ein Bild von den Kréften und Gefahren
in einem primitiven Universum entwerfen wollen, miissen wir die
Wechselwirkung zwischen den Vorstellungen tiber Form und Form-
losigkeit in den Vordergrund stellen. Viele Vorstellungen von Kraft
beruhen darauf, dal} die Gesellschaft als ein Ensemble von Formen
vorgestellt wird, die dem umgebenden Ungeformten gegeniiberge-
stellt werden. Es gibt eine Kraft in den Formen und eine Kraft, die
der ungeordneten Sphére, den Grenzgebieten, unklaren Trennlinien
und dem Bereich jenseits der duleren Grenzen innewohnt. Wenn
Verunreinigung eine besondere Art der Gefahr darstellt, so bendti-
gen wir zur Feststellung ihres Platzes innerhalb des gesamten
Gefahrenuniversums eine Aufstellung aller denkbaren Kraftquel-
len. In einer primitiven Kultur ist der manifeste Ungliicksbringer
von geringerer Bedeutung als die menschliche Intervention, auf die
er zurlickgefiihrt werden kann. Die Manifestationen sind auf der
ganzen Welt die gleichen: Diirre ist Diirre, Hungersnot Hungersnot.
Uberall gibt es Epidemien, Wehen, Gebrechen und #hnliche Erfah-
rungen. Aber eine jede Kultur kennt ganz bestimmte Ge-

129



setzmdfigkeiten flir das Eintreten dieser Ungliicksfélle. Die wich-
tigsten Verbindungen zwischen Personen und Ungliicksfillen sind
menschlicher Natur. Wir miissen daher bei der Aufstellung der
Krifte so vorgehen, daB wir alle Formen der menschlichen
Intervention in das Schicksal anderer zusammentragen.

Die spirituellen Krifte, die das menschliche Handeln freisetzen
kann, lassen sich grob in zwei grofle Gruppen — in innere und
dullere — einteilen. Die einen gehoren der Psyche des Handelnden
an. Hierzu zdhlen unter anderem der bose Blick, die Befdahigung
zur Hexerei und visiondre oder prophetische Gaben. Die anderen
sind &uBlere Symbole, mit denen der Handelnde bewult operiert:
magische Worte, Segensspriiche, Fliiche, Beschworungen, Formeln
und Anrufungen. Sie alle setzen Handlungen voraus, durch die die
spirituelle Kraft freigesetzt wird. Diese Unterscheidung zwischen
inneren und &dulleren Kraftursachen wird oft mit einer anderen
Unterscheidung — der zwischen kontrollierter und unkontrollierter
Kraft — in Zusammenhang gebracht. In vielen Féllen glaubt man,
daB die Freisetzung der inneren psychischen Kréfte nicht notwen-
dig auf eine Absicht des Betreffenden zuriickgeht. Er mag sich der
Tatsache, dal} er sie besitzt oder dal3 sie wirken, nicht einmal be-
wult sein. Diese Glaubensvorstellungen sind von Ort zu Ort ver-
schieden. Jeanne d’Arc zum Beispiel wullte nicht, wann die Stim-
men wieder zu ihr sprechen wiirden. Sie konnte sie nicht willent-
lich herbeirufen und war hiufig iiber die Mitteilungen und den Ver-
lauf, den die Ereignisse nahmen, wenn sie ihnen gehorchte, be-
stiirzt. Die Zande glauben, daf3 ein Hexer nicht in jedem Fall weil3,
daf} seine Hexerkraft aktiv ist. Wenn er jedoch gewarnt wird, kann
er sie in einem gewissen Mal3e kontrollieren.

Der Magier hingegen kann einen magischen Spruch nicht aus Ver-
sehen aussprechen. Die konkrete Absicht ist die Voraussetzung
dafiir, daB8 eine Wirkung eintritt. Der Fluch eines Vaters muf} ge-
wohnlich laut geduBert werden, um Folgen zu zeitigen. Zu welcher
Seite gehort nun die Verunreinigung, zur unkontrollierten oder zur
kontrollierten Kraft, zum psychischen oder zum symbolischen Be-
reich? Meiner Auffassung nach ist sie die Ursache einer Gefahr, die
einer vollig anderen Gruppe zuzurechnen ist. Unterscheidungen
wie die, ob eine Kraft willent-

130



lich oder unwillentlich geduBert wird, ob sie aus inneren oder &duf3e-
ren Ursachen stammt, sind fiir sie nicht relevant. Sie muf3 auf an-
dere Weise bestimmt werden.

Wir wollen jedoch zunidchst mit der Auflistung der spirituellen
Krifte fortfahren und eine weitere Einteilung vornehmen, und zwar
danach, ob die gesellschaftliche Position derjenigen, die gefdhrden
und gefdhrdet sind, gebilligt ist oder nicht. Einige Kréfte werden
eingesetzt, um die soziale Struktur abzusichern. Sie schiitzen die
Gesellschaft vor Ubeltitern, der durch sie Gefahr droht. Die An-
wendung dieser Krifte muf3 die Billigung aller guten Menschen
haben. Die Anwendung anderer Krifte, die als gefahrvoll fiir die
Gesellschaft gelten, wird mi3billigt. Diejenigen, die sie einsetzen,
sind Ubeltiter, ihre Opfer sind unschuldig, und alle guten Men-
schen sind aufgefordert, sie zur Strecke zu bringen. Es sind Hexer
und Zauberer. Wir begegnen hier der alten Unterscheidung in
weille und schwarze Magie. Gibt es irgendeine Beziehung zwi-
schen diesen beiden Einteilungen? Ich mdchte versuchen, einen
Zusammenhang zu formulieren: Wenn das soziale System Autori-
tatspositionen ausdriicklich anerkennt, werden denjenigen, die
diese Positionen innehaben, bestimmte spirituelle Kréfte zuge-
schrieben, die kontrolliert, bewuBt, dulerlich und gebilligt sind —
etwa die Kraft zu segnen oder zu verfluchen. Wenn das soziale
System Leute braucht, die gefahrliche zweideutige Rollen iiberneh-
men, werden diesen Leuten unkontrollierte, unbewufte, gefahrliche
und miBbilligte Kréfte zugeschrieben — etwa die Fihigkeit, mit
Hexerei oder dem bdsen Blick zu arbeiten. Anders gesagt: Wenn
das soziale System eine klare Ordnung aufweist, suche ich nach
geordneten Kréften, die von den Autoritdtstragern ausgehen; wenn
das soziale System eine unklare Ordnung aufweist, suche ich nach
ungeordneten Kriften, die von Personen ausgehen, die die Ursache
der Unordnung sind. Ich mochte damit sagen, dafl der Gegensatz
zwischen Form und umgebender Nichtform die Aufteilung in sym-
bolische und Psychische Krifte erklirt: Die dufleren Symbole er-
halten die explizite soziale Struktur, die inneren, ungeformten psy-
chischen Krifte bedrohen sie von der Nichtstruktur her. Es ist zu-
gegebenermallen nicht leicht, diesen Zusammenhang nachzuwei-
sen. Zunéchst einmal 148t sich die explizite soziale Struktur nur
sehr schwer genau fassen. Fest steht, daf3 die

131



Menschen ein bestimmtes BewuBtsein von der sozialen Struktur an
den Tag legen. Sie richten ihre Handlungen an den Symmetrien und
Hierarchien aus, die sie darin zu sehen meinen und bemiihen sich
unausgesetzt, ihre jeweilige Auffassung vom wichtigsten Teil der
Struktur den Mitspielern in ihrem Stiick vorzuspielen. Dieses sozi-
ale Bewultsein ist von Goffman so ausfiihrlich dargestellt worden,
daf} es nicht notig ist, ndher darauf einzugehen. Es gibt nichts im
groflen Fundus der Bekleidung, Nahrung und anderer Dinge des
praktischen Gebrauchs, das wir nicht als wirkungsvolles Requisit
einsetzen, um unser Verstindnis von der eigenen Rolle und von
dem Stiick, in dem wir spielen, wirkungsvoll zur Geltung zu brin-
gen. Alles, was wir tun, hat eine Bedeutung, nichts ist ohne bewul3-
ten symbolischen Gehalt. Uberdies verfehlt es seine Wirkung auf
das Publikum nie. Goffman benutzt die Struktur des Theaters mit
seiner Einteilung in Schauspieler und Publikum, Biihne und Garde-
robe als ein Gerlist, mit dessen Hilfe er Alltagssituationen unter-
suchen kann. Ein weiterer wichtiger Punkt, auf den der Vergleich
mit dem Theater fiihrt, ist die zeitliche Strukturierung eines
Theaterstiicks. Es hat einen Anfang, einen Hohepunkt und ein
Ende. Dieser Sachverhalt veranlafite Turner dazu, den Begriff des
sozialen Schauspiels einzufiihren, um Verhaltensbiindel beschrei-
ben zu konnen, die von allen als getrennte zeitliche Einheiten ge-
sehen werden (1957). Ich bin sicher, daB3 die Soziologen das Schau-
spiel als ein Bild fiir die soziale Struktur noch nicht ausgeschopft
haben, doch fiir meine Zwecke geniigt der genannte Aspekt: Wenn
ich von sozialer Struktur spreche, meine ich gewdhnlich keine to-
tale Struktur, die die Gesamtheit einer Gesellschaft kontinuierlich
und vollstdndig umfaflt, sondern vielmehr ganz bestimmte Situatio-
nen mit einer Anzahl von Mitwirkenden, die sich ihrer Zugehdorig-
keit mehr oder minder bewuft sind. In diesen Situationen verhalten
sie sich so, als ob sie in ihren Beziehungen zu anderen Menschen
vorgeformte Positionen einndhmen und zwischen moglichen Bezie-
hungsstrukturen wéhlen kénnten. Thr FormbewuBtsein wirkt sich
auf ihr Verhalten aus, bestimmt die Ausrichtung ihrer Wiinsche und
entscheidet, welche zugelassen und welche unterdriickt werden
miissen. Eine lokal begrenzte, individuelle Auffassung des gesam-
ten Sozialsystems wird nicht unbedingt mit der eines Soziologen

132



iibereinstimmen. Wenn ich im folgenden von sozialer Struktur
spreche, werde ich mich manchmal auf die Hauptstrukturen bezie-
hen, auf das Lineagesystem und die hierarchische Ordnung von
Stammesgruppen, auf Héiuptlingstiimer und die Rangordnung von
Distrikten sowie auf die Beziehungen zwischen Herrschenden und
Gemeinen. Manchmal werde ich von untergeordneten kleinen
Strukturen sprechen, die wiederum — wie chinesische Schachteln —
andere in sich enthalten, die dem kahlen Gerlist der Hauptstruktur
Substanz verleihen. Offenbar sind sich die einzelnen Menschen in
den entsprechenden Zusammenhéngen all dieser Strukturen bewuft
und kennen auch ihre relative Bedeutung. Sie teilen nicht alle die-
selbe Vorstellung davon, welche Ebene der Struktur zu einem be-
stimmten Zeitpunkt relevant ist. Sie wissen, dall ein Kommunika-
tionsproblem existiert, das iiberwunden werden muf}, damit es Ge-
sellschaft iiberhaupt geben kann. Mit Hilfe von Zeremonien, Wor-
ten und Gesten versuchen sie bestéindig, eine bestimmte gemein-
same Auffassung von der relevanten Struktur auszudriicken. Und
der Hinweis auf Gefahren und Kréfte ist Teil dieses Bemiihens,
miteinander zu kommunizieren und dadurch soziale Formen zu
schaffen.

Die Idee, dall es zwischen expliziter Autoritidt und kontrollierter
spiritueller Kraft einen Zusammenhang geben konnte, kam mir
zum ersten Mal, als ich Leachs Artikel in Rethinking Anthropology
(1961) las. Bei der Ausarbeitung dieser Idee habe ich eine etwas
andere Richtung als Leach eingeschlagen. Er meint, daf3 in einem
Autoritdtssystem die Fahigkeit, absichtlich Schaden zuzufiigen, oft
in den Hénden derjenigen liegt, die Schliisselpositionen einneh-
men, und im Gegensatz zu der unbeabsichtigt wirkenden Kraft
stehe, die in den nicht so expliziten, weniger geordneten Bereichen
der gleichen Gesellschaft lauern soll. Sein Interesse galt vor allem
der Gegeniiberstellung von zwei Arten spiritueller Kraft, die in
entsprechenden kontrastierenden sozialen Situationen eingesetzt
werden. Er beschrieb einige Gesellschaften als Totalitdten, die sich
aus strukturierten, wechselseitig beeinflussenden Systemen zusam-
mensetzen. Menschen, die in einem dieser Systeme leben, kennen
seine Struktur genau. Die Schliisselstellungen der Struktur verstirkt
durch den Glauben an kontrollierte Formen Kraft, die mit den
Herrschaftsinstanzen verkniipft sein

133



sollen. Die Hauptlinge der Nyakyusa zum Beispiel konnen eine Art
Zauber gegen ihre Widersacher anwenden und ihnen unsichtbare
Pythonschlangen hinterherschicken. Bei den patrilinearen Tallensi
kann ein Vater eine dhnlich kontrollierte von den Ahnen ererbte
Kraft gegen den Sohn einsetzen, und bei den matrilinearen Trobri-
andern glaubt man, daf} der Onkel miitterlicherseits seine Autoritét
mit Hilfe bewul3t kontrollierter Spriiche und Zauber verstéirkt. Es
scheint, als seien die Autorititspersonen mit Schaltern ausgertistet,
die nur von den Leuten bedient werden konnen, die die richtigen
Platze und damit das Vorrecht erlangt haben, das ganze System mit
Energie zu versorgen.

Diese Argumentation weicht nicht von den bekannten Argumenten
Durkheims ab. Religiose Anschauungen driicken das BewuBtsein
aus, das eine Gesellschaft von sich selbst hat; der sozialen Struktur
werden strafende Krifte zugeschrieben, die ihren Fortbestand ge-
wihrleisten. Das ist so weit klar. Auf was ich aber aufmerksam
machen mochte, ist folgendes: denjenigen, die im expliziten Teil
der Struktur ein Amt bekleiden, werden gemeinhin bewuf3t kontrol-
lierte Krifte zugeschrieben, wéihrend denjenigen, deren Rolle weni-
ger explizit ist, gemeinhin unbewuflte, unkontrollierbare Kréfte
zugeschrieben werden, die die Inhaber der genauer definierten
Positionen bedrohen. Leachs erstes Beispiel bezieht sich auf die
Ehefrau bei den Kachin. Da sie zwei Machtgruppen — die ihres
Mannes und die ihres Bruders — verbindet, fillt ihr eine inter-
strukturelle Rolle zu. Man glaubt, sie iibe unbewulte, unfreiwillige
Hexerei aus. Ahnlich hilt man den Vater bei den matrilinearen
Trobriandern und Ashanti und den Mutterbruder bei den patrilinea-
ren Tikopia und im Taleland fiir eine unfreiwillige Gefahrenquelle.
Im Rahmen der Gesamtgesellschaft haben alle diese Menschen
ihren rechtméBigen Platz. Aber aus der Sicht eines der inneren Sub-
systeme — dem sie nicht angehdren und in dem sie dennoch han-
deln miissen — sind sie Eindringlinge. In ihrem eigenen System
sind sie nicht verddchtig und kénnen die intentionalen Kréfte zu
dessen Nutzen wirken lassen. Es ist moglich, daB3 ihre Kraft, unfrei-
willig Schaden anzurichten, nie aktiviert wird. Sie kann in ihnen
schlummern, wéhrend sie ihr Leben friedlich in einem Winkel je-
nes Subsystems verbringen, das ihr rechtmiBiger Platz und
zugleich der Ort ist, an

134



dem sie als Eindringlinge angesehen werden. Tatséchlich aber fallt
es haufig nicht leicht, diese Rolle gelassen zu spielen. Es braucht
nur etwas Unvorhergesehenes zu geschehen oder die Betreffenden
sind einmal bodse oder traurig, und schon werden sie durch ihre
doppelte Bindung und ihren zweideutigen Status in der Struktur, zu
der sie nur partiell gehdren, zu einer Gefahr fiir diejenigen, die ihr
voll angehdren. Gefdhrlich ist eben dieses Vorhandensein eines
aufgebrachten Menschen in einer Zwischenposition, und nicht un-
bedingt die jeweilige Absicht dieses Menschen.

In solchen Fillen sind die geordneten, bewufliten Punkte in der
sozialen Struktur mit geordneten, bewullten Kriften ausgeriistet,
die das System schiitzen sollen. Von den ungeordneten, unstruktu-
rierten Bereichen gehen unbewulite Kréifte aus, die andere dazu
herausfordern, eine Verminderung der Zweideutigkeit zu verlan-
gen. Wenn diese ungliicklichen oder aufgebrachten, in einer Zwi-
schenposition lebenden Menschen der Hexerei bezichtigt werden,
kommt das einer Warnung gleich, ihre rebellierenden Gefiihle mit
ihrer tatsdchlichen Situation in Einklang zu bringen. Sollte sich das
auch auf einer allgemeineren Ebene bestitigen, dann konnte Hexe-
rei, die eine psychische Kraft sein soll, auch von der Struktur her
definiert werden. Sie wire die antisoziale psychische Kraft, die
Personen in relativ unstrukturierten Bereichen der Gesellschaft
zugeschrieben wird, wobei die Anklage ein Mittel darstellt, dort
Kontrolle auszuiiben, wo praktische Formen der Kontrolle nur
schwer einzusetzen sind. Hexerei findet sich demnach im nicht-
strukturierten Bereich. Hexer und Hexen sind die sozialen Gegen-
stiicke zu Kéfern und Spinnen, die in Mauerritzen und Wandtife-
lungen leben. Sie ziehen die Angste und Abneigungen auf sich, mit
denen in anderen Denksystemen andere Zweideutigkeiten und Wi-
derspriiche belegt sind. Die Art der Kréfte, die sie haben sollen,
symbolisiert ihren zweideutigen, ungeordneten Status.

Wenn wir diesen Gedanken weiterfilhren, kénnen wir zwischen
zwei verschiedenen Formen sozialer Ungeordnetheit unterscheiden.
Bis jetzt hatten wir nur Hexer im Auge, die eine eindeutige Stel-
lung in einem der Subsysteme einnehmen und eine zweideutige,
gleichwohl aber mit Pflicht verbundene, in einem der anderen. Sie
sind legitime Eindringlinge. Ein gldnzendes

135



Beispiel fiir diese Gruppe wire Jeanne d’Arc: eine Biuerin am
Hof, eine Frau in Riistung, eine AuBlenseiterin im Kriegsrat. Die
Tatsache, dall man sie der Hexerei anklagte, ordnet sie dieser Kate-
gorie vollends zu.

Es gibt aber noch eine andere Art zweideutiger sozialer Beziehun-
gen, in denen Hexereibeschuldigungen ebenfalls hiufig vorkom-
men. Das beste Beispiel hierfiir ist der Hexereiglauben der Zande.
Die formale Struktur ihrer Gesellschaft war durch die zentrale Stel-
lung der Fiirsten mit ihren Hofen, Gerichten und Armeen und einer
klaren hierarchischen Ordnung gekennzeichnet, die von den
Fiirsten iiber ihre Bevollmichtigten und lokalen Verwalter bis zu
den Familienoberhduptern reichte. Das politische System war in
eine Reihe organisierter Wettbewerbsbereiche gegliedert, eine Kon-
kurrenz zwischen Gemeinen und Adeligen, Armen und Reichen,
Sohnen und Vitern oder Frauen und Ménnern war ausgeschlossen.
Hexereibeschuldigungen kamen nur in solchen Bereichen der Ge-
sellschaft vor, deren Struktur nicht politisch bestimmt war. Ein
Mann etwa, der sich erfolgreich um ein Amt beworben hatte,
mochte seinen unmittelbaren Rivalen anklagen, ihn aus Neid zu
behexen. Oder die Ehefrauen eines Mannes beschuldigten sich
gegenseitig. Die Zande glaubten, dafl die Hexer und Hexerinnen
gefihrlich waren, ohne es zu wissen: ihre Hexerkraft wurde einfach
dadurch wirksam, daf3 sie Gefiihle der Abneigung oder des Grolls
hegten. Die Anklage stellte einen Versuch dar, der Situation Herr zu
werden, indem man einen der Kontrahenten unterstiitzte und den
anderen verurteilte. Fiirsten hielt man nicht fiir Hexer. Sie klagten
sich jedoch gegenseitig der Zauberei an und entsprachen damit
ebenfalls dem Schema, das ich hier herausarbeiten mochte.

Eine andere Form unbewuBter schidlicher Kraft, die von den unge-
ordneten Bereichen des sozialen Lebens ausgeht, belegt das Bei-
spiel der Mandari, deren landbesitzende Klans ihre Macht dadurch
aufbauten, daB3 sie Klienten adoptierten. Diese Ungliicklichen ha-
ben aus irgendeinem Grund den Anspruch auf ihr eigenes Territo-
rium verloren und sind auf der Suche nach Schutz und Sicherheit in
fremde Gebiete ausgewandert. Sie besitzen kein Land, sind unter-
geordnet und abhdngig von ihrem Patron, der der landbesitzenden
Gruppe angehort. Sie sind jedoch nicht vollkommen abhéngig.
Faktisch verdanken

136



sich Einfluf und Status des Patrons bis zu einem gewissen Grad der
Loyalitdt seiner Klienten. Eine zahlenmifBig grofe und mutige
Klientengruppe kann eine Bedrohung fiir die Lineage ihres Patrons
werden. Die explizite Struktur der Gesellschaft stiitzt sich auf die
landbesitzenden Klans. Aus genau dieser Gruppe kommen auch die
Hexereibeschuldigungen gegen die Klienten. Man sagt, ihre Hexer-
kraft werde durch den Neid auf die Patrone ausgeldst und wirke
unfreiwillig. Ein Hexer habe keine Kontrolle iiber sich, er sei von
Natur aus milgiinstig und richte dadurch Schaden an. Nicht alle
Klienten gelten als Hexer, doch gibt es bestimmte Linien, in denen
Hexerei erblich sein soll. Hier finden wir also Menschen, die in den
Zwischenrdumen einer Machtstruktur leben und die von denen, die
einen eindeutigeren Status haben, als Bedrohung empfunden wer-
den. Der Glaube, daB sie gefdhrliche, unkontrollierbare Kréfte hat-
ten, liefert eine Rechtfertigung zu ihrer Unterdriickung. Sie konnen
der Hexerei angeklagt und dann ohne Formalititen oder Verzoge-
rungen gewaltsam beseitigt werden. Es kam vor, da3 die Familie
des Patrons einfach nur ein grof3es Feuer entziindete, den verdichti-
gen Hexer zur Teilnahme an einem Schweinebratenessen einlud,
ihn fesselte und dann ins Feuer stie. Auf diese Weise wurde die
formale Struktur der landbesitzenden Lineages gegen das relativ
ungewisse Feld der schutzsuchenden landlosen Klienten abge-
sichert.

Die Stellung der Juden in der englischen Gesellschaft ist der, die
die Klienten der Mandari einnehmen, nicht undhnlich. Ihre Diskri-
minierung wird durch den Glauben an ihre sinistren, aber undefi-
nierbaren Vorteile im Handel gerechtfertigt, obgleich das eigent-
liche Argernis darin liegt, daB sie immer auBerhalb der formalen
Struktur des Christentums geblieben sind.

Es gibt wahrscheinlich eine ganze Reihe anderer Formen zweideu-
tiger oder unzureichend definierter Stellungen in der Gesellschaft,
die mit unbeabsichtigter Hexerei in Verbindung gebracht werden.
Beispiele lieen sich leicht finden, wobei ich nicht zu betonen
brauche, daf} ich nicht an nebensichlichen Glaubensanschauungen
interessiert bin, die fiir kurze Zeit hoch im Kurs stehen und dann
wieder verschwinden. Sollte sich dieser Zusammenhang fiir die
malgeblichen und dauerhaften Formen spiritueller Kraft allgemein
bestdtigen, wiirde das auch

137



iiber das Phdnomen der Verunreinigung Aufschlufl geben. Denn
meiner Auffassung nach entspringt die Vorstellung einer rituellen
Verunreinigung ebenfalls der Wechselwirkung zwischen Form und
umgebender Formlosigkeit. Verunreinigungsgefahr droht dann,
wenn die Form angegriffen wurde. Damit ergibt sich eine Triade
von Kréften, die Gliick und Ungliick bestimmen: erstens die ge-
formten Kréfte, die von den Représentanten der geformten Struktur
ausgehen, die sie zum Nutzen dieser Struktur einsetzen; zweitens
ungeformte Krifte, die von Personen in Zwischenpositionen ausge-
hen, und drittens Krifte, die nicht von Menschen ausgehen, son-
dern der Struktur innewohnen und die jede Formverletzung ahnden.
Dieses dreiteilige Schema zur Untersuchung primitiver Kosmolo-
gien versagt leider bei einigen Ausnahmen, die zu wichtig sind, als
daB man sie einfach iibergehen konnte. Eine wesentliche Schwie-
rigkeit besteht darin, daf} die Zauberei — eine Form kontrollierter
spiritueller Kraft — in vielen Teilen der Welt Personen zugeschrie-
ben wird, denen man meiner Hypothese zufolge unbeabsichtigte
Hexerkraft anlasten miifite. Daf} iibelwollende Menschen in Zwi-
schenpositionen, antisoziale, verachtete Personen, die Unschuldi-
gen Schaden zufiigen, eine bewufite, kontrollierte, symbolische
Kraft einsetzen, sollte eigentlich nicht vorkommen. Hinzu kommt
das Problem, daf3 es konigliche Oberhédupter gibt, von denen eine
unbewulfte, unbeabsichtigte Kraft ausgeht, mit deren Hilfe Unzu-
friedenheiten aufgespiirt und Feinde vernichtet werden, d.h. Ober-
héupter, die nach meiner Hypothese nur tiber explizite, kontrollierte
Formen der Kraft verfiigen sollten. Die Korrelation, die ich nach-
zuweisen versuchte, 148t sich also nicht herstellen. Ich werde je-
doch so lange an ihr festhalten, bis ich die abweichenden Fille
genauer untersucht habe.

Einer der Griinde fiir die Schwierigkeiten, soziale Struktur und
mystische Kraft aufeinander zu beziehen, liegt darin, dafl die bei-
den Elemente duBerst komplex sind. Es ist nicht immer leicht, die
Formen expliziter Autoritit festzustellen. Die Autorititsstruktur bei
den Lele zum Beispiel ist sehr schwach entwickelt, ihr soziales
System beruht auf einer Vielfalt begrenzter Autorititsstellungen,
deren Wirksamkeit im profanen Bereich nicht sehr hoch ist. Forma-
ler Status geht in vielen Féllen mit der Berechtigung zum Ver-
fluchen oder Segnen einher.

138



Diese spirituelle Kraft wird wirksam, wenn die Betreffenden be-
stimmte Worte aussprechen und dann ausspucken. Fluch und Segen
sind Autorititsattribute: sie stehen Vatern, Mutterbriidern, Tanten,
Besitzern von Pfandern, Dorfvorstehern usw. zu. Nicht jeder kann
zu einem Fluch greifen und ihn willkiirlich gegen jemanden aus-
sprechen. Ein Sohn kann seinen Vater nicht verfluchen; sollte er es
versuchen, wiirde es nichts bewirken. Soweit bestitigt sich also die
allgemeine Regel, die ich aufzustellen versuche. Es hei3t nun aber,
daB der zuriickgehaltene Speichel im Mund einer Person, die zwar
zum Verfluchen berechtigt ist, ihren Fluch jedoch unterdriickt, eine
schédliche Kraft hat. Hat jemand einen gerechtfertigten Grund zur
Klage, soll er diese lieber aussprechen und Genugtuung verlangen,
statt seinen Groll im stillen zu ndhren und damit zuzulassen, daf3
sein boser Speichel heimlich Schaden anrichtet. Die Lele glauben
also, dall von derselben Person unter den gleichen Bedingungen
sowohl kontrollierte als auch unkontrollierte spirituelle Kraft aus-
gehen kann. Da aber ihre Autoritétsstruktur so wenig ausgepragt
ist, kann ihr Fall wohl kaum als Gegenbeleg fiir unsere Annahme
gelten. Im Gegenteil, er erinnert uns daran, da3 Autoritit unter Um-
stdnden eine sehr verletzliche Sache ist, die schnell in sich zusam-
menbrechen kann. Wir sollten daher unsere Hypothese so umfor-
mulieren, daf}3 die verschiedenen Formen von Autoritit besser be-
riicksichtigt werden.

Es besteht eine gewisse Ahnlichkeit zwischen dem unausge-
sprochenen Fluch der Lele und dem Hexereiglauben der Mandari.
Sowohl der Fluch als auch die Ausiibung der Hexerei sind an einen
bestimmten Status gebunden; beide sind psychisch, innerlich und
unbeabsichtigt. Wihrend jedoch der unausgesprochene Fluch eine
anerkannte Form spiritueller Kraft ist, wird der Hexer nicht aner-
kannt. Entdeckt man, da3 ein unausgesprochener Fluch die Ursache
eines Schadens ist, wird dem Urheber Genugtuung verschafft; ent-
deckt man dagegen, dal es Hexerei ist, dann wird der Urheber bru-
tal angegriffen. Der unausgesprochene Fluch gehort also auf die
Seite der Autoritdt, wie ja auch ihre Verbindung mit dem Ver-
fluchen deutlich macht. Nun ist aber die Autoritit im Fall der Lele
schwach, im Fall der Mandari dagegen stark. Das bedeutet, daf3
wir, um unsere Hypothese angemessen iiberpriifen zu konnen,
eigent-

139



lich das gesamte Spektrum offenlegen miifiten — von der fehlenden
formalen Autoritit am einen Ende bis hin zur starken effektiven
profanen Autoritit am anderen. Es ist mir jedoch fiir keines der
beiden Extreme moglich, die Verteilung der spirituellen Krifte
anzugeben, einmal, weil sich die Hypothese nicht anwenden 148t,
wenn es keine formale Autoritédt gibt, zum anderen, weil die Autori-
tat dort, wo sie sich mit Hilfe profaner Mittel fest etabliert hat, eine
geringere spirituelle und symbolische Unterstiitzung benotigt.
Unter primitiven Bedingungen ist die Autoritit wahrscheinlich
immer gefdhrdet. Aus diesem Grund sollten wir auch das Versagen
von Amtsinhabern in die Betrachtung einbeziehen.

Wenden wir uns zunichst dem Fall eines Menschen zu, der eine
Autoritétsposition innehat und die profanen Machtbefugnisse sei-
nes Amtes millbraucht. Wenn es offensichtlich ist, daf} er falsch und
seiner Rolle nicht angemessen handelt, steht ihm die spirituelle
Kraft, die mit dieser Rolle verbunden ist, nicht zu. In einem sol-
chen Fall miifite die Glaubensstruktur die Moglichkeit bereitstellen,
ihn einer anderen Kategorie zuzuordnen und damit seine Rollen-
verletzung zu erkldren. Er miiite in die Klasse der Hexer kommen,
da er unbeabsichtigte, unrechte Krifte einsetzt, anstatt mit seinen
bewulit kontrollierten Kriften gegen Missetdter vorzugehen. Die
Illegitimitét eines Menschen, der sein Amt mif3braucht, ist ebenso
grof3 wie die eines Usurpators: er belastet, blockiert und behindert
das soziale System aufs schwerste. Haufig driickt sich diese neue
Zuordnung dadurch aus, dafl ihm eine gefihrliche Kraft zuge-
sprochen wird.

Im Buch Samuel erscheint Saul als ein Fihrer, der seine von Gott
gegebenen Machtbefugnisse mibraucht. In dem Moment, in dem
er die ihm zugewiesene Rolle nicht mehr einnimmt und seine
Untergebenen zum Ungehorsam verleitet, verldt ihn sein Cha-
risma, und fiirchterliche Zornesausbriiche, Depressionen und
Wahnsinn suchen ihn heim. Mit dem Miflbrauch seines Amtes ver-
liert Saul also die bewuBlte Kontrolle iiber sich und wird — selbst fiir
seine Freunde — zu einer Bedrohung. Wenn die Vernunft nicht mehr
regiert, wird der Fiihrer zu einer unbewuften Gefahr. Das Beispiel
Sauls belegt die Annahme, dafl der expliziten Struktur eine be-
wuBlte spirituelle Kraft und

140



Feinden der Struktur eine unkontrollierte, unbewufite Gefahr zuge-
schrieben wird.

Die Vorstellungen der Lugbara enthalten eine andere, aber ver-
gleichbare Moglichkeit, auf den Mif3brauch bestimmter Kréfte zu
reagieren. Die Lugbara glauben, dal} ihre Lineageéltesten spezielle
Krifte haben, die Ahnen gegen jiingere Mitglieder anzurufen, die
in irgendeiner Weise den Lineageinteressen zuwiderhandeln. Wie-
der geht es um bewult kontrollierte Krifte zur Aufrechterhaltung
der expliziten Struktur. Vermutet man jedoch, daB ein Altester aus
personlichen, egoistischen Interessen heraus handelt, dann nimmt
man an, daf} die Ahnen nicht auf ithn héren und ihm auch ihre Kraft
verweigern. In diesem Fall wird er zu einem Autorititstrager, der
die Machtbefugnisse seines Amtes auf unrechtmifige Weise ein-
setzt. Da seine Legitimation in Zweifel steht, muf} er entfernt wer-
den, und um ihn zu entfernen, beschuldigen ihn seine Gegner, kor-
rupt geworden zu sein und Hexerei zu betreiben, d.h. eine geheim-
nisvolle, pervertierte Kraft einzusetzen, die in der Nacht wirkt
(Middleton 1960). Die Beschuldigung ist eine Waffe, die zur Reini-
gung und Stirkung der Struktur eingesetzt wird. Sie ermoglicht es,
daB die Urheber der Verwirrungen und Zweideutigkeiten fiir schul-
dig erklart werden. Beide Beispiele enthalten also in gleicher Weise
die Vorstellung, dal von den Schliisselstellungen in der Struktur
eine bewuBte Kraft, von ihren dunklen, obskuren Bereichen hinge-
gen eine Gefahr anderer Art ausgeht.

Mit der Zauberei verhilt es sich ganz anders. Als eine Form schid-
licher Kraft, die mit Zauberspriichen, Worten, Handlungen und
physischen Materialien arbeitet, kann sie nur bewuf3t und absicht-
lich eingesetzt werden. Entsprechend der bisherigen Argumentation
miilte Zauberei von jenen ausgelibt werden, die in der sozialen
Struktur Schliisselpositionen einnehmen, da sie eine absichtlich
eingesetzte und kontrollierte Form spiritueller Kraft ist. Das trifft
jedoch nicht zu. Zauberei findet sich sowohl in den Zwischenrau-
men der Struktur — dort, wo wir Hexerei angesiedelt haben — als
auch in Verbindung mit Autoritdtspositionen. Auf den ersten Blick
scheint sie der Korrelation von geordneter Struktur und bewuf3tem
Einsatz von Kréften zuwiderzulaufen. Doch wenn wir die Autori-
tatsstruk-

141



tur, in der Zaubereivorstellungen vorkommen, ndher betrachten,
verschwindet diese scheinbare Inkonsistenz. In einigen Gesell-
schaften herrscht eine dauernde Konkurrenz um die Autoritits-
positionen. Legitimitdt ist schwer zu etablieren, schwer aufrecht-
zuerhalten und immer der Gefahr ausgesetzt, in ihr Gegenteil um-
zuschlagen. Es steht zu erwarten da3 es in solchen duferst unbe-
standigen politischen Systemen einen speziellen Glauben an spiri-
tuelle Krifte gibt. Die Zauberei unterscheidet sich vom Verfluchen
und der Einschaltung der Ahnen dadurch, daB ihr eine automatische
Schutzvorrichtung gegen Miflbrauch fehlt. In der Kosmologie der
Lugbara zum Beispiel steht die Vorstellung im Mittelpunkt, dal3 die
Ahnen die Werte der Lineage aufrechterhaltenen der; in der Israeli-
ten war es die Vorstellung von der Gerechtigkeit Jahwes. Beide
Vorstellungen implizieren, daB3 die jeweiligen Kraftursachen nicht
getduscht oder falsch eingesetzt werden konnen. Mif3braucht ein
Amtsinhaber seine Kraft, so wird ihm die spirituelle Unterstiitzung
entzogen. Im Gegensatz dazu ist die Zauberei vor allem eine Form
kontrollierter und bewufiter Kraft, die dem MifBbrauch offensteht.
In den zentralafrikanischen Kulturen, in denen der Glaube an Zau-
berei weit verbreitet ist, ist diese Form spiritueller Kraft mit der
Kenntnis von Medizinen verkniipft. Sie ist frei zugénglich. Jeder,
der sich die Miihe macht, Zauberkraft zu erwerben, kann sie einset-
zen. Fiir sich genommen ist sie sowohl in moralischer wie in ge-
sellschaftlicher Hinsicht neutral und enthélt kein Prinzip, dal3 sie
gegen Miflbrauch schiitzt. Sie wirkt ex opere operato, unabhéngig
davon, ob die Absichten dessen, der sie einsetzt, gut oder schlecht
sind. Wenn die spirituelle Kraft der betreffenden Kultur vor allem
als eine Sache der Kenntnis von Medizinen verstanden wird, dann
hat sowohl derjenige, der sein Amt mi3braucht, als auch derjenige,
der zu den unstrukturierten Zwischenbereichen gehdrt, den glei-
chen Zugang zu den spirituellen Kréiften wie ein Lineage- oder
Dorfvorsteher. Wenn nun die Zauberkraft allen, die sie haben wol-
len, offensteht, dann liegt die Vermutung nahe, daf3 auch die politi-
schen Kontrollpositionen allen Interessierten und Konkurrenz-
willigen offen stehen und daB in solchen Gesellschaften keine ein-
deutige Unterscheidung zwischen legitimer Autoritdt, Mi3brauch
von Autoritit und illegitimer Rebellion getroffen wird.

142



Der Zaubereiglaube, wie wir ihn in Zentralafrika vom Kongo im
Westen bis zum Nyasa-See im Osten vorfinden, beruht auf der An-
nahme, daf3 unheilvolle spirituelle Zauberkrifte allgemein zugéng-
lich sind. Grundsitzlich glaubt man, daB3 das Oberhaupt einer
matrilinearen Abstammungsgruppe iiber diese Kréfte verfiigt und
sie in Ausilibung seiner Autoritit gegen feindliche Auflenseiter ein-
setzt. Gleichzeitig nimmt man an, daf der alte Mann seine Kréfte
auch gegen seine eigenen Nachkommen und Verwandten richten
kann. Stirbt einer der Verwandten eines verdrieBlichen oder bdsarti-
gen Oberhaupts, wird dieser Tod mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit
ihm zur Last gelegt. Er riskiert bestindig, von seinem niedrigen
Podest als Statushoherer heruntergestoBBen, degradiert und verbannt
zu werden oder sich dem Giftordal unterziehen zu miissen (Van
Wing, 1921/1938, S. 359f.; Kopytoff 1964, S. 90). Tritt dieser Fall
ein, wird ein anderer Anwiérter seine offizielle Rolle iibernehmen
und sie etwas vorsichtiger auszufiillen versuchen. Wie ich in mei-
ner Untersuchung der Lele gezeigt habe (1963), entsprechen derar-
tige Vorstellungen einem sozialen System, dessen Autorititsstruk-
tur schwach entwickelt und praktisch einfluBBlos ist. Marwick hat
dhnliche Anschauungen bei den Cewa untersucht und die Ansicht
vertreten, sie boten die Moglichkeit einer Befreiung: ein jiingerer,
qualifizierter Mann kdnne mit plausiblen Zaubereibeschuldigungen
gegen einen reaktiondren, alten Amtsinhaber vorgehen und dessen
Amt iibernehmen, nachdem der hinderliche Statusiltere erst einmal
entfernt worden ist (1952). Sollte der Glaube an Zauberei tatsidch-
lich als ein Instrument zur Eigenbeforderung verwendet werden,
dann liefert er zugleich auch die Gewéhr, daB3 diese Art der Befor-
derung nicht weit fiithrt und ungesichert ist.

Die Tatsache, dal3 sich jeder Zauberkraft zulegen und daf} sie so-
wohl zum Schaden als auch zum Nutzen der Gesellschaft einge-
setzt werden kann, fiihrt zu einer weiteren Klassifikationsmdglich-
keit spiritueller Kréfte. In Zentralafrika ist die Zauberei ndmlich
hiufig ein notwendiger Bestandteil von Autoritétsrollen. Der Mut-
terbruder muf3 mit Zauberei umzugehen wissen, um feindliche Zau-
berer zu bekdmpfen und seine Nachkommen zu schiitzen. Sie ist
ein zweischneidiges Attribut, weil er sich, wenn er sie unbedacht
einsetzt, damit zugrunde richten kann. Es ist immer mdglich, ja
man erwartet es sogar,

143



daB der Inhaber einer offiziellen Position seine Rechte mi3braucht.
Dieser Glaube hat eine Kontrollwirkung auf den Einsatz profaner
Macht. Wenn sich ein Cewa- oder Lele-Fiihrer bei seinen Anhén-
gern unbeliebt macht, bietet der Glaube an Zauberei einen Ausweg,
um sich seiner entledigen zu koénnen. So verstehe ich auch den
Tsav-Glauben der Tiv, der die auBergewohnliche Autoritdt der
Lineageiltesten in gleichem Malle untermauert wie in Zaum hélt
(Bohannan 1957). Zauberkraft als eine allgemein erwerbbare spiri-
tuelle Kraft kann also versagen. So gesehen fillt sie in die gleiche
Kategorie wie Hexerkraft. Auch beim Auftreten von Hexerei ver-
mutet man ein Rollenversagen, auf das man, wie wir gesehen ha-
ben, mit StrafmaBnahmen reagiert. Wahrend es jedoch im Fall von
Hexerei um das Rollenversagen in Zwischenbereichen der Struktur
geht, geht es bei der Zauberei um ein Versagen in offiziellen Rol-
len. Unser Schema, in dem spirituelle Krifte und soziale Struktur
aufeinander bezogen werden, wird insgesamt konsistenter, wenn
wir die Krifte, die ein Versagen bereits in sich schlieen, jenen
gegeniiberstellen, denen Erfolg bestimmt ist. Im Unterschied zum
Zaubereiglauben, in dem ein Versagen bereits mitgedacht wird,
beinhalten die germanische Auffassung vom Gliick und einige For-
men des baraka- und mana-Glau-bens die Erwartung eines Erfolgs.
Mana und die islamische baraka gehen — unabhingig von den Ab-
sichten des Amtsinhabers — von offiziellen Positionen aus. Sie sind
entweder gefiahrliche Kréfte, die vernichten konnen, oder wohlwol-
lende Krifte, die Gutes bewirken. Es gibt Hauptlinge und Fiirsten,
die mana oder baraka haben. Schon ihre Berlihrung wirkt wie ein
Segen oder eine Erfolgsgarantie, und ihre personliche Anwesenheit
in einer Schlacht kann fiir den Sieg ausschlaggebend sein. Es ist
aber nicht immer so, daB3 diese Kréfte eindeutig an die zentralen
Positionen des sozialen Systems gebunden sind. Bisweilen kann
baraka eine ungebundene wohlwollende Kraft sein, die unabhéngig
von den offiziellen Macht- und Abhéingigkeitsverhdltnissen in der
Gesellschaft wirkt.

Wenn sich zeigt, da3 eine solche unabhingige wohlwollende Kraft
im Glauben eines Volkes eine wichtige Rolle spielt, konnen wir
annehmen, dall entweder die formale Autoritdt schwach oder unzu-
reichend definiert ist oder daB die politische Struktur aus irgendei-
nem Grund neutralisiert wurde und se-

144



gensreiche Krifte von ihren Schliisselpositionen deshalb nicht aus-
gehen konnen.

I. M. Lewis hat eine nichtsakralisierte soziale Struktur beschrieben.
Die Somal unterscheiden generell zwischen profaner und spirituel-
ler Kraft (1963). Kraft im profanen Bereich hat der, der sich durch-
setzt; entsprechend sind die Somal militant und kdmpferisch. Die
politische Struktur ist ein Kriegersystem, in dem Macht gleich
Recht ist. Was jedoch die religidse Uberzeugung der Somal angeht,
so hingen sie dem Islam an und glauben, dal ein kdmpferisches
Verhalten zwischen Glaubensgenossen unrecht ist. Dieser tiefver-
wurzelte Glaube entritualisiert die soziale Struktur, insofern ndm-
lich die Somal nicht annehmen, daf3 von ihren Repridsentanten gott-
licher Segen oder Gefahr ausgehe. Nicht die Krieger, sondern die
Mainner Gottes sind die Repridsentanten ihrer Religion. Diese heili-
gen Minner, Experten in religiésen und rechtlichen Dingen, ver-
mitteln gleichermaflen zwischen den Menschen und zwischen Gott
und den Menschen. Sie werden nur widerstrebend in die kriegeri-
sche Struktur der Gesellschaft einbezogen. Als Ménnern Gottes
schreibt man ihnen eine spirituelle Kraft zu. Daraus ergibt sich, daf3
ihr Segen (baraka) um so grofler ist, je weiter sie sich aus der pro-
fanen Welt zuriickziehen und demiitig, arm und schwach leben.
Wenn diese Darstellung zutrifft, miifite sie auch fiir andere islami-
sche Volker gelten, deren soziale Organisation heftige innere Kon-
flikte aufweist. Bei den marokkanischen Berbern gibt es zwar eine
dhnliche spirituelle Kraft, doch es fehlt die theologische Rechtferti-
gung. Die Berber, so teilte Ernest Gellner mir mit, meinen nicht,
daB der Kampf innerhalb der moslemischen Gemeinschaft etwas
Unrechtes sei. Es ist zudem ein gemeinsamer Zug rivalisierender
segmentirer politischer Systeme, daB3 den politisch anerkannten
Fiihrern weniger spirituelle Kraft zuerkannt wird als bestimmten
Personen in den Zwischenrdumen des politischen Gebildes. Die
heiligen Ménner der Somal sollten auf der gleichen Ebene wie die
Erdschreinpriester der Tallensi und die ,,Ménner der Erde* bei den
Nuer gesehen werden. Das Paradoxon einer spirituellen Kraft, die
physisch Schwachen innewohnt, findet seine Erkldrung eher in der
Sozialstruktur als in der jeweils vorgebrachten Lehre zu ihrer
Rechtfertigung (Fortes und Evans-Pritchard 1940, S. 22).

145



Baraka in dieser Form gleicht Hexerei mit umgekehrten Vorzei-
chen. Es ist eine Kraft, die nicht zur formalen politischen Struktur
gehort, sondern zwischen ihren Segmenten frei flieft. Hexereibe-
schuldigungen werden zur Festigung der Struktur eingesetzt; in der
gleichen Weise versuchen diejenigen, die einen festen Platz in der
Struktur haben, auch von baraka Gebrauch zu machen. Wie bei der
Hexerei und Zauberei wird ihr Vorhandensein und ihre Stirke post
festum empirisch nachgewiesen. Man stellt fest, da3 ein Mensch
ein Hexer oder Zauberer ist, wenn jemandem, gegen den er einen
Groll hegt, ein Ungliick widerfahrt. Das Ungliick weist darauf hin,
dall Hexerei am Werk ist. Der 6ffentlich bekannte Groll weist dar-
auf hin, wer der Hexer sein konnte. Es ist im Grunde sein Ruf als
jemand, der einen Streit auszutragen hat, der dazu fiihrt, daf} sich
die Anklage gegen ihn richtet. Auch baraka wird post festum empi-
risch festgestellt. Irgendein wunderbares, oft ganz unerwartetes
gliickliches Ereignis weist auf sein Vorhandensein hin (Wester-
marck 1926, I, Kap. 2). Der Ruf eines heiligen Mannes als From-
mer und Gelehrter fihrt dazu, daf} sich die Aufmerksamkeit auf ihn
richtet. Genauso wie ein Hexer mit jedem Ungliick, das seine
Nachbarn befallt, immer mehr in Verruf gerdt, erhoht sich mit je-
dem neuen gliicklichen Ereignis das Ansehen des Heiligen. Der
Schneeballeffekt ist hier wie dort der gleiche.

Krifte, die ein mogliches Versagen bereits in sich schlieBen, haben
einen negativen Riickkopplungseffekt. Versucht jemand, der sie
besitzt, den ihm gesetzten Rahmen zu iiberschreiten, so weist ihn
die Beschuldigung wieder in seine Schranken. Die Furcht vor einer
Beschuldigung wirkt auf jeden schon vor einem tatsachlichen Streit
wie ein Thermostat. Sie ist ein Kontrollmittel. Die potentiell erfolg-
reichen Krifte dagegen konnen einen positiven Riickkopplungs-
effekt haben. Sie unterliegen keinerlei Beschrankungen und kénnen
sich bis zum Bersten aufladen. Baraka kann analog zur Hexerei,
die man als institutionalisierten Neid bezeichnet hat, als institutio-
nalisierte Bewunderung verstanden werden. Sie schafft sich daher
in einem System mit ungehindertem Wettbewerb ihre Anerkennung
selbst. Sie gehort auf die Seite der Stérkeren. Da sie empirisch am
Erfolg tiberpriift werden kann, zieht sie Anhénger an und steigert
dadurch den Erfolg noch weiter. ,,Man wird zu jeman-

146



dem, der tatsdchlich baraka besitzt, dadurch, dal man so behandelt
wird, als besidBe man sie* (Gellner 1962).

Ich mochte betonen, daf3 ich nicht glaube, dal} es in tribalen Gesell-
schaftssystemen mit einander bekdmpfenden Elementen immer
auch baraka gibt. Sie ist eine Kraft, die unter verschiedenen politi-
schen Bedingungen ganz verschieden vorgestellt wird. In einem
Autoritatssystem kann sie von den Inhabern der Autoritit ausgehen
und zum Nachteil ihrer Gegner ihren etablierten Status befestigen.
Sie triagt aber auch die Moglichkeit in sich, Vorstellungen von
Autoritdt und von Richtig und Falsch aufzusprengen, da ihr einzi-
ger Beweis in ihrem Erfolg liegt. Wer baraka besitzt, untersteht
nicht den gleichen moralischen Beschrankungen wie andere Men-
schen (Westermarck 1926, I, S. 198). Das gleiche gilt fiir mana und
Gliick. Sie konnen auf der Seite der etablierten Autoritét oder auf
der Seite der Opportunisten stehen. Raymond Firth kam zu dem
SchluB3, dal zumindest in Tikopia mana Erfolg bedeutet (1940). In
Tikopia ist mana Ausdruck der Autoritit der erblichen Héauptlinge.
Firth stellte sich die Frage, ob durch die erfolglose Herrschaft eines
Hauptlings die Dynastie gefidhrdet werden konnte, und kam zu dem
(zufallig richtigen) Ergebnis, da3 das Hauptlingstum stark genug
sein wiirde, eine solche Herausforderung zu iiberdauern. Einer der
groflen Vorteile, die die soziologische Erforschung friedlicher klei-
ner Bereiche bietet, ist die Ungestortheit, mit der man Fragen nach-
gehen kann, die in groBBeren Bereichen nur Verwirrung stiften wiir-
den. Der Nachteil jedoch ist, dal man niemals in die Lage kommt,
wirkliche Stiirme und Umwilzungen beobachten zu konnen. In
gewissem Sinne hat es die gesamte Kolonialethnologie mit fried-
lichen kleinen Bereichen zu tun. Wenn es stimmt, dall mana Erfolg
bedeutet, wire es ein gutes Beispiel fiir politischen Opportunismus.
Die kiinstlichen Bedingungen des kolonialen Friedens haben mog-
licherweise das Konflikt- und Rebellionspotential, das in den
erfolgsorientierten Kréften liegt, entstellt. Die ethnologische
Durchdringung der politischen Verhiltnisse ist hédufig unzu-
reichend. An Stelle einer Analyse des politischen Systems wird uns
bisweilen ein realitdtsfernes, staub- und konfliktfreies Gebilde vor-
gefiihrt oder auf eine sorgfiltige Bewertung der bestehenden Kraf-
teverteilung verzichtet. Das hat notwendig eine

147



ungenaue Interpretation zur Folge. Es ist vielleicht niitzlich, ein
Beispiel aus vorkolonialer Zeit heranzuziehen.

Auch das Gliick, wie es unsere germanischen Vorfahren verstan-
den, scheint, dhnlich wie die opportunistischen oder ungebundenen
Formen von mana und baraka, ebenfalls nicht fest mit der konkur-
renzbestimmten politischen Struktur verkniipft und etwas Unbe-
standiges gewesen zu sein, das nicht zur ererbten Macht gehorte.
Der Glaube an eine derartige Kraft kann sich dem schnellen Wech-
sel innerhalb der Machtkonstellationen anpassen und sich auf die
Beurteilung von Richtig und Falsch auswirken.

Ich habe versucht, den Vergleich zwischen diesen potentiell er-
folgsbestimmten Kréften und Hexerei und Zauberei, die beide zum
Versagen neigen und losgeldst von einer bestimmten Autoritits-
struktur wirken konnen, so weit wie moglich zu treiben. Ein ande-
res Moment, das die Erfolgskrifte mit Hexerei gemeinsam haben,
ist ihr unfreiwilliger Charakter. Dal man baraka besitzt, entdeckt
man an seiner Wirkung. Es gibt viele Menschen, die fromm sind
und aufBlerhalb des kriegerischen Systems leben, aber nur wenige
haben eine starke baraka. Auch mana kann ganz ohne Wissen wir-
ken, selbst ohne das eines Ethnologen, wie Raymond Firth trocken
anmerkt, dessen mana einmal ein besonders guter Fischzug zuge-
schrieben wurde. Viele Hohepunkte in den nordischen Sagas han-
deln von Wendepunkten im Leben eines Menschen, der plotzlich
sein Gliick findet oder feststellt, dal ihn sein Gliick verlassen hat
(Gronbech 1909, dt. 1937, 1, Kap. 4).

Ein weiteres Merkmal der Erfolgskréfte ist es, daf} sie hdufig an-
steckend wirken. Sie werden materiell libertragen. Alles, was mit
baraka in Berlihrung gekommen ist, kann baraka erhalten. Auch
das germanische Gliick wurde manchmal in Erbstiicken und Schit-
zen Ubertragen. Wenn diese den Besitzer wechselten, ging auch das
Glick auf den neuen Besitzer {iber. Dieser Aspekt verbindet diese
Kréfte mit der Verunreinigung, die durch Kontakt Gefahren iiber-
tragt. Die potentiell zufélligen und zerstorerischen Wirkungen der
Erfolgskrifte dagegen stehen im Gegensatz zur Verunreinigung, die
eindeutig die Aufrechterhaltung des bestehenden sozialen Systems
zum Ziel hat. Um zusammenzufassen: Der Glaube, dal3 einzelne
Menschen eine spirituelle Kraft besitzen, ist nie neutral oder losge-
16st

148



von den dominanten Mustern der Sozialstruktur. Auch wenn es
zundchst so aussieht, als ob bestimmte Menschen ganz zufillig mit
freiflottierenden spirituellen Kriften ausgestattet wiren, so zeigt
sich bei ndherer Untersuchung doch ein Zusammenhang. Nur dann,
wenn das System selbst in ungewohnlichem Malle unstrukturiert
ist, wenn die legitime Autoritéit unter einer permanenten Herausfor-
derung steht oder wenn die einander bekdmpfenden Segmente ei-
nes akephalen politischen Systems sich einigen, scheint es spiritu-
elle Krifte losgelost von einem formalen sozialen Gefiige zu ge-
ben. In solchen Situationen miissen diejenigen, die politische
Macht erringen wollen, die Trédger unabhingiger spiritueller Kraft
auf ihre Seite zu ziehen versuchen. Es besteht also kein Zweifel,
daB man sich das soziale System als etwas denkt, das schopferische
und erhaltende Kréfte in sich tragt.

Wir koénnen jetzt versuchen, Unreinheit ndher zu bestimmen. Wir
gehen davon aus, daB alle spirituellen Kréifte Teil des sozialen
Systems sind. Sie driicken es aus und stellen Institutionen bereit,
die es in Gang halten. Das bedeutet, dal die Kraft im Universum
letztlich mit der Gesellschaft verbunden wird, da alle mdglichen
Schicksalsverdnderungen von Menschen ausgeldst werden, die eine
bestimmte soziale Position innehaben. Daneben gibt es jedoch
noch andere Gefahren, die ebenfalls beachtet werden miissen, sol-
che, die von Menschen wissentlich oder unwissentlich ausgelost
werden konnen, die nicht Teil der Psyche sind und die weder durch
Initiation erworben noch in einem Lehrgang erlernt werden kon-
nen. Es handelt sich um die Verunreinigungskrifte, die der Vorstel-
lungsstruktur selbst angehoren und die einen symbolischen Bruch
dessen, was verbunden sein soll, oder ein symbolisches Zusam-
menfiigen dessen, was getrennt sein soll, bestrafen. Daraus folgt,
dal Verunreinigung eine Gefahr ist, die wahrscheinlich nur dort
droht, wo die Strukturlinien — seien es die des Kosmos oder die der
Gesellschaft — eindeutig definiert sind.

Ein verunreinigender Mensch ist immer im Unrecht. Er hat sich in
einen Zustand gebracht, der nicht akzeptiert werden kann, oder
einfach eine Linie Uberschritten, die nicht hétte tiberschritten wer-
den diirfen. Dieser Schritt bringt andere Menschen in Gefahr. Un-
reinheit zu verursachen ist — anders als Zauberei und Hexerei —
eine Fahigkeit, die Mensch und Tier gemein-

149



sam haben, denn eine Verunreinigung wird nicht immer nur von
Menschen hervorgebracht. Sie kann zwar absichtlich begangen
werden, aber die Absicht ist fiir ihre Wirkung ohne Bedeutung — sie
geschieht in der Regel versehentlich.

Genauer kann ich diese ganz spezielle Art von Gefahren nicht defi-
nieren. Es sind Kréfte, die nicht bei den Menschen liegen die aber
durch menschliches Handeln freigesetzt werden konnen. Die Kraft,
die einen achtlosen Menschen gefdhrdet, ist ganz offensichtlich
eine Kraft, die der Vorstellungsstruktur innewohnt, eine Kraft, mit
der sich die Struktur zu schiitzen sucht.

150



7. Auf3ere Begrenzungen

Die Idee der Gesellschaft ist eine Vorstellung mit groer Wirkungs-
kraft. Sie kann von sich aus Menschen kontrollieren oder zum Han-
deln anregen. Diese Vorstellung besitzt eine Form; sie hat dullere
Begrenzungen, Randbereiche und eine innere Struktur. Sie enthalt
im Innern die Kraft, Konformitit zu belohnen und Angriffe abzu-
wehren. Thre Randbereiche und unstrukturierten Zonen bergen
Energien. Alle den Menschen bekannten Strukturen, Randbereiche
und Begrenzungen kénnen als Symbol fiir die Gesellschaft dienen.
Van Gennep zeigt, dal Schwellen den Eintritt in einen neuen Status
symbolisieren. Warum trégt der Brautigam die Braut iiber die Tiir-
schwelle? Weil die Schwelle, der Tiirbalken und die Pfosten zu
einem Gebilde gehoren, das im Alltagsleben vorhanden sein muf3,
damit wir in ein Haus eintreten konnen. Das vertraute Durchschrei-
ten einer Tiroffnung kann zu einem Ausdruck fiir viele andere Ar-
ten des Eintretens werden. Das gleiche gilt fiir Kreuzungen und
Bogen, neue Jahreszeiten, neue Kleider und dhnliches. Nichts aus
dem Bereich unserer Erfahrung ist so unbedeutend, dal3 es nicht in
ein Ritual eingehen und eine erhabene Bedeutung erhalten konnte.
Je personlicher und vertrauter der Ursprung eines rituellen Symbols
ist, um so wirkungsvoller ist seine Aussage. Je eindeutiger das
Symbol aus dem gemeinsamen Fundus der menschlichen Erfah-
rung stammt, desto weitreichender und gewisser ist seine Auf-
nahme.

Zur Wiedergabe komplexer sozialer Formen eignet sich die Struk-
tur lebender Organismen besser als Tiirpfosten und Schwellen. So
stellen wir fest, dal in den Opferritualen genau vorgeschrieben ist,
welche Art Tier verwendet werden soll — ein junges oder ein altes,
ein méannliches, weibliches oder ein kastriertes —, und dal3 diese
Vorschriften verschiedene Aspekte

151



jener Situation bezeichnen, die ein Opfer erforderlich macht. Auch
die Art und Weise, in der das Tier geschlachtet werden soll, ist fest-
gelegt. Die Dinka zerschneiden das Tier — auch die Geschlechts-
organe — der Liange nach, wenn mit dem Opfer ein Inzest ungesche-
hen gemacht werden soll, und sie halbieren es quer, wenn ein Waf-
fenstillstand feierlich begangen wird. Fiir einige Anldsse ersticken
sie es, und fiir andere trampeln sie es zu Tode. Noch deutlicher sind
die symbolischen Handlungen, die am menschlichen Korper vorge-
nommen werden. Der Korper liefert ein Modell, das fiir jedes abge-
grenzte System herangezogen werden kann. Seine Begrenzungen
konnen fiir alle moglichen Begrenzungen stehen, die bedroht oder
unsicher sind. Der Korper ist eine komplexe Struktur. Die Funktio-
nen seiner verschiedenen Teile und ihre Beziehungen zueinander
bieten anderen komplexen Strukturen eine Fiille von Symbolmog-
lichkeiten. Es ist ausgeschlossen, daf3 wir Rituale interpretieren
konnen, in denen Exkremente, Muttermilch, Speichel und Ahn-
liches eine Rolle spielen, wenn wir den Kdorper nicht als ein Sym-
bol fiir die Gesellschaft begreifen oder iibersehen, dal die Krifte
und Gefahren, die es in der Sozialstruktur geben soll, im kleinen
auch durch den Korper ausgedriickt werden konnen. Es leuchtet
allgemein ein, da3 der Korper eines Opferochsen als Aufrifl einer
sozialen Situation benutzt werden kann. Wollen wir jedoch Rituale,
die mit dem menschlichen Koérper zu tun haben, genauso interpre-
tieren, greift die psychologische Tradition ein und bringt uns von
der sozialen zuriick zu einer individuellen Betrachtungsweise. Of-
fentliche Rituale mogen offentliche Belange ausdriicken, wenn sie
unbelebte Tirpfosten oder Tieropfer benutzen; 6ffentliche Rituale
dagegen, die am menschlichen Korper ausgefiihrt werden, gelten
als Ausdruck personlicher und privater Belange. Dieses Uberwech-
seln zu einer anderen Interpretation dann, wenn die Rituale am
menschlichen Fleisch vorgenommen werden, ist in keiner Weise
gerechtfertigt. Soviel ich weil}, ist dieser Sachverhalt nie metho-
disch dargelegt worden. Die Verfechter dieser Vorgehensweise stiit-
zen sich ausschlieBlich auf nicht weiter hinterfragte Annahmen, die
auf der groBen Ahnlichkeit zwischen bestimmten rituellen Formen
und dem Verhalten psychopathischer Individuen fuflen. Man nimmt
an, daf primitive Kulturen in gewisser Hinsicht den infantilen Sta-
dien in der Entwicklung der

152



menschlichen Psyche entsprechen. Folglich werden derartige Riten
so interpretiert, als stiinden hinter ihnen die gleichen Fragen, die
das Denken von psychisch Kranken oder Kindern beschiftigen.

Ich mochte zwei moderne Untersuchungen als Beispiel dafiir an-
filhren, wie primitive Kulturen zur Untermauerung psychologischer
Argumentationen benutzt werden. Beide gehdren zu einer langen
Reihe @hnlicher Erdrterungen, und beide sind, weil die Beziehung
zwischen Kultur und individueller Psyche nicht deutlich gemacht
wird, irrefithrend.

Bettelheims Buch Die symbolischen Wunden (1955, dt. 1982) ist in
der Hauptsache eine Interpretation von Beschneidungs- und Initia-
tionsriten. Der Autor versucht, die genau festgesetzten Rituale der
Australier und Afrikaner zur Erhellung psychologischer Phéno-
mene zu benutzen. Es geht ihm insbesondere um den Nachweis,
daB die Psychoanalytiker den Neid weiblicher Kinder auf das
ménnliche Geschlecht iiberbetont und die Bedeutung des Neids
ménnlicher Kinder auf das weibliche Geschlecht iibersehen haben.
Diese Erkenntnis kam ihm urspriinglich bei der Beobachtung von
Gruppen schizophrener Kinder, die kurz vor der Adoleszenz stan-
den. Hochstwahrscheinlich ist der Gedanke zutreffend und wichtig.
Ich mochte seine Erkenntnisse auf dem Gebiet der Schizophrenie
auch keineswegs kritisieren. Wenn er jedoch argumentiert, daf3
Rituale, die ausdriicklich darauf angelegt sind, genitale Blutungen
bei Minnern hervorzurufen, den Neid der Méanner auf die weib-
lichen Reproduktionsprozesse ausdriicken sollen, muf3 der Ethno-
loge einwenden, daf3 das eine unzureichende Interpretation eines
offentlichen Ritus ist. Sie ist deswegen unzureichend, weil sie rein
beschreibend ist. Was in das menschliche Fleisch geschnitten wird,
ist ein Bild der Gesellschaft. Und bei den von ihm angefiihrten
Staimmen der Murngin und Arunta, die in Hélften und Sektionen
unterteilt sind, geht es in den offentlichen Riten wahrscheinlich
eher darum, ein Symbol zu schaffen, das die Symmetrie der beiden
Halften der Gesellschaft ausdriickt.

Die zweite Untersuchung stammt von Norman Brown, dem es in
seinem Buch Life against Death (1959) um den expliziten Ver-
gleich zwischen der Kultur des ,,archaischen Menschen* unserer
eigenen Kultur geht, und zwar unter dem Gesichts-

153



punkt der infantilen und neurotischen Phantasien, die sie auszu-
driicken scheinen. Die Annahmen beider Autoren iiber primitive
Kulturen gehen auf Roheim (1925) zuriick: die primitive Kultur ist
autoplastisch, unsere Kultur ist alloplastisch. Der Primitive ver-
sucht, seine Wiinsche durch Manipulationen an sich selbst zu ver-
wirklichen. Er nimmt rituelle Eingriffe an seinem eigenen Korper
vor, um die Fruchtbarkeit der Natur, die Unterordnung der Frauen
oder Jagderfolge zu erzielen. In der modernen Kultur versuchen
wir, unsere Wiinsche zu verwirklichen, indem wir direkt auf die
duBere Umwelt einwirken, und erzielen damit jene eindrucksvollen
technischen Resultate, die die beiden Arten von Kulturen am
augenfilligsten voneinander unterscheiden. Bettelheim iibernimmt
diese Unterscheidung in rituell und technisch ausgerichtete
Zivilisationen, nimmt jedoch an, daB3 die primitive Kultur von in-
addquaten, unreifen Personlichkeiten hervorgebracht wird, und
glaubt sogar, daf3 die psychologische Riickstindigkeit des Wilden
fiir seine geringen technischen Errungenschaften verantwortlich ist.

Hier kénnte man sogar vermuten, dafl, wenn die Naturvolker so komplexe
Personlichkeitsstrukturen wie der moderne Mensch hitten, wenn ihre
Abwehrmechanismen so kompliziert und ihr BewuBtsein so subtil und an-
spruchsvoll, wenn das dynamische Wechselspiel zwischen Ich, Uber-Ich und
Es ebenso kompliziert und wenn ihr Ich so gut geeignet wéren, der &dufleren
Realitit zu begegnen und sie zu verdndern — dann hétten sie so komplexe
Gesellschaften wie die unsere entwickelt, wenn auch wahrscheinlich andere.
Thre Gesellschaften sind jedoch klein geblieben und verhéltnismaBig unwirk-
sam in der Auseinandersetzung mit der dulleren Umgebung. Vielleicht ist
einer der Griinde dafiir ihre Neigung, Probleme eher durch autoplastische als
durch alloplastische Manipulationen zu 16sen; das heif3it, indem sie ihre Kor-
per oder ihr Verhalten anstelle der physischen Umgebung verdndern (1982,
S.61).

Wir wollen hier noch einmal, wie so viele Ethnologen zuvor, nach-
driicklich darauf hinweisen, dal} es keinen Grund fiir die Annahme
gibt, dal3 die primitive Kultur als solche das Produkt eines primiti-
ven Menschentypus ist, dessen Personlichkeit mit der von Klein-
kindern oder Neurotikern zu vergleichen wére. Und wir wollen die
Psychologen auffordern, die Schliisse zu nennen, auf denen eine
solche Hypothese beruht. Der gesamten Argumentation liegt die
Annahme zugrunde, daf} die Probleme, die die Rituale 16sen sollen,
personliche psychologi-

154



sche Probleme seien. Bettelheim fahrt in der Tat so fort, daf} er den
primitiven Ritualisten mit einem Kind vergleicht, das sich selbst
auf den Kopf schldgt, wenn es frustriert ist. Diese Annahme liegt
seinem ganzen Buch zugrunde. Auch Brown geht von ihr aus, aber
seine Uberlegungen sind etwas subtiler. Er nimmt nicht an, daB der
primitive Zustand der Kultur durch individuelle, personliche Ziige
verursacht sei: er berilicksichtigt ganz richtig die Auswirkung der
kulturellen Konditionierung auf die individuelle Personlichkeit.
AnschlieBend jedoch behandelt er die Gesamtkultur so, als ob sie
in ihrer Totalitdt mit einem Kleinkind oder einem zuriickgebliebe-
nen Erwachsenen verglichen werden konnte. Die primitive Kultur
nimmt zur Korpermagie Zuflucht, um ihre Wiinsche zu verwirk-
lichen. Sie befindet sich in einem Stadium der kulturellen Evolu-
tion, das dem der infantilen Analerotik vergleichbar ist. Seine
Maxime lautet:

die infantile Sexualitdt ist die autoplastische Kompensation fiir den Verlust
des Anderen; die Sublimierung ist die alloplastische Kompensation fiir den
Verlust des Ich (S. 170).

Davon ausgehend sagt er, daf} die ,,archaische” Kultur das gleiche
Ziel wie die kindliche Sexualitdt habe, namlich Flucht vor den har-
ten Realititen des Verlusts, der Trennung und des Todes. Epi-
gramme sind nun einmal nicht eindeutig. Auch diesen Ansatz
wiirde ich gerne einmal ausfiihrlicher dargestellt sehen. Brown
behandelt das Thema nur kurz. Er schreibt:

Der archaische Mensch ist hauptséchlich mit dem Kastrationskomplex, dem
Inzesttabu und der Entsexualisierung des Penis befaft, d.h. mit der Ubertra-
gung der genitalen Impulse auf jene zielgehemmte Libido, die den Verwandt-
schaftssystemen zugrundeliegt, in die das archaische Leben eingebettet ist.
Der geringe Grad der Sublimierung, der dem geringen Stand der Technologie
entspricht, bedeutet aufgrund unserer vorausgegangenen Definitionen ein
schwicheres Ich, ein Ich, das seine priagenitalen Impulse noch nicht (durch
Negierung) tiberwunden hat. Daher driickt sich das gesamte phantastische
Wunschdenken des kindlichen NarziSmus in unsublimierter Form aus, so daf3
der archaische Mensch den magischen Korper der Kindheit beibehdlt (S.
298ft).

Diese Phantasien gehen davon aus, daB3 der Korper selbst den
Wunsch des Kindes nach unaufhérlichem, immer neuem Genuf3
fiillen kann. Sie sind eine Flucht vor den Realitédten, eine Weige-
rung, Verlust, Trennung und Tod ins Auge zu sehen. Das

155



Ich entwickelt sich, indem es diese Phantasien sublimiert. Es kas-
teit den Korper, bestreitet, dafl die Exkremente etwas Magisches an
sich hitten und stellt sich damit den Realititen. Der Sublimie-
rungsprozell setzt statt dessen jedoch andere irreale Ziele und
Zwecke, indem er dem Ich neue scheinbare Fluchtmdglichkeiten
vor Verlust, Trennung und Tod bereitstellt. So jedenfalls verstehe
ich den Strang der Argumentation. Je grofler das Material ist, das
eine entwickelte Technologie zwischen uns und die Befriedigung
unserer kindlichen Wiinsche schiebt, desto intensiver ist die Subli-
mierung. Der umgekehrte Schlufl scheint jedoch problematisch.
Konnen wir behaupten, daf3 dort, wo die materielle Grundlage einer
Zivilisation geringer entwickelt ist, eine geringere Sublimierung
stattgefunden hat? Welche tatsdchlichen Bezugspunkte gibt es zwi-
schen der kindlichen Phantasie und einer primitiven Kultur, die auf
einer primitiven Technologie beruht? Auf welche Weise impliziert
ein geringer Stand der Technologie ,,ein Ich, das seine prigenitalen
Impulse noch nicht (durch Negierung) iiberwunden hat“? In wel-
cher Hinsicht ist eine Kultur sublimierter als eine andere? Hier
handelt es sich offensichtlich um fachgebundene Probleme, bei
denen der Ethnologe nicht mitreden kann. Aber zu zwei Punkten
sollte er Stellung nehmen. Einmal zu der Frage, ob man tatsichlich
davon sprechen kann, dal den Exkrementen in den Phantasien pri-
mitiver Kulturen eine magische Bedeutung zugemessen wird. Sie
ist mit Sicherheit zu verneinen. Zum anderen zu der Frage, ob pri-
mitive Kulturen die Flucht vor der Realitdt suchen. Stimmt es, dal3
sie ihre wie immer geartete Magie dazu benutzen, um MifBlerfolge
in externen Tatigkeitsbereichen zu kompensieren? Auch diese
Frage ist zu verneinen. Wenden wir uns zundchst dem Problem der
magischen Bedeutung der Exkremente zu. Die Informationen sind
entstellt. Was iiber die relative Betonung des Korpers im Unter-
schied zu anderen symbolischen Themen einerseits und iiber die
positiven oder negativen Einstellungen gegeniiber korperlichen
Ausscheidungen im Ritual andrerseits gesagt wird, trifft so nicht
Zu.

Gehen wir zuerst auf den letzten Punkt ein: der Umgang mit Exkre-
menten und anderen korperlichen Ausscheidungen in primitiven
Kulturen stimmt fiir gewohnlich nicht mit den Themen der eroti-
schen Phantasie von Kindern tiberein. Es ist kei-

156



neswegs so, dal Exkremente usw. als Mittel der Befriedigung gese-
hen wiirden; der Umgang mit ihnen wird im Gegenteil gemeinhin
verdammt. Es ist keineswegs so, da3 die den Grenzbereichen des
Korpers innewohnende Kraft als Instrument der Wiinsche angese-
hen wird; sie wird im Gegenteil zumeist gemieden. Es gibt vor
allem zwei Griinde dafiir, warum eine oberflichliche Lektiire
ethnographischer Berichte einen falschen Eindruck vermittelt. Der
eine liegt beim Informanten und der andere beim Beobachter.

Man sagt, dall Zauberer Korperausscheidungen benutzen, wenn sie
ihre schandlichen Wiinsche zu verwirklichen trachten. So gesehen
ist es wohl richtig, da3 die magische Behandlung von Exkrementen
den Wiinschen dessen dient, der diese Magie einsetzt; doch die
Informationen iiber Zauberei stammen zumeist von Leuten, die
sich als Opfer sehen. Es ist nicht schwer, von vermeintlichen Op-
fern lebhafte Schilderungen der materia medica zu erhalten, wo-
hingegen an Listen von Zauberspriichen aus dem Mund anerkann-
ter Zauberer schon sehr viel schwerer zu kommen ist. Wenn Infor-
manten vermuten, dafl andere Menschen Korperausscheidungen
unrechtméafigerweise gegen sie einsetzen, bedeutet das noch lange
nicht, da3 sie meinen, sie konnten sie auch fiir ihre eigenen Zwecke
benutzen. So 146t eine Art optischer Téuschung der positiven Seite
etwas zuschlagen, was eigentlich auf der negativen Seite zu ver-
zeichnen wire.

Der Beobachter neigt ebenfalls dazu, das Ausmal, in dem primitive
Kulturen Kdorperausscheidungen auf positiv magische Weise benut-
zen, zu lUbertreiben. Aus verschiedenen, den Psychologen am
besten bekannten Griinden scheint jeder Hinweis auf eine magische
Behandlung von Exkrementen dem Leser ins Auge zu springen und
seine Aufmerksamkeit zu fesseln. Damit wird eine zusétzliche Ent-
stellung herbeigefiihrt. Die Folge ist, daB3 die ganze Reichhaltigkeit
und Breite der Symbole oft iibersehen oder einigen wenigen skato-
logischen Prinzipien zugeordnet wird. Ein Beispiel hierfiir wire die
Art und Weise, in der Brown den Trickster-Mythos der Winnebago,
der im fiinften Kapitel vorgestellt wurde, erortert. Anale Beziige
tauchen nur in zwei oder drei der zahlreichen Abenteuer des
Tricksters auf. Ich habe eine dieser Passagen — die, in der Trickster
seinen After als selbstindige Person zu behandeln

157



versucht — angefiihrt. Browns Interpretation des Mythos weicht von
meiner so weit ab, da} ich zunéchst falschlicherweise glaubte, er
héitte in seiner Belesenheit auf eine noch idltere Quelle als Radin
zurtickgegriffen:

Den Trickster der primitiven Mythologien kennzeichnet eine unsublimierte
und unverhohlene Analitét.

Nach Brown kann der Trickster der Winnebago, dem er zugleich
die Rolle eines groBen Kulturheroen zuweist, ,,in einer unflitigen
Posse mit Hilfe von Exkrementen, Schlamm und Lehm die Welt
schaffen®. Als Beleg fiihrt er eine Episode aus dem Mythos an, in
der Trickster allen Warnungen zum Trotz eine bestimmte Knolle
iBt, worauf ihn Bldhungen befallen, deren Entladungen ihn hoher
und hoher heben. Er bittet die Menschen, ihn festzuhalten, doch als
Dank fiir ihren Hilfeversuch zerstreut er sie mit der letzten, endgiil-
tigen Eruption in alle Richtungen. In der Fassung, die Radin be-
richtet, sucht man vergeblich nach einem Hinweis darauf, daB3
Tricksters Entleerung in irgendeiner Weise kreativ wire. Sie ist
eher destruktiv. Aus Radins Index und Einleitung ist zu entnehmen,
daB Trickster nicht die Welt schuf und in keinerlei Hinsicht als Kul-
turheros wirkte. Fiir Radin ist die Aussage der angefiihrten Episode
eine durch und durch negative. Er sieht sie als konsistenten Teil der
uibergreifenden Thematik, die Tricksters allméhliche Entwicklung
zu einem sozialen Wesen verfolgt. Soviel zu der Tendenz, dem
Umgang mit Exkrementen in primitiven Kulturen eine zu grofe
magische Bedeutung beizulegen. Die nichste Frage, die der Ver-
gleich von kulturellen Praktiken und Analerotik aufwirft, ist die, in
welchem Sinne man davon sprechen kann, da3 primitive Kulturen
der realen Erfahrung von Trennung und Verlust zu entkommen
suchen. Versuchen sie, die Einheit von Leben und Tod zu ignorie-
ren? Mein Eindruck ist im Gegenteil der, da3 gerade die Rituale,
die am nachdriicklichsten den Ausscheidungen eine Kraft zuspre-
chen, die groBten Anstrengungen unternehmen, der physischen
Vollstdndigkeit der Realitdt gerecht zu werden. Die Entwicklung
eindeutiger Korpersymbole in einer Kultur deutet keineswegs dar-
auf hin, dal sie Korpermagie als eine Fluchtmdglichkeit benutzt.
Der Einsatz dieser Symbole kann vielmehr als der Versuch verstan-
den werden, sich der Erfahrung mit ihren unvermeidlichen Schmer-
zen und Verlusten zu stellen und, wie

158



ich im letzten Kapitel zeigen werde, eine Antwort auf die groflen
Seinsfragen zu finden. Hier, im Zusammenhang mit der Frage des
Vergleichs von primitiver Kultur und kindlicher Psychologie, nur
so viel: auch wenn das ethnographische Material Belege dafiir lie-
fert, dal dem Schmutz in primitiven Kulturen eine schopferische
Kraft zugeschrieben wird, ist es nicht moglich, diese von der Kul-
tur getroffenen Bewertungen den Phantasien der kindlichen Sexu-
alitdt gleichzusetzen.

Um die beiden Einstellungen korrigieren zu konnen, die in diesem
Zusammenhang immer wieder auftauchen, sollten wir sorgfiltig
die Zusammenhénge klassifizieren, in denen Korperausscheidun-
gen eine Kraft zugeschrieben wird. Sie konnen, wenn sie in einem
rituellen Zusammenhang von Menschen verwendet werden, denen
ein segensreicher Einflull nachgesagt wird, Gutes bewirken. In der
hebrédischen Religion wurde Blut als die Quelle des Lebens
betrachtet und durfte aufler bei den heiligen Opferhandlungen nicht
beriihrt werden. Manche Voélker glauben, daB3 der Speichel von
Personen in wichtigen Positionen Segen bringt. Zuweilen werden
der Leiche eines Regenten Substanzen entnommen, mit denen der
konigliche Nachfolger gesalbt wird. So werden zum Beispiel aus
der verwesten Leiche der vorausgegangenen Lovedu-Konigin in
den Drakensbergen Salben hergestellt, die die neue Konigin dazu
befdhigen, das Wetter zu kontrollieren (Krige 1943, S. 273f)). Es
gibt unzédhlige weitere Beispiele. Sie veranschaulichen noch einmal
das Thema des letzten Kapitels, indem sie zeigen, in welcher Weise
der sozialen oder religidsen Struktur Kréifte beigelegt werden, mit
denen sie sich selbst schiitzen kann. Das gleiche gilt, wenn Korper-
ausscheidungen rituell eingesetzt werden, um Schaden zu verur-
sachen. Diese Art der Verwendung kann den Inhabern von Schliis-
selstellungen zugeschrieben werden, die damit die Struktur vertei-
digen, Zauberern, die ihre Position innerhalb der Struktur mif3-
brauchen, oder AuBenseitern, die die schwachen Stellen in der
Struktur mit Knochenstiickchen und anderen Dingen bewerfen.
Wenden wir uns jetzt aber der zentralen Frage zu. Warum sind Kor-
perausscheidungen Symbole fiir Gefahren und Krifte. Warum
glaubt man, daB sich Zauberer durch Blutvergiefen, Inzest oder
Anthropophagie fiir eine Initiation qualifizieren? Warum sollen ihre
Kiinste nach einer Initiation hauptsichlich darin

159



bestehen, mit Kraften umgehen zu konnen, die in den Randberei-
chen des menschlichen Korpers angesiedelt werden? Warum meint
man, da} gerade den Randbereichen des Kdrpers besondere Kréfte
und Gefahren innewohnen?

Zunachst einmal konnen wir die Ansicht ausscheiden, dal3 offent-
liche Rituale allgemeine kindliche Phantasien ausdriicken. Diese
erotischen Wiinsche, die das Kleinkind mit Hilfe seines Korpers
phantasmatisch befriedigt, sind vermutlich allen Menschen gemein.
Folglich sind die Korpersymbole Teil des allgemeinen Fundus an
Symbolen und infolge der Erfahrung des Individuums zutiefst ge-
filhlsbeladen. Die Rituale machen jedoch nur selektiv von diesem
gemeinsamen Symbolfundus Gebrauch. Die einen greifen auf das
eine und andere auf etwas anderes zuriick. Die Psychologie ist ih-
rem Wesen nach nicht in der Lage, kulturell bedingte Unterschiede
zu erkléren.

Zweitens sind alle Randbereiche gefahrlich. Verdnderungen dieser
Bereiche wirken sich auf die Gestalt der zugrundeliegenden Erfah-
rung aus. Jede Vorstellungsstruktur ist an ihren Rdndern verletzlich.
Wie zu erwarten, sind die Korperoffnungen Symbole fiir besonders
verletzliche Stellen. Das, was aus ihnen hervortritt, ist marginale
Materie der offenkundigsten Art. Speichel, Blut, Milch, Urin, Stuhl
oder Tranen haben durch ihr Hervortreten bereits die Begrenzungen
des Korpers tliberschritten. Das gleiche gilt fiir Dinge, die vom Kor-
per abgetrennt oder abgesondert werden: Haut, Nigel, abgeschnit-
tene Haare und Schweill. Es ist falsch, die Randzonen des Korpers
losgeldst von allen anderen Randzonen zu behandeln. Es gibt kei-
nen Grund, der Einstellung des Individuums zu seinen korperlichen
und emotionalen Erfahrungen irgendeinen Vorrang vor seinen kul-
turellen und sozialen Erfahrungen einzurdumen. Hier liegt der
Schliissel, mit dem sich erklidren 14B3t, warum die Rituale rund um
die Erde ganz verschiedene Aspekte des Korpers heranziehen. In
einigen gilt die Verunreinigung durch Menstruationsblut als tod-
liche Gefahr, in anderen fiirchtet man sie iiberhaupt nicht (sieche
Kapitel 9). In einigen wirkt sich die Verunreinigung durch einen
Todesfall auf das tagliche Leben aus, in anderen iiberhaupt nicht. In
einigen sind Ausscheidungen gefdhrlich, in anderen lacht man dar-
iiber. In Indien sind gekochte Nahrung und Speichel Triger von
Verunreinigung, die Buschménner dagegen sammeln die Melonen-
samen, die sie

160



schon einmal im Mund hatten, um sie spéter zu rosten und zu essen
(Marshall-Thomas 1959, S. 44).

Jede Kultur hat ihre je besonderen Risiken und Probleme. Welche
der korperlichen Randzonen in ihren Glaubensanschauungen Kraft
zugeschrieben wird, hingt davon ab, welche Situation der Korper
gerade wiedergeben soll. Offenbar konnen sich unsere verbor-
gensten Angste und Wiinsche mit groBer Beredtheit Ausdruck ver-
schaffen. Um die kdrperliche Verunreinigung zu verstehen, sollten
wir, ausgehend von den bekannten gesellschaftlichen Gefahren, die
bekannten Motive aus dem Korperbereich ansehen und dann fest-
zustellen versuchen, welche Entsprechungen es gibt.

Die Psychologen, die verzweifelt alles Verhalten auf die zwang-
hafte Beschiftigung des Individuums mit seinem Korper reduzie-
ren, bleiben damit nur bei ihrem Leisten.

Es gibt die spottische Bemerkung gegen die Psychoanalyse, dafl das Unbe-
wuBlte in jedem konvexen Gegenstand einen Penis und in jedem konkaven
eine Vagina oder einen Anus sicht. Ich finde diesen Satz sehr treffend
(Ferenczi, Sex in Psychoanalysis, S. 227, zitiert bei Brown).

Es ist die Pflicht jedes Handwerkers, bei seinem Leisten zu bleiben.
Die Soziologen haben die Pflicht, dieser Form von Reduktionismus
ihre eigene entgegenzuhalten. Ebenso wie man sagen kann, daf3
alles ein Symbol fiir den Korper ist, kann man auch (und nicht zu-
letzt deswegen) sagen, da3 der Korper ein Symbol fiir alles andere
ist. Die Existenz dieser Symbole mit ihren vielen iibereinander-
gelegten inneren Bedeutungsschichten, die letztlich auf die Erfah-
rung des Ich mit seinem Korper zuriickfithren, berechtigen den
Soziologen zu dem Versuch, in die andere Richtung zu arbeiten,
um einige der Schichten freizulegen, die einen Einblick in die ge-
sellschaftliche Erfahrung des Individuums geben.

Wenn analerotische Phanomene auf der kulturellen Ebene erschei-
nen, diirfen wir nicht unterstellen, daf3 alle Mitglieder dieser Kultur
Analerotiker sind. Wir miissen uns umsehen und herausfinden, was
dazu gefiihrt hat, daf3 die Analogie zwischen den Formen der Kul-
tur und der Analerotik angemessen erscheint. Das Vorgehen gleicht
auf bescheidene Weise Freuds Untersuchung von Witzen. Freud
versuchte, eine Verbindung zwischen der sprachlichen Form und
dem aus ihr gezogenen Vergniigen herzustellen, und machte sich
daher die Miihe, die

161



Interpretation von Witzen auf einige wenige allgemeine Regeln
zuriickzufiihren. Ein Komodienautor konnte diese Regeln nie dazu
benutzen, Witze zu erfinden; uns jedoch helfen sie, einige der Zu-
sammenhdnge zwischen dem Lachen, dem Unbewufiten und der
Struktur von Geschichten zu erkennen. Die Anlehnung an Freuds
Arbeit bietet sich deswegen an, weil die Verunreinigung als eine
invertierte Form von Humor angesehen werden kann. Sie ist kein
Witz, weil sie nichts Belustigendes an sich hat. Aber die Struktur
ihrer Symbole baut ebenso wie die Struktur von Witzen auf Ver-
gleichen und Doppeldeutigkeiten auf.

Man sollte vier Arten der sozialen Verunreinigung unterscheiden.
Erstens die Gefahr, die die dufleren Begrenzungen bedroht; zwei-
tens die Gefahr, die durch das Uberschreiten innerer Trennlinien
des Systems ausgelost wird; drittens die Gefahr, die die Randberei-
che der Trennlinien umgibt. Die vierte Gefahr kommt aus dem in-
neren Widerspruch, der entsteht, wenn einige der Grundpostulate
von anderen Grundpostulaten in Frage gestellt werden, so daB3 sich
das System an bestimmten Punkten selbst zu bekdmpfen scheint. In
diesem Kapitel zeige ich, wie dieser unkomische Witz die Symbole
der Korpergrenzen verwendet, um einer Gefahr fiir die Grenzen der
Gemeinschaft Ausdruck zu verleihen.

Die Rituale der Coorg (Srinivas) vermitteln den Eindruck, daf3
diese Menschen von der Angst besessen sind, gefdhrliche Unrein-
heiten konnten in ihr System eindringen. Sie behandeln den Korper
wie eine belagerte Stadt, in der jeder Ein- und Ausgang gegen
Spione und Verriter bewacht wird. Alles, was einmal den Korper
verlassen hat, darf ihm nicht wieder zugefiihrt werden und unter-
liegt strikter Meidung. Die gefahrlichste Verunreinigung droht von
Dingen, die nach einer Absonderung noch einmal aufgenommen
werden. Ein kleiner Mythos, der in anderen Zusammenhéngen tri-
vial wirken mag, erhellt ihr Verhalten und ihr Denksystem in einem
Malle, dal es der Ethnograph fiir erforderlich hielt, ihn drei- oder
viermal anzufiihren. Eine Gottin {libertraf ihre beiden Briider in
jedem Wettstreit an Stirke und Klugheit. Da vom Ausgang dieser
Kimpfe abhing, wer kiinftig herrschen sollte, beschlossen die Brii-
der, sie durch eine List zu besiegen. Sie brachten sie dazu, die
BetelnuB, die sie gerade kaute, aus dem Mund zu nehmen, um

162



zu sehen, ob sie roter als die ihrer Briider war, und sie dann wieder
zurlickzustecken. Sobald sie bemerkte, daf3 sie etwas gekaut hatte,
was schon vorher einmal in ithrem Mund gewesen und deshalb
durch ihren Speichel unrein geworden war, erkannte sie — wenn
auch weinend und klagend — ihre Niederlage uneingeschrinkt ein.
Der Fehler machte alle ihre fritheren Siege ungiiltig und begriindete
die rechtmdfige Vorherrschaft ihrer Briider iiber sie fiir immer.

Die Coorg sind Teil des hinduistischen Kastensystems. Sie stellen
keine auBergewoOhnliche oder abweichende Gruppe im hinduisti-
schen Indien dar (Dumont und Pocock 1959). Sie definieren Status
nach dem Grad von Reinheit und Unreinheit, ganz so, wie es auch
alle anderen Kasten tun. Die niedrigsten Kasten sind die un-
reinsten. Sie ermdglichen es durch ihre demiitigen Dienstleistun-
gen, daf} sich die hoheren Kasten von korperlichen Unreinheiten
freihalten konnen. Sie waschen die Wésche, schneiden die Haare,
kleiden Leichen an und so weiter. Das gesamte System gleicht ei-
nem arbeitsteiligen Korper, dessen Kopf das Denken und Beten
iibernimmt, wihrend den verachtetsten Teilen die Beseitigung des
Abfalls zufillt. Jede Subkasten-Gemeinschaft in einer bestimmten
Region ist sich der relativen Stellung bewuft, die sie auf der Skala
der Reinheit einnimmt. Aus der Sicht von Ego ist das System der
Kastenreinheit nach oben hin strukturiert. Die iiber ihm Stehenden
sind reiner. Alle Positionen unter ihm, wie sehr sie sich auch immer
in thren Beziehungen untereinander unterscheiden mogen, sind fiir
es verunreinigend. So liegt fiir jedes Ego innerhalb des Systems die
bedrohende Strukturlosigkeit, gegen die Barrieren errichtet werden
miissen, unterhalb von ihm. Der traurige Witz mit dem Thema Ver-
unreinigung durch korperliche Funktionen symbolisiert den Ab-
stieg in der Kastenstruktur fiir alle, die Kontakt mit Fézes, Blut und
Leichen haben.

Die Coorg teilen diese Furcht vor dem AuBer- und Unterhalb-
liegenden mit anderen Kasten. Da sie aber in einer abgeschiedenen
Bergregion lebten, waren sie auch eine isolierte Gemeinschaft, die
nur gelegentliche und kontrollierbare Kontakte mit der iibrigen
Welt hatte. Fiir sie ist das Modell der Aus- und Eingénge des
menschlichen Korpers ein doppelt geeigneter symbolischer Brenn-
punkt fiir die Angste, die sie als Minderheit um ihren Status in der
iibergreifenden Gesellschaft haben. Mir

163



geht es hier um den Nachweis, da3 das gesellschaftliche Gegen-
stiick zu den Ritualen, in denen eine Besorgnis um die Korperdft-
nungen zum Ausdruck kommt, die Sorge um den Schutz der politi-
schen und kulturellen Einheit einer Minderheit ist. Die Israeliten
waren ihre ganze Geschichte hindurch eine hart bedringte Minori-
tat. Thre Glaubensanschauungen besagen, dal} alle korperlichen
Ausscheidungen — Blut, Eiter, Exkremente, Samen usw. — verunrei-
nigend sind. Thre Sorge um die Integritdt, um die Einheit und Rein-
heit des physischen Kdrpers wire ein angemessener Ausdruck fiir
die bedrohten Grenzen ihres politischen Gemeinwesens.

Das hinduistische Kastensystem schlieit zwar alle Minderheiten
ein, aber jede von ihnen als eine distinkte kulturelle Untereinheit.
Die Subkasten an einem bestimmten Ort bilden mit groBer Wahr-
scheinlichkeit Minderheiten. Je reiner und hoher ihr Kastenstatus
ist, desto wahrscheinlicher ist es, dafl sie in der Minderheit sind.
Daher driickt der Abscheu vor der Beriihrung von Leichen und
Exkrementen nicht nur die Stellung der Kaste im Gesamtsystem
aus. Die Besorgnis um die korperlichen Randbereiche ist ein Aus-
druck fiir die Gefahr, die dem Bestand der Gruppe droht.

Dal3 die soziologische Betrachtung der Kastenverunreinigung sehr
viel iiberzeugender ist als die psychoanalytische, wird deutlich,
wenn wir die private Einstellung des Inders zur Defikation be-
trachten. Wir wissen, daf} das Beriihren von Exkrementen im rituel-
len Bereich Verunreinigung nach sich zieht und da3 die Latrinen-
reiniger auf der untersten Stufe der Kastenhierarchie stehen. Wiirde
dieses Reinheitsgebot individuelle Angste ausdriicken, miiiten wir
erwarten, dal der Defdkationsakt kontrolliert und im Verborgenen
geschieht. Es ist daher ein ziemlicher Schock, wenn man liest, da3
ihre normale Einstellung ldssige Nichtbeachtung ist, und zwar in
einem Ausmalf, dal Gehwege, Veranden und 6ffentliche Plitze mit
Exkrementen geradezu iibersit sind, bis der Sweeper kommt.

Die Inder entleeren sich iiberall. Vor allem entleeren sie sich entlang der
Bahngleise. Aber sie entleeren sich auch an den Strianden; sie entleeren sich
auf den StraBlen; sie suchen nie nach einem schiitzenden Ort ... Uiber diese
hockenden Gestalten, die beim Besucher binnen kurzem einen so nachhal-
tigen und emblematischen Eindruck wie Rodins Denker hinterlassen, wird
nie gesprochen. Niemand schreibt iiber sie; in Romanen und

164



Geschichten kommen sie nicht vor; in Spiel- und Dokumentarfilmen tauchen
sie nicht auf. Diese Tatsache konnte aus der verstdndlichen Neigung zum
Verschonern herriihren. Tatsachlich aber ist es so, daf3 die Inder diese hocken-
den Menschen gar nicht sehen und sogar ganz ernsthaft bestreiten mogen,
daB es sie iiberhaupt gibt (Naipaul 1964, Kap. 3).

Statt von oraler oder analer Erotik zu sprechen, ist es iiberzeugen-
der, die Kastenverunreinigung genau als das zu begreifen, was sie
zu sein behauptet. Sie ist ein symbolisches System, das auf dem
Bild des Korpers beruht und dessen Hauptanliegen es ist, eine sozi-
ale Hierarchie zu ordnen.

Das indische Beispiel eignet sich zur Beantwortung der Frage, wa-
rum Speichel und Geschlechtssekrete mehr verunreinigen als Tréa-
nen. Wenn ich gierig seine Trinen trinken kann, schrieb Jean Ge-
net, warum dann nicht auch den klaren Tropfen an seiner Nasen-
spitze? Darauf konnen wir folgendes antworten: Zunéchst ist das
Nasensekret nicht so klar wie Trédnen. Es ist eher dem Sirup als
dem Wasser vergleichbar. Triibe, dickfliissige Absonderungen des
Auges eignen sich filir poetische Betrachtungen ebensowenig wie
Nasenschleim. Klare, stromende Trdnen hingegen sind ganz ein-
deutig der Gegenstand vieler romantischer Dichtungen: sie verun-
reinigen nicht. Das liegt teilweise daran, dal Trédnen von vornher-
ein ganz natiirlich mit der Symbolik des Waschens in Zusammen-
hang gebracht werden. Trinen gleichen flieBendem Wasser. Sie
reinigen, sdubern und baden das Auge, wie kdnnten sie also verun-
reinigen? Noch wichtiger jedoch ist, daB3 Tridnen nicht zu den kor-
perlichen Funktionen der Verdauung und Zeugung in Beziehung
gesetzt werden. Deshalb sind sie sehr viel weniger dazu geeignet,
soziale Beziehungen und soziale Prozesse zu symbolisieren. Das
wird deutlich, wenn wir die Kastenstruktur ndher ansehen. Da die
Stellung in der Reinheitshierarchie biologisch weitergegeben wird,
kommt dem sexuellen Verhalten eine gro3e Bedeutung fiir die Er-
haltung der Kastenreinheit zu. Die Sexualitit steht daher in der
Frage der Grenzverunreinigung bei den hoheren Kasten ganz be-
sonders im Vordergrund. Die Kastenzugehorigkeit eines Menschen
wird durch die Mutter bestimmt. Selbst wenn eine Frau in eine
hohere Kaste eingeheiratet hat, werden die Kinder ihrer Kaste zu-
gerechnet. Frauen sind daher die Pforten, durch die man in eine
Kaste gelangt. Die Reinheit der Frauen wird sorgfaltig geschiitzt,
und eine Frau, von der bekannt wird, daf3

165



sie Geschlechtsverkehr mit einem Mann aus einer niedrigeren
Kaste gehabt hat, wird brutal bestraft. Auf der sexuellen Reinheit
der Miénner lastet keine vergleichbare Verantwortung. Folglich
wiegt die Promiskuitidt eines Mannes nicht so schwer. Bereits ein
rituelles Bad geniigt, um einen Mann vom sexuellen Kontakt mit
einer Frau aus einer niederen Kaste zu sdubern. Sein Geschlechts-
leben ist dennoch nicht vollig frei von der Sorge um seinen Korper
und dessen Grenzen. Dem Samen wohnt, wie die Hindus glauben,
eine heilige Substanz inne, die nicht vergeudet werden sollte. In
einem aufschluBreichen Aufsatz {iber die Reinheit der Frauen in
Indien schreibt Yalman (1963):

Auch wenn es die Frauen sind, die die Kastenreinheit bewahren miissen, und
Mainnern eine viel groBere Freiheit zugestanden werden mag, so ist es natiir-
lich doch besser fiir die Manner, die heilige Substanz, die in ihrem Samen
enthalten ist, nicht zu vergeuden. Wie allgemein bekannt ist, wird ihnen drin-
gend geraten, nicht nur die Frauen niederer Kasten, sondern die Frauen iiber-
haupt zu meiden (Carstairs 1956, 1957; Gough 1956). Denn der Verlust von
Samen bedeutet den Verlust dieses potenten Stoffes ... Am besten ist es, liber-
haupt nie mit Frauen zu schlafen.

Sowohl die ménnliche als auch die weibliche Korperbeschaffenheit
legen den Vergleich mit einem Gefdll nahe, dessen lebenspendende
Sifte nicht vergossen oder vermischt werden sollen. Frauen werden
auch ganz wortlich als Offnungen gesehen, durch die dem reinen
Inhalt etwas Schédliches zugefiihrt werden kann. Méanner werden
als Poren verstanden, durch die der wertvolle Stoff austreten oder
verlorengehen kann, wodurch das gesamte System geschwicht
wird.

Sexuelle Vergehen werden héufig mit verschiedenen moralischen
MaBstiben gemessen. In einem patrilinearen Abstammungssystem
fiihrt der Eintritt in die Gruppe iiber die Ehefrauen. Damit nehmen
sie eine Stellung ein, die der von Schwestern in einer Hindu-Kaste
vergleichbar ist. Folglich bezieht sich die Symbolik vom unvoll-
kommenen Gefdl} in einem viel groBeren Malle auf die Frauen als
auf die Ménner.

Wenn wir den rituellen Schutz von Korperoffnungen als ein Sym-
bol fiir das soziale Interesse an Aus- und Eingingen behandeln,
gewinnt die Reinheit gekochter Nahrung an Bedeutung. Ich zitiere
einen Abschnitt zu der Frage, inwieweit gekochte Nahrung verun-
reinigt und Verunreinigung iibertragen

166



werden kann (aus einem ungezeichneten Beitrag zum Thema Rein
und Unrein in: Contributions to Indian Sociology, 111, Juli 1959, S.
37):

Wenn jemand etwas benutzt, wird es ein Teil von ihm, nimmt an ihm teil.
Diese Aneignung ist natiirlich im Fall von Nahrung viel umfassender, wobei
entscheidend ist, dal die Aneignung der Aufnahme vorausgeht, da sie mit
dem Kochen einhergeht. Der Kochproze3 kann als ein Akt verstanden wer-
den, der eine vollstindige Aneignung der Nahrung durch den Haushalt
bedeutet. Es ist fast so, als ob die Nahrung, bevor sie vom einzelnen
»eingenommen* wird, im Kochprozef3 kollektiv vorverdaut wiirde. Man kann
Nahrung, die andere zubereitet haben, nicht mit ihnen essen, wenn man nicht
zu ihnen gehort. Das ist ein Aspekt der Situation. Ein anderer ist es, dafl
gekochte Nahrung sehr empfénglich fiir Verunreinigungen ist.

Das liest sich wie eine ganz genaue Transkription indischer Verun-
reinigungssymbole in den Bereich der gekochten Nahrung. Aber
hat man damit, dal man eine beschreibende Darstellung so anbie-
tet, als sei sie erkldrend, etwas gewonnen? In Indien begreift man
den Kochprozef als den Beginn der Einverleibung, und deswegen
ist die Gefahr einer Verunreinigung beim Kochen genauso gegeben
wie beim Essen. Warum aber findet sich diese Vorstellung in In-
dien, in Teilen Polynesiens, im Judentum und an einigen anderen
Orten, nicht aber iiberall dort, wo Menschen sich zum Essen
zusammensetzen? Ich glaube, da3 Nahrung iiberhaupt nur dann als
verunreinigend angesehen wird, wenn die dulleren Grenzen des
sozialen Systems unter einem Druck stehen. Wir konnen in unse-
rem Versuch, zu erkldren, warum in Indien gerade der Kochprozef3
rituell sein muf3, noch weiter gehen. Die Reinheit der Kasten ent-
spricht einer komplizierten erblichen Teilung der Arbeit zwischen
den Kasten. Die Arbeit, die eine jede Kaste verrichtet, ist symbo-
lisch befrachtet: sie sagt etwas iiber den relativ reinen Status der
jeweiligen Kaste aus. Einige Arbeiten korrespondieren den Aus-
scheidungsfunktionen des Kdorpers, darunter die bereits erwahnten
der Wischer, Barbiere und Sweeper. Einige Berufszweige haben
mit Blut oder mit alkoholischen Getrianken zu tun, etwa die Gerber,
Krieger und Palmsaftzapfer. Sie stehen auf der Reinheitsskala des-
wegen so niedrig, weil ihre Betdtigungen mit den brahmanischen
Idealen unvereinbar sind. Die Zubereitung von Nahrungsmitteln fiir
den Verzehr ist nun genau der Punkt, an dem der Zusammenhang
von Reinheits-

167



struktur und Berufsstruktur deutlich gemacht werden muf3. Denn
das Essen kommt durch die vereinten Anstrengungen von Schmie-
den, Zimmermannern, Seilmachern und Bauern zustande, die ver-
schiedenen Kasten mit unterschiedlichen Reinheitsgraden angehd-
ren. Bevor die Nahrung vom Korper aufgenommen werden darf, ist
ein klarer symbolischer Bruch erforderlich, um ihre Losldsung von
notwendigen, aber unreinen Kontakten zum Ausdruck zu bringen.
Diesen rituellen Bruch liefert der KochprozeB3, der reinen Hianden
anvertraut wird. Es steht zu erwarten, daf} ein dhnlicher Bruch
iiberall dort zu finden ist, wo die Nahrungsmittel von relativ Unrei-
nen produziert werden.

Ich habe allgemein die Art und Weise umrissen, in der die primiti-
ven Rituale mit der sozialen Ordnung und der Kultur, in der sie
vorkommen, in Verbindung gebracht werden miissen. Die genann-
ten Beispiele sind nicht weiter ausgefiihrt und sollen zunichst nur
den generellen Einwand gegen eine bestimmte, hédufig anzutref-
fende Betrachtungsweise von Riten begriinden. Ich fiige ein weite-
res, noch weniger ausgefiihrtes hinzu, um meinen Standpunkt noch
deutlicher zu machen. Die Psychologen haben viel iiber die Verun-
reinigungsvorstellungen der Yurok geschrieben (Erikson; Posinsky
1956). Diese nordamerikanischen Indianer, die vom Lachsfang im
Klamath lebten, scheinen sich, wenn man ihre Reinheitsvorschrif-
ten als Ausdruck einer Obsession sieht, zwanghaft mit dem Zustand
von Fliissigkeiten beschéftigt zu haben. Sie achteten sorgfaltig dar-
auf, gutes Wasser nicht mit schlechtem zu mischen, nicht in Fliisse
zu urinieren, Salzwasser nicht mit StiBwasser zu vermengen usw.
Ich beharre darauf, daB3 diese Vorschriften keine Zwangsneurosen
implizieren konnen und daBl man sie nicht interpretieren kann,
wenn man die flieBende Formlosigkeit ihres auB3erordentlich wett-
kampforientierten sozialen Lebens nicht in die Untersuchung
miteinbezieht (Dubois 1936).

Fassen wir zusammen: Es gibt ohne Zweifel eine Beziehung zwi-
schen individuellen Neigungen und primitiven Ritualen. Aber diese
Beziehung ist nicht so simpel, wie einige Psychoanalytiker ange-
nommen haben. Das primitive Ritual greift selbstverstidndlich auf
die individuelle Erfahrung zuriick. Das ist ein Gemeinplatz. Aber
es greift so selektiv auf sie zuriick, da3 man nicht sagen kann, es
verdanke sich in erster Linie der Not-

168



wendigkeit, individuelle, allen Menschen gemeinsame Probleme zu
16sen. Die Primitiven versuchen nicht, mit Hilfe ihrer 6ffentlichen
Rituale individuelle Neurosen zu heilen oder zu vermeiden. Die
Psychologen konnen uns sagen, ob personliche Probleme durch
den 6ffentlichen Ausdruck individueller Angste geldst werden kén-
nen oder nicht. Sicher miissen wir davon ausgehen, daf ein derarti-
ger Zusammenhang in irgendeiner Weise moglich ist. Aber darum
geht es hier nicht. Die Erforschung ritueller Symbole kann erst
dann wirklich einsetzen, wenn das Ritual als ein Versuch ange-
sehen wird, eine bestimmte Kultur, einen bestimmten Komplex von
Annahmen zur Beherrschung von Erfahrung zu schaffen und zu
erhalten.

Jede Kultur ist eine Gesamtheit miteinander verbundener Struk-
turen, die soziale Formen, Werte, die Kosmologie und das gesamte
Wissen umfassen und durch die alle Erfahrung vermittelt wird.
Bestimmte kulturelle Themen finden in Riten Ausdruck, in denen
der Korper einer bestimmten Behandlung unterzogen wird. In die-
sem ganz allgemeinen Sinne kann man die primitive Kultur als
autoplastisch bezeichnen. Doch das Ziel dieser Rituale ist nicht die
Verleugnung der Realitdt durch eine Flucht aus ihr. Es erbringt
nichts, wenn wir ihre Intentionen mit dem Verhalten eines
Kleinkindes vergleichen, das zum Daumenlutschen und Masturbie-
ren Zuflucht nimmt. Die Rituale sind Darstellungen sozialer Bezie-
hungen, und indem sie diesen Beziehungen einen sichtbaren Aus-
druck verleihen, ermdglichen sie es den Menschen, ihre eigene
Gesellschaft zu erkennen. Die Rituale wirken durch das symboli-
sche Medium des physischen Korpers auf den politischen Korper.

169



8. Innere Trennlinien

Zu Beginn dieses Jahrhunderts glaubte man, dafl die primitiven
Vorstellungen von Ansteckung nichts mit Ethik zu tun hétten. Das
war der Grund, warum unter der Bezeichnung Magie eine beson-
dere Kategorie von Ritualen in der wissenschaftlichen Betrachtung
eingerichtet wurde. Konnte man nachweisen, daf} ein Verunreini-
gungsritual eine Beziehung zur Moral hatte, ordnete man es ein-
deutig dem Gebiet der Religion zu. Um unseren Uberblick dariiber
zu vervollstindigen, wie die friihe Ethnologie mit der friihen Reli-
gion verfuhr, muB3 noch gezeigt werden, dal Verunreinigung
tatsdchlich sehr viel mit Moral zu tun hat.

Es stimmt, dal zwischen Reinheitsvorschriften und moralischen
Vorschriften keine enge Korrespondenz besteht. Manche Verhal-
tensweisen mogen verurteilt werden und dennoch frei von jegli-
chem Glauben an eine Verunreinigung sein, wihrend andere, die
nicht als verwerflich angesehen werden, verunreinigend und ge-
fahrlich sein sollen. Vereinzelt finden wir die Auffassung, daf} das,
was falsch ist, auch unrein macht. Reinheitsvorschriften heben nur
einen kleinen Teil des moralisch mifbilligten Verhaltens hervor.
Das beantwortet aber nicht die Frage, ob Verunreinigung und
Moral nur rein zuféllig miteinander in Beziehung geraten oder
nicht.

Um darauf eine Antwort geben zu kénnen, miissen wir moralische
Situationen ndher ins Auge fassen und die Beziehung zwischen
Gewissen und sozialer Struktur ansehen. Im groBlen und ganzen
beeinflussen privates Gewissen und offentlicher Moralkodex einan-
der bestindig. David Pole fiihrt dazu aus:

Der offentliche Kodex, der das private Gewissen schafft und formt, wird
seinerseits vom privaten Gewissen neu geschaffen und umgeformt ... In der
realen Reziprozitit des Prozesses gehen oOffentlicher Kodex und privates
Gewissen ineinander {iber. Jede Seite entspringt aus der anderen

170



und trigt zur anderen bei, kanalisiert sie und wird kanalisiert. Beide erhalten
in gleichem Maf3e eine neue Richtung und eine neue Dimension (1961, S. 91
f.).

Normalerweise ist es nicht ndtig, zwischen den beiden Seiten
streng zu unterscheiden. Es zeigt sich jedoch, daB3 wir diesen As-
pekt der Verunreinigung nicht verstehen konnen, wenn wir uns
nicht jenem Bereich zuwenden, der zwischen dem Verhalten, das
ein Mensch fiir sich selbst, und dem liegt, das er fiir andere aner-
kennt — zwischen dem, was er als Prinzip anerkennt, und dem, was
er im Widerspruch zum Prinzip jetzt und hier vehement fiir sich
selbst begehrt; zwischen dem, was er auf Dauer, und dem, was er
kurzfristig anerkennt. Der Spielraum der mdglichen Diskrepanzen
ist grof3.

Wir sollten uns zunéchst klar machen, dal3 moralische Situationen
nicht leicht zu bestimmen sind. Gewdhnlich sind sie ziemlich un-
deutlich und widerspriichlich statt klar umrissen. Das Kennzeichen
moralischer Vorschriften ist ihre Allgemeinheit. Thre Anwendung
auf einen bestimmten Kontext ist daher notgedrungen uneindeutig.
Die Nuer beispielsweise glauben, dal Mord und Inzest innerhalb
der lokalen Gemeinschaft etwas Unrechtes sind. Die Einhaltung
einer anderen anerkannten Verhaltensvorschrift kann jedoch zu
einem Verstofl gegen das Mordverbot fithren. Da die Nuer von Ju-
gend an dazu erzogen werden, ihre Rechte gewaltsam zu verteidi-
gen, kann es vorkommen, daB3 jemand unbeabsichtigt einen Mitbe-
wohner des Dorfes in einer Auseinandersetzung totet. Was die Vor-
schriften betrifft, die sexuelle Beziehungen zwischen bestimmten
Personen verbieten, so sind sie ebenfalls nicht eindeutig und die
genealogischen Rechnungen in einigen Féllen ziemlich ungenau.
Es kann durchaus vorkommen, daf} ein Mann nicht weil3, ob eine
bestimmte Frau zu dem Verwandtenkreis zahlt, der ihm verboten ist
oder nicht. Da keine Ubereinstimmung dariiber herrscht, was fiir
die moralische Bewertung ausschlaggebend ist und welche Folgen
eine Handlung nach sich ziehen wird, kann es hiufig mehrere
Blickwinkel geben, aus der eine Tat als richtig oder falsch beurteilt
wird. Reinheitsvorschriften sind im Unterschied zu den mora-
lischen Vorschriften unzweideutig. Die Frage der Absicht oder der
richtigen Ausgewogenheit yon Rechten und Pflichten wird nicht
beriicksichtigt. Es zéhlt nur, ob ein verbotener Kontakt stattgefun-
den hat oder nicht.

171



Theoretisch wére es vorstellbar, dafl die Gefahrenpunkte einer Ver-
unreinigung strategisch giinstig an den entscheidenden Stellen des
Moralkodex liegen und ihn dadurch festigen. Eine solche strategi-
sche Verteilung der Reinheitsvorschriften ist jedoch unmdglich, da
der Moralkodex seinem Wesen nach nie etwas Einfaches, Festes
und Dauerhaftes sein kann.

Wenn wir allerdings die Beziehung zwischen den Einstellungen zu
Verunreinigung und Moral ndher betrachten, werden wir etwas
finden, was dem Versuch, einen vereinfachten Moralkodex auf
diese Weise zu untermauern, sehr nahe kommt. Bleiben wir beim
selben Stamm: die Nuer wissen manchmal nicht, ob sie einen In-
zest begangen haben oder nicht. Sie glauben aber, da3 ein Inzest
Ungliick in Gestalt einer Hautkrankheit nach sich zieht, die durch
ein Opfer verhindert werden kann. Wenn sie wissen, da} sie ein
Risiko eingegangen sind, kdnnen sie das Opfer ausfiihren lassen.
Glauben sie, dall der Verwandtschaftsgrad ein sehr entfernter und
das Risiko deshalb nur gering ist, kdnnen sie warten, bis sich die
Angelegenheit im nachhinein dadurch klért, da3 eine Hautkrank-
heit auftritt oder ausbleibt. Reinheitsvorschriften konnen also zur
Klarung Ungewisser moralischer Sachverhalte beitragen.

Die Einstellung der Nuer zu den Kontakten, die sie fiir geféhrlich
halten, ist nicht notwendig eine mi3billigende. Sie wiren entsetzt,
wenn sich ein Inzest zwischen Mutter und Sohn ereignete; viele
andere Beziehungen jedoch, die fiir sie zu den verbotenen zéhlen,
rufen keine solche Verurteilung hervor. Ein ,kleiner Inzest™ ist et-
was, das jederzeit in den besten Familien vorkommen kann. Die
Einstellung zum Ehebruch ist dhnlich: man glaubt, er konne fiir den
hintergangenen Ehemann gefdhrliche Folgen haben, nidmlich
Riickenschmerzen, die er sich zuzieht, wenn er danach Verkehr mit
seiner Frau hat. Thnen kann nur durch ein Opfer, fiir das der Ehe-
brecher das Opfertier stellt, vorgebeugt werden. Aber obwohl ein
Ehebrecher, der in flagranti ertappt wird, ohne weiteres getotet
werden kann, scheinen die Nuer Ehebruch an sich nicht zu
mifBbilligen. Man gewinnt den Eindruck, daB den Frauen anderer
Mainner nachzustellen als riskanter Sport angesehen wird, dem
normalerweise keiner widerstehen kann (Evans-Pritchard 1951). Es
sind nun aber dieselben Nuer, die sich vor Verunreinigung fiirchten
und moralische Urteile féllen: der Ethnologe glaubt

172



nicht, dal} ihnen die oft todlichen Strafen fiir Inzest oder Ehebruch
von auflen — von ihrem strengen Gott — zur Aufrechterhaltung der
sozialen Struktur auferlegt wurden. Es ist vor allem die Integritit
der sozialen Struktur, die in Frage gestellt ist, wenn die Verbote des
Ehebruchs und Inzests nicht befolgt werden, da die lokale Struktur
ausschlieBlich aus Kategorien von Personen besteht, die durch In-
zestverbote, Heiratsgeld und ehelichen Status definiert sind. Um
eine solche Gesellschaft zu schaffen, mufliten die Nuer komplizierte
Vorschriften beziiglich Inzest und Ehebruch aufstellen, und um sie
zu erhalten, haben sie diese Vorschriften durch die Androhung von
Gefahren im Falle verbotener Kontakte untermauert. Diese Vor-
schriften und Sanktionen sind Ausdruck des offentlichen Gewis-
sens, sie geben das allgemeine BewulBtsein der Nuer wieder. Bei
einem konkreten Fall von Ehebruch oder Inzest sind andere Inter-
essen im Spiel. Die Ménner scheinen sich eher mit den Ehe-
brechern als mit den hintergangenen Eheméinnern zu identifizieren.
Wenn sie mit einem bestimmten Fall konfrontiert sind, hat ihre
moralische Mif3billigung wenig mit der Aufrechterhaltung der Ehe
und der sozialen Struktur zu tun. Dieser Sachverhalt ist ein Grund
fiir die Diskrepanz von Reinheitsvorschriften und moralischen Ur-
teilen. Er weist darauf hin, dal3 Reinheitsvorschriften noch eine
andere sozial niitzliche Funktion haben konnen: sie rufen mora-
lische MifB3billigung auch dort hervor, wo sie sonst nicht unbedingt
auftreten wiirden. Der Nuer-Ehemann, der an der Verunreinigung
durch einen Ehebruch kérperlich Schaden nimmt oder gar stirbt,
wird als Opfer des Ehebrechers angesehen. Wenn dieser seine
Schuld nicht siihnt, indem er ein Opfertier stellt, ist er ein potentiel-
ler Morder.

Dieses Beispiel weist auf einen weiteren allgemeinen Punkt hin.
Wir haben Verhaltensweisen angefiihrt, die die Nuer héufig als
moralisch neutral ansehen, von denen sie aber dennoch glauben,
daB sie gefdhrliche Krifte auslosen konnen. Es gibt auch Formen
des Verhaltens, die sie durch und durch verwerflich finden, von
denen sie aber nicht glauben, daB3 sie automatisch Gefahr nach sich
ziehen. Es ist zum Beispiel die ausdriickliche Pflicht eines Sohnes,
seinen Vater zu ehren. Mangelnder Respekt von Seiten eines Soh-
nes ist etwas dullerst Verwerfliches. Aber anders als im Fall einer
Respektlosigkeit gegeniiber den

173



Schwiegereltern sucht ihn nicht automatisch eine Strafe heim. Der
soziale Unterschied zwischen den beiden Situationen ist der, daf3
der leibliche Vater eines Mannes als Oberhaupt der Grof3familie
und Verwalter ihrer Herden in einer stirkeren 6konomischen Situa-
tion als der Schwiegervater oder die Schwiegermutter ist, um sei-
nen iibergeordneten Status zu behaupten. Das entspricht dem allge-
meinen Prinzip, dal dann, wenn der Empdrung iiber ein Vergehen
angemessene praktische Sanktionen im sozialen Bereich zur Verfii-
gung stehen, die Vorstellung einer Verunreinigung wahrscheinlich
nicht aufkommt. Wo das Vergehen mit groler Wahrscheinlichkeit
nicht von Menschenhand geahndet wird, werden gerne Verunreini-
gungsvorstellungen herangezogen, um das Fehlen anderer Sanktio-
nen auszugleichen.

Fassen wir zusammen: Wiirden wir aus dem Gesamtverhalten der
Nuer jene Verhaltensweisen herauslosen, die sie als unrecht ver-
dammen, erhielten wir einen Aufrif} ihres Moralkodex. Wiirden wir
weiterhin einen Aufrifl ihrer Verunreinigungsvorstellungen erarbei-
ten, konnten wir feststellen, daB3 er sich an einigen Stellen mit dem
moralischen System iiberschneidet, aber keinesfalls mit ihm iiber-
einstimmt. Ein groBer Teil ihrer Reinheitsvorschriften befalit sich
mit dem richtigen Benehmen zwischen Eheleuten und zwischen
Schwiegerverwandten. Die Strafen, die jene treffen sollen, die
diese Vorschriften brechen, konnen im Sinne Radcliffe-Browns als
Ausdruck sozialer Werte erkldrt werden. Die Vorschriften driicken
den Wert aus, der der Ehe in dieser Gesellschaft beigelegt wird. Sie
implizieren konkrete Anweisungen zur Reinerhaltung. So diirfen
etwa die Frauen keine Milch von Kiihen trinken, die zum Heirats-
geld gehoren, das fiir sie gezahlt wurde. Derartige Vorschriften
fallen nicht mit den Moralvorschriften zusammen, auch wenn sie
eine positive Einstellung zu allgemein anerkannten Verhaltens-
weisen (wie etwa Respekt gegeniiber den Herden des Ehemannes)
an den Tag legen. Sie beziehen sich nur indirekt auf den Moral-
kodex, insofern sie auf den Wert des Verhaltens aufmerksam
machen, das sich in irgendeiner Weise auf die Struktur der Gesell-
schaft auswirkt, auf die sich auch der Moralkodex bezieht.

Andere Reinheitsvorschriften, etwa die, die Inzest oder Totschlag
innerhalb der lokalen Gemeinschaft verbieten, zeigen

174



eine groflere Ndhe zum Moralkodex. Die Tatsache, daf3 sie so etwas
wie eine unpersonliche Strafinstanz fiir Vergehen sind, macht sie zu
einem Mittel, das der Unterstiitzung des anerkannten Moralsystems
dienen kann. Die Nuer-Beispiele lassen folgende Moglichkeiten
erkennen, in denen Verunreinigungsvorstellungen den Moralkodex
starken konnen:

1. Wenn eine Situation vom moralischen Standpunkt aus un-
zureichend bestimmt ist, kann der Glaube an eine Verun-
reinigung ein Mittel bereitstellen, um post festum ent-
scheiden zu kdnnen, ob eine Ubertretung stattgefunden hat
oder nicht.

2. Wenn moralische Prinzipien in Konflikt miteinander ge-
raten, kann eine Reinheitsvorschrift die entstechende
Unsicherheit mindern, indem sie auf einen unstrittigen
Punkt verweist.

3. Wenn moralisch unrechtes Verhalten keine moralische
Empdrung hervorruft, kann der Glaube an die schidlichen
Folgen einer Verunreinigung' die Schwere eines
Verbrechens unterstreichen und so bewirken, daf} sich die
offentliche Meinung auf die Seite des Rechts schlégt.

4. Wenn die moralische Empdrung keine praktischen Sanktio-
nen zur Hand hat, kann der Glaube an eine Verunreinigung
Menschen davor zuriickhalten, eine Ubertretung zu be-
gehen.

Dieser letzte Punkt 148t sich erweitern. Der Vergeltungsapparat in
einer zahlenméBig kleinen Gesellschaft ist fiir gewdhnlich weder
besonders stark noch besonders wirksam. Was nun seine Stirkung
durch einen Verunreinigungsglauben angeht, so gibt es zwei unter-
schiedliche Méglichkeiten. Entweder nimmt man an, daB der Ubel-
titer selbst das Opfer seiner Handlung wird, oder man glaubt, daf3
einem unschuldigen Opfer Gefahr droht. Es steht zu erwarten, daf3
das Auftreten des einen oder anderen Glaubens von bestimmten
Voraussetzungen abhingt. In jedem sozialen System wird es wohl
einige allgemein anerkannte moralische Normen geben, deren
Bruch nicht bestraft werden kann. In einer Gesellschaft zum Bei-
spiel, in der Selbsthilfe die einzige Moglichkeit darstellt, ein Verge-
hen zu verfolgen, bilden die Menschen zu ihrem Schutz Gruppen,
denen die Rache fiir ihre Mitglieder zufillt. Wenn nun ein Mord
innerhalb der Gruppe begangen wird, kann sehr leicht der Fall ein-
treten, daf3 keine Rache geiibt werden kann. Ein Mitglied

175



der eigenen Gruppe vorsitzlich zu toten oder auch nur auszustof3en,
wire ein Versto3 gegen das alleroberste Prinzip. In solchen Fillen
finden wir im allgemeinen die Erwartung, da3 der Brudermdrder
von Verunreinigung heimgesucht wird.

Ganz anders liegt der Fall, wenn eine Verunreinigung nicht den
Ubeltiter, sondern einen Unschuldigen trifft. Wir haben gesehen,
daB es der unschuldige Nuer-Ehemann ist, der durch einen Ehe-
bruch seiner Frau in Lebensgefahr gerdt. Zu diesem Thema gibt es
viele Variationen. Manchmal hélt man die schuldigen Frauen,
manchmal die hintergangenen Eheménner und manchmal ihre Kin-
der fiir gefdhrdet. Es kommt nur selten vor, dal man eine Gefahr
fiir den Ehebrecher sieht, obwohl es bei den Ontong-Javanesen
auch diese Vorstellung gibt (Hogbin 1934, S. 153). Im erwdhnten
Fall eines Brudermords fehlt es nicht an moralischer Emporung.
Das Problem besteht in der praktischen Frage, wie bestraft werden
kann, und nicht darin, wie eine moralische Entriistung gegen das
Verbrechen zu entfachen ist. Die Gefahr einer Verunreinigung tritt
an die Stelle einer aktiven Bestrafung durch die Menschen. Im Fall
des Ehebruchs trigt der Glaube, da3 Unschuldige gefdhrdet sind,
dazu bei, den Delinquenten zu brandmarken und eine moralische
Entriistung gegen ihn zu entfachen. Der Glaube an eine Verunreini-
gung unterstreicht hier also die Forderung nach-aktiver Bestrafung
durch die Menschen.

Es iiberschreitet den Rahmen dieser Untersuchung, eine grofle An-
zahl von Beispielen zusammenzutragen und zu vergleichen. Es
wire jedoch interessant, die vorhandenen Dokumente auf diese
Frage hin zu untersuchen. Wie sehen die Umstéinde im einzelnen
aus, unter denen eine Verunreinigung durch Ehebruch als Gefahr
fiir den hintergangenen Ehemann, fiir die ungeborenen oder leben-
den Kinder, fiir den Delinquenten oder die unschuldige Ehefrau
angesehen wird? Wenn in einem sozialen System, in dem jemand
bei Bekanntwerden eines Ehebruchs das Recht hat, einen Scha-
densanspruch anzumelden, einem heimlichen Ehebruch gefahrliche
Folgen nachgesagt werden, dann wirkt der Glaube an eine Verun-
reinigung immer als ein nachtriglicher Detektor des Verbrechens.
Das trifft auf den erwidhnten Nuer-Fall zu. Es gilt auch fiir den fol-
genden Bericht eines Nyakyusa-Ehemanns:

176



Wenn ich mich die ganze Zeit hindurch gut und bei Kréften fiihlte, und dann
feststelle, daf3 ich beim Gehen und Hacken miide werde, denke ich: ,,Was ist
los? Ich habe mich doch die ganze Zeit hindurch gut gefiihlt, und jetzt bin ich
so miide.” Meine Freunde sagen: ,,Es ist eine Frau. Du hast mit einer geschla-
fen, die gerade menstruierte. Und wenn ich esse und Durchfall bekomme,
sagen sie: ,,Es sind die Frauen, sie haben Ehebruch begangen!* Meine Frauen
bestreiten das. Wir gehen zum Wahrsager, und er nennt eine von ihnen. Wenn
sie es zugibt, ist die Sache klar. Wenn sie es aber bestreitet, benutzten wir
frither das Giftordal. Nur die Frau trank, ich nicht. Wenn sie sich iibergab,
war ich im Unrecht, die Frau war gut. Wenn sie jedoch iiberfiihrt wurde,
zahlte mir ihr Vater eine Kuh (Wilson 1957, S. 133).

Nicht anders verhélt es sich dort, wo man glaubt, wiahrend der
Schwangerschaft werde der Ehebruch einer Frau zu einer Fehlge-
burt und wéhrend der Stillperiode zum Tod des Kindes fiihren, und
wo fiir jeden eingestandenen Ehebruch jemand das Recht zuge-
sprochen wird, eine Blutkompensation zu fordern. Wenn Médchen
in der Regel vor ihrer Pubertit verheiratet werden, anschliefend
erwartungsgemall schwanger werden, entbinden, nach der Entbin-
dung drei bis vier Jahre stillen und dann wieder schwanger werden,
ist der Ehemann bis zu ihrer Menopause theoretisch gegen jegliche
Untreue versichert. Dazu kommt, daf3 durch das Risiko fiir die Kin-
der und fiir ihr eigenes Leben bei der Niederkunft das Verhalten der
Frau schwersten Sanktionen ausgesetzt ist. Das ist so weit ganz
klar. Der Glaube an eine Verunreinigung festigt in diesem Fall die
Ehebeziehungen. Doch haben wir damit noch keine Antwort auf
die Frage, warum in manchen Féllen der Ehemann, in anderen Fal-
len die gebédrende Frau oder die Kinder und in wieder anderen —
etwa bei den Bemba — die jeweils unschuldige Partei, d.h. entweder
der Ehemann oder die Ehefrau, automatisch einer Gefahr ausge-
setzt sind.

Einer Antwort ist nur durch eine detaillierte Untersuchung der je-
weiligen ehelichen Rechte und Pflichten und der unterschiedlichen
Interessen und Vorteile jeder Partei ndherzukommen. Die unter-
schiedliche Gefdhrdung macht es moglich, da3 sich das moralische
Urteil gegen jeweils andere Personen wendet: ist die Frau selbst in
Gefahr, riskiert sie sogar thr Leben im Kindbett, richtet sich die
Empdrung gegen ihren Verfiihrer. In diesem Fall diirfte es sich um
eine Gesellschaft handeln, in der es relativ unwahrscheinlich ist,
daf} die Frau fiir ihren Fehl-

177



tritt verpriigelt wird. Glaubt man das Leben des Ehemanns in Ge-
fahr, dann wird vermutlich die Ehefrau oder ihr Liebhaber zur Ver-
antwortung gezogen. Konnte es sein (und ich fiihre diese Vermu-
tung nur als Hypothese, die tiberpriift werden miifite, an und nicht,
weil ich mir da schon sicher wire), dall die Ehefrau tiberall da der
Gefahr ausgesetzt ist, wo sie aus irgendeinem Grunde nicht unge-
hindert geziichtigt werden kann? Vielleicht, weil sie die Anwesen-
heit ihrer Verwandten im Dorf schiitzt? Wenn das zutrifft, steht zu
vermuten, dafl im umgekehrten Fall — wenn der Ehemann der Ge-
fahr ausgesetzt ist —, ihm dadurch ein zusétzlicher Grund geliefert
wird, sie ordentlich zu verpriigeln, oder dal zumindest die Gemein-
schaft gegen ihr loses Betragen eingenommen sein wird. Ich will
damit sagen, daB es sich bei einer Gesellschaft, in der die Ehe stabil
ist und in der den Frauen gewaltsam begegnet wird, moglicher-
weise um eine solche handelt, in der die Gefahr, die aus einem Ehe-
bruch folgt, den hintergangenen Ehemann treffen kann.

Bisher haben wir vier Arten erwéhnt, auf die der Glaube an eine
Verunreinigung die moralischen Werte unterstiitzen kann. Die Tat-
sache daB sich Verunreinigungen leichter auftheben lassen als mora-
lische Verfehlungen, weist uns auf eine andere Gruppe von Situa-
tionen hin. Einige Verunreinigungen sind so schwerwiegend, daf}
derjenige, der sich vergangen hat, nicht am Leben bleiben kann.
Fiir die meisten Verunreinigungen existieren jedoch einfache Ge-
genmittel, um sie riickgidngig zu machen. Es gibt Riten der Umkeh-
rung, Loslosung, des Begrabens, Waschens, Ausloschens, Durch-
rducherns usw., die sie mit geringem Zeit- und Kraftaufwand tilgen
konnen. Die Authebung eines moralischen Vergehens héngt von
der Gemiitsverfassung der verletzten Partei und ihrem Rachebe-
diirfnis ab. Die sozialen Folgen einiger Vergehen ziehen weite
Kreise und konnen nie mehr wieder riickgéngig gemacht werden.
Versohnungsriten, in denen das Begraben des Unrechts dargestellt
wird, haben wie alle Riten den Effekt, etwas Neues in Gang zu
setzen. Sie konnen dazu beitragen, die Erinnerung an das Unrecht
auszuloschen und das Aufkommen einer positiven Einstellung zu
fordern. Fiir die weitere Gesellschaft ist es offenbar von Vorteil,
wenn moralische Vergehen auf VerstoBle gegen Reinheitsvorschrif-
ten reduzierbar sind, die sofort durch ein Ritual zu tilgen sind.
Lévy-Bruhl, der eine Reihe von Reinigungsritualen

178



anfiihrte (1931, Kapitel 8), erkannte, da3 bereits der Versuch, den
alten Zustand wiederherzustellen, einem Aufhebungsritus gleich-
kommt. Er wies darauf hin, daB man das Gesetz der Vergeltung
falsch versteht, wenn man es ausschlieBlich als Ausdruck eines
brutalen Racheverlangens begreift:

Verkniipft mit dieser Notwendigkeit einer Gegenhandlung, die der Handlung
genau entspricht, ist das Gesetz der Vergeltung ... Weil man angegriffen
wurde, eine Wunde empfangen, ein Unrecht oder einen Schaden erlitten hat,
fithlt man sich einem schlechten Einflul ausgesetzt. Ein drohendes Unheil
schwebt iiber einem. Damit man sich wieder fangen und erneut Ruhe und
Sicherheit erlangen kann, muf} der schlechte Einflul aufgehalten, neutralisiert
werden. Das aber 148t sich nur dadurch erreichen, da3 man die Handlung, die
das Unheil hervorgebracht hat, durch eine entsprechende Handlung in umge-
kehrter Richtung auBler Kraft setzt. Genau das wird fiir die Primitiven durch
die Vergeltung bewirkt (1931, S. 502f.).

Lévy-Bruhl beging nicht den Fehler anzunehmen, dal eine rein
duBerliche Handlung ausreichend wére. Er nahm — wie nach ihm
verschiedene Ethnologen immer wieder — die rastlosen Anstren-
gungen wahr, die unternommen werden, um die innere Einstellung
und Gesinnung mit der 6ffentlichen Handlung in Einklang zu brin-
gen. Der Widerspruch zwischen duflerem Verhalten und verborge-
nen Gefiihlen ist hdufig die Ursache von Furcht und Ungliicks-
erwartungen. Es handelt sich hier um einen weiteren Widerspruch,
der aus dem Akt der Reinigung selbst entspringen kann. Wir sollten
ihn deshalb als eine eigenstindige, gesonderte Form der Verun-
reinigung auffassen. Bei Lévy-Bruhl finden sich viele Beispiele fiir
das, was er die verhexenden Auswirkungen des bdsen Willens
nennt (1931, S. 189). Diese Verunreinigungsgefahren, die zwischen
der sichtbaren Handlung und dem unsichtbaren Gedanken lauern,
haben Ahnlichkeit mit der Hexerei. Es sind Gefahren, die von den
Zwischenrdumen der Struktur ausgehen, und wie bei der Hexerei
hiangt die ihnen innewohnende schadenstiftende Kraft weder von
einer dufleren Handlung noch von einer bewufliten Absicht ab. Sie
sind per se gefdhrlich.

Es gibt zwei unterschiedliche Vorgehensweisen, um eine Verunrei-
nigung aufzuheben: einmal das Ritual, das nicht nach der Ursache
der Verunreinigung fragt und nicht zu ergriinden sucht, bei wem die
Verantwortung dafiir liegt, und zum anderen den Beichtritus. Ober-
flachlich besehen wiirde man erwar-

179



ten, daB sie in ganz verschiedenen Situationen eingesetzt werden.
Das Opfer der Nuer ist ein Beispiel fiir die erste Vorgehensweise.
Die Nuer assoziieren Ungliicksfille mit Vergehen, die sie hervorge-
rufen haben; sie versuchen jedoch nicht, einen bestimmten Un-
gliicksfall auf ein bestimmtes Vergehen zu beziehen. Man hiélt eine
solche Frage fiir ein theoretisches Problem, da die einzige Abhilfe
in allen Fillen die gleiche ist: ein Opfer. Eine Ausnahme bildet, wie
bereits erwihnt, ein Ehebruch. Man mufl wissen, wer der Ehe-
brecher ist, um das Opfertier von ihm verlangen und ihn auflerdem
mit einer Geldstrafe belegen zu konnen. Ausgehend von diesem
Beispiel will es so scheinen, als ob eine Beichte eine giinstige Vor-
aussetzung fiir Kompensationsanspriiche darstellte, da sie die Art
des Vergehens immer eindeutig feststellt und die Mdoglichkeit bie-
tet, einen Verantwortlichen auszumachen.

Eine neue Form der Beziehung zwischen Verunreinigung und Mo-
ral ergibt sich, wenn die Reinigung allein als angemessene Mal-
nahme gegen moralische Verfehlungen angesehen wird. Dann wird
der gesamte Vorstellungskomplex, einschlieBlich des Glaubens an
Verunreinigung und Reinigung, zu einer Art Netz, das es den Mit-
gliedern der sozialen Struktur erlaubt, eine Art Hochseilakt zu voll-
fithren. Der Seiltdnzer wagt das Unmogliche und trotzt behende
den Gesetzen der Schwerkraft. Eine leichte Reinigung macht es
moglich, ungestraft den harten Realitdten der sozialen Struktur zu
trotzen. Die Bemba zum Beispiel haben ein so groes Vertrauen in
ihre Reinigungstechniken, dafl sie, obwohl sie glauben, daf} ein
Ehebruch todliche Gefahren nach sich zieht, ihren unmittelbaren
Wiinschen nachgeben. Diesen Fall werde ich im néchsten Kapitel
ausfiihrlicher behandeln. Was in diesem Zusammenhang wichtig
ist, ist der von A. I. Richards festgestellte offensichtliche Wider-
spruch zwischen der Furcht vor der Sexualitdit und der Freude
daran (1940, S. 154f.), dartiber hinaus aber auch die Rolle der Rei-
nigungsriten bei der Uberwindung der Furcht. Sie betont, da kein
Bemba davon ausgeht, da3 die Furcht vor der Verunreinigung, die
einem Ehebruch folgt, jemanden vom Ehebruch abhiilt.

Das fiihrt uns zu dem letzten Punkt, der Verunreinigung und Moral
in Beziehung zueinander setzt. Jedes Symbolganze kann ein eige-
nes kulturelles Leben annehmen und sogar den An-

180



sto zur Entwicklung sozialer Institutionen geben. Die sexuellen
Reinheitsvorschriften der Bemba zum Beispiel scheinen auf den
ersten Blick die Treue zwischen Mann und Frau zu f6rdern. Tat-
sdchlich jedoch sind heute Scheidungen hiufig und man gewinnt
den Eindruck, daf3 die Bemba zu Scheidung und Wiederverheira-
tung greifen, um eine Verunreinigung durch Ehebruch zu vermei-
den (Richards 1940). Diese radikale Abkehr von ehedem giiltigen
Normen ist nur dann moglich, wenn auch andere Desintegrations-
krafte am Werk sind. Wir diirfen es uns nicht so vorstellen, als ob
die Furcht vor Verunreinigung plétzlich scheute und mit dem sozia-
len System davongaloppierte. Sie kann jedoch ironischerweise
ganz neue Beweggriinde hervorbringen, die dem Moralkodex, den
sie frither einmal unterstiitzte, zuwiderlaufen.
Verunreinigungsvorstellungen konnen von den sozialen und mora-
lischen Aspekten einer Situation losgeldst sein und sich auf simple
materielle Dinge fixieren. Die Bemba glauben, daf eine ehebreche-
rische Verunreinigung durch Feuer iibertragen wird. Deshalb ist die
sorgsame Hausfrau geradezu von dem Problem besessen, ihre
Feuerstelle vor Verunreinigungen durch Ehebruch und Menstrua-
tion sowie vor Mord zu schiitzen.

Die Intensitdt dieses Glaubens oder das AusmaB, in dem er das tdgliche Le-
ben beeinflult, kann nicht genug hervorgehoben werden. Im Dorf werden zur
Kochenszeit kleine Kinder hierhin und dorthin gesandt, um ,,neues Feuer”
von Nachbarn zu holen, die rituell rein sind (S. 33).

Warum ihre Furcht vor der Sexualitdt vom Bett an den Tisch ver-
legt wurde, gehort ins ndchste Kapitel. Warum hingegen das Feuer
geschiitzt werden muf3, hangt mit der Anordnung der Kréifte zusam-
men, die ihr Universum beherrschen. Auf der einen Seite stehen
Tod, Blut und Kilte, auf der anderen Leben, Sexualitit und Feuer.
Alle sechs Krifte sind gefahrlich. Die drei positiven Krifte sind
nur dann nicht gefahrlich, wenn sie voneinander getrennt auftreten.
Sie sind ihrerseits durch den Kontakt mit Tod, Blut und Kilte ge-
fahrdet. Der Geschlechtsakt muf3 vom iibrigen Leben immer durch
einen Reinigungsritus getrennt werden, den nur die Eheleute — ei-
ner fiir den anderen — durchfiihren konnen. Der Ehebrecher ist eine
offentliche Gefahr, weil seine Beriihrung alle Kochstellen verunrei-
nigt, er selbst aber nicht gereinigt werden kann. Daran kénnen wir
erkennen, daf die sexuelle Verunreinigung nur

181



zum Teil mit der Sorge der Bemba um ihr soziales Leben erklart
werden kann. Um angeben zu konnen, warum sie glauben, daf3 das
Feuer (und nicht zum Beispiel Salz wie bei einigen ihrer Nachbarn)
Verunreinigung iibertrigt, miilten wir uns intensiver, als an dieser
Stelle moglich, den systematischen Beziehungen zwischen den
Symbolen selbst zuwenden. Dieser skizzenhafte Uberblick iiber die
Beziehung zwischen Verunreinigung und Moral muf} geniigen. Der
Hinweis darauf, daf} die Beziehung keineswegs eindimensional ist,
war ein notwendiger Schritt, bevor wir uns erneut der Vorstellung
zuwenden, die sich die Menschen von der Gesellschaft machen: ein
komplexes Gebilde, dessen Subsysteme — den chinesischen
Schachteln dhnlich — wiederum kleine eigene Subsysteme enthal-
ten, in denen, je weiter man geht, endlos viele weitere zu finden
sind. Ich glaube, da3 die soziale Umwelt, wie sie sich die Men-
schen vorstellen, von Trennlinien durchzogen ist, die anerkannt
werden miissen und die die anderen Menschen in solche einteilen,
mit denen man verbunden ist, und solche, von denen man getrennt
ist. Einige dieser Trennlinien sind durch harte physische Sanktio-
nen geschiitzt. Es gibt Kirchen, in denen die Landstreicher nicht
auf den Bénken schlafen, weil der Gemeindediener die Polizei ho-
len wiirde. Letzten Endes waren es dhnlich wirkungsvolle Sanktio-
nen, die die unteren Kasten in Indien daran hinderten, ihren Platz
zu verlassen, und auch auf allen anderen Stufen der Kastenhierar-
chie tragen politische und Okonomische Krifte dazu bei, das
System zu erhalten. Wo jedoch die Trennlinien gefdhrdet sind, tref-
fen wir auf Verunreinigungsvorstellungen, die ihnen zu Hilfe kom-
men. Das physische Uberschreiten der sozialen Barriere wird als
eine gefahrliche Verunreinigung behandelt, mit all den Folgen, die
wir gerade untersucht haben. Wer verunreinigt, verfillt einer dop-
pelten Verurteilung: einmal, weil er die Trennlinie iiberschritten
hat, und dann, weil er andere geféhrdet.

182



9. Das System im Kampf mit sich selbst

Wird die Gemeinschaft von auflen angegriffen, wird durch die
dulere Gefahr immerhin eine innere Solidaritit hervorgerufen.
Wird sie durch aufriihrerische Personen von innen her angegriffen,
werden diese bestraft, und die Struktur kann 6ffentlich wiederher-
gestellt werden. Es kann jedoch vorkommen, daf3 sich die Struktur
selbst zu Fall bringt, ein Thema, mit dem sich Ethnologen schon
lange befassen (vgl. Gluckman 1963). Vielleicht enthalten alle
sozialen Systeme Widerspriiche und bekdmpfen sich in irgendeiner
Weise selbst. Doch in einigen Fillen sind die unterschiedlichen
Zielsetzungen, nach denen die Menschen leben sollen, harmoni-
scher miteinander verbunden als in anderen.

Das Zusammenwirken der beiden Geschlechter ist von seinen na-
tirlichen Voraussetzungen her gesehen etwas Fruchtbares, Kon-
struktives, die Grundlage des sozialen Lebens. Manchmal stellen
wir jedoch fest, daB3 die Institutionen, die das Zusammenleben der
Geschlechter regeln, anstelle gegenseitiger Abhédngigkeit und Har-
monie eine rigide Trennung und einen heftigen Gegensatz aus-
driicken. Im Vorhergehenden haben wir Reinheitsvorschriften fiir
die Beziehung zwischen den Geschlechtern betrachtet, die das Ver-
langen ausdriicken, den (physischen und sozialen) Korper intakt zu
halten. Sie richten sich auf die Kontrolle der Ein- und Ausgénge.
Eine andere Art geschlechtlicher Reinheitsvorschriften beruht auf
dem Verlangen, die Trennlinien innerhalb des sozialen Systems zu
sichern. Im letzten Kapitel sahen wir, da3 all jene Kontakte, die
diese Trennlinie durchbrechen — z.B. ehebrecherische oder inzestu-
0se Beziehungen — durch bestimmte Vorschriften verboten werden.
Damit sind die verschiedenen Arten von Reinheitsvorschriften fiir
die Geschlechter jedoch noch nicht erschopft. Eine weitere Art
kann sich aus dem Konflikt zwi-

183



schen den unterschiedlichen Zielen ergeben, die in der Kultur gel-
ten.

In primitiven Kulturen ist die Unterscheidung nach Geschlechtern
nahezu per definitionem die primire gesellschaftliche Unterschei-
dung. Das bedeutet, dal einige wichtige Institutionen immer auf
dem Unterschied zwischen den Geschlechtern beruhen. In einer nur
wenig organisierten sozialen Struktur ist es nicht vollig ausge-
schlossen, dal Méanner und Frauen bei der Wahl und beim Wechsel
ihrer Geschlechtspartner den eigenen Neigungen folgen, ohne daf3
das ernsthafte Folgen fiir die weitere Gesellschaft hétte. Im Fall
einer ausgeprigten Organisation jedoch ist die primitive Sozial-
struktur fast dazu gezwungen, entscheidend in die Beziehungen
zwischen den Geschlechtern einzugreifen. Es werden, wie wir im
letzten Kapitel gesehen haben, Verunreinigungsvorstellungen
herangezogen, um Ménner und Frauen an die ihnen zugewiesenen
Rollen zu binden.

Es gibt dabei eine Ausnahme, die wir sogleich anfiihren wollen. In
Gesellschaften, in denen die Einhaltung mannlicher und weiblicher
Rollen gewaltsam und unmittelbar durchgesetzt wird, ist die Ver-
bindung von geschlechtlichen Beziehungen und Verunreinigungs-
gefahr unwahrscheinlich. Hier wird jeder, der abzuweichen droht,
sofort mit physischer Gewalt bestraft. Der dazu erforderliche Ad-
ministrationsapparat und Konsens ist allerdings nur selten anzutref-
fen und fehlt in den meisten primitiven Gesellschaften. Ein Bei-
spiel wiren die Walbiri im Innern Australiens, ein Volk, das ohne
Zodgern Gewalt anwendet, um zu verhindern, daf3 das sexuelle Ver-
halten einzelner jenen Teil der sozialen Struktur unterminiert, der
auf den Ehebeziehungen beruht (Meggitt 1962). Wie im {ibrigen
Australien hingt das soziale System weitgehend von den Heirats-
regeln ab. Die Walbiri wohnen in einer unwirtlichen Wiisten-
gegend. Sie sind sich der Schwierigkeiten bewuf}t, als Gemein-
schaft zu iiberleben, und eine der wichtigsten Forderungen ihrer
Kultur ist es, daf} alle Mitglieder der Gemeinschaft entsprechend
thren Fahigkeiten und Bediirfnissen arbeiten und versorgt werden.
Das bedeutet, da3 die Verantwortung fiir die Schwachen und Alten
den Gesunden zufillt. Die gesamte Gemeinschaft unterliegt einer
strikten Disziplin: die Jungen sind ihren Alteren und — ganz beson-
ders wichtig — die Frauen den

184



Mainnern untergeordnet. Eine verheiratete Frau lebt gewdhnlich in
einiger Entfernung von ihrem Vater und ihren Briidern, was bedeu-
tet, daB3 der Schutz, auf den sie theoretisch Anspruch hat, praktisch
nicht existiert. Sie untersteht der Kontrolle ihres Ehemanns. Es ist
grundsitzlich so, dafl das Prinzip der méinnlichen Vorherrschaft
kein Problem darstellt, wenn das weibliche Geschlecht dem méann-
lichen vollkommen untergeordnet ist. Es kann bei Bedarf riick-
sichtslos und unmittelbar durchgesetzt werden. Genau das scheint
bei den Walbiri der Fall zu sein. Thre Frauen werden beim ge-
ringsten Anlafl zur Klage und bei der kleinsten Vernachlissigung
ihrer Pflichten geschlagen oder gespeert. Fiir eine Frau, die von
ihrem Mann getotet wurde, kann keine Blutkompensation gefordert
werden, und niemand hat das Recht, zwischen einen Mann und
seine Frau zu treten. Die oOffentliche Meinung verurteilt nie den
Mann, der sich mit Gewalt — selbst wenn sie zum Tod fiihrt — gegen
seine Frau durchgesetzt hat. Es ist daher unmdglich, daf3 eine Frau
zwei Miénner gegeneinander ausspielt. Wie sehr auch immer die
Mainner danach trachten mogen, die Frau eines anderen zu verfiih-
ren, liber einen Punkt sind sie sich vollig einig: man darf seinen
sexuellen Begierden nie so weit nachgeben, dal man dadurch einer
einzelnen Frau die Moglichkeit an die Hand gibt, Einflul zu ge-
winnen und Intrigen einzufdadeln.

Diesen Menschen ist die Vorstellung einer Verunreinigung durch
das andere Geschlecht fremd. Selbst Menstruationsblut wird nicht
gemieden, und dem Kontakt damit werden keine Gefahren nachge-
sagt. Obwohl der Status des Verheiratetseins in ihrer Gesellschaft
wichtig ist, wird er ausschlieBlich durch manifeste Mittel geschiitzt.
Es gibt nichts, was die médnnliche Vorherrschaft anfechten oder ihr
zuwiderlaufen konnte.

Den einzelnen Walbiri-Ménnern sind keine Beschrankungen aufer-
legt. Sie verfiihren die Ehefrauen der anderen, wenn sich ihnen eine
Gelegenheit dazu bietet, ohne ein besonderes Interesse fiir die sozi-
ale Struktur zu zeigen, die auf der Ehe beruht. Deren Bestand ist
durch die totale Unterordnung der Frauen unter die Ménner und
durch das allgemein anerkannte Recht zur Selbsthilfe gesichert.
Wenn ein Mann im sexuellen Gehege eines anderen wildert, weil3
er, was er riskiert — einen Kampf und moglicherweise auch den
Tod. Das System ist hochst einfach. Es gibt Konflikte zwischen
Minnern, aber nicht zwischen

185



Prinzipien. In keiner Situation wird ein moralisches Urteil gefillt,
dem in einer anderen widersprochen werden konnte. Das Festhal-
ten an den vorgeschriebenen Rollen wird durch die Androhung
physischer Gewalt bewirkt. Bereits im letzten Kapitel gelangten
wir zu dem Schluf3, da3 soziale Systeme, in denen diese Drohung
uneingeschrinkt besteht, ohne die Unterstiitzung von Verunreini-
gungsvorstellungen auskommen.

Es sollte nicht in Vergessenheit geraten, da3 die Vorherrschaft der
Mainner nicht immer in dieser riicksichtslosen Einfachheit durchge-
setzt wird. Im letzten Kapitel sahen wir, da3 es in bestimmten Ge-
sellschaften die Tendenz gibt, dann, wenn Vorschriften dunkel und
widerspriichlich sind, Verunreinigungsvorstellungen heranzuzie-
hen, die den betreffenden Punkt vereinfachen oder klidren sollen.
Das Beispiel der Walbiri deutet einen bestimmten Zusammenhang
an. Wenn die ménnliche Vorherrschaft als zentrales Prinzip der
sozialen Organisation angesehen wird und ohne Einschrinkungen
und mit dem vollen Recht zum physischen Zwang gilt, ist es wenig
wahrscheinlich, da3 der Glaube an eine geschlechtliche Verunreini-
gung besonders stark entwickelt ist. Wenn andererseits das Prinzip
der ménnlichen Vorherrschaft zur Strukturierung des sozialen Le-
bens zwar verwendet, aber durch andere Prinzipien in Frage ge-
stellt wird — etwa durch das Prinzip der Unabhingigkeit der Frauen
oder durch ihr Recht, als schwicheres Geschlecht umfassender als
die Ménner vor Gewalt geschiitzt zu werden —, dann ist das Auftre-
ten von geschlechtlichen Verunreinigungsvorstellungen wahr-
scheinlich. Bevor wir uns diesem Fall zuwenden, miissen wir noch
eine andere Ausnahme ins Auge fassen.

Es gibt viele Gesellschaften, in denen die einzelnen nicht durch
Zwang oder andere strikte Mafinahmen dazu gebracht werden, die
ihnen zugeteilten Geschlechterrollen zu spielen, und in denen die
soziale Struktur dennoch auf der Verbindung der Geschlechter auf-
baut. In diesen Fillen bietet eine subtile, legalistische Entwicklung
spezieller Institutionen eine Entlastung. Der einzelne kann bis zu
einem gewissen Grad seinen personlichen Neigungen nachgehen,
weil die soziale Struktur durch verschiedene Fiktionen abgepolstert
ist.

Der politischen Organisation der Nuer fehlt jede duere Form. Sie
haben keine expliziten Regierungs- oder Verwaltungsinsti-

186



tutionen. Diese flieBende und ungreifbare politische Struktur ist der
spontane, verdanderliche Ausdruck ihrer widerstreitenden Loyalité-
ten. Das einzige Prinzip, das eine gewisse Dauerhaftigkeit aufweist
und ihrem Stammesleben eine Form verleiht, ist das genealogische
Prinzip. Dal} sie ihre territorialen Einheiten als Segmente einer
einzigen genealogischen Struktur betrachten, verleiht ihren politi-
schen Gruppierungen eine gewisse Ordnung. Die Nuer sind ein
gutes Beispiel dafiir, wie ein Volk eine soziale Struktur im Bereich
der Vorstellungen und nicht in erster Linie (oder ausschlieBlich) im
duBerlichen, sichtbaren Bereich der Zeremonien, Paldste oder Ge-
richtshofe schaffen und erhalten kann (Evans-Pritchard 1940).

Das genealogische Prinzip, das sie auf den politischen Zusammen-
hang eines ganzen Stammes anwenden, ist fiir sie auch in einem
anderen Kontext wichtig: auf der vertrauten personlichen Ebene
des Anrechts auf Vieh und Frauen. So hingt nicht nur der Platz
eines Nuer-Mannes im umfassenden politischen Gebilde, sondern
auch der seiner Nachkommenschaft von seinem Status als verheira-
teter Mann ab. Sowohl ihre Lineagestruktur als auch ihre gesamte
politische Struktur beruhen auf den paternalen Rechten. Dennoch
nehmen die Nuer einen Ehebruch oder das Verlassen des Ehepart-
ners nicht so tragisch wie einige andere Volker mit agnatischen
Lineagesystemen, in denen Vaterschaft durch Heirat begriindet ist.
Ein Nuer-Ehemann kann zwar den Verfiihrer seiner Frau speeren,
wenn er ihn in flagranti ertappt, doch wenn er erst spéter von der
Untreue erféhrt, darf er nur zwei Stiick Vieh von ihm verlangen,
eines zur Kompensation und eines fiir das Opfer — wohl kaum eine
harte Strafe im Vergleich zu denen anderer Volker, die Ehebrecher
in der Regel verbannten (Meek 1937, S. 218 f.) oder versklavten.
Oder im Vergleich zu einem Beduinen, der so lange nicht wieder in
der Gesellschaft hervortreten darf, bis eine entehrte Verwandte
getotet worden ist (Salim 1962, S. 61). Der Unterschied liegt darin,
daf die legale Ehe der Nuer trotz der Launen einzelner Partner
relativ unangefochten bestehen bleibt. Eheleute mdgen ausein-
andergehen und getrennt leben, ohne dal} sich der rechtliche Status
ihrer Ehe oder der der Kinder der Frau dndert (Evans-Pritchard
1951, Kap. 3). Die Nuer-Frauen haben einen auffallend freie und
unabhingigen Status. Wird eine Frau Witwe, steht den

187



Briidern des Mannes das Recht zu, eine Leviratsehe mit ihr einzu-
gehen und dem Toten Nachkommen zu zeugen. Wenn sie dieses
Arrangement jedoch ablehnt, kann sie nicht dazu gezwungen wer-
den. Es wird ihr iiberlassen, sich ihre Liebhaber selbst auszuwih-
len. Die einzige Sicherheit, die die Lineage des Toten hat, ist die,
daf} alle Nachkommen, von wem auch immer sie gezeugt wurden,
jener Lineage zugerechnet werden, die das urspriingliche Heirats-
vieh gezahlt hat. Die Vorschrift, dal derjenige, der das Vieh gezahlt
hat, das Recht auf die Kinder hat, ist die Vorschrift, die die prak-
tisch unaufhebbare legale Heirat von den ehelichen Beziehungen
unterscheidet. Die soziale Struktur beruht auf den legalen Ehen, die
mit dem Transfer von Vieh Giltigkeit erlangen. Damit ist sie durch
handfeste institutionelle Mittel vor jeder UngewiBBheit geschiitzt,
die ihr vom freien Verhalten der Ménner und Frauen drohen
konnte. Im Gegensatz zur starren, Undefinierten Einfachheit ihrer
politischen Organisation zeigen die Nuer bei der rechtlichen Defi-
nition von Heirat, Konkubinat, Scheidung und Trennung eine er-
staunliche Subtilitét.

Es ist, glaube ich, dieses Moment, das sie dazu befahigt, ihre sozia-
len Institutionen ohne den beschwerlichen Glauben an geschlecht-
liche Verunreinigung zu organisieren. Sie schiitzen zwar ihr Vieh
vor menstruierenden Frauen, aber ein Mann muf} sich nicht reini-
gen, wenn er eine Frau in diesem Zustand beriihrt hat. Er sollte nur
wihrend der Menstruationsperioden seiner Frau keinen Ge-
schlechtsverkehr mit ihr haben, eine Regel des Respekts, die, so
sagt man, Sorge um seine ungeborenen Kinder ausdriickt. Diese
Regulierung ist sehr viel milder als einige Meidungsvorschriften,
auf die wir spéter noch zu sprechen kommen.

Wir haben bereits ein anderes Beispiel fiir eine rechtliche Fiktion
angefiihrt, die den Druck der sozialen Struktur auf die Beziehung
zwischen den Geschlechtern mildert. Es handelt sich um Nur Yal-
mans Ausfithrungen zur weiblichen Reinheit in Stidindien und Cey-
lon (1963). Die Reinheit der Frauen wird hier deswegen geschiitzt,
welil sie das Eintrittstor in die Kaste darstellen. Die Mutter ist der
entscheidende Elternteil bei der Bestimmung der Kastenzugehorig-
keit. Durch die Frauen wird das Blut und die Reinheit der Kaste
weitergegeben. Deshalb ist ihre geschlechtliche Reinheit von {iber-
ragender Bedeutung,

188



und selbst dem kleinsten Anflug einer Bedrohung dieser Reinheit
wird vorgebeugt und entgegengewirkt. Wir gewinnen den FEin-
druck, daB die Frauen ein unertrigliches Leben voller Einschrin-
kungen zu fithren haben, und dieser Eindruck trifft auch tatsidchlich
fiir die hochsten und reinsten Kasten zu. Die Nambudiri-Brahma-
nen in Malabar sind eine kleine, reiche, exklusive Kaste priester-
licher Landeigentiimer. Sie sind es geblieben, weil sie sich an die
Vorschrift, den Landbesitz nicht zu teilen, gehalten haben. Nur der
alteste Sohn einer jeden Familie heiratet. Die anderen konnen sich
Konkubinen aus niedrigeren Kasten halten, aber nie eine Ehe ein-
gehen. Was das Los ihrer ungliicklichen Frauen betrifft, so gilt
strikteste Seklusion. Wenige von ihnen heiraten iiberhaupt, und erst
auf dem Totenbett 10st sie ein Heiratsritus aus der Unterordnung
unter die, die sie zu schiitzen haben. Wenn sie das Haus verlassen,
sind sie am ganzen Korper verhiillt, Schirme beschatten ihre Ge-
sichter. Heiratet einer ihrer Briider, konnen sie die Zeremonie nur
durch die Spalten in der Wand beobachten. Selbst bei ihrer eigenen
Hochzeit muB3 sich eine Nambudiri-Frau bei der allgemein {iblichen
offentlichen Zurschaustellung der Braut durch ein Nayar-Médchen
vertreten lassen. Nur eine sehr reiche Gruppe konnte es sich leisten,
die meisten ihrer Frauen zu lebenslanger Unfruchtbarkeit und alle
Frauen zur Seklusion zu verurteilen. Diese Unbarmherzigkeit ent-
spricht auf ihre Art derjenigen, mit der die Walbiri-Ménner ihre
Prinzipien anwenden.

Obgleich in den anderen Kasten dhnliche Vorstellungen {iber die
Reinheit der Frauen herrschen, ist diese grausame Ldsung nicht
iibernommen worden. Orthodoxe Brahmanen, die nicht danach
trachten, ihre ererbten Lédndereien zusammenzuhalten, und ihren
Sohnen die Heirat erlauben, schiitzen die Reinheit ihrer Frauen
dadurch, daB sie verlangen, dal die Médchen vor der Pubertit an
zu ihnen passende Ménner verheiratet werden. Sie {iben einen star-
ken moralischen und religiosen Druck aufeinander aus, um sicher-
zugehen, daf3 jedes Brahmanenmédchen vor seiner ersten Menstru-
ation ordnungsgemiall verheiratet ist. In anderen Kasten muf} fiir
den Fall, daB3 vor der Pubertit keine Heirat zustande gekommen ist,
unbedingt ein ersatzweiser Heiratsritus durchgefiihrt werden. In
Mittelindien kann ein Madchen zundchst mit einem Pfeil oder ei-
nem Holzst6Bel ver-

189



heiratet werden. Dieser Akt gilt als eine erste EheschlieBung und
verleiht dem Méadchen den Status einer verheirateten Frau, so dal}
jedes Fehlverhalten von ihrer Seite von den Kastengerichten und
lokalen Rechtsinstanzen nach den Normen fiir verheiratete Frauen
geahndet werden kann.

Die Nayar-Miadchen im Siiden des Landes sind in ganz Indien fiir
ihre sexuelle Freiziigigkeit bekannt. Sie haben keinen stdndigen
Ehemann; die Frauen leben zu Hause und haben lose Beziehungen
zu einer Reihe von Miannern. Die Kastenstellung dieser Frauen und
ihrer Kinder wird vor ihrer Pubertét durch einen ersatzweisen Hei-
ratsritus rituell gesichert. Der Mann, der die Rolle des rituellen
Brautigams spielt, hat den angemessenen Kastenstatus und iiber-
nimmt die rituelle Vaterschaft fiir die kiinftigen Kinder des Mad-
chens. Sollte ein Nayar-Médchen irgendwann verdéchtigt werden,
Kontakte mit einem Mann aus einer niedrigeren Kaste gehabt zu
haben, wird sie genauso hart wie die Frauen der Nambudiri-Brah-
manen bestraft. Aber abgesehen davon, daB sie sich vor einem sol-
chen Fehltritt hiiten muB, ist sie so frei und ungehindert wie sonst
vielleicht keine Frau innerhalb des Kastensystems. Thr Leben unter-
scheidet sich grundlegend von dem ihrer abgeschiedenen Nambu-
diri-Nachbarinnen. Die Fiktion einer ersten Ehe hat die Biirde, die
Blutsreinheit der Kaste schiitzen zu miissen, erheblich erleichtert.
Soviel zu den Ausnahmen.

Wir sollten uns nun sozialen Strukturen zuwenden, die auf einem
gravierenden Paradoxon oder Widerspruch beruhen. Wo es keine
mildernden Fiktionen gibt, die den Geschlechtern eine gewisse
Freiziigigkeit erlauben, entwickeln sich um die Beziehungen zwi-
schen Ménnern und Frauen ausufernde Meidungsgebote.

Der Platz, der der Energie der Geschlechter von den jeweils aner-
kannten Theorien iiber die kosmische Kraft eingerdaumt wird, ist in
verschiedenen Kulturen mehr oder weniger explizit. In den Kultu-
ren des hinduistischen Indien zum Beispiel oder auf Neuguinea
nimmt die Geschlechtersymbolik eine zentrale Stellung in der Kos-
mologie ein. Bei den afrikanischen Niloten dagegen scheint eine
solche Analogie sehr viel weniger entwickelt zu sein. Es erbringt
nichts, wollte man die generellen Merkmale dieser Unterschiede im
metaphysischen Bereich zu unterschiedlichen Auspridgungen der
sozialen Organisation

190



in Bezichung setzen. Innerhalb jeder dieser kulturellen Regionen
jedoch finden wir, was die Geschlechtersymbolik und die ge-
schlechtliche Verunreinigung betrifft, eine Reihe spezieller Unter-
schiede. Diese konnen und sollten wir in Beziehung zu anderen
lokalen Unterschieden setzen.

Neuguinea ist ein Gebiet, in dem die Furcht vor einer Verunreini-
gung durch das andere Geschlecht ein charakteristisches Merkmal
der Kultur ist (Read 1954). Aber innerhalb desselben kulturellen
Idioms besteht ein groBer Gegensatz zwischen der Art, wie die Ara-
pesh am Sepik und wie die Mae Enga im zentralen Hochland das
Thema der Geschlechterdifferenz behandeln. Erstere, so scheint es,
versuchen, eine vollstaindige Symmetrie zwischen den Geschlech-
tern zu schaffen. Kraft wird immer als die Energie eines der Ge-
schlechter gedacht. Weibliche Kraft ist nur fiir Manner und ménn-
liche Kraft nur fiir Frauen gefdhrlich. Frauen spenden Leben, und
wihrend der Schwangerschaft ndhren sie ihre Kinder mit ihrem
eigenen Blut; nach der Geburt werden die Kinder von den Ménnern
mit lebenspendendem Blut genihrt, das sie zu diesem Zweck ihrem
Penis entnehmen. Margaret Mead betont, da3 beide Geschlechter in
gleichem MaBe auf ihre jeweiligen gefahrlichen Krifte achten miis-
sen. Jedes Geschlecht tritt dem andern bewuft beherrscht gegen-
iiber (1940).

Die Mae Enga dagegen suchen nicht nach Symmetrie. Sie flirchten
die Verunreinigung durch Frauen fiir ihre Ménner und alle ménn-
lichen Unternehmungen, und von einer Balance zwischen zwei
Formen geschlechtlicher Gefahren und Krifte kann nicht die Rede
sein (Meggitt 1964). Zur Erkldarung dieser Unterschiede konnen wir
versuchsweise nach sozialen Zusammenhéngen Ausschau halten.
Die Mae Enga leben in einem dichtbesiedelten Gebiet. Thre lokale
Organisation beruht auf dem Klan, einer kompakten, genau be-
stimmten militdrischen und politischen Einheit. Die ménnlichen
Klanmitglieder wéhlen ihre Ehefrauen aus anderen Klans. Sie miis-
sen also Fremde heiraten. Die Vorschrift der Klanexogamie ist weit
verbreitet. Ob die ehelichen Beziehungen dadurch gespannt und
schwierig werden, hdngt vom Grad der Exklusivitit, der lokalen
Gebundenheit und der Rivalitdt zwischen den Klans ab, die Hei-
ratsbeziechungen miteinander unterhalten. Im Fall der Enga treten
sie sich nicht nur als

191



Fremde, sondern auch als traditionelle Feinde gegeniiber. Die
einzelnen Mae-Enga-Minner stehen in einem intensiven Wettbe-
werb um Prestige. Sie wetteifern erbittert um die Anzahl der
Schweine und Wertgegensténde, die sie austauschen konnen. Die
Ehefrauen wahlt man aus der entferntesten Gruppe, mit der man
Schweine und Muscheln auszutauschen und die man zu bekdmpfen
pflegt. So kommt es, da3 die Schwiegerverwandten eines Mannes
mit hoher Wahrscheinlichkeit auch seine Partner im zeremoniellen
Tausch (eine Konkurrenzbeziehung) sind und ihr Klan der militéri-
sche Gegner seines Klans ist. Auf der Ehebeziehung lasten damit
die Spannungen eines in hohem MaBle kompetitiven sozialen
Systems. Der Glaube an eine geschlechtliche Verunreinigung bei
den Enga ldfBt erkennen, daB3 die Beziehung zwischen den Ge-
schlechtern als Konflikt zwischen Feinden aufgefafit wird, in dem
sich der Mann von seiner sexuellen Partnerin, einem eingedrunge-
nen Mitglied des feindlichen Klans, gefdhrdet sieht. Es herrscht
allgemein die Auffassung, daf3 Kontakt mit Frauen die Kraft der
Mainner schwiécht. Thre Bemiihungen, den Kontakt mit Frauen zu
meiden, sind so stark und die Angste vor geschlechtlicher Be-
fleckung so groB3, da dadurch der Umgang von Minnern und
Frauen tatsdchlich reduziert wird. Meggitt zufolge war Ehebruch
frither unbekannt, und Scheidungen kamen so gut wie nie vor.

Von frithester Jugend auf wird den méinnlichen Enga beigebracht,
weibliche Gesellschaft zu meiden. Sie schlieen sich in periodi-
schen Abstéinden ab, um sich vom Kontakt mit Frauen zu reinigen.
Die beiden ausschlaggebenden Vorstellungen ihrer Kultur sind die
vom Vorrang des ménnlichen Prinzips und seine Verletzbarkeit
durch weiblichen EinfluB3. Nur ein verheirateter Mann kann es wa-
gen, Geschlechtsverkehr zu haben, weil die speziellen Mittel zum
Schutz der Manneskraft nur Verheirateten zugénglich sind. Aber
selbst in der Ehe fiirchten die Méanner die sexuelle Aktivitdt und
scheinen sie auf das zur Fortpflanzung noétige Minimum zu be-
schranken. Am meisten filirchten sie Menstruationsblut:

Sie glauben, dafl der Kontakt mit ihm oder mit einer menstruierenden Frau
einen Mann krank werden 148t, wenn keine entsprechende Gegenmagie ein-
gesetzt wird; dall er anhaltendes Erbrechen hervorruft, sein Blut ,,t6tet” und
schwarz macht, seine Lebenssifte verdirbt, so dal3 seine

192



Haut dunkel wird und in Falten von seinem verfallenden Fleisch herabhingt,
seinen Geist fiir immer triibt und schlielich zu langsamem Verfall und Tod
fiihrt.

Meggitt vertritt die Ansicht, daB3 eine Erklarung fiir ,,die Gleichset-
zung von weiblicher Kraft, Sexualitdt und Gefahr durch die Enga*
in der Tatsache zu suchen ist, daB3 sie die Ehe auf eine Allianz griin-
den, in der die kompetitivsten Bezichungen ihres ohnehin aufleror-
dentlich kompetitiven Systems herrschen.

Bis vor kurzem bekédmpften sich die Klans unablissig, sei es, um Zugang zu
den wenigen freien Landressourcen zu erhalten, sei es, um Schweinedieb-
stdhle zu rachen oder unbezahlte Schulden einzutreiben. Die meisten Méanner
eines Klans, die im Kampf fielen, wurden von ihren unmittelbaren Nachbarn
getotet. Gleichzeitig war infolge des zerkliifteten bergigen Terrains die rdum-
liche Néhe eine wichtige Variable bei der tatsdchlichen Auswahl der Heirats-
partner. Daher gibt es eine relativ hohe Korrelation zwischen Heiraten zwi-
schen den Klans und Tétungsquote einerseits und der Nahe der Klans zuein-
ander andrerseits. Den Mae ist dieser Zusammenhang im groflen und ganzen
bewulit, wie ihr Ausspruch ,,Wir heiraten die Leute, die wir bekdmpfen® zeigt
(Meggitt 1963).

Wie wir feststellten, steht die Furcht der Mae Enga vor einer Ver-
unreinigung durch die Frauen im Kontrast zu dem Glauben an die
Ausgewogenheit der Kréfte und Gefahren beider Geschlechter bei
den Bergarapesh. Es ist tiberdies duBerst interessant, dafl die Ara-
pesh lokale Exogamie ablehnen. Heiratet ein Mann dennoch eine
Frau der Flachland-Arapesh, so beachtet er komplizierte Vorsichts-
mafnahmen, um ihre geféhrliche Sexualitit einzuddmmen.

Wenn er eine heiratet, sollte er sie nicht iiberstiirzt heiraten, sondern ihr erlau-
ben, einige Monate in seiner Umgebung zu leben, damit sie sich an ihn ge-
wohnt und sich das erste Verlangen legt, das aus der oberflichlichen Bekannt-
schaft und Fremdheit herriihren mag. Dann kann er mit ihr schlafen. Aber er
muf} darauf achten: Gedeihen seine Yams? Trifft er auf Wild, wenn er auf die
Jagd geht? Wenn das der Fall ist, dann ist alles gut. Wenn nicht, soll er sich
der Beziehung mit dieser gefahrlichen, sexuell iiberaktiven Frau noch einige
Monde ldnger enthalten, damit nicht der fiir ihn wichtigste Teil seiner Potenz,
seine physische Kraft, seine Fahigkeit, andere zu ernéhren, fiir immer Scha-
den erleidet (Mead 1940, S. 345).

Dieses Beispiel scheint Meggitts Ansicht zu stiitzen, dal3 lokale
Exogamie unter den angespannten und kompetitiven Lebensbedin-
gungen der Enga eine schwere Belastung fiir ihre Ehe darstellt.
Wenn es sich so verhélt, dann konnten sich die Enga ver-

193



mutlich von diesen duflerst unbequemen Vorstellungen freimachen,
wenn sie gegen die Ursache ihrer Angste angingen. Das jedoch ist
ein vollig undurchfiihrbarer Vorschlag. Es wiirde bedeuten, daf sie
entweder den gewalttitigen Wettbewerb mit rivalisierenden Klans
oder aber die exogame Heiratspraxis aufgeben miifiten, d.h. entwe-
der den Kampf oder die eheliche Verbindung mit den Schwestern
jener Minner, die sie bekdmpfen. Jeder dieser Schritte wiirde eine
erhebliche Verianderung ihres sozialen Systems bedeuten. Tatsdch-
lich hat die Geschichte gezeigt, da3 die Enga ihre Vorstellung von
der Gefadhrlichkeit des weiblichen Geschlechts fallen lieen, als
durch das Vordringen der Missionare mit ihren Predigten iiber Ge-
schlechterbeziehungen einerseits und durch die Befriedungsmal-
nahmen der australischen Regierung andererseits eine solche Ver-
dnderung von auflen eingefiihrt wurde.

Der Widerspruch, den die Enga durch Meidung zu iiberwinden
trachten, ist der Versuch, eine Ehe auf Feindschaft aufzubauen.
Eine andere Schwierigkeit, die in primitiven Gesellschaften viel-
leicht hiufiger auftritt, entstammt einem Widerspruch in der Defi-
nition der ménnlichen und weiblichen Rollen. Wenn das Prinzip der
maénnlichen Vorherrschaft absolut konsistent ausgearbeitet ist, muf}
es nicht notwendig anderen grundlegenden Prinzipien zuwiderlau-
fen. Wir haben als Beispiel fiir die erbarmungslose Einfachheit, mit
der die Vorherrschaft der Ménner durchgesetzt wird, zwei vollig
verschiedene Gesellschaften angefiihrt. Das Prinzip 148t sich je-
doch nicht mehr ungehindert anwenden, wenn es daneben irgend-
ein anderes gibt, das die Frauen vor physischer Gewalt schiitzt.
Dadurch erhalten die Frauen ndamlich die Moglichkeit, die Ménner
gegeneinander auszuspielen und auf diese Weise das Prinzip der
ménnlichen Vorherrschaft zu erschiittern.

Die Wahrscheinlichkeit, da8 die gesamte Gesellschaft auf einem
Widerspruch aufgebaut ist, ist besonders hoch, wenn es sich um ein
System handelt, in dem sich der Status der Ménner durch die
Rechte iiber Frauen definiert. Herrscht zwischen den Ménnern ein
freier Wettbewerb, so erhélt eine unzufriedene Frau die Mdoglich-
keit, sich an die Rivalen ihres Mannes oder ihres Vormunds zu
wenden, neue Beschiitzer und Verbiindete zu gewinnen und damit
die Struktur aus Rechten und Pflichten, die vorher um sie errichtet
worden war, auller

194



Kraft zu setzen. Diese Art von Widerspruch in einem sozialen
System entsteht nur dann, wenn es keine faktischen Unter-
driickungsmittel gegen Frauen gibt. Er tritt beispielsweise dann
nicht auf, wenn ein zentralisiertes politisches System vorliegt, das
sich mit seiner gesamten Autoritit gegen die Frauen wendet. Wo
mit Hilfe des Rechtssystems gegen Frauen vorgegangen werden
kann, konnen diese das System nicht zerstdren. Ein zentralisiertes
politisches System ist jedoch keines, in dem der Status der Méanner
in erster Linie durch die Rechte iiber Frauen definiert ist.

Die Lele liefern ein Beispiel fiir ein soziales System, das bestindig
an dem Widerspruch zwischen dem ménnlichen Anspruch auf Vor-
herrschaft und den Schachziigen der Frauen zu zerbrechen droht.
Alle ménnlichen Rivalitdten finden im Konkurrenzkampf um Ehe-
frauen ihren Ausdruck. Ein Mann ohne Frau steht auBerhalb der
Statushierarchie. Mit einer Frau erwirbt er die Moglichkeit des
Eintritts: Er kann Kinder zeugen und sich damit fiir die Aufnahme
in wichtige Kultvereinigungen qualifizieren. Wird ihm eine Tochter
geboren, kann er beginnen, die Dienstleistungen eines Schwieger-
sohns zu beanspruchen. Mit mehreren Téchtern und entsprechend
vielen Schwiegersohnen, womoglich sogar noch mit Enkelinnen,
steht er in der Hierarchie der Privilegien und Wertschétzung ganz
oben. Diese Stellung riihrt daher, da3 er die Frauen, die er gezeugt
hat, anderen Ménnern als Ehefrauen anbieten und damit ein Ge-
folge von Ménnern aufbauen kann. Jeder reife Mann konnte hoffen,
zwei oder drei Ehefrauen zu bekommen, wéhrend die jungen Mén-
ner Junggesellen bleiben mufiten. Schon allein die Polygynie stei-
gerte also die Konkurrenz um Ehefrauen. Die verschiedenen ande-
ren Formen, in denen der Erfolg der Méanner im maskulinen Be-
reich mit der Kontrolle iiber Frauen verklammert war, sind so kom-
pliziert, daB} sie hier nicht dargelegt werden konnen (siche Douglas
1963). Thr gesamtes soziales Leben war von einem System be-
herrscht, das fiir die Abtretung von Rechten iiber Frauen Kompen-
sation verlangt. Die Folge war, da3 die Frauen in bestimmter Hin-
sicht wie eine Wihrung behandelt wurden, in der die Ménner For-
derungen aneinander stellten und Schulden beglichen. Die gegen-
seitige Verschuldung der Ménner wurde so grof3, dafl ungeborene
Maidchen bereits Generationen im voraus vergeben

195



wurden. Ein Mann ohne iibertragbare Rechte an Frauen war in ei-
ner ebenso prekdren Lage wie ein moderner Geschiftsmann ohne
Bankguthaben. Aus der Sicht eines Mannes waren Frauen das Er-
strebenswerteste, was ihre Kultur zu bieten hatte. Da alle Belei-
digungen und Verpflichtungen durch die Ubertragung von Rechten
an Frauen geregelt werden konnten, entsprach ihr Ausspruch voll-
kommen den Tatsachen, daf3 Frauen der einzige Grund dafiir seien,
in den Krieg zu ziehen.

Ein kleines Lele-Miadchen wurde zur Koketterie erzogen. Von klein
aufstand es im Zentrum liebevoller, neckender, flirtender Aufmerk-
samkeit. Der ihm angetraute Ehemann erlangte hochstens eine ganz
begrenzte Kontrolle {iber es. Er hatte natiirlich das Recht, seine
Frau zu ziichtigen, aber wenn er zu heftig davon Gebrauch machte,
vor allem aber, wenn er ihre Zuneigung verlor, konnte sie einen
Vorwand finden, ihre Briider davon zu iiberzeugen, dafl ihr Ehe-
mann sie vernachldssige. Die Sauglingssterblichkeit war grof3, und
bei einer Fehlgeburt oder dem Tod eines Kindes erschienen die
Verwandten vor dem Haus des Ehemannes und verlangten streng
nach einer Erkldrung. Da die Manner miteinander um Frauen kon-
kurrierten, boten sich den Frauen Anlidsse zu Man6vern und Intri-
gen. An erwartungsvollen Verfiihrern fehlte es nie, und keine Frau
zweifelte daran, dal} sie, wenn sie nur wollte, einen anderen Ehe-
mann haben konnte. Ein Ehemann, dessen Frauen ihm bis in die
Lebensmitte treu geblieben waren, mufite sowohl seinen Frauen
wie deren Miittern gegeniiber dulerst aufmerksam sein. Eine ziem-
lich komplizierte Etikette regelte die ehelichen Beziehungen, wobei
es viele Anldsse gab, zu denen groB3e und kleine Geschenke vom
Ehemann erwartet wurden: War die Frau schwanger, krank oder
hatte gerade entbunden, mufite er sich aufmerksam darum bemii-
hen, die entsprechende medizinische Versorgung zu veranlassen.
Eine Frau, von der man wufllte, dal} sie mit ihrem Leben nicht zu-
frieden war, wurde bald umworben — und es standen ihr verschie-
dene Moglichkeiten zur Verfiigung, die Initiative zu ergreifen und
ihre Ehe zu beenden.

Das mag als Erkldarung dafiir geniigen, warum die Beziehung zu
den Frauen fiir die Lele-Ménner eine solche Rolle spielte. Aber
obwohl sie die Frauen in einigen Zusammenhingen als erstrebens-
werten Schatz behandelten, nannten sie sie in ande-

196



ren wiederum wertlos, schlimmer als Hunde, ohne Benehmen,
ignorant, unbestdndig und unzuverldssig. Sozial gesehen waren das
die Frauen tatsdchlich auch. Sie interessierten sich nicht im min-
desten fiir die Welt der Manner, in der sie und ihre Tochter als
Pfinder in den ménnlichen Prestigespielen ausgetauscht wurden.
Sie nutzten geschickt alle sich ihnen bietenden Gelegenheiten.
Wenn Mutter und Tochter zusammenhielten, konnten sie gemein-
sam alle Pldne, die ihnen nicht paften, durchkreuzen. So waren die
Mainner letzten Endes gendtigt, ihre vielgeriihmte Vorherrschaft
durch charmantes, neckendes und schmeichelndes Verhalten zu
sichern. Es gab einen besonderen schmeichlerischen Tonfall, den
sie im Umgang mit Frauen benutzten.

Die Einstellung der Lele zur Sexualitdt setzte sich aus der Freude
am Vergniigen, dem Wunsch nach Nachkommen und dem Bewuft-
sein einer Gefahr zusammen. Sie hatten, wie ich gezeigt habe, allen
Grund, sich Fruchtbarkeit zu wiinschen. Diesem Ziel galten auch
die religiosen Kulte. Die sexuelle Aktivitdt wurde als etwas an sich
Geféhrliches angesehen, nicht fiir die Partner, die sie ausiibten,
sondern fiir die Schwachen und Kranken. Jeder, der gerade Ge-
schlechtsverkehr gehabt hatte, sollte Kranke meiden, um nicht
durch einen indirekten Kontakt deren Fieber in die Hohe zu trei-
ben. Neugeborene, so glaubte man, konnten durch diesen Kontakt
sterben. Deshalb wurden gelbe Raffiawedel an den Gehdfteingén-
gen aufgehingt, um alle verantwortungsvollen Personen darauf
hinzuweisen, dal es einen Kranken oder ein Neugeborenes im
Hause gab. Diese Gefahr bestand fiir alle. Daneben existierten aber
auch spezielle Gefahren fiir Manner. Es war die Pflicht jeder Frau,
ihren Mann nach dem Beischlaf zu reinigen und sich anschlielend
selbst zu waschen, bevor sie mit dem Kochen begann. Jede verhei-
ratete Frau hielt einen kleinen Topf mit Wasser au3erhalb des Dorfs
im Gras versteckt, wo sie sich unbeobachtet waschen konnte. Der
Topf mufite an einem unzugénglichen Platz gut verborgen sein,
damit kein Mann aus Versehen darauf trat und dadurch an Potenz
einbiiBlte. Versdumte eine Frau, sich zu waschen, und a3 der Mann
etwas, was sie gekocht hatte, so verlor er seine Manneskraft. Das
sind nur die Gefahren, die nach einem legitimen Geschlechtsver-
kehr drohten. Weiterhin konnte eine menstruierende Frau nicht fiir
ithren

197



Mann kochen oder das Feuer entfachen. Tat sie es doch, konnte er
krank werden. Sie durfte das Essen vorbereiten, aber zum Kochen
mullte sie eine Freundin zu Hilfe rufen. Dieser Gefahr waren nur
die Minner, nicht die Frauen oder Kinder ausgesetzt. Eine menstru-
ierende Frau wurde zu einer Gefahr fiir die ganze Gemeinschaft,
wenn sie den Wald betrat. Es stand nicht nur fest, daf3 ihre Menstru-
ation ungiinstig filir alle ihre Vorhaben im Wald war; man glaubte
auch, daB sich ihre Anwesenheit dort nachteilig auf diejenigen der
Mainner auswirkte. Es wiirde noch fiir eine geraume Zeit danach
schwer sein, ein Tier zu erlegen, und die Rituale, bei denen Wald-
pflanzen verwendet wurden, wiirden ohne Wirkung bleiben. Die
Frauen fanden diese Vorschriften duBerst ldstig, zumal ihnen in
regelmifigen Abstinden Arbeitskrifte fehlten und sie mit dem
Pflanzen, Jiten, Ernten und Fischen in Verzug gerieten.

Den Gefahren durch das andere Geschlecht begegnete man auch
mit Vorschriften, die minnliche Unternehmungen vor einer Verun-
reinigung durch die Frauen und weibliche Unternehmungen vor
einer durch die Ménner schiitzen sollten. Alle Rituale mufiten vor
einer Verunreinigung durch die Frauen geschiitzt werden. Die am-
tierenden Ménner (Frauen waren grundsitzlich von Kultangelegen-
heiten ausgeschlossen) durften nachts zuvor keinen Geschlechts-
verkehr haben. Dasselbe galt, wenn Krieg, Jagd oder das Anzapfen
der Palmen bevorstand. Entsprechend durften auch Frauen keinen
Geschlechtsverkehr haben, wenn sie vorhatten, Erdniisse oder Mais
zu pflanzen, zu fischen, Salz oder Topfwaren herzustellen. Diese
Furcht herrschte bei Ménnern und Frauen im gleichen Male. Eine
groBe rituelle Krise suchte man nach allgemeiner Ubereinkunft
dadurch zu bewiltigen, dal man zur sexuellen Enthaltsamkeit des
ganzen Dorfes aufrief. Wenn zum Beispiel Zwillinge geboren wor-
den waren oder ein Zwilling aus einem anderen Dorf zum ersten
Mal das Dorf betrat, oder wenn wichtige Gegenzauber- oder
Fruchtbarkeitsrituale durchgefiihrt wurden, horten die Dorfbewoh-
ner Nacht fiir Nacht den Ruf: , Jeder Mann schlafe allein auf seiner
Matte, jede Frau schlafe allein auf ihrer Matte!* Gleichzeitig wurde
ausgerufen: ,,Niemand soll heute nacht streiten. Wenn ihr dennoch
streiten miif3t, so tut es nicht heimlich. Lafit uns den Larm horen,
damit wir eine Strafe verhdngen konnen.* Streit galt, ebenso wie

198



Geschlechtsverkehr, als destruktiv fir die erforderliche rituelle
Verfassung des Dorfes. Er verhinderte den Erfolg von Ritualen und
Jagdunternehmungen. Allerdings war Streit immer etwas Schlech-
tes, wahrend das fiir den Geschlechtsverkehr nur in bestimmten
(allerdings ziemlich hdufigen Zusammenhéngen) zutraf.

Ich schreibe die Furcht der Lele vor der Gefahr fiir ihre Rituale, die
vom anderen Geschlecht ausgehen sollte, der tatsdchlichen disrup-
tiven Rolle zu, die es in ihrem sozialen System hatte. IThre Ménner
schufen eine Statushierarchie, in der sie in dem Mal3e aufstiegen, in
dem sie Kontrolle {iber immer mehr Frauen erlangten. Die Folge
war jedoch, daBl das gesamte System vom Konkurrenzdenken
durchdrungen wurde, was es den Frauen ermoglichte, eine doppelte
Rolle zu spielen — als passives Pfand und aktive Intrigantin. Der
einzelne Lele mufite zu Recht fiirchten, da3 einzelne Frauen seine
Pliane durchkreuzen wiirden, und die Furcht vor den Gefahren
durch das andere Geschlecht reflektierte nur zu genau dessen tat-
sdchliche Bedeutung in ihrer sozialen Struktur.

Die Vorstellung einer Verunreinigung durch die Frauen héngt in
einer Gesellschaft wie der beschriebenen zum groflen Teil mit dem
Versuch zusammen, Frauen gleichzeitig als Personen und als Wih-
rung in den ménnlichen Transaktionen zu behandeln. Ménner und
Frauen werden in einer Weise voneinander getrennt, als gehorten
sie ganz unterschiedlichen, einander feindlichen Bereichen an. Die
unvermeidliche Folge ist, da3 ein Antagonismus der Geschlechter
entsteht, der sich wiederum in der Vorstellung spiegelt, jedes Ge-
schlecht stelle eine Gefahr fiir das andere dar. Die speziellen Ge-
fahren, die den Méannern durch den Kontakt mit Frauen drohen,
driicken den Widerspruch aus, der sich daraus ergibt, da3 man
Frauen als Wéhrung zu gebrauchen versucht, ohne sie zu Sklavin-
nen zu machen. Wenn in kommerziell ausgerichteten Kulturen die
Auffassung vertreten wurde, daB Geld die Ursache allen Ubels ist,
so trifft das flir den ménnlichen Teil der Lele-Gesellschaft jeden-
falls nicht zu: hier sind eher die Frauen die Ursache allen Ubels.
Tatsdchlich fand auch die Geschichte vom Garten Eden bei den
Lele-Ménnern groBen Anklang. Nachdem sie einmal von den Mis-
sionaren eingefiihrt worden war, wurde sie an den

199



heidnischen Feuern mit zufriedenem Behagen immer aufs neue
nacherzahlt.

Wie bereits erwahnt, haben die Yurok Nordkaliforniens mit ihren
radikalen Reinheits- und Unreinheitsvorstellungen die Ethnologen
wiederholt interessiert. [hre Kultur ist im Aussterben begriffen. Als
R. H. Robins 1951 die Yurok-Sprache untersuchte, gab es nicht
mehr als sechs lebende Erwachsene, die sie noch sprachen. Offen-
bar war auch die Kultur der Yurok in hohem Mafle auf Wettbewerb
und Gewinn ausgerichtet gewesen. Das Denken der Ménner kreiste
vor allem darum, Reichtum in Form von prestigeforderndem
Muschelgeld, seltenen Federn, Wurfgeschossen und importierten
Obsidianklingen zu erwerben. Sieht man von den Moglichkeiten
derjenigen ab, die an den Handelswegen fiir diese Wertgegenstiande
lebten, so gelangte man normalerweise dadurch zu Reichtum, dal3
man ein Vergehen unmittelbar richte und Kompensation verlangte.
Jede Beleidigung hatte ihren — mehr oder minder festgelegten —
Preis. Es gab einen gewissen Spielraum zum Feilschen, da man
sich letzten Endes ad hoc auf den Preis einigte, je nach dem Wert,
den man sich selbst beimal}, und der Unterstiitzung, auf die man
von Seiten der engen Verwandten rechnen konnte (Kroeber 1925).
Der Ehebruch einer Frau und die Verheiratung von Tochtern waren
wichtige Quellen, zu Reichtum zu gelangen. Ein Mann, der den
Frauen anderer Ménner nachstellte, konnte sein ganzes Vermodgen
verlieren, wenn er eine Entschdadigung dafiir zahlen mufte.

Die Yurok waren so liberzeugt davon, da3 der Umgang mit Frauen
ihre Fahigkeiten, Reichtum zu erwerben, zerstoren wiirde, dal} sie
jeden Kontakt zwischen Frauen und Geld zu vermeiden trachteten.
Vor allem glaubten sie, daB3 es sich katastrophal auf den kiinftigen
Wohlstand eines Mannes auswirken wiirde, wenn er Geschlechts-
verkehr in dem Haus hatte, worin er seine Muschelgeldschniire
aufbewahrte. Im Winter, wenn es drauflen zu kalt war, scheinen sie
vollig enthaltsam gelebt zu haben. Jedenfalls kamen die meisten
Yurok-Babys zur gleichen Jahreszeit zur Welt — neun Monate nach
dem Einsetzen des warmen Wetters. Diese rigorose Trennung von
Geschéft und Vergniigen veranlalite Walter Goldschmidt (1951) zu
einem Vergleich zwischen den Werten der; Yurok und denen der
protestantischen Ethik. Der Begriff kapitalisti-

200



sche Wirtschaft, den er dabei zu Hilfe nahm, war so weitgehend,
dass sowohl die lachsfischenden Yurok als auch die européische
Gesellschaft des 16. Jahrhunderts darunter ficlen! Er wies nach,
daB beide Gesellschaften groBen Wert auf Keuschheit, Sparsamkeit
und das Streben nach Reichtum legten. Er hob zudem hervor, daf3
die Yurok als primitive Kapitalisten eingestuft werden kdnnten, da
sie, anders als die meisten anderen primitiven Volker, die private
Kontrolle tiber die Produktionsmittel zulieBen. Nun trifft es zwar
zu, dal einzelne Yurok Anspruch auf Fischgriinde und Beeren-
gebiete erhoben und daB diese als letzte Moglichkeit zur Be-
gleichung von Schulden von einer Einzelperson auf eine andere
iibertragen werden konnten, doch scheint es zweifelhaft, ob das als
Argument flir den Nachweis einer kapitalistischen Wirtschaftsform
ausreicht. Derartige Ubertragungen fanden nur in Ausnahmefillen
statt, als eine Art Priklusion, wenn jemand nicht geniigend
Muschelgeld oder andere bewegliche Habe besal3, um gro3e Schul-
den zu zahlen, und ganz offenkundig betrieben die Yurok keinen
regelmifigen Kauf und Verkauf von Grundstiicken. Die Schulden,
die sie normalerweise machten, waren keine wirtschaftlichen
Schulden, sondern Ehrenschulden. Cora Dubois hat einen auf-
schluBreichen Artikel {iber benachbarte Gesellschaften geschrieben
(1936), bei denen sich die harte Konkurrenz um Prestige in einem
Bereich abspielte, der vom 6konomischen Subsistenzbereich mehr
oder minder abgetrennt war. Fiir ein Versténdnis ihrer Vorstellung,
daB Frauen verunreinigend wirken, ist es sehr viel aufschlu3reicher,
wenn man sich klar macht, daf} es fiir die Yurok-Ménner einen ganz
realen Bereich gab, in dem das Streben nach Reichtum und das
nach Frauen einander widersprachen.

Wir sind diesem Delila-Komplex — dem Glauben, dall Frauen die
Kraft der Ménner schwéchen oder unzuverldssig sind — in verschie-
denen extremen Formen bei den Mae Enga auf Neuguinea, bei den
kongolesischen Lele und bei den Yurok-Indianern Kaliforniens
begegnet. Uberall, wo er vorkommt, stellen wir fest, dal die Be-
fiirchtungen der Ménner in bezug auf das Verhalten der Frauen
gerechtfertigt und dafl die Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern so beschaffen sind, daf3 die Frauen von vornherein als Verrite-
rinnen gelten.

Es sind nicht immer nur die Ménner, die sich vor einer Verun-

201



reinigung durch das andere Geschlecht fiirchten. Um der Ausge-
wogenheit willen sollten wir ein Beispiel anfiihren, in dem es die
Frauen sind, deren Verhalten darauf hinzuweisen scheint, daf} sie
die sexuelle Aktivitit als etwas dulerst Gefahrliches ansehen. Aud-
rey Richards schreibt, da3 die Bemba in Nordrhodesien sich so
verhalten, als ob sie von der Angst vor sexueller Unreinheit beses-
sen wiren. Sie bemerkt jedoch, daB das ein kulturell standardisier-
tes Verhalten ist, und daf} die tatsidchlichen individuellen Beziehun-
gen durch diese Angste offenbar nicht beeintrichtigt sind. Auf der
kulturellen Ebene scheint die Furcht vor dem Geschlechtsverkehr
in einem Malle vorzuherrschen, ,,das nicht ibertriecben werden
kann“. Auf der personlichen Ebene ,,zeigen die Bemba ein offenes
Vergniigen an sexuellen Beziehungen® (1956, S. 154).

In anderen Gesellschaften soll es der direkte Kontakt sein, wodurch
die geschlechtliche Verunreinigung iibertragen wird; hier jedoch
glaubt man, daB3 sie durch den Kontakt mit Feuer tibertragen wird.
Der Anblick oder die Beriihrung eines sexuell aktiven, ungereinig-
ten Menschen — einer Person, die, wie die Bemba sagen, sexuell
heiB3 ist — ist ungefahrlich. Kommt eine solche Person jedoch in die
Néhe eines Feuers, dann wird das Essen, das darauf kocht, gefahr-
lich verunreinigt. Fiir den Geschlechtsverkehr sind zwei Menschen
notig, aber zum Kochen einer Mahlzeit geniigt einer. Die Annahme
einer Ubertragung der Verunreinigung durch gekochte Nahrung
bringt es mit sich, daB die gesamte Verantwortung den Bemba-
Frauen aufgebiirdet wird. Eine Bemba-Frau muf3 unabléssig darauf
achten, ihren Herd vor dem Kontakt mit jedem Erwachsenen zu
schiitzen, der Geschlechtsverkehr gehabt haben konnte, ohne sich
danach rituell gereinigt zu haben. Die Gefahr ist todlich. Ein Kind,
das etwas if3t, was auf einem verunreinigten Feuer gekocht wurde,
kann sterben. Eine Bemba-Mutter hat alle Hande voll zu tun, ver-
déachtige Feuer zu 16schen und neue, reine zu entfachen.

Obwohl die Bemba glauben, daf3 jede sexuelle Aktivitdt gefahrlich
ist, weisen ihre Vorstellungen darauf hin, dal die reale, praktische
Gefahr vom Ehebruch ausgeht. Ein verheiratetes Paar kann sich —
einer den anderen — nach jedem Geschlechtsakt rituell reinigen. Ein
Ehebrecher hingegen kann, wenn er nicht seine Frau zu Hilfe bitten
will, nicht gereinigt werden,

202



da es sich um einen Ritus handelt, der von einer Person alleine
nicht auszufiihren ist.

Audrey Richards berichtet uns nicht, wie die durch Ehebruch ver-
ursachte Unreinheit {iberhaupt beseitigt werden kann und wie, auf
lange Sicht gesehen, eine Ehebrecherin ihre Kinder erndhrt. Diese
Vorstellungen halten sie, so versichert sie uns, nicht vom Ehebruch
ab. Man glaubt also, daB3 gefdhrliche Ehebrecher frei umhergehen.
Auch wenn sie gewissenhaft versuchen mogen, keine Feuerstellen
zu beriihren, auf denen Kindernahrung gekocht wird, bleiben sie
doch immer eine potentielle Gefahr.

Es fallt auf, daf} es in dieser Gesellschaft die Frauen und nicht die
Mainner sind, die eine geschlechtliche Verunreinigung am meisten
fiirchten. Wenn ihre Kinder sterben (und die Kindersterblichkeit ist
sehr hoch), konnen sie von den Minnern der Unachtsamkeit
beschuldigt werden. Bei den Yao und Cewa in Nyasaland gibt es
einen dhnlichen Vorstellungskomplex, der die Verunreinigung von
Salz betrifft. Alle drei Stimme sind matrilinear, und in allen drei
Stdimmen wird von den Méannern erwartet, daf} sie ihren Geburtsort
verlassen und sich im Dorf ihrer Frau niederlassen. Die Folge ist
eine Dorfstruktur aus einem festen Kern linear verwandter Frauen
und ihren Eheminnern, die aus anderen Dorfern kommen und sich
am Ort angesiedelt haben. Die Zukunft des Dorfes als einer politi-
schen FEinheit hingt davon ab, ob es gelingt, die ménnlichen
AuBenseiter im Ort zu halten. Es steht zu erwarten, dall die Méanner
ein viel geringeres Interesse daran haben, eine stabile Ehe aufzu-
bauen. Die angefiihrte matrilineare Abstammungsregel veranlaf3t
sie ndmlich dazu, ihr Interesse auf die Kinder ihrer Schwestern zu
richten. Es ist zwar so, dafl das Dorf auf den ehelichen Verbindun-
gen beruht; das gilt jedoch nicht fiir die matrilineare Lineage. Die
Mainner werden durch Heirat, die Frauen hingegen durch Geburt
Mitglieder des Dorfes.

In ganz Zentralafrika ist die Vorstellung vom guten Dorf, das
wichst und bestindig ist, ein Wert, der sowohl von Ménnern als
auch von Frauen sehr hoch gehalten wird. Doch die Frauen haben
ein zweifaches Interesse, ihre Eheméinner zu binden. Die befriedi-
gendste Rolle einer Bemba-Frau ist die, in mittleren Jahren als
Matriarchin in ithrem eigenen Dorf zu leben und, umgeben von
thren T6chtern und Enkelinnen, das Alter erwar-

203



ten zu konnen. Wenn jedoch ein Bemba-Mann die ersten Ehejahre
beschwerlich findet, verldf3t er einfach seine Frau und kehrt nach
Hause zuriick (Richards 1956, S. 41). Wenn nun alle Méanner — oder
auch nur die Hilfte — fortgehen, ist das Dorf als 6konomische Ein-
heit nicht mehr lebensfdhig. Die Form der Arbeitsteilung versetzt
die Bemba-Frauen in eine besonders abhingige Position. In einem
Gebiet, in dem heute flinfzig Prozent der erwachsenen Ménner als
Arbeitsmigranten au3erhalb der Dorfer leben, ist die Desintegration
der Bemba-Dorfer tatsachlich groBer als die anderer Stammessied-
lungen Nordrhodesiens (Watson 1958).

Die Lehren, die den Bemba-Midchen wihrend der Pubertitszere-
monien erteilt werden, ermdglichen es uns, diese Aspekte der
sozialen Struktur und die Ambitionen der Frauen mit ihrer Furcht
vor geschlechtlicher Verunreinigung in Verbindung zu bringen.
Audrey Richards berichtet, dal die Médchen strikt angewiesen
werden, sich ihren Méannern zu fiigen. Das ist interessant, da sie als
besonders herrisch und unumgénglich gelten. Die Kandidatinnen
werden gedemiitigt, wihrend die Ménnlichkeit ihrer zukiinftigen
Mainner gepriesen wird. Daran ist nichts Verwunderliches, wenn
wir die Rolle des Ehemanns bei den Bemba umgekehrt analog zu
der der Ehefrau bei den Mae Enga sehen. Er ist allein und ein
AuBlenseiter im Dorf seiner Frau. Wenn er unzufrieden ist, geht er,
und damit hat es sich. Er kann nicht wie eine entlaufene Frau ge-
ziichtigt werden. Es gibt keine rechtlichen Konstruktionen, mit
deren Hilfe die Fiktion einer legalen Ehe aufrechterhalten werden
konnte, auch wenn die Wirklichkeit anders aussieht. Die Bedeu-
tung, die die physische Prisenz eines Mannes fiir das Dorf seiner
Frau hat, ist groBer als diejenige, die die bei der Heirat erworbenen
Rechte fiir ihn haben, und er kann nicht durch Einschiichterungen
zum Bleiben veranla3t werden. Ist die Enga-Ehefrau eine Delila, so
ist er ein Samson im Lager der Philister. Wenn er sich gedemiitigt
fiihlt, kann er die Sdulen der Gesellschaft zum Einsturz bringen,
denn wenn alle Eheménner sich aufmachten und gingen, wére das
Dorf ruiniert. Kein Wunder, dafl die Frauen dngstlich darauf be-
dacht sind, ihm zu schmeicheln und gut zuzureden. Kein Wunder,
daB sie sich gegen die Auswirkungen von Ehebruch schiitzen
mochten. Der Ehemann erscheint nicht als geféhrlicher oder finste-
rer, sondern eher

204



als ein scheuer, leicht zu erschreckender Mann, der von seiner
Maskulinitdit und den daraus herrithrenden Gefahren tiiberzeugt
werden mufl. IThm mul3 die GewiBheit gegeben werden, da3 seine
Frau fiir ihn sorgt, ihm bei der Reinigung zur Seite steht und auf
das Feuer aufpallt. Er kann nichts ohne sie tun, sich nicht einmal
seinen eigenen Ahnengeistern nidhern. Mit ihren selbstauferlegten
Angsten vor geschlechtlicher Verunreinigung erscheint die Bemba-
Frau als das Gegenstiick zum Ehemann bei den Mae Enga. Beide
sind in der ehelichen Beziehung mit Angsten konfrontiert, die mit
der Struktur der umgebenden Gesellschaft zusammenhéngen.
Wiirde die. Bemba-Frau nicht zu Hause bleiben und dort eine
einflufireiche Matrone werden wollen, wire sie bereit, threm Ehe-
mann bescheiden in sein Dorf zu folgen, konnte sie die Furcht vor
geschlechtlicher Verunreinigung ablegen.

In all den Beispielen, die wir zu dieser Art der Verunreinigung an-
gesehen haben, besteht das grundlegende Problem darin, dal3 zwei
unvereinbare Dinge zusammengebracht werden sollen. Die Enga
wollen die Klans ihrer Feinde bekdmpfen und trotzdem deren
Frauen heiraten. Die Lele wollen die Frauen als Pfander der Mén-
ner benutzen und trotzdem fiir einzelne Frauen gegen andere Mén-
ner Partei ergreifen. Die Bemba-Frauen wollen frei und unabhingig
sein und sich auf eine Weise benehmen, die ihre Ehen bedrohen,
und trotzdem ihre Eheménner bei sich halten. Der allen Féllen ge-
meinsame Aspekt der gefdhrlichen Situation, die durch Waschun-
gen und Meidungen bewiltigt werden mul3, ist die Widerspriich-
lichkeit der Verhaltensnormen. Wie im Trickster-Mythos der
Winnebago bekdampft die linke Hand die rechte.

Besteht irgendein Grund, warum alle angefiihrten Beispiele fiir in
sich widerspriichliche Systeme mit den Beziehungen zwischen den
Geschlechtern zu tun haben? Es gibt viele andere Kontexte, in de-
nen wir durch die geltenden Richtlinien unserer Kultur zu einem
widerspriichlichen Verhalten veranlat werden. Die nationale Ein-
kommenspolitik zum Beispiel ist ein modernes Beispiel, auf das
sich unsere Fragestellung leicht anwenden lieBe. Es scheint jedoch,
als ob sich die Angst vor Verunreinigungen immer nur mit solchen
Widerspriichen verbindet, die in irgendeiner Weise mit den Bezie-
hungen zwischen den Geschlechtern zu tun haben. Die Antwort
mag darin liegen,

205



daB kein anderer sozialer Druck potentiell so explosiv ist wie der,
der diese Beziehungen einschrinkt. Sie konnte uns dahin bringen,
uns der auBlerordentlichen Forderung von Paulus — da3 es in der
neuen Gesellschaft der Christen weder Méanner noch Frauen geben
sollte — anzuschlieBen. Die Falle, die wir betrachtet haben, konnen
vielleicht Licht auf die iibertriebene Bedeutung werfen, die in den
ersten christlichen Jahrhunderten der Jungfraulichkeit beigemessen
wurde. Die frithe Kirche der Apostelgeschichte fiihrte im Hinblick
auf die Frauen ein Maf3 an Freiheit und Gleichheit ein, das dem
traditionellen jiidischen Brauch zuwiderlief. Die Schranken zwi-
schen den Geschlechtern im damaligen Mittleren Osten waren, wie
die Worte von Paulus deutlich machen, durch Unterdriickung ge-
kennzeichnet:

Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Knecht noch Freier, hier ist
nicht Mann noch Weib; denn ihr seid allzumal einer in Christus Jesus (Gala-
ter 3, 28).

Im Bemiihen, eine neue Gesellschaft zu schaffen, die frei, schran-
kenlos und ohne Gewalt oder Widerspriiche sein sollte, war es
zweifellos notwendig, eine Reihe neuer positiver Werte einzufiih-
ren. Die Vorstellung, dall Jungfriulichkeit etwas besonders Positi-
ves sei, muflte in einer kleinen verfolgten Minderheit auf fruchtba-
ren Boden fallen. Wie wir gesehen haben, werden unter derartigen
sozialen Bedingungen gern Vorstellungen entwickelt, die den Kor-
per als ein unvollkommenes Gefdl3 begreifen, das nur dann voll-
kommen sein wird, wenn es undurchlissig gemacht werden kann.
Dariiber hinaus ist die hohe Wertschiatzung der Jungfriulichkeit
eine Vorstellung, die sich fiir die angestrebte umfassende Verénde-
rung der Geschlechterrollen in Ehe und Gesellschaft besonders gut
eignete (Wangerman 1963). Das Bild der Frau als Alte Eva gehorte,
zusammen mit der Furcht vor Verunreinigung durch das andere
Geschlecht zu einem ganz bestimmten Typus der sozialen Organi-
sation. Als diese soziale Ordnung verdndert werden muflte, lieferte
das Bild der Neuen Eva — eine jungfriuliche Quelle der Erlosung,
die das Bose unter ihren Fiilen zertritt — ein iiberzeugendes neues
Symbol.

206



10. Zusammenbruch und Erneuerung des
Systems

Wenden wir uns jetzt unserer anfianglichen Frage zu. Kann es sein,
daB irgendein Volk Heiligkeit mit Unreinheit zusammenfallen 143t?
Wir sahen, wie die Vorstellung einer Ansteckung in Religion und
Gesellschaft wirkt. Wir sahen weiterhin, dafl jeder Vorstellungs-
struktur Kréfte zugeschrieben werden und dafl Meidungsvorschrif-
ten eine sichtbare 6ffentliche Anerkennung ihrer Grenzen sind. Das
bedeutet jedoch nicht, dal das Heilige unrein wire. Jede Kultur
mul ihre eigenen Begriffe von Schmutz und Unreinheit haben, die
ihren Begriffen von der positiven Struktur, die nicht negiert werden
darf, gegeniiberstehen. Von einem wirren Vermischen des Heiligen
und Unreinen zu sprechen ist blanker Unsinn. Dennoch ist es aber
oft so, dal} Religionen gerade jene Dinge, die unrein und mit Ab-
scheu zurlickgewiesen worden sind, sakralisieren. Wir miissen da-
her fragen, wie es kommt, daB Schmutz, der normalerweise de-
struktiv ist, bisweilen zu etwas Kreativem wird. Zunéichst ist fest-
zustellen, daf nicht alle unreinen Dinge auf konstruktive Weise im
Ritual verwendet werden. Es geniigt nicht, dall etwas als unrein
gilt, damit es als etwas potentiell Gutes behandelt wird. In Israel
war es undenkbar, da3 unreine Dinge wie etwa Leichen und Exkre-
mente in das Tempelritual einbezogen werden konnten. Das ge-
schah nur mit Blut, und zwar nur solchem Blut, das beim Opfern
vergossen wurde. Bei den Oyo Yoruba, die die linke Hand fiir un-
reine Verrichtungen verwenden und es als tief beleidigend empfin-
den, wenn man sie jemandem entgegenstreckt, wird in den
gewohnlichen Ritualen die Vorrangstellung der rechten Seite sakra-
lisiert, insbesondere beim Tanzen nach rechts hin. Aber im Ritual
des groflen Ogboni-Kults miissen die Initianden ihre Kleider auf
der linken Seite knoten und nur nach links hin tanzen (Morton-
Williams 1960, S. 369). Bei den Bushong gilt Inzest als Verun-

207



reinigung, aber ein ritueller Inzest ist Teil der Sakralisierung ihres
Konigs. Er verkiindet zudem, da3 er der Schmutz der Nation sei:
,,Moi, ordure, nyec” (Vansina 1964, S. 103). Und so weiter. Auch
wenn es sich nur um bestimmte Individuen handelt, die zu genau
festgelegten Anlédssen die Vorschriften durchbrechen kénnen, ist es
trotzdem wichtig zu fragen, warum diese gefdhrlichen Kontakte fiir
eine Reihe von Ritualen erforderlich sind.

Eine Antwort liegt in der Natur des Schmutzes selbst. Eine andere
in der Natur metaphysischer Probleme und ganz bestimmter Uber-
legungen, die nach Ausdruck verlangen.

Behandeln wir zuerst den Schmutz. Die Einstellung, die wir gegen-
iiber Abfillen haben, durchlduft im Verlauf jedes Versuchs, Ord-
nung zu schaffen — sei es nun im Denken oder in der dulleren Welt
— zwei Stadien. Zunéchst einmal sind sie erkennbar fehl am Platz,
sie bedrohen die Ordnung. Sie werden daher als anst6Big betrachtet
und vehement beseitigt. In diesem Stadium besitzen sie eine ge-
wisse Identitét: sie sind als unerwiinschte Teile dessen erkennbar,
wozu sie einmal gehdrten — Haare, Essen oder Verpackungen. Das
ist das Stadium, in dem sie gefdhrlich sind; ihre partielle Identitét
haftet ihnen noch an, und die Szenerie, in die sie eindringen, ver-
liert durch ihre Gegenwart an Ubersichtlichkeit. Aber auf alle
Dinge, die als Schmutz eingestuft worden sind, wartet ein allméh-
licher Prozel3 des Zerstdubens, Zerfallens und Verrottens. Schliel3-
lich haben sie keinerlei Identitit mehr. Der Ursprung der verschie-
denen Partikel ist in Vergessenheit geraten, sie sind in die allge-
meine Masse des Abfalls eingegangen. Auf der Suche nach etwas
Verlorenem im Miill herumzustochern ist deshalb so unangenehm,
weil sie dadurch wieder an Identitit gewinnen. Solange diese Iden-
titdt nicht vorhanden ist, ist Abfall nicht geféhrlich. Er beschwort
noch nicht einmal unbestimmte Bilder, da er eindeutig zu einem
bestimmten Ort, ndmlich irgendeinem Miillhaufen, gehort. Selbst
die Knochen begrabener Konige erregen wenig Scheu, und der
Gedanke, dal die Luft vom Leichenstaub vergangener Geschlech-
ter durchsetzt ist, erzeugt keinerlei Erschiitterung. Wo es keine
Diftferenzierung gibt, gibt es auch keine Verunreinigung.

208



They outnumber the living, but where are all their bones?
For every man alive there are a million dead,
Has their dust gone into earth that it is never seen?
There should be no air to breathe, with it so thick,
No space for wind to blow or rain to fall:
Earth should be a cloud of dust, a soil of bones,
With no room even for our skeletons.
It is wasted time to think of it, to count its grains,
When all are alike and there is no difference in them.
S. Sitwell, Agamemnon’s Tomb

In diesem Endstadium totaler Zersetzung ist der Schmutz vollig
undifferenziert. Der Kreis hat sich geschlossen. Der Schmutz ent-
stand durch die differenzierende Téatigkeit des Geistes, er war ein
Nebenprodukt, das beim Schaffen von Ordnung abfiel. Zu Beginn
befand er sich in einem Zustand der Undifferenziertheit: seine
Rolle wéhrend des gesamten Differenzierungsprozesses bestand
darin, die getroffenen Unterscheidungen zu bedrohen; am Ende
nimmt er erneut seinen eigentlichen ununterscheidbaren Charakter
an. Daher ist Formlosigkeit ein so geeignetes Symbol flir Anfangs-
und Wachstumszustinde, aber auch fiir den Verfall.

Aus diesem Grund kann das, was zur Erklédrung der wiederbeleben-
den Rolle des Wassers in religiosen Symbolen vorgebracht wurde,
auch liber den Schmutz gesagt werden:

.. im Wasser 10st sich alles auf, jede ,,Form* wird desintegriert, jede ,,Ge-
schichte” aufgehoben; nichts, was vor dem FEintauchen existierte, besteht
nachher: keine Kontur, kein ,,Zeichen®, kein ,,Vorkommnis®. Das Eintauchen
kommt auf der menschlichen Ebene dem Tode gleich, auf der kosmischen
Ebene der Katastrophe (Sintflut), die von Zeit zu Zeit die Welt im Urozean
auflost. Das die ,,Formen‘ und die ,,Geschichte“ authebende Wasser hat Kraft
zu reinigen, neu zu schaffen und wiederzugebéren ... Die Wasser reinigen
und erneuern, weil sie die ,,Geschichte* ausloschen und — wenigstens fiir
einen Augenblick — die urspriingliche Unversehrtheit wiederherstellen
(Eliade 1954, S. 225).

An anderer Stelle desselben Buches stellt Eliade dem Wasser zwei
andere Erneuerungssymbole zur Seite, die wir, ohne auf den Punkt
im einzelnen eingehen zu wollen, ebenfalls mit Schmutz und Ver-
fall in Zusammenhang bringen konnen. Das eine ist das Symbol
der Dunkelheit und das andere die orgiastische Form von Neujahrs-
feiern (S. 451 f.). In seiner letzten Phase wird der Schmutz dann
schlieBlich zu einem Symbol, das kreative Formlosigkeit aus-
driicken kann.

209



Seine eigentliche Stirke bezieht er jedoch aus der ersten Phase. Die
Gefahr, die bei einer Grenziiberschreitung droht, ist eine Entfesse-
lung von Kriften. Die verletzlichen Randbereiche und aggressiven
Krifte, die die anerkannte Ordnung zu zerstdren drohen, sind Aus-
druck der Krifte, die dem Kosmos innewohnen. Ein Ritual, das sie
zum Guten einsetzen kann, ist im wahrsten Sinne kraftvoll.

So viel zur Anwendbarkeit des Symbols. Nun zu den tatsdchlichen
Situationen, in denen es angewendet wird. Sie enthalten zwangs-
laufig einen Widerspruch. Reinheit ist nur durch Aussondern zu
erlangen. Daraus folgt, daB3 Reinheit in ihrer gelebten Form — nicht
als Symbol — etwas Reduziertes und Steriles sein muf3. Die Rein-
heit, nach der wir so sehr streben und fiir die wir so viel aufgeben,
stellt sich, wenn wir sie erreicht haben, als hart und tot wie Stein
heraus. Der Winter, so schreibt Roy Campbell, ist

Der Inbegriff der Kunst,
der alle Formen des Lebens und Fiihlens abtétet,
nur nicht, was rein ist und iiberleben wird.

Als Dichtung mag das angehen. Etwas anderes ist es, wenn wir
unserem Leben eine unverdnderliche, steinharte Form zu geben
versuchen. Reinheit ist der Feind aller Verdnderungen, Mehrdeutig-
keiten und Kompromisse. Die meisten von uns wiirden sich aller-
dings sicherer fiihlen, wenn unsere Erfahrung starr festgelegt und
vorgeformt wire, von der Art etwa, wie sie Sartre in so bitteren
Worten fiir den Antisemiten beschreibt:

Aber wie kann man absichtlich falsch urteilen? Aus Sehnsucht nach dem
Absoluten ... manche Menschen werden von der ewigen Starre der Steine
angezogen. Sie wollen wie Felsblocke unerschiitterlich und undurchdringlich
sein und scheuen jeden Wechsel: denn wohin konnte der Weg sie fithren? ...
Ihre eigene Existenz erscheint ihnen dadurch irgendwie nur bedingt. Sie aber
wollen bedingungslos und im Heute leben. Sie wollen keine erworbenen
Eigenschaften, sie wollen sie fertig in die Wiege gelegt bekommen ... so
ersehnen sie eine Lebensform, bei der Logik und Forschung nur eine unterge-
ordnete Rolle spielen, wo man nicht sucht, was man nicht schon gefunden
hat, und wo man niemals etwas wird, was man nicht schon war (1948, S.
151).

Diese Diatribe setzt eine Trennung zwischen unserem und dem
starren Schwarzweildenken des Antisemiten voraus. Doch das
Verlangen nach Starrheit ist natiirlich in uns allen vorhan-

210



den. Die Sehnsucht nach eindeutigen Trennlinien und klaren
Begriffen gehort zu unserem menschlichen Sein. Wenn wir sie
dann haben, miissen wir uns entweder der Tatsache stellen, daf
thnen einige Realitdten entgleiten, oder uns aber gegen die Unzu-
langlichkeit der Begriffe blind machen.

Der Grundwiderspruch bei der Suche nach Reinheit ist der, daB3 wir
damit die Erfahrung in logische, widerspruchsfreie Kategorien zu
zwingen versuchen. Aber die Erfahrung 146t sich nicht unterwerfen,
und diejenigen, die es versuchen, verwickeln sich in Widerspriiche.
Was die geschlechtliche Reinheit betriftt, so ist es offensichtlich,
daB} sie da, wo sie die Trennung der Geschlechter impliziert, nicht
nur zu einer Negierung des anderen Geschlechts, sondern buch-
stablich auch zur Sterilitdt fiihren muBl. Sie ruft zudem Wider-
spriiche hervor. Der Wunsch, dal3 alle Frauen zu allen Zeiten
keusch sein sollen, widerspricht anderen Wiinschen und erzeugt bei
konsequenter Befolgung Unbequemlichkeiten von der Art, wie sie
die Mae-Enga-Ménner kennen. Im 17. Jahrhundert befanden sich
die spanischen Médchen der hoheren Gesellschaftsschichten in
einem Dilemma zwischen zwei Formen der Unehre. Die heilige
Theresa von Avila wuchs in einer Gesellschaft auf, in der die
Verfiithrung eines Médchens von seinem Bruder oder Vater gerdcht
werden mufite. Empfing es einen Liebhaber, so riskierte es also,
daB es entehrt wurde und Ménner ihr Leben lassen muflten. Seine
personliche Ehre erforderte es jedoch, da3 es nicht abweisend war
und sich seinem Liebhaber nicht verweigerte, da es undenkbar war,
sich von Liebhabern vollig fernzuhalten. Es gibt noch viele andere
Beispiele fiir die Probleme — und auch sonderbaren Ldsungen —,
die das Streben nach Reinheit schafft. Es ist zweifellos eine Art
stellvertretender Befriedigung, die der Hochachtung fiir die Jung-
fraulichkeit im frithen Christentum ihre Aura verlieh, den Nambu-
diri-Brahmanen, die ihre Schwestern abschliefSen, eine zusétzliche
Motivation gibt und das allgemeine Prestige der Brahmanen bei
den niederen Kasten erhoht. In einigen ihrer Konigreiche erwarten
die Pende am Kassai von ihren Héuptlingen sexuelle Enthaltsam-
keit. Auf diese Weise erhdlt ein einzelner Mann das Wohl des
Konigreichs und seiner polygamen Untertanen. Um sicherzugehen,
daB dem Héuptling, der bei seiner Inthronisation freilich schon in

211



fortgeschrittenem Alter ist, kein Fehltritt unterlduft, legen ihm seine
Untertanen eine Penishiille an, die er von da an zu tragen hat (de
Sousberghe 1954).

Manchmal beruht der Anspruch auf hohere Reinheit auf Betrug.
Die erwachsenen Ménner des Chagga-Stamms gaben vor, dal} ihr
After bei der Initiation fiirs ganze Leben verschlossen wurde. Initi-
ierte Ménner muf3ten sich angeblich nie entleeren, im Gegensatz zu
den Frauen und Kindern, die den Bediirfnissen ihres Korpers unter-
worfen blieben (Raum 1940). Man vergegenwiértige sich einmal die
Komplikationen, in die sich die Chagga-Ménner durch diese Be-
hauptung stiirzten! Das Fazit aus dem Gesagten ist, dafl die gegebe-
nen Tatsachen wirr und chaotisch sind. Wahlen wir aus dem Bild
des Korpers nur solche Aspekte aus, die keinen Ansto3 erregen,
miissen wir bereit sein, fiir diese Entstellung zu leiden. Der Korper
ist kein pordser Krug, oder in einer anderen Metapher ausgedriickt:
ein Garten ist kein Wandteppich. Wenn alles Unkraut entfernt wird,
verarmt der Boden. Der Girtner mul} auf irgendeine Weise seine
Fruchtbarkeit erhalten, indem er dem Boden wieder zufiihrt, was er
ihm entnommen hat. Die besondere Behandlung, die einige Reli-
gionen den Anomalien und Greueln angedeihen lieBen, um sie
nutzbringend einsetzen zu konnen, gleicht dem Verfahren, Unkraut
und Heu zu Kompost zu verarbeiten.

Das wire die generelle Richtung, in der eine Antwort auf die Frage
gesucht werden mul3, warum in den Erneuerungsriten hiufig verun-
reinigende Elemente verwendet werden.

Immer, wenn unserem Leben eine strikte Reinheitsstruktur aufer-
legt wird, hat sie entweder dullerst unbequeme Folgen oder fiihrt
bei exakter Befolgung zu Widerspriichen, wenn nicht gar Heuche-
lei. Das Negierte verschwindet dadurch nicht. Das {ibrige Leben,
das nicht sduberlich in die anerkannten Kategorien pafit, bleibt
vorhanden und beansprucht sein Recht. Wie wir zu zeigen versuch-
ten, bietet der Korper ein Grundschema fiir alle moglichen Sym-
bole. Es gibt wohl kaum eine Verunreinigung, die nicht irgendeinen
primdren physiologischen Bezug hitte. Da der Korper der Triger
des Lebens ist, kann er nicht génzlich verneint werden. Und da das
Leben bejaht werden muf}, miissen die vollkommensten Philoso-
phien, wie William

212



James sagt, schlieBlich auch das bejahen, was verneint worden ist:

Wenn wir zugeben, daB das Ubel ein wesentlicher Teil unseres Lebens ist,
beladen wir uns sehr mit einer Schwierigkeit, die sich stets in den Philoso-
phien der Religion als lastig erwiesen hat. Der Theismus hat, wann immer er
sich selbst als systematische Philosophie des Universums aufgerichtet hat,
eine Abneigung gezeigt, Gott weniger als alles in allem sein zu lassen ... eine
Abweichung vom populéren oder praktischen Theismus (ist eine Philosophie,
die) ... offen pluralistisch ... ist und sich selbst mit einem Universum, das sich
aus vielen Ursprungsprinzipien zusammensetzt, vollkommen zufrieden ge-
zeigt hat ... Gott (ist) nicht notwendig verantwortlich fiir die Existenz des
Ubels;... Nun gibt das Evangelium der robusten Geistesart ... seine Stimme
deutlich fiir diese pluralistische Auffassung ab. Wahrend der monistische
Philosoph sich selber mehr oder weniger zu der Behauptung Hegels gefiihrt
sieht, daB alles Wirkliche verniinftig sei und daB das Ubel als ein Element,
das von der Dialektik erfordert wird, hineindefiniert, festgehalten und gehei-
ligt und mit einer Funktion fiir das endgiiltige System der Wahrheit versehen
werden muf}, weigert sich die kriftige Geistesart, irgend etwas Derartiges zu
behaupten. Das Ubel, behauptet sie, ist entschieden irrational und darf nicht
in irgendeinem endgiiltigen System von Wahrheit definitorisch verankert,
dort festgehalten oder geheiligt werden. Es ist ein wahrer Abscheu vor Gott
dem Herrn, eine fremde Unwirklichkeit, ein wiistes Element, das besiegt und
negiert ... werden muf3. Das Ideal, weit entfernt koextensiv mit dem gesamten
Wirklichen zu sein, ist nur ein Extrakt aus dem Wirklichen, der sich durch
Freiheit von allem Kontakt mit diesem verseuchten, niederen und kotigen
Stoff auszeichnet.

Hier wird uns ... die Annahme présentiert, dal es Elemente des Universums
gibt, die in Verbindung mit den anderen Elementen kein verniinftiges Ganzes
ergeben und die im Blick auf irgendein System, welches jene anderen Ele-
mente zusammen ausmachen, nur als irrelevant und zufillig betrachtet wer-
den konnen — als sozusagen ,,Dreck™ und als nicht dazugehérig (1979, S.
132-35).

Diese groBartige Passage lddt dazu ein, schmutzbejahende und
schmutzverneinende Philosophien miteinander zu vergleichen. Was
konnte dabei herauskommen, wenn ein derartiger Vergleich zwi-
schen primitiven Kulturen moglich wire? Norman Brown hat die
Auffassung vertreten (vgl. Kapitel 8), dal die primitive Magie eine
Flucht vor der Wirklichkeit sei und auf einer Ebene mit infantilen
Sexualphantasien stehe. Wenn das stimmte, miifite die Mehrzahl
der primitiven Kulturen in einer Rubrik mit der Christlichen Wis-
senschaft auftauchen, dem einzigen Beispiel fiir robuste Geistesart,
das William James aus-fiihrt. Aber statt einer konsequenten Ver-
neinung von Schmutz

213



finden wir die am Anfang dieses Kapitels genannten auflergewohn-
lichen Beispiele flir eine Schmutzbejahung. Offenbar werden in
jeder Kultur einige Verhaltensweisen oder Naturerscheinungen von
allen Prinzipien des Universums durch und durch abgelehnt. Es
gibt ganz verschiedene Arten von unmdglichen Erscheinungen,
Anomalien, unguten Mischungen und Greueln. Die meisten werden
in unterschiedlichem Mafe verurteilt und gemieden. Dann stellen
wir plotzlich fest, da3 eines der greulichsten oder unmoglichsten
Phinomene ausgesondert wird und in einen ganz besonderen rituel-
len Rahmen eingefiigt wird, der es von der iibrigen Erfahrung ab-
hebt. Dieser Rahmen stellt sicher, dall die Kategorien, die im nor-
malen Zusammenhang die Meidung vorschreiben, in keiner Weise
bedroht oder beeintrichtigt werden. Innerhalb des rituellen Rah-
mens wird das Greuliche dann als eine Quelle ungeheurer Kraft
behandelt. Nach William James wiirde eine derartige rituelle Ver-
mischung und Kompostierung verunreinigender Dinge die Grund-
lage fiir eine ,,vollstdndigere Religion* darstellen.

Es mag tatsdchlich sein, daB keine religiose Vers6hnung mit dem absoluten
Ganzen der Dinge moglich ist. Einige Formen des Ubels, in der Tat, sind
Mittel fiir h6here Formen des Guten; aber es konnte sein, dal3 es so extreme
Formen des Ubels gibt, daB sie in iiberhaupt keinen Zusammenhang des
Guten eintreten konnen und daBl im Blick auf sie dumpfe Unterwerfung oder
Verweigerung der Wahrnehmung die einzige praktische Hilfsmdglichkeit ist.
... Aber ... angesichts der Tatsache, dal} die bosen Fakten ein ebenso echter
Teil der Natur sind wie die guten, (sollte) die philosophische Annahme gel-
ten, dafl sie irgendeinen verniinftigen Sinn haben und daB3 das System der
kriftigen Geistesart, indem es Kummer, Schmerz und Tod iiberhaupt keine
positive und aktive Aufmerksamkeit schenkt, weniger vollstindig ist als
Systeme, die wenigstens diese Elemente in ihren Gesichtskreis aufzunehmen
versuchen. Die vollstdndigsten Religionen wiirden deshalb diejenigen sein, in
denen die pessimistischen Elemente am besten entwickelt sind ... (1979, S.
163 £.).

Offenbar haben wir hier einen Programmentwurf fiir die ver-
gleichende Religionswissenschaft vor uns. Es wiére zu ihrem eige-
nen Schaden, wenn die Ethnologen ihrer Pflicht, eine Taxonomie
der Stammesreligionen zu erarbeiten, nicht nachkdmen. Wir stellen
jedoch fest, da3 es nicht so einfach ist, jene Prinzipien zu finden,
nach denen sich die ,,unvollstindigen und optimistischen Religio-
nen“ am besten von den ,,vollstaindigeren und pessimistischen*
unterscheiden lassen. Die methodischen Probleme sind grof3. Es
versteht sich, dafl man bei der

214



Katalogisierung aller vorhandenen rituellen Meidungen einer Reli-
gion duBerst gewissenhaft vorgehen miifite und nichts auslassen
diirfte. Welche andern Regeln aber miifite der objektive Wissen-
schaftler iiberdies beachten, um nach diesen allgemeinen Kriterien
verschiedene Arten von Religionen unterscheiden zu konnen?

Die Antwort darauf lautet, dafl die Aufgabe den Rahmen der objek-
tiven Wissenschaft weit iibersteigt. Nicht aus dem technischen
Grund, daB es nicht geniigend Feldforschungsberichte gibt. Tat-
sdchlich scheint gerade dort, wo nur wenig Feldberichte vorliegen,
das vergleichende Vorgehen besonders verlockend. Der Grund liegt
in der Art des Materials selbst. Alle lebenden Religionen sind viel-
gestaltig. Das formalisierte Ritual zu offentlichen Anldssen tragt
einen Strang der Lehre vor. Es besteht kein Grund zu der Annahme,
daB seine Botschaft mit jenen iibereinstimmen miifite, die in priva-
ten Ritualen gelehrt werden, oder daB alle 6ffentlichen oder alle
privaten Rituale miteinander {ibereinstimmten. Es gibt keine Ga-
rantie dafiir, daB3 das Ritual homogen ist, und wenn es das nicht ist,
so héngt es von der subjektiven Intuition des Beobachters ab, ob er
den Gesamteindruck als optimistisch oder pessimistisch einschétzt.
Er kann sich an einige Regeln halten, um zu seiner Beurteilung zu
kommen: er kann so vorgehen, dal3 er die libelverneinenden und die
iibelbejahenden Riten nach Punkten bewertet und gegeneinander
aufrechnet. Oder er nimmt eine Gewichtung je nach der Bedeutung
der Riten vor. Welche Methode er auch anwendet, er geht immer
willkiirlich vor und hat es bei all dem nur mit dem formalisierten
Ritual zu tun. Es gibt andere Glaubensanschauungen, die unter
Umstdnden tiberhaupt nicht ritualisiert worden sind und die der
Botschaft der Riten vollig zuwiderlaufen konnen. Das Volk muf3
nicht notwendig auf seine Priester horen. Seine tatsdchlichen An-
schauungen konnen optimistisch und schmutzverneinend sein, ob-
wohl es so aussieht, als hingen sie einer vornehm pessimistischen
Religion an.

Sollte ich entscheiden miissen, welcher Seite in William James’
Schema die Lele-Kultur zuzuordnen wiére, geriete ich in Verlegen-
heit. Die Lele sind ein Volk, das in profanen und rituellen Dingen
dulerst reinheitsbewuft ist. Ihr allgegenwirtiger Hang zum Tren-
nen und Klassifizieren zeigt sich nirgends so deutlich

215



wie in ihrer Einstellung zu tierischer Nahrung. Der grof3te Teil ihrer
Kosmologie und weite Bereiche ihrer sozialen Ordnung spiegeln
sich in ihren Tierkategorien. Es gibt jeweils unterschiedliche Tiere
und Tierteile, die als angemessene Nahrung fiir Ménner, Frauen,
Kinder oder Schwangere gelten. Bestimmte Tiere werden als vollig
ungenielbar angesehen. Die zu den ungeeigneten Speisen fiir Mén-
ner oder Frauen zdhlenden Tiere weisen nach ihrem Klassifika-
tionsschema irgendeine Zweideutigkeit auf. Ihre Tiertaxonomie
unterscheidet Nachttiere und Tagtiere, Tiere, die oben leben (Vo-
gel, Eichhornchen und Affen) und Tiere, die unten leben (Wasser-
und Landtiere). Alle Tiere, die sich nicht eindeutig zuordnen lassen,
werden als anormale Lebewesen behandelt und von der Liste der
erlaubten Speisen einer der Gruppen gestrichen. Flughérnchen zum
Beispiel sind weder eindeutig Vogel noch Landtiere und werden
daher von gewissenhaften Erwachsenen gemieden. Kindern sind
sie erlaubt. Keine Frau, die auf sich hilt, wiirde sie essen, und
Mainner nur dann, wenn der Hunger sie dazu treibt. Dieses Verhal-
ten wird durch keinerlei Strafandrohungen erzwungen. Ihre Haupt-
einteilungen lassen sich in Form zweier konzentrischer Kreise dar-
stellen. Zum Kreis der menschlichen Gesellschaft gehoren Méanner
als Jager und Wahrsager, Frauen, Kinder und als Ausnahme auch
einige Tiere, die zusammen mit den Menschen leben. Diese nicht-
menschlichen Dorf Insassen sind entweder domestizierte Tiere,
Hunde und Hiihner, oder unerwiinschte Parasiten, Ratten und
Eidechsen. Es wire undenkbar, Hunde, Ratten oder Eidechsen zu
essen. Das Fleisch fiir den Menschen sollte von Tieren stammen,
die der Jager mit Hilfe seiner Pfeile und Fallen in der Wildnis er-
legt hat. Hithner werfen ein kasuistisches Problem auf; die Lele
16sen es so, daB3 sie es fiir ungehorig erachten, wenn Frauen Hiih-
nerfleisch essen, und es Mannern als mdgliche und sogar gute Nah-
rung gestatten. Die Ziegen, die vor kurzem eingefiihrt wurden,
halten sie fir den Tausch mit anderen Stimmen, essen sie aber
nicht.

Diese Neigung zu genauesten Unterscheidungen kdnnte, wenn sie
iiberall nachzuweisen wére, den Eindruck erwecken, daf3 ihre Kul-
tur schmutzverneinend sei. Aber erst das, was nach einer Gesamt-
betrachtung herauskommt, gibt den Ausschlag. Thre formalisierten
Rituale beruhen in der Hauptsache auf der

216



Unterscheidung verschiedener Kategorien: Menschen, Tiere, Mén-
ner, Frauen, Junge, Alte, usw. Sie setzen sich jedoch aus einer Ab-
folge von Kulten zusammen, in denen es den Initianden erlaubt ist,
das zu essen, was normalerweise gefdhrlich und verboten ist —
fleischfressende Tiere, das Brustfleisch von Wild und junge Tiere.
In einem inneren Kult wird ein hybrides Wundertier, das sie im
profanen Leben ganz sicher verabscheuen wiirden, ehrerbietig von
den Initianden verzehrt und als wirksamster Fruchtbarkeitsspender
angesehen. An diesem Punkt erkennt man, dal man es — um die
Gartenmetapher fortzufiihren — mit einer kompostierenden Religion
zu tun hat. Was ausgesondert wurde, wird zur Erneuerung des
Lebens wieder untergepfliigt.

Die beiden Welten, die menschliche und die tierische, existieren
keineswegs getrennt voneinander. Nach Auffassung der Lele sind
die meisten Tiere deshalb vorhanden, um von den Lele-Jagern er-
legt zu werden. Einige Tiere — Wiihl- und Nachttiere und solche,
die Wasser lieben — sind Geistertiere und haben eine spezielle Be-
ziehung zu den nichtanimalischen Bewohnern der Tierwelt, den
Geistern. Von diesen Geistern hingen Wohlergehen, Fruchtbarkeit
und Heilkunst der Menschen ab. Das normale Verhalten der Men-
schen ist es, hinauszugehen und das Benoétigte aus dem Tierbereich
zu holen. Tiere und Geister zeichnen sich dadurch aus, daf sie die
Menschen meiden und nicht spontan in deren Welt kommen. Die
Mainner nutzen als Jager und Wahrsager beide Seiten dieser ande-
ren Welt, um an Fleisch und Medizinen zu kommen. Fiir die
Frauen, die schwach und verletzlich sind, sind die midnnlichen Ak-
tivititen in der anderen Welt besonders wichtig. Frauen meiden die
Geistertiere und essen nicht von ihrem Fleisch. Sie jagen nie und
werden nur dann Wahrsagerinnen, wenn sie als Zwilling geboren
wurden oder mit Zwillingen schwanger gehen. Sie nehmen, was
die Interaktion der beiden Welten betrifft, eine passive Rolle ein,
und dennoch bendtigen gerade sie die Hilfe der Geister in besonde-
rem Malle, da sie haufig unfruchtbar sind oder, wenn sie schwanger
geworden sind, zu Fehlgeburten neigen, wogegen die Geister Heil-
mittel liefern konnen. Abgesehen von dieser normalen Beziehung
zwischen den Menschen und dem Wilden, die sich in ménnlichen
Jagdunternehmungen und im ménnlichen Ritual zugunsten von
Frauen und

217



Kindern duBert, gibt es zwei weitere Verbindungsmoglichkeiten.
Die eine dient bosen, die andere guten Zwecken. Die gefahrliche
Verbindung wird durch den heimtiickischen Loyalititswechsel von
Menschen geschaffen, die Zauberer werden. Sie wenden ihrer eige-
nen Art den Riicken und gesellen sich zu den Gejagten, kimpfen
gegen die Jiager und wirken den Wahrsagern entgegen, um statt
Genesung den Tod herbeizufiihren. Sie sind auf die Seite des tieri-
schen Bereichs iibergewechselt und haben einige Tiere dazu veran-
laBt, den tierischen Bereich zu verlassen und in den menschlichen
Bereich einzudringen. Diese Tiere sind ihre fleischfressenden Ver-
bilindeten, die aus den menschlichen Siedlungen Hiihner stehlen
und dort fiir die Zauberer arbeiten.

Die andere uneindeutige Existenzform hidngt mit der Fruchtbarkeit
zusammen. Es gehort zur Natur des Menschen, sich unter Schmer-
zen und Gefahren fortzupflanzen, und normalerweise wird nur je-
weils ein Kind geboren. Im Gegensatz dazu glaubt man, daB3 Tiere
von Natur aus fruchtbar sind; sie pflanzen sich ohne Schmerzen
oder Gefahren fort und bringen normalerweise zwei oder mehrere
Junge zur Welt. Werden menschliche Zwillinge oder Drillinge
geboren, so ist es ihren Eltern gelungen, die normalen mensch-
lichen Beschriankungen zu durchbrechen. Die Eltern sind in gewis-
ser Hinsicht anormal, aber in denkbar gliickverheilender Weise.
Sie haben einen Gegenpart in der Tierwelt, nimlich das wohlwol-
lende Wundertier, dem die Lele einen formalisierten Kult gewidmet
haben: den Pangolin oder geschuppten Ameisenbér. Er widerspricht
den augenfilligen Tierkategorien in allen Punkten. Er hat Schuppen
wie ein Fisch, erklettert aber Bdume. Er gleicht eher einer eier-
legenden Eidechse als einem Sdugetier, sdugt jedoch seine Jungen.
Am wichtigsten aber ist, daf} er im Unterschied zu anderen kleinen
Saugetieren einzelne Junge zur Welt bringt. Statt wegzulaufen oder
anzugreifen, rollt er sich zu einer unauffalligen Kugel zusammen
und wartet, bis der Jager vorbeigegangen ist. Sowohl die Eltern
menschlicher Zwillinge als auch der Waldpangolin werden als
Fruchtbarkeitsspender ritualisiert. Der Pangolin wird also keines-
falls verabscheut und als vollig anormal angesehen, sondern in
einer feierlichen Zeremonie von den Initianden seines Kults geges-
sen. Sie werden dadurch in die Lage versetzt, ihrer Art Fruchtbar-
keit zu schenken.

218



Dieses Wesen aus dem Tierreich mit seiner geheimnisvollen Mitt-
lerrolle entspricht den vielen faszinierenden menschlichen Mittlern,
die Eliade in seiner Darstellung des Schamanismus erwihnt. Wenn
die Lele das Verhalten des Pangolins beschreiben und ihre Einstel-
lung zu seinem Kult erldutern, duBern sie Dinge, die in geradezu
unheimlicher Weise an Passagen aus dem Alten Testament erin-
nern, wie sie in der christlichen Uberlieferung interpretiert wurden.
Wie von Abrahams Widder in der Hecke und von Christus spricht
man vom Pangolin als einem freiwilligen Opfer. Er wird nicht ein-
gefangen, sondern kommt selbst ins Dorf. Er ist ein konigliches
Opfer: das Dorf behandelt seinen toten Korper wie einen lebenden
Hauptling und fordert von allen das respektvolle Verhalten, das
einem Hauptling entgegengebracht wird. Bei Nichtbeachtung droht
kiinftiges Unheil. Werden seine Rituale gewissenhaft durchgefiihrt,
werden die Frauen empfangen, werden die Tiere in die Fallen ge-
hen und den Pfeilen der Jager erliegen. Die Pangolin-Mysterien
sind traurige Mysterien: ,,Jetzt werde ich das Haus des Leidens
betreten®, singen die Initianden, wihrend sie den Kadaver um das
Dorf tragen. Aufler dieser quélenden Zeile wurde mir von seinen
Kultgesédngen nichts mitgeteilt. Dieser Kult hat offensichtlich sehr
viele verschiedene Bedeutungen. Ich beschrinke mich hier auf
zwei Aspekte: der eine betrifft die Art und Weise, in der eine Ver-
einigung von Gegensitzen erreicht wird, die zur Quelle einer heil-
wirkenden Kraft wird; der andere bezieht sich auf die scheinbar
freiwillige Ergebenheit des Tieres in seinen Tod.

Im ersten Kapitel habe ich ausgefiihrt, warum ich fiir eine Unter-
suchung von Verunreinigungsvorstellungen eine weitergefalite De-
finition von Religion bendtige. Religion als Glauben an Geister zu
definieren reicht nicht aus. Dariiber hinaus aber 148t sich die The-
matik dieses Kapitels nur dann diskutieren, wenn man sie im
Lichte des allgemeinen Dranges der Menschen sieht, ihre gesamte
Erfahrung zusammenzufiihren und Unterscheidungen und Trennun-
gen in Akten der Versdhnung zu iiberwinden. Die dramatische Ver-
kniipfung von Gegensédtzen ist eine psychologisch befriedigende
Aufgabe mit einer Fiille von Interpretationsmdglichkeiten auf den
verschiedenen Ebenen. Gleichzeitig jedoch bietet das Ritual, das
die gliickliche Vereinigung von Gegensitzen zum Gegenstand hat,
ein geeig-

219



netes Vehikel gerade fiir religiose Themen. Der Pangolin-Kult der
Lele ist nur ein Beispiel aus der Vielfalt der existierenden Kulte,
die ihre Initianden dazu motivieren, sich umzuwenden und den
Kategorien ins Auge zu blicken, auf denen ihre gesamte umge-
bende Kultur aufbaut, und sie als das zu erkennen, was sie sind —
fiktive, von Menschen geschaffene, willkiirliche Kreationen. Im
alltdglichen und mehr noch im rituellen Leben der Lele steht die
Form bestindig im Vordergrund. Unauthorlich verwirklichen sie
die Unterscheidungen, die die Voraussetzungen fiir ihre Gesell-
schaft und ihre kulturelle Umwelt bilden, und strafen methodisch
den Bruch einer Meidungsvorschrift oder schreiben ihm Ungliick
zu. Die Vorschriften mdgen nicht beschwerlich sein. Sie sind je-
doch Mittel, mit denen die Lele in einem bewuflten Akt die Vorstel-
lung ausdriicken, dall die Geschopfe des Himmels ithrem Wesen
nach verschieden von den Geschopfen der Erde sind, weswegen es
auch fiir schwangere Frauen gefdhrlich ist, letztere zu essen, wih-
rend erstere gut fiir sie sind, usw. In ihren Essensvorbereitungen
fithren sie in sichtbarer Weise die zentralen Unterscheidungen ihres
Kosmos vor, nicht anders als die alten Israeliten, die eine Liturgie
der Heiligkeit vorfiihrten.

AuBlerdem gibt es den inneren Kult aller ihrer Rituale, in dem sich
die Initianden des Pangolin — immun gegen die Gefahren, die einen
Nichtinitiierten téten wiirde — dem Tier ndhern, es ergreifen, toten
und essen — jenes Tier, das in seinem Wesen all jene Elemente ver-
einigt, die die Lele-Kultur voneinander getrennt hélt. Kénnten die
Pangolin-Initianden unter unseren Philosophien diejenige wéhlen,
die den Momenten ihres Ritus am néchsten kiime, wéren sie primi-
tive Existentialisten. Das Mysterium dieses Ritus ermdglicht es
ihnen, etwas vom zufilligen und konventionellen Charakter der
Kategorien wahrzunehmen, die ihre Erfahrung bestimmen. Wiirden
sie die Zweideutigkeit bestindig meiden, miiiten sie Ideal und
Wirklichkeit voneinander trennen. Doch so begegnen sie der Zwei-
deutigkeit in einer extremen und konzentrierten Weise. Sie wagen
es, den Pangolin zu ergreifen und im Ritual einzusetzen, und erkla-
ren diesen Ritus flir wirkungsvoller als alle anderen Riten. Damit
ermoglicht es der Pangolin-Kult den Menschen, iiber das Wesen
von Reinem und Unreinem und iiber die Grenzen der menschlichen
Betrachtungen iiber das Sein ernsthaft nachzudenken.

220



Der Pangolin iiberwindet also die Einteilung des Universums in
verschiedene Bereiche. Ein anderer Aspekt ist der, daf3 seine heil-
bringende Kraft durch seinen Tod freigesetzt wird, und diesen
scheint er freiwillig auf sich zu nehmen. Wire die Religion der
Lele aus einem GuB, konnten wir sie aufgrund des Gesagten als
eine schmutzbejahende einordnen und erwarten, da3 die Lele dem
Leiden resigniert begegnen und den Tod zum Anlal trostender
Rituale der Versohnung und Erneuerung nehmen. Doch die meta-
physischen Ideen, die im gesonderten rituellen Rahmen des Pango-
lin-Kults ihren angemessenen Platz haben, unterscheiden sich von
denen, die die Reaktion bei einem Todesfall in der Familie bestim-
men. Hier verneinen die Lele den eingetretenen Tod vollkommen.
Es wird oft gesagt, da3 dieser afrikanische Stamm oder dieses Volk
nicht weil}, da} man eines natiirlichen Todes sterben kann. Die Lele
sind keine Narren. Sie wissen, dal3 das Leben ein Ende haben mul3.
Sie erwarten jedoch, dal} unter normalen Voraussetzungen jeder
seine natiirliche Zeitspanne lebt, langsam alt wird und schlieBlich
ins Grab sinkt. Dann freuen sie sich, denn ein solcher alter Mann
oder eine solche alte Frau hat alle hemmenden Hindernisse iiber-
wunden und die Erfiillung des Lebens erlangt. Aber das geschieht
nur selten. Die meisten Menschen werden, so glauben die Lele,
lange bevor sie ihr Ziel erreicht haben, durch Zauberei niederge-
streckt. Zauberei jedoch gehort nicht zur natiirlichen Ordnung der
Dinge, wie sie die Lele begreifen. Zauberei war ein spéterer Zusatz
zur Schopfung, eher eine Art Versehen. Was diesen Aspekt angeht,
ist thre Kultur ein gutes Beispiel fiir die von William James be-
schriebene kriftige Geistesart. Fiir die Lele kann das Ubel nicht
Teil des Gesamtsystems der Welt sein, sondern muf3 kompromif3los
ausgetrieben werden. Alles Ubel riihrt von Zauberei her. Sie haben
eine prazise Vorstellung von einer Wirklichkeit, in der es keine
Zauberei gibt, und arbeiten unabléssig daran, diesen Zustand her-
beizufiihren, indem sie Zauberer beseitigen.

Das Denken aller Vélker, deren Metaphysik das Ubel aus der wirk-
lichen Welt hinausdriangt, kennzeichnet eine starke millenaristische
Tendenz. Diese Tendenz entflammt bei den Lele in den immer wie-
derkehrenden Kulten gegen Zauberei. Ein neuer Kult vernichtet fiir
die Dauer seines Auftretens alle Ele-

221



mente der traditionellen Religion. In periodischen Abstinden wird
das komplizierte System verneinter und bejahter Anomalititen in
thren Kulten durch den jeweils neuesten Antizauberei-Kult fiir un-
giiltig erklért, der nichts weniger zum Ziel hat, als das Millenium
auf der Stelle herbeizufiihren (sieche Douglas, in Middleton und
Winter 1963).

Wenn wir uns die Religion der Lele vornehmen, haben wir also
zweil Tendenzen in Betracht zu ziehen: einmal die Bereitschaft, die
von den Denkzwiéngen geschaffenen Schleier beiseite zuziehen und
die Wirklichkeit unverstellt zu sehen; zum anderen eine Verleug-
nung des Unvermeidlichen, die Weigerung, dem Leiden und sogar
dem Tod einen Platz in der Wirklichkeit einzurdumen. Damit ver-
wandelt sich William James’ Problem in die Frage, welche Tendenz
die stirkere ist.

Wenn der Pangolin-Kult in ihrer Weltsicht den Platz einnimmt, den
ich beschrieben habe, wiirde man erwarten, da3 er gewisse orgiasti-
sche Ziige aufweist, eine zeitweise Zerstorung der apollinischen
Form beinhaltet. Vielleicht war das Gemeinschaftsmahl friiher ein-
mal AnlaB fiir dionysischere Formen. Die heutigen Lele-Riten wei-
sen jedoch nichts auf, was auch nur im geringsten unkontrolliert
wire. Es gibt keine Drogen, keine Ténze, keine Hypnose und keine
Anwendung von Techniken, durch die die bewufte Kontrolle iiber
den Korper verringert wiirde. Selbst jene Wahrsager, die im Trance-
zustand in direkter Verbindung mit den Geistern des Waldes stehen
sollen und beim Erscheinen dieser Geister die ganze Nacht hin-
durch zu ihnen singen, singen auf ruhige und niichterne Weise. Die
Lele interessieren sich sehr viel mehr fiir das, was ihnen die Reli-
gion im Hinblick auf Fruchtbarkeit, Heilung und Jagderfolge geben
kann als fiir die Vervollkommnung des Menschen und eine voll-
standige religidse Vereinigung. Die meisten ihrer Riten sind durch
und durch magische Riten, die aus AnlaB3 einer bestimmten Heilung
oder am Vorabend eines besonderen Jagdunternehmens durchge-
fiihrt werden und einen unmittelbaren, greifbaren Erfolg zeitigen
sollen. Die meiste Zeit hindurch scheinen die Lele-Wahrsager
nichts weiter zu sein als eine Gruppe von Aladinen, die ihre Lam-
pen putzen und auf ein Wunder warten. Nur die Initiationsriten in
threm Kult geben einen kurzen Blick auf eine andere Ebene der
religiosen Einsicht frei. Doch die Lehre dieser Riten ist {iberdeckt
vom leidenschaftli-

222



chen Interesse der Leute an Zauberei und Gegenzauberei. Vom
Ausgang jeder Zaubereibeschuldigung hidngen schwerwiegende
personliche und politische Entscheidungen ab. Es sind die Riten,
die Zauberer entdecken oder freisprechen, gegen sie schiitzen oder
das wiedergutmachen, was sie zerstort haben, die das offentliche
Interesse gefangennehmen. Ein starker sozialer Druck zwingt die
Menschen, jeden Todesfall der Zauberei zuzuschreiben. Daher
kommt es, dafl die Lele, unabhingig von dem, was ihre offizielle
Religion tiber das Wesen des Universums und iiber den Ort von
Chaos, Leiden und Zerstorung in der Wirklichkeit sagt, im gesell-
schaftlichen Alltag einer anderen Sicht anhidngen. Diese Sicht be-
sagt, daB das Ubel nicht zur normalen Ordnung der Dinge gehort;
es ist kein Teil der Wirklichkeit. So scheinen die Lele das be-
herrschte Licheln auf den Lippen zu tragen, das man von Anhén-
gern der Christlichen Wissenschaft kennt. Wiirde man sie nicht
nach ihren Kultpraktiken, sondern nach den Glaubensanschauun-
gen, die sie periodisch tiberkommen, klassifizieren, gerieten sie in
die Gruppe derer, die von kréftiger Geistesart, schmutzverneinend
und von der Lektion des sanften Pangolin unberiihrt sind.

Es wire nicht richtig, die Lele als Beispiel fiir ein Volk zu nehmen,
das versucht, der Thematik des Todes insgesamt auszuweichen. Ich
fitlhre sie hauptsédchlich deswegen an, um zu zeigen, wie schwierig
eine Einschidtzung der kulturellen Einstellung zu solchen Fragen
ist. Ich konnte nur sehr wenig {iber ihre esoterischen Lehren erfah-
ren, weil sie sorgsam gehiitete Geheimnisse der médnnlichen Kult-
mitglieder waren. Bereits diese Esoterik ist von Bedeutung. Die
Geheimhaltung religioser Bereiche steht in deutlichem Gegensatz
zu der offeneren Art, in der die Zulassung zum kultischen Ritual
und dessen Offentlichkeit bei ihren stidostlichen Nachbarn, den
Ndembu, geregelt ist. Wenn Priester aus verschiedenen sozialen
Griinden ihre Lehren geheimhalten, so ist eine falsche Bericht-
erstattung durch den Ethnologen noch das geringste Ubel, das dar-
aus folgen kann. Dort, wo die religiose Lehre weiteren Kreisen
bekannt ist, ist es in der Regel weniger wahrscheinlich, daB sie
durch die Furcht vor Zauberei in den Hintergrund gedrangt wird.
Die vordringlichsten Gedanken, die die Lele angesichts eines To-
desfalles tiberkommen, sind offenbar Rachegedanken. Jeder Tod
eines Menschen wird als etwas Unnétiges angesehen und

223



seine Ursache in einem hinterhdltigen Verbrechen eines bdsen,
antisozial eingestellten Menschen gesucht. Da sich alle Verunreini-
gungssymbole auf den Korper beziehen, stellt der Zerfall des Kor-
pers das grofite Problem fiir alle dar, die im Rahmen von Verun-
reinigungsvorstellungen denken. Der Tod ist fiir alle metaphysi-
schen Systeme eine Herausforderung, doch nicht immer wird die
Herausforderung direkt angenommen. Ich glaube, daBl die Lele
seinen metaphysischen Implikationen ausweichen, indem sie jeden
Todesfall als die Folge eines individuellen Akts des Verrats oder
menschlicher Bosheit behandeln. Thr Pangolin-Kult bietet Betrach-
tungsmoglichkeiten iiber die Unangemessenheit der menschlichen
Denkkategorien, aber nur wenige nehmen sie wahr. Sie sind iiber-
dies auch nicht explizit auf ihre Erfahrung mit dem Tod bezogen.

Es mag durchaus so scheinen, als hitte ich dem Pangolin-Kult eine
zu groBBe Bedeutung beigemessen. Es gibt bei den Lele keine theo-
logischen oder philosophischen Biicher, die die Bedeutung des
Kultes darlegen. Weder sind mir seine metaphysischen Implikatio-
nen von den Lele ausfiihrlich erklidrt worden, noch habe ich zumin-
dest eine Unterhaltung zwischen Wahrsagern belauscht. Es war,
wie ich berichtet habe (1957), vielmehr so, daB ich, als ich mit mei-
nen direkten Fragen nach den Griinden fiir die Meidung bestimmter
Nahrungsmittel nicht weiterkam, damit begann, die Tiersymbolik
der Lele auf ihre kosmische Struktur hin zu befragen. Sie sagten
nie: ,,Wir meiden anormale Tiere, weil sie den Kategorien unseres
Universums widersprechen und dadurch tiefe Beunruhigung bei
uns hervorrufen, sondern hoben bei jedem gemiedenen Tier zu
langen Ausfithrungen iiber sein natiirliches Tun und Treiben an.
Aus der Gesamtliste der Anormalititen gingen dann die einfachen
taxonomischen Prinzipien hervor, die verwendet worden waren.
Vom Pangolin jedoch sprach man immer als von einem Wundertier,
das alle anderen an Unglaublichkeit {ibertraf. Als ich zum ersten
Mal von ihm horte, erhielt ich den Eindruck eines derart phantasti-
schen Wesens, dal} ich seine Existenz bezweifelte. Die Frage, wa-
rum er dann der Mittelpunkt eines Fruchtbarkeitskults sei, brachte
mich ebenfalls nicht weiter: dies sei ein ganz altes Geheimnis der
Ahnen. Welchen Beweis fiir die Bedeutung dieses oder jedes ande-
ren Kultes kann man sinnvollerweise verlangen? Er kann viele ver-

224



schiedene Ebenen und Arten von Bedeutungen haben. Die Bedeu-
tung, auf die ich meine Argumentation griinde, ist jene, die sich aus
einer Struktur ergibt, deren Teile nachweislich in einer geordneten
Beziehung zueinander stehen. Ein Mitglied der Gesellschaft muf3
nicht notwendig die ganze Struktur kennen, ebensowenig wie der
Sprecher einer Sprache sich explizit zu den verwendeten Sprach-
strukturen duflern konnen mufl. Luc de Heusch hat mein Material
analysiert und nachgewiesen, da3 der Pangolin-Kult noch weitere —
von mir gar nicht beachtete — Merkmale in sich vereinigt, die in der
Lele-Kultur unterschieden werden. Vielleicht kann ich meine Er-
klarung fiir den rituellen Totschlag und Verzehr des Pangolin durch
den Nachweis rechtfertigen, dall es in anderen primitiven Gesell-
schaften dhnliche metaphysische Sichtweisen gibt. Im {ibrigen ist
es unwahrscheinlich, daB3 Glaubenssysteme {iberleben, wenn sie
nicht doch Uberlegungen beinhalten, die tiefgehender als die sind,
die man {blicherweise primitiven Kulturen nachsagt. Die meisten
Religionen setzen ihre Riten als Versprechen dafiir ein, daB3 die
duBeren Ereignisse irgendwie verdnderbar sind. Welche Ver-
sprechungen sie auch machen, die Unausweichlichkeit des Todes
mull auf irgendeine Weise anerkannt werden. Normalerweise
erwartet man, dall eine hochentwickelte Metaphysik mit einem
hochentwickelten Pessimismus und einer ebensolchen Verachtung
der guten Seiten des Lebens einhergeht. Wenn Religionen wie der
Buddhismus lehren, daB3 das Leben des einzelnen etwas Geringes
sei und seine Freuden verginglich und unbefriedigend seien, dann
ist ihr philosophisches System geriistet, im Zusammenhang mit
dem kosmischen Sinn eines alles durchdringenden Seins auch iiber
den Tod nachzudenken. Die primitiven Religionen und das Ver-
standnis, das ein gewoOhnlicher Laie von den ausgearbeiteten reli-
giosen Philosophien hat, stimmen im grofen und ganzen {iiberein:
sie befassen sich weniger mit der Philosophie als mit den materiel-
len Vorteilen, die die Erfiillung ritueller und moralischer Vorschrif-
ten bieten kann. Daraus folgt jedoch, daf3 eben jene Religionen, die
die instrumentellen Wirkungen ihres Rituals am meisten hervorhe-
ben, auch am meisten fiir den Unglauben anfillig sind. Wenn die
Glaubigen zu meinen beginnen, daf3 die Riten Mittel zur Erlangung
von Gesundheit und Wohlergehen seien — magische Lampen, die
man durch Rei-

225



ben in Betrieb setzt —, ist der Tag nicht fern, an dem der gesamte
rituelle Apparat als leere Téduschung erscheinen muf. Der Glaube
muf auf irgendeine Weise gegen Enttduschungen abgesichert sein —
oder er wird aufgegeben. Eine Moglichkeit, das Ritual vor Zwei-
feln zu schiitzen, ist die Annahme, dal3 ein Feind innerhalb oder
aullerhalb der Gemeinschaft seine positive Wirkung bestindig zer-
stort. In diesem Sinne konnen amoralische Damonen, Hexer oder
Zauberer verantwortlich gemacht werden. Aber das ist nur ein
schwacher Schutz, da er die Gldubigen darin bestérkt, das Ritual
als Instrument ihrer Wiinsche zu behandeln, wéhrend er gleichzei-
tig die Schwiche des Rituals beim Erreichen seines Zwecks einge-
steht. Religionen, die das Bose mit dem Hinweis auf Ddmonen
oder Zauberer erkldren, konnen also keinen Weg zum Verstandnis
der Gesamtheit des Existierenden weisen. Sie kommen einer opti-
mistischen, kriftigen, pluralistischen Auffassung vom Universum
sehr nahe. Interessanterweise muf3te William James’ Prototyp einer
Philosophie der kriftigen Geistesart, die Christliche Wissenschaft,
ihre unzureichende Auffassung vom Bdosen durch eine ad hoc er-
fundene Dadmonologie erginzen. Ich mochte Rosemary Harris da-
fiir danken, daf3 sie mich auf Mary Bakers Glauben an einen ,,b0s-
artigen tierischen Magnetismus* hinwies, den diese fiir alle Ubel
verantwortlich machte, die sie nicht ignorieren konnte (Wilson
1961, S. 126f.).

Zum anderen kann man den Glauben, da3 Religion hier und jetzt
Wohlergehen bringen kann, dadurch schiitzen, dal man die Wirk-
samkeit eines Rituals von der Uberwindung schwieriger Vorausset-
zungen abhdngig macht. Die Durchfiihrung eines Rituals kann zum
Beispiel duBerst kompliziert und schwierig sein; wenn das ge-
ringste miBlingt, ist die ganze Sache umsonst gewesen. Das ist ein
ausschlieBlich instrumenteller Ansatz, magisch im negativsten
Sinne. Der Erfolg eines Ritus kann aber auch davon abhidngen, ob
die moralischen Voraussetzungen stimmen: Ausfiihrender und Pub-
likum sollten ihn in angemessener innerer Haltung durchfiihren,
frei von Schuld, bosem Willen usw. sein. Eine moralische Bedin-
gung als Voraussetzung fiir die Wirksamkeit eines Rituals kann die
Glaubigen den hochsten Zielen ihrer Religion nahebringen. Die
Propheten Israels, die ,,Wehe, wehe, wehe!* riefen, boten mehr als
nur eine Er-

226



klarung dafiir, warum die Rituale keinen Frieden und kein Wohl-
ergehen bewirkt hatten. Niemand, der sie horte, konnte das Ritual
als etwas ausschlieBlich Magisches miflverstehen. Die dritte Mog-
lichkeit besteht darin, daf3 die religiose Lehre die StoBrichtung &n-
dert. In den meisten alltiglichen Zusammenhédngen verkiindet sie
den Glaubigen, dafl dann, wenn sie ihren Moralkodex befolgen und
die Rituale richtig durchfiihren, ihre Felder Frucht bringen und ihre
Familien gedeihen werden. In einem anderen Zusammenhang je-
doch werden alle diese frommen Bemiihungen herabgesetzt, das
sonst richtige Verhalten mit Verachtung iiberschiittet und eine aufs
Materielle gerichtete Einstellung plotzlich abgelehnt. Wir konnen
nicht sagen, da} sie schlagartig zu Religionen wiirden, die gegen
alle Bindungen und Illusionen auftreten, doch etwas in dieser Rich-
tung haben sie an sich. Bei den Ndembu zum Beispiel miissen die
Chihamba-Initianden den weillen Geist toten, von dem sie zuvor
gelernt haben, daf} er ihr Grofvater — Spender aller Fruchtbarkeit
und Gesundheit — ist. Nachdem sie ihn getdtet haben, sagt man
ihnen, daB3 sie unschuldig sind und sich freuen sollen (Turner
1962). Die Ndembu beachten ihre tdglichen Rituale mit groBer
Sorgfalt, um mit ihrer Hilfe ihre Gesundheit und ihr Jagdgliick zu
erhalten. Chihamba, ihr wichtigster Kult, ist der Augenblick der
Desillusionierung. Durch ihn verlieren die anderen Kulte ihre Im-
munitit gegen mogliche Diskreditierungen. Doch Turner beharrt
darauf, daB3 der Sinn der Chihamba-Rituale darin bestehe, mittels
Paradoxa und Widerspriichen Wahrheiten auszudriicken, die sich in
anderer Form nicht ausdriicken lassen. Im Chihamba treten sie
einer tieferen Wirklichkeit gegeniiber und messen ihre Ziele mit
anderen Mafstdben.

Ich neige zu der Annahme, dal} es sehr viele primitive Religionen
gibt, die einerseits materiellen Erfolg versprechen und sich andrer-
seits gegen plumpe Versuche, sie auf die Probe zu stellen, dadurch
schiitzen, dal3 sie — dhnlich wie beschrieben — au3erdem noch eine
andere Perspektive beinhalten. Denn eine ausschlieBliche Ausrich-
tung auf materielles Wohlergehen und Gliick 6ffnet dem Unglau-
ben sdmtliche Tore. Wir konnen daher annehmen, dal} gerade die
diskreditierten Versprechungen, die nicht erfiillt werden, die offi-
ziellen Kultfithrer dazu veranlassen konnen, iiber umfassendere
und tiefere Themen —

227



etwa das Mysterium des Bosen und des Todes — nachzudenken.
Wenn das zutrifft, miiliten die Kulte, die am materialistischsten
wirken, an irgendeiner zentralen Stelle des rituellen Zyklus einen
Kult einbauen, der das Paradoxon der letztendlichen Einheit von
Leben und Tod thematisiert. Die positive, schopferische Funktion
der Verunreinigung durch den Tod kann in diesem Zusammenhang
die metaphysische Kluft iiberbriicken helfen.

Wir kénnen zur Veranschaulichung das Todesritual der Nyakyusa
nordlich des Nyasa-Sees heranziehen. Die Nyakyusa assoziieren
Schmutz mit Wahnsinn; diejenigen, die wahnsinnig sind, essen
unreine Dinge. Es gibt zwei Arten von Wahnsinn: eine ist von Gott
gesandt, die andere ist die Folge einer Vernachldssigung des Ritu-
als. Urteilsfdhigkeit und Wissen riihren fiir sie also eindeutig vom
Ritual her. Die Symptome des Wahnsinns sind, unabhingig von der
Art der Verursachung, dieselben. Der Wahnsinnige it unreine
Dinge und entledigt sich der Kleider. Zu den unreinen Dingen rech-
nen sie Exkremente, Schlamm und Frosche: ,,Das Unreine, das die
Wahnsinnigen essen, ist wie das Unreine, das der Tod hinterlaft;
jene Fékalien sind die Leiche* (Wilson 1957, S. 53, 80f.). Das Ri-
tual erhélt also den Verstand und das Leben; der Wahnsinn geht mit
unreinen Dingen einher und ist eine Art Tod. Das Ritual trennt den
Tod und das Leben: ,,Wenn die Toten nicht von den Lebenden ge-
trennt werden, bringen sie Wahnsinn {iber sie.“ Diese Aussage ent-
hilt eine duBerst scharfsichtige Vorstellung davon, wie Rituale
funktionieren und 1468t das anklingen, was wir bereits im 4. Kapitel,
S. 87, festgestellt haben. Nun ist es jedoch nicht so, da3 die Nya-
kyusa unreinen Dingen gegeniiber tolerant wéren; sie sind vielmehr
in einem hohen MafBle reinheitsbewul3t. Sie erlegen sich kompli-
zierte Einschrdnkungen auf, um den Kontakt mit kdrperlichen Aus-
scheidungen, die sie fiir sehr gefahrlich halten, zu vermeiden:

UBANYALI, Unreinheit, wird mit den Sexualsekreten, mit Menstruation und
Geburt, aber auch mit einem Leichnam und mit dem Blut eines erschlagenen
Feindes assoziiert. All dies gilt als etwas Widerwértiges und zugleich Gefdhr-
liches, wobei die Sexualsekrete besonders fiir Kleinkinder geféhrlich sind (S.
131).

Fir einen Mann, vor allem einen Krieger, ist der Kontakt mit
Menstruationsblut gefdhrlich. Daher gibt es ausgefeilte Koch-

228



Vorschriften, die wiahrend der Menstruationsperioden eingehalten
werden miissen.

Obwohl sie im Alltagsleben unreine Dinge meiden, besteht der
zentrale Akt im Trauerritual darin, das Unreine bewuflt auf sich zu
nehmen. Sie bedecken die Trauernden mit Unrat. ,,Der Unrat ist der
Unrat des Todes, er ist Schmutz. ,Er soll jetzt kommen’, sagen wir,
,er soll nicht spdter kommen, moge uns der Wahnsinn nie packen
... Das bedeutet: ,Wir haben dir alles gegeben, wir haben am Herd
unreine Dinge gegessen.” Denn wenn man wahnsinnig ist, it man
Unreines, Fakalien ...“ (S. 53). Vermutlich liee sich zur Interpreta-
tion dieses Ritus noch sehr viel mehr anfithren. Aber begniigen wir
uns mit dem, was die wenigen Bemerkungen der Nyakyusa nahele-
gen: das freiwillige Aufsichnehmen der Todessymbole ist eine Art
Prophylaxe gegen die Wirkungen des Todes; die rituelle Darstel-
lung des Todes ist ein Schutz — nicht gegen den Tod, sondern gegen
den Wahnsinn (S. 48f.). Bei allen anderen Gelegenheiten meiden
sie Fakalien und unreine Dinge und betrachten jedes davon abwei-
chende Verhalten als ein Anzeichen von Wahnsinn. Aber im Ange-
sicht des Todes geben sie das alles auf; sie behaupten sogar, wie die
Wahnsinnigen unreine Dinge gegessen zu haben, um ihren
Verstand zu bewahren. Die Nichtbeachtung jenes Rituals, das die
freiwillige Anerkennung des korperlichen Zerfalls vorschreibt, hat
Wahnsinn zur Folge; seine Beachtung hingegen garantiert die Er-
haltung des Verstandes.

Ein anderes Beispiel dafiir, wie die Erfahrung des Todes gemildert
werden kann, indem man ihm bewuflt begegnet, ist der rituelle
Mord, den die Dinka an ihren betagten Speermeistern begehen.
Dieser Ritus bildet das Zentrum der religiosen Riten der Dinka.
Alle anderen Riten und blutigen Opferhandlungen treten hinter
diesem Ritus, der kein Opfer ist, an Bedeutung zuriick. Die Speer-
meister sind ein Klan, in dem die Priesterschaft erblich ist. Thre
Gottheit, ,,Fleisch®, ist ein Symbol des Lebens, des Lichts und der
Wabhrheit; Speermeister konnen von dieser Gottheit besessen sein.
Die Opfer, die sie ausfiihren, und der Segen, den sie erteilen, sind
wirkungsvoller als die aller anderen Menschen. Sie sind die Mittler
zwischen threm Stamm und der Gottheit. Die Lehre, die dem Ritual
ihres Todes zugrundeliegt, verbietet, da3 das Leben eines Speer-
meisters

229



mit seinem letzten Atemzug aus dem sterbenden Korper entweicht.
Dadurch, daB3 es in seinem Korper gehalten wird, bleibt der Speer-
meister am Leben; sein Geist kann dann zum Wohl der Gemein-
schaft auf seinen Nachfolger iibergehen. Die furchtlose Selbstopfe-
rung des Priesters ermoglicht es seiner Gemeinschaft, als rationale
Ordnung fortzubestehen.

Reisende von aullerhalb haben berichtet, daf3 dieser Ritus in einem
brutalen Ersticken des hilflosen alten Mannes bestand. Eine genaue
Untersuchung der religiosen Vorstellungen der Dinka enthiillt den
eigentlichen Kern: der alte Mann bestimmt freiwillig die Zeit, die
Art und den Ort seines Todes. Er bittet selbst um seinen Tod, um
auf 1hn vorbereitet zu sein, und er erbittet ithn von seinem Volk und
fiir sein Volk. Er wird ehrerbietig zu Grabe getragen und spricht
darin liegend seine letzten Worte zu den trauernden So6hnen. Erst
dann wird seinem natiirlichen Tod vorgegriffen. Durch seine freie,
bewullite Entscheidung nimmt er dem Tod die zeitliche und rdum-
liche UngewiBheit seines Eintretens. Sein gewollter Tod, vom Ritus
ins Grab selbst verlegt, wird zu einem gemeinschaftlichen Sieg des
ganzen Volkes (Lienhardt 1961). Dadurch, da3 er dem Tod gegen-
ubertritt und thn entschlossen wahlt, teilt er seinem Volk etwas iiber
das Wesen des Lebens mit.

Diesen beiden Todesritualen ist das Moment der freien, rationalen
Wahl des Todes gemeinsam. Ein dhnliches Moment findet sich
auch im Akt der Selbstopferung des Pangolin bei den Lele und im
rituellen Totschlag von Kavula bei den Ndembu. Dieser weille
Geist ist nicht erzilirnt iiber diese Tat, sondern reagiert sogar erfreut.
Auch das ist ein Thema, das die Vorstellung einer Verunreinigung
durch den Tod ausdriicken kann, wenn ihre Vorzeichen vom
Negativen ins Positive gewendet werden.

Tiere und Pflanzen haben keine Wahl; sie kénnen nur die Rolle
einnehmen, die ihnen in der Ordnung des Universums bestimmt ist.
Sie miissen so leben, wie es ihnen die Natur vorschreibt. Gelegent-
lich schlagen einzelne Spezies oder einzelne Exemplare aus der
Art, und die Menschen reagieren darauf mit irgendeiner Form der
Meidung. Bereits der Reaktion auf zweideutige Phinomene liegt
die Erwartung zugrunde, daf} alle Dinge normalerweise den Prinzi-
pien, die die Welt bestimmen, entsprechen sollen. Dafl die Men-
schen ihnen entsprechen, ist je-

230



doch — wie die Erfahrung lehrt — nicht so unumstoBlich sicherge-
stellt. Strafen, moralische Zwénge, Vorschriften dariiber, was nicht
beriihrt und was nicht gegessen werden darf, ein fester ritueller
Rahmen — all dies kann dazu beitragen, den Menschen mit dem
iibrigen Sein in Einklang zu bringen. Solange aber die freie Zu-
stimmung fehlt, ist auch die Erfiillung unvollkommen. Hier zeigt
sich noch einmal ein primitiver Existentialismus, der den Ausbruch
aus den Ketten der Notwendigkeit nur in der Moglichkeit einer
Wabhl sieht. Wenn jemand die Symbole des Todes — oder den Tod
selbst — freiwillig auf sich nimmt, dann miiite nach allem, was wir
bisher gesehen haben, daraus zwingend die Freisetzung einer
machtvollen, heilbringenden Kraft folgen.

Der alte Speermeister, der das Zeichen filir seine eigene Tétung
gibt, vollzieht eine formliche rituelle Handlung. Thr fehlt die
Uberschwenglichkeit des heiligen Franz von Assisi, der sich nackt
im Schmutz wiélzte und den Tod als seine Schwester begriifite.
Doch seine Handlung riihrt an das gleiche Mysterium. Sollte zuvor
jemand geglaubt haben, dafl Tod und Leiden keine unabdingbaren
Bestandteile der Natur seien, so ist dieser Irrglauben damit aus der
Welt geschaftt. Sollte die Versuchung bestanden haben, das Ritual
wie eine magische Lampe zu behandeln, die man nur reiben muf,
um unbegrenzte Reichtiimer und Macht zu erlangen, so zeigt es
hier seine andere Seite. Eine Hierarchie der Werte, die zuvor aus-
schlieBlich materiell bestimmt war, wird durch augenfillige Para-
doxa und Widerspriiche in Frage gestellt. Die Verunreinigungs-
symbole, die diese diisteren Aspekte aufzeigen, sind dabei ebenso
unentbehrlich wie das Schwarz in der Malerei. Daher kommt es,
daB das Unreine ein notwendiger Bestandteil heiliger Orte und
heiliger Zeiten ist.

231



[Leerseite]



Literaturverzeichnis

Abercombie, M. L. Johnson, The Anatomy of Judgment, London 1960.

Ajose, D. A., ,,Preventive Medicine and Superstition in Nigeria“, in: Africa,
Juli 1957.

Bartlett, F. C., Psychology and Primitive Culture, Cambridge 1923.

—, Remembering, Cambridge 1932.

Beattie, J., Bunyoro, An African Kingdom, New York 1960.

—, Other Cultures, London 1964.

Berndt, R., Kunapipi, A Study of an Australian Aboriginal Religious Cult,
Melbourne 1951.

Bettelheim, B., Symbolic Wounds, Glencoe, I11. 1955; dt.: Die symbolischen
Wunden. Pubertditsriten und der Neid des Mannes, ibersetzt von H.
Triendl, Frankfurt am Main 1982.

Black, J. S., und Chrystal, G., The Life of William Robertson-Smith, London
1912.

Black, M., und Rowley, H. H., (Hg.), Peake's Commentary on the Bible,
London 1962.

Bohannan, P., Justice and Judgment among the Tiv, London 1957.

Brown, N., Life against Death, London 1959.

Buxton, J., ,,Mandari, in: Middleton, J. und Winter, E. H. (Hg.), Witchcraft
and Sorcery in East Africa, London 1963.

Cassirer, E., An Essay on Man, Oxford 1944; dt.: Was ist der Mensch?
Versuch einer Philosophie der menschlichen Kultur, Uibersetzt von W.
Krampf, Stuttgart 1960.

Colson, E., The Plateau Tonga of Northern Rhodesia. Social and Religous
Studies, Manchester 1962.

Cumming, E., und J., Closed Ranks — an Experiment in Mental Health
Education, Cambridge, Mass. 1957.

Douglas, M., ,,Animals in Lele Religious Symbolism®, in: Africa 27, 1, 1957.

—, The Lele of the Kasai, London 1963.

Driver, S. R., International Critical Commentary on Holy Scriptures of the
Old and New Testaments: Deuteronomy, New York 1895.

Driver, R., und White, H. A., The Polychrome Bible, Leviticus, London 1898.

Dubois, C., ,,The Wealth Concept as an Integrative Factor in Tolowa-Tututni
Culture®, in: Essays in Anthropology, presented to A. L. Kroeber, Berkeley
1936.

233



Dumont, L., und Pocock, D., Contributions to Indian Sociology, Bd. 3, 1959.

Durkheim, E., Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris 1912; dt.:
Die elementaren Formen des religiosen Lebens, iibersetzt von L.
Schmidts, Frankfurt am Main 1981.

Ehrenzweig, A., The Psychoanalysis of Artistic Vision and Hearing, London
1953.

Eichrodt, W., Theologie des Alten Testaments, 2 Béande, 5. durchgesehene
Auflage, Stuttgart 1964.

Eliade, M., Le Chamanisme, Paris 1951; dt.: Schamanismus und archaische
FEkstasetechnik, tibersetzt von 1. Kock, Ziirich 1954.

—, Traite d’histoire des religions, Paris 1949; dt.: Die Religionen und das
Heilige. Elemente der Religionsgeschichte, iibersetzt von M. Rassem und
I. Kock, Salzburg 1954.

Epstein, 1., Judaism, London 1959.

Evans-Pritchard, E. E., ,,Lévy-Bruhl’s Theory of Primitive Mentality®, in:
Bulletin of the Faculty of Arts, Cairo, Bd. 2, Teil 1, Kairo 1934.

—, Witchcrafi, Oracles and Magic among the Azande, Oxford 1937; dt..
Hexerei, Orakel und Magie bei den Zande, von E. Gillies gekiirzte und
eingeleitete Ausgabe, iibersetzt von B. Luchesi, Frankfurt am Main 1978.

—, The Nuer, Oxford 1940.

—, Kinship and Marriage among the Nuer, Oxford 1951.

—, Nuer Religion, Oxford 1956.

Festinger, L., 4 Theory of Cognitive Dissonance, Evanston 1957.

Finley, M., The World of Odysseus, Toronto 1956; dt.: Die Welt des Odysseus,
iibersetzt von A. Berve-Glauning, Darmstadt 1968.

Firth, R., ,,The Analysis of Mana: an empirical approach®, in: Journal of
Polynesian Society 48, 4. 196, 1940, S. 483-508.

Portes, M., Oedipus and Job in West African Religion, Cambridge 1959; dt.:
Odipus und Hiob in westafiikanischen Religionen, iibersetzt von K.
Figge, Frankfurt am Main 1966.

Portes, M., und Evans-Pritchard, E. E., African Political Systems, Oxford
1940.

Frazer, J. J., The Golden Bough, 3. Auflage, London 1936.

Freedman, M., Chinese Lineage and Society: Fukien and Kwangtung,
London 1966.

Gellner, E., ,,Concepts and Society”, in: International Sociological
Association (Hg.), Transactions of the Fifth World Congress of Sociology,
Washington D. C,, Bd. 1, 1962.

Genet, Jean, Journal du Voleur, Paris 1949; dt.: Tagebuch eines Diebes,
libersetzt von G. Heck und H. VoBBkdmper, Hamburg 1961. 2. Aufl. 1966.

Gluckman, M., Essays on the Ritual of Social Relations, Manchester 1962.

Goffman, E., The Presentation of the Self in Everyday Life, New York 1956.

234



Goldschmidt, W., ,Ethics and the Structure of Society”, in: American
Anthropologist 53,1, 1951.

Goody, J., ,Religion and Ritual: the Definitional Problem®, in: British
Journal of Sociology 12.2., 1961, S. 142-64.

Gronbech, V. P. L, Vor Fokeaet i Oltiden, 2 Béande, 1909 und 1912; dt.:
Kultur und Religion der Germanen, libersetzt von E. Hoffmeyer Hamburg
1937 und 1939.

Hardy, T., Far from the Madding Crowd, London 1874.

Harper, E. B., ,,Ritual pollution as an integrator of caste and religion, in: The
Journal of Asian Studies, 23, 1964, S. 151-197.

Hegner, R., Root, F., und Augustine, D., Animal Parasitology. New York und
London 1929.

Hertz, J. H., The Talmud, 1935.

— (Hg.), Pentateuch and Haftorahs, London 1938.

Heusch, L. de, ,,Structure et Praxis Sociales chez les Lele®, in: L’ Homme 4,
1964, S. 87-109.

Hodgen, M., The Doctrine of Survivals. A Chapter in the History of Scientific
Method in the Study of Man, London 1935.

Hogbin, H. L, Law and Order in Polynesia, London 1934.

Horton, R., ,,Destiny and the Unconscious in West Africa®“, in: Africa 2, April
1961.

James, E. O., Comparative Religion, 1938.

James, W., The Varieties of Religious Experience, London 1952; dt.: Die
Vielfalt religioser Erfahrung. Eine Studie iiber die menschliche Natur,
iibersetzt, herausgegeben und mit einem Nachwort versehen von E.
Herms, Freiburg 1979.

Kant, 1., Kritik der reinen Vernunft, Werke Bd. 4, Berlin 1911.

Kellog, S. H., The Expositor's Bible, London 1841.

Kopytoff, L, ,,Family and Lineage among the Suku of the Congo®, in: Gray,
R. F, und Gulliver, P. H., (Hg.), The Family Estate in Africa, London
1964.

Kramer, N., From the Tablets of Sumer, Denver 1956.

Krige, E. J. und J.D., The Realm of the Rain Queen, London 1943.

Kroeber, A. L., Handbook of the Indians of California, Washington 1925.

Lagrange, M. I., Etudes sur les Religions Semitiques, 2. Auflage, Paris 1905.

Leach, E., Re-Thinking Anthropology, London 1961.

Lévi-Strauss, C., Anthropologie Structurale, Kapitel 10: ,L’efficacité
Symbolique“ (unter diesem Titel zuerst verdffentlicht in: Revue de
I"Histoire des Religions 135, Nr. 1, 1949, S. 5-27), Paris 1958; dt.:
Strukturale Anthropologie, Kapitel 10: ,,Die Wirksamkeit der Symbole®,
tibersetzt von H. Neumann, Frankfurt am Main 1967.

Lévy-Bruhl, L., La mentalité primitive, Paris 1922; dt.: Die geistige Welt der
Primitiven, ibersetzt von M. Hamburger, Miinchen 1927.

—, Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive, Paris 1931.

Lewis, I. M., ,,Dualism in Somali Notions of Power", in: Journal of the Royal
Anthropological Institute 93, 1, 1963, S. 109-116.

Lienhardt, R. G., Divinity and Experience, Oxford 1961.

235



Macht, D. L, ,,An Experimental Pharmacological Appreciation of Leviticus
XI and Deut. XIV®, in: Bull. Hist. Medicine, Bd. 27, 1953, S. 444 {f.

Maimonides, Moses (Mose ben Maimon), Fiihrer der Unschliissigen, 2
Bénde, ins Deutsche iibertragen und mit erkldrenden Anmerkungen
versehen von Dr. Adolf Weiss, Leipzig 1923 und 1924.

Marshall, L., ,,NIOW*, in: Africa 27, 3, 1957.

Marshall-Thomas, E., The Harmless People, New York 1959.

Marwick, M. G, ,,The Social Context of Cewa Witch Beliefs“, in: Africa 22,
3,1952, S.215-233.

Mauss, M., ,,Esquisse d’une Théorie Générale de la Magie“, in: L’Année
Sociologique  1902/03, in Zusammenarbeit mit H. Hubert.
Wiederabgedruckt in: Sociologie et Anthropologie, Paris 1950; dt.:
Soziologie und Anthropologie, Band 1: Theorie der Magie. Soziale
Morphologie, iibersetzt von H. Ritter, Miinchen 1974.

McNeill, J. T., und Gamer, H. M., Medieval Handbooks of Penance, New
York 1938.

Mead, M., ,,The Mountain Arapesh®, in: Anthropological Papers, American
Museum of Natural History, Bd. 37, 1940.

Meek, C. K., Law and Authority in a Nigerian Tribe, Oxford 1937.

Meggitt, M., Desert People, Sydney 1962.

-, ,,Male-Female Relationships in the Highlands of Australian New Guinea“,
in: American Anthropologist 2. 66. 4, 1964, S. 204-223.

Micklem, N., The Interpreter s Bible, II, Leviticus, 1953.

Middleton, J., Lugbara Religion, London 1960.

—und Winter, E. H., (Hg.), Witchcraft and Sorcery in East Africa, London
1963.

Milner, M., ,,Role of Illusion in Symbol Formation®“, in: Klein, M., (Hg.),
New Directions in Psychoanalysis, London 1955.

Morton-Williams, P., ,,The Yoruba Ogboni Cult in Oyo*, in: Africa 30, 4,
1960.

Moulinier, L., Le Pur et I'Impur dans la Pensée des Grecs, d’Homere a
Aristote, Etudes et Commentaires X1, Paris 1952.

Nadel, S. F., ,,Malinowski on Magic and Religion®, in: Firth, R., (Hg.), Man
and Culture, London 1957.

Naipaul, V. S., An Area of Darkness, London 1964.

Onians, R. B., Origins of European Thought about the Body, the Mind, etc.,
Cambridge 1951.

Oesterley, W. O. E., und Box, G. H., The Religion and Worship of the
Synagogue, 1911.

Parsons, T., ,,Durkheim's Contribution to the Theory of Interpretation of
Social Systems®, in: Wolff, K. H., (Hg.), Emile Durkheim, 1858-1917,
Columbus 1960.

Pedersen, J. P. E., Israel: Its Life and Culture, 4 Bénde, London 1946/47.

Pfeiffer, R. H., Books of the Old Testament, London 1957.

Pole, D., Conditions of rational inquiry. A study in the philosophy of value,
London 1961.

236



Posinsky, S. H., ,,Yurok Shell Money and ,Pains’: A Freudian Interpretation®,
in: The Psychiatric Quarterly, 30, 1956, S. 598-632.

Pospisil, L., Kapauka Papuan Economy, New Haven 1963.

Radcliffe-Brown, R., The Andaman Islanders, Cambridge 1933.

—, Taboo, Frazer Lecture 1939.

Radin, P., The Trickster. A Study in American Indian Mythology, London
1956.

—, Primitive Man as Philosopher, New York 1927.

Raum, O., Chagga Childhood, London 1940.

Read, H., Icon and Idea. The Function of Art in the Development of Human
Consciousness, London 1955.

Read, K. E., ,,Cultures of the Central Highlands®, in: South Western Journal
of Anthropology 10, 1954, S. 1-43.

Richards, A. L, Chisungu. A girl’s Initiation ceremony among the Bemba of
Northern Rhodesia, London 1956.

-, ,,Bemba Marriage and Present Economic Conditions®, Rhodes-Livingstone
Paper, Nr. 4, 1940.

Richter, M., The Politics of Conscience. T. H. Green and His Age, 1964.

Ricoeur, P., Finitude et Culpabilité, Paris 1960; dt.: Symbolik des Bdsen.
Phédnomenologie der Schuld II, iibersetzt von M. Otto, Freiburg und
Miinchen 1971.

Robins, R. H., The Yurok Language, Berkeley 1958.

Roheim, G., Australian Totemism, London 1925.

Rose, H. J., Primitive Culture in Italy, London 1926.

—, Besprechung von Moulinier 1952, in: The Journal of Hellenistic Studies,
1954.

Salim, S. M., Marshdwellers of the Euphrates Delta, London 1962.

Sartre, J.-P., L'Etre et le Néant, 3. Auflage, Paris 1943; dt.: Das Sein und das
Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie, ibersetzt von J.
Streuer, K. A. Ott und A. Wagner, Hamburg 1976.

—, ,Portrait de l'antisémite”, in: Les Temps modernes, Dez. 1945; dt..
Betrachtungen zur Judenfrage. Psychoanalyse des Antisemitismus, Zirich
1948.

Saydon, P.P., Catholic Commentary on the Holy Scripture, 1953.

Smith, W. Robertson, The Religion of the Semites, Edinburg 1889; dt.: Die
Religion der Semiten, iibersetzt von R. Stube, Freiburg 1899.

Sousberghe, L. de, ,Etuis Péniens ou Gaines des Chasteté chez les Ba-
Pende®, in: Africa 24, 3, 1954, S. 214-9.

Srinivas, M. N., Religion and Society among the Coorgs of South India,
London 1952.

Stein, S., ,,The Dietary Laws in Rabbinic and Patristic Literature®, in: Studia
Patristica, Bd. 64, 1957, S. 141 ff.

Steiner, F., Tauboo, London 1956.

Tempels, P., Bantu Philosophy, London 1952; dt.: Bantu-Philosophie.
Ontologie und Ethik, iibersetzt von J. Peters, Heidelberg 1956.

Turnbull, C., The Forest People, New York 1961.

Turner, V. W., Schism and Continuity in an African Society, Manchester 1957.

237



—, Chihamba, The White Spirit, Rhodes-Livingstone Paper Nr. 33,
Manchester 1962.

-, ,,An Ndembu Doctor in Practice®, in: Kiev, A., (Hg.), Magic, Faith and
Healing, Glencoe 1964.

Tylor, H. B., Primitive Culture, London 1873; dt.: Die Anfinge der Cultur.
Untersuchungen 1tiber die Entwicklung der Mythologie, Philosophie,
Religion, Kunst und Sitte, unter Mitwirkung des Verfassers ins Deutsche
libertragen von J. W. Spengel und F. Poske, Leipzig 1873.

Van Gennep, A., Les Rites de Passage, Paris 1909.

Vansina, J., ,Initiation Rituals of the Bushong®, in: Africa 25, 2, 1955, S.
138-152.

-, ,,Le Royaume Kuba“, Musée de 1’Afrique Centrale, Annales Sciences
Humaines, Nr. 49, 1964.

Van Wing, L, Etudes Bakongo, Briissel 1921 (Bd. 1) und 1938 (Bd. 2).
Wangerman, E., ,,Women in the Church®, in: Life of Spirit 27,201, 1963.

Watson, W., Tribal Cohesion in a Money Economy, Manchester 1958.

Webster, H., Primitive Secret Societies. A Study in Early Politics and
Religion, 1908, 2. Auflage New York 1932.

— Magic. A Sociological Study, 1948.

Wesley, J., Works, Bd. 5, 1826/27.

Westermarck, E., Ritual and Belief in Morocco, London 1926.

Whately, R., On the Origins of Civilisation, London 1855.

Whatmough, J., in: Erasmus 8, 1, 1955 S. 618f.

Wilson, B. R., Sects and Society, London 1961.

Wilson, M., Rituals and Kinship among the Nyakyusa, London 1957.

Yalman, N., ,,The Purity of Women in Ceylon and Southern India®, in:
Journal of the Royal Anthropological Institute 93, 1963.

Zaehner, R. C., The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, London 1963.

238



Register

Abercrombie, J. 55, 223
Adam, V. 124f.

Ajose, D. A. 46, 223

Altes Testament 20, 30f., 40f., 60-
78,82, 102,219
Andamanesen 88, 124
Ansteckung 16, 17, 23, 36, 170
Arapesh 191, 193
Aristeasbrief 66, 67

Arunta 153

Ashanti 134

Augustine, D. 46, 235
Australische Ureinwohner 115

baraka 81, 144-48

Barnabasbrief 66

Bartlett, F.C. 54, 100, 233
Beduinen 187

Bemba 12, 177, 180ft., 202-5
Berber 145

Berndt, R. 115, 233

Bettelheim, R. 153ff., 233

Black, J. S. und Chrystal, G. 28,
20, 32,233

Black, M. und Rowley, H. H. 72,
233

Bohannan, P. J. 144, 233
Brahmanen 7, 21f., 49ff., 167,
189f., 211

Brown, N. 153ff,, 157f,, 161, 213,
233

Buddhisten 121, 225
Buschménner 79, 92, 100, 108,
113, 160

Bushong 117, 207

Campbell, R. 210

Carstairs, M. 166

Cassirer, E. 40, 102, 107, 233
Cewa 144,203

Chagga 212

Chardin, T. de 105

Cheyenne 115

Colson, E. 116, 233

Coorg 89, 162f.

Cumming, E. und J. 129, 233
Cuna 96f.

Dinka 79, 86, 89-92, 111, 229 f.
Driver, S. R. 64, 75, 76, 78
Dogon 104

Dubois, C. 168, 201, 233
Dumont, L. 163, 294

Durkheim, E. 33-38, 87, 89,
101£, 119, 134, 234

Ehanzu 124f.

Ehebruch 172f., 177, 180f., 187,
203f.

Ehrenzweig, A. 55, 234

Eichrodt, W. 41f., 68, 234

Eliade, M. 20, 22, 122, 209, 219,
234

Eliot, G. 98

Enga 191-94, 201, 204f., 211
Epstein, 1. 62f., 234

Ethik 28, 30, 38, 42, 170ff.

— protestantische 200
Evans-Pritchard, E. E. 7, 8, 11,
57f., 101f,, 114, 117, 118f., 145,
172, 187f., 234

Ferenczi, S. 161

Festinger, L. 58, 234

Feuer 181f., 197f., 202, 205
Finley, M. 42, 234

Firth, R. 147, 148, 234
Forde, D. 9

Fortes, M. 110, 145, 234
Franz von Assisi 231
Frazer, J. 22, 33, 35, 37-40, 43,
63, 791., 88, 100f., 107, 234
Freedman, M. 8, 111, 234
Freud, S. 102, 161f.

Geisteskranke 128f.
Gellner, E. 8, 118, 145, 146f., 234
Genet, J. 165, 234
Geomantik 112

Gluckman, M. 80, 183, 234
Gliick 109, 111, 144, 147f.
Goffman, E. 132, 234
Goldschmidt, W. 200, 235
Gough, K. 167

Green, T. H. 27 ff.
Groénbech, V. P. 1. 148, 235



Hadza 104

Harper, E.B. 21, 49 ff., 235
Harris, R. 226

Hegner, R. 46, 235

Heiligkeit 19ff., 45, 70f., 73f., 76
Herskovits, M. 99

Keusch, L. de 225, 235

Hexerei 11, 114f., 117f., 131-39,
1411f,, 144, 146, 148f., 179, 226
Hinduismus 21f., 49 ff., 108, 160,
162-7, 188-91

Hodgen, M. 24f., 235

Hogbin, 1. 176, 235

Homer 42, 109, 110

Hooke, S. 68

Hopi 104

Horton, R. 8, 110, 235

Hygiene 12, 35f., 45-59, 92
Hyrax, s. Klippdachs

Ljo 110

Inzest 171ff., 207f.

Islam 45, 121, 144f.

Israel 30f., 41f., 67f., 70f., 74, 78,
142,207

James, O.E. 41, 235

James, W. 48, 212-5, 222, 226,
235

Jeanne d’Arc 130, 136

Jowett, B. 29

Jung, K. 99, 111

Kachin 134

Katharina von Siena 19
Kellog, S. H. 46, 235
Klein, M. 117
Klippdacrts 60, 61, 75f., 98
Knox, R. 20

Kochen 167f., 197f., 202
Kopytoff, 1. 143, 235
Kramer, N. 48, 235
Krige, E.J. 159, 235
Kroeber, A. L. 200, 235

Laerange, M. J. 46f., 235
Le Bon, G. 34

Lekch, E. R. 8, 133f., 235
Leenhard, M. 122

Lele 115, 126, 138f., 143, 144,
195-200, 201, 205, 215-25, 230
Lévi-Strauss, C. 8, 96f., 122, 235
Leviticus, s. Mose, 3. Buch
Lévy-Bruhl, L. 101ff.,, 106f., 116,
121, 126, 178f., 235

Lewis, I. M. 8, 145, 235
Lienhardt, G. 79, 86, 89 ff., 230,
235

Lovedu 159

Luba 108

Lugbara 141f.

Macht, D.I. 47, 236

Maimonides 47, 62, 67f., 236
Magie 31-38, 40 ff., 69, 79 ft.,
93f., 117, 124, 130f., 157, 170,
213

Malinowski, B. 80, 88

malweza 116

mana 41, 81, 117, 144, 147f.
Mandari 136f., 139

Maori 126

Marett, R. R. 107, 116, 119
Marshall, L. 79, 108, 236
Marshall-Thomas, E. 92, 160f,
236

Marwick, M. 143, 236

Mauss, M. 80, 93, 236

McNeill, J.Th. und Gamer, H. M.
82,236

Mead, M. 191, 193, 236
Medizinischer Materialismus 45-
59

Meek, C. K. 187, 236

Meggitt, M. 8, 184, 191-94, 236
Menstruation 82, 126, 160, 181,
185, 192, 197f., 228f.

Micklem, N. 64f., 236

Middleton, J. 140, 222, 236
Milner, M. 85, 236

Monchaux, C. de 8

Mormonen 121

Morton-Williams, P. 207, 236
Moses 46f., 63, 69, 78

Mose, 3. Buch 47, 58, 60-78, 98,
125

Moulinier, L. 42f., 236

Murinbata 104

Murngin 153



Nadel, S. F. 80, 236

Naipaul, V. S. 164f., 236

Nayar 189f.

Ndembu 94f., 223, 227, 230

Nuer 7, 11, 57, 75, 145, 171-74,
176, 186 ff.

Nyakyusa 126, 134, 176f., 228f.

Onians, R.B. 111, 236

Ontong Javenesen 176

Oesterley, W. O. E. und Box, G
H. 41, 236

Pangolin 218-22, 224, 225, 230
Parsons, T. C. 34, 236
Paulus 17, 82, 206
Pedersen, J. P. E. 72, 236
Pende 211f.

Pfeiffer, R. H. 65, 83f., 236
Philo 63, 66

Piaget, J. 117

Pocock, D. 163, 234

Pole, D. 8, 170, 236
Posinsky, S. H. 168, 237
Pospisil, L. 102, 237
Pygméen 113

Radcliffe-Brown, R. 87f., 89, 124,
174, 237

Radin, P. 100, 105 ff., 118, 158,
237

Raum, O. 212, 237

Read, H. 99, 237

Read, K.E. 191, 237

Richard, J. 47

Richards, A. 1. 12, 180 ff., 202 ff.,
237

Richards, H. J. 65

Richter, M. 27f., 237

Ricoeur, R. 11, 122, 237

Robins, R. H. 200, 237

Roheim, G. 154, 237

Root, F. 46, 235

Rose, H. J. 43,99, 237

Salim, S.M. 187, 237
Salz 182,203

Samoaner 104

Sartre, J.-P. 56, 210, 237
Sitwell, S. 209

Saul 141

Saydon, P. 64, 237

Smith, W. Robertson 22-44, 63,
80, 118, 237

Somal 145

Sousberghe, L. de 8, 212, 237
Spencer, H. 34

Srinivas, M. N. 7, 89, 162f., 237
Stein, S. 8, 63, 65f., 237

Steiner, F. 7, 15, 237
Strafgefangene 128f.

Strizower, S. 8

Tabu 22f., 41, 89, 99

Tallensi 110, 134, 145

Temples, P. 108, 237

Theodore von Canterbury 82
Theresa von Avila 211

Thomas von Aquin 83

Tikopia 134, 147

Tiv 144

Tod 59, 70f.,, 91, 127, 155f.,, 181,
221, 223ft., 228-30

Tonga 116

Trinen 160, 165

Trickster 105ff., 157f., 205
Trobriander 134

Turnbull, C. 113, 237

Turner, V. 8, 94f., 97,227, 237
Tylor, H.B. 25, 26, 27, 29, 35,
101, 107, 116, 119, 238

VanGennep, L. 126, 151, 238
Vansina, J. 117, 127, 208, 238
VanWing, J. 143, 238
Versohnung 13, 219

Walbiri 184f., 189
Wangermann, E. 206, 238
Watson, W. 204, 238
Webster, H. 124, 128, 238
Wells, G. A. 8

Wesley, J. 24f., 27, 238
Westermarck, E. 146f., 238
Whately, R. 25, 238
Whatmough, J. 43, 238
Wilson, B.R. 226, 238
Wilson, M. 126, 177, 228f., 238
Winnebago 105, 1571, 205
Woodburn, J. 8



Yalman, N. 166, 188f., 238
Yao 203

Yoruba 46, 207

Yurok, 168, 200f.

Zaehner, R.C. 40, 68, 238

Zande 11, 114f,, 117, 118f.,, 136
Zauberei 31, 48, 114, 125, 131,
136, 138, 141, 144, 146, 148f.,
157, 221 ff.,, 226

Zoroastrismus 40, 68f.



	Reinheit und Gefährdung
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1. Rituelle Unreinheit
	2. Profane Verunreinigung
	3. Die Greuel des dritten Buchs Mose
	4. Magie und Wunder
	5. Primitive Welten
	6. Kräfte und Gefahren
	7. Äußere Begrenzungen
	8. Innere Trennlinien
	9. Das System im Kampf mit sich selbst
	10. Zusammenbruch und Erneuerung des Systems
	Literaturverzeichnis
	Register


