
Michael Baigent / Richard Leigh 
 

Verschlußsache Jesus 
 

Die Qumranrollen und die Wahrheit 
über das frühe Christentum 

 
 
 
 
 
 
 

Aus dem Englischen von Paul S. Dachs 
und Bngitta Neumeister-Taroni 

 
 
 
 
 
 

Scanned by Doc Gonzo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Droemer Knaur 



Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme 
 

Baigent, Michael: 
Verschlußsache Jesus: Die Qumranrollen und die Wahrheit  

über das frühe Christentum / Michael Baigent; Richard Leigh. 
Aus dem Englischen von Paul S. Dachs und 

Brigitta Neumeister-Taroni - München: Droemer Knaur, 1991 
Einheitssacht.: The Dead Sea Scrolls Deception < dt. > 

ISBN 3-426-26557-5 
 
 

Originaltitel: The Dead Sea Scrolls Deception 
Originalverlag: Jonathan Cape, London 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© Copyright für die deutschsprachige Ausgabe bei 
Droemersche Verlagsanstalt Th. Knaur Nachf, München 1991 

© by Michael Baigent und Richard Leigh 1991 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist  

urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts- 
gesetzes ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. 

Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung 

in elektronischen Systemen. 
Umschlaggestaltung: Agentur ZERO, München 

Umbruch: Ventura Publisher im Verlag 
Druck und Bindearbeiten: Mohndruck, Gütersloh 

Prmted inGermany 
ISBN 3-426-26557-5 

 
14    15 



Widmung 
 
L'abbaye de la fontaine vive, 
Avec sä chapelle lucide 
Ou Nostres Dames nou genent 
D'y habiter dans la cave 
Voutee. 
 
Les rouleaux de foins 
Sous un linceul de sei, 
Et la cloche au ficelle 
Ou se trouve en seul moin 
Maussade. 
 
Mais autour du chastel 
L'heraut proclame 
La sorcellerie 
De la druidesse-dame 
Et sa chat seduit le soleil. 
 
Jehan l'Ascuiz 



 
Inhalt 

 
 
Vorwort 9 
 
 
I   Die Irreführung 
 
Die Entdeckung der Schnftrollen 23 
Das internationale Team 49 
Der Skandal um die Rollen 66 
Wider den Consensus 97 
Akademische Winkelzüge und bürokratische Trägheit 116 
 
 
II   Im Auftrag des Vatikans 
 
Die Attacke auf die Wissenschaft 133 
Die Inquisition heute 154 
 
 
III   Die Schriftrollen vom Toten Meer 
 
Das Dilemma der christlichen Orthodoxie 167 
Die einzelnen Schriftrollen 177 
Wissenschaft im Dienst des Glaubens 192 
Die Essener 209 
Die Apostelgeschichte 222 
Jakobus »der Gerechte« 239 
Eifer für das Gesetz 252 
Zelotischer Selbstmord 266 
Paulus - römischer Agent oder Informant? 275 
 
Nachwort 281 
 
Dank 295 
 
 



 
 

Die vier Schriftrollen vom Toten Meer 
 
 

Zu verkaufen: biblische Handschriften, die 
bis mindestens 200 v. Chr. zurück datieren. 

Hervorragend geeignet als Schenkung 
einer Privatperson oder einer Gruppe 

an ein wissenschaftliches oder 
religiöses Institut. Chiffre F 206. 

 
 
So lautete eine Annonce im Wall Street Journal vom 1. Juni 1954. 
Heute würde man eine solche Anzeige wohl für einen Scherz 
halten, und zwar für einen recht abgeschmackten oder aber für 
eine verschlüsselte Nachricht über ein illegales Waffengeschäft 
oder Spionage. 
Mittlerweile sind die Schriftrollen vom Toten Meer natürlich 
überall bekannt, wenn auch nur dem Namen nach. Kaum jemand 
hat zwar eine mehr als nebulöse Vorstellung von ihrer Bedeutung, 
aber fast jedermann hat doch davon gehört und ist sich zumindest 
bewußt, daß es sich bei diesen Rollen um etwas wirklich Kostbares 
handelt, um einen archäologischen Fund von immensem Rang. 
Etwas, was man gewiß nicht zu finden erwartet, wenn man den 
eigenen Garten umgräbt. Etwas, was man auch anders bewertet als 
etwa verrostete Waffen, Haushaltsgegenstände und andere Uten- 
silien, Überbleibsel von Kleidung und Schmuck, wie man sie zum 
Beispiel bei Ausgrabungen römischer Ruinen findet. 
Die Entdeckung der Schriftrollen vom Toten Meer 1947 hatte 
zwar in Gelehrtenkreisen und in der Öffentlichkeit stürmische 
Erwartungen ausgelöst, doch 1954 waren diese bereits gründlich 
entkräftet worden. Es wurde allgemein angenommen, die Rollen 
hätten alles preisgegeben, was in ihnen steckte, und dies sei bei 
 



weitem nicht so weltbewegend, wie man erhofft hatte. Als die 
Annonce, in der die Rollen zum Verkauf angeboten wurden, auf 
Seite vierzehn des Wall Street Journal erschien, stieß sie denn auch 
auf kein übermäßiges öffentliches Interesse. Direkt darunter stan- 
den Anzeigen für Stahlbehälter, elektrische Schweißapparate und 
ähnliche Geräte, in der Spalte daneben Wohnungsangebote. Ge- 
nausogut hätte man Stücke aus dem Schatz des Tut-ench-Amun 
zwischen Installationsangeboten und Computerzubehör anbieten 
können. Dieses Buch wird darlegen, wie es zu einer derartigen 
Verkennung kommen konnte. 
Als wir dem Weg der Schriftrollen vom Toten Meer seit ihrer 
Entdeckung in der Wüste Palästinas bis hin zu den diversen Insti- 
tutionen, in deren Besitz sie sich heute befinden, nachspürten, 
stießen wir einmal mehr auf den uns bereits vertrauten Wider- 
spruch zwischen dem historischen Jesus und dem Christus des 
Glaubens. Unsere Nachforschungen begannen in Israel. Dann aber 
führten sie in die weitläufigen Gänge des Vatikans und sogar, was 
noch bezeichnender ist, in die Offizien der Inquisition. Wir stießen 
auch auf einen hartnäckig aufrechterhaltenen »Consensus«, was 
den Inhalt und die Datierung der Rollen betraf, und begriffen 
allmählich, wie brisant sich eine unvoreingenommene Prüfung 
vermutlich auf die christlich-theologische Tradition auswirken 
würde. Außerdem mußten wir zur Kenntnis nehmen, wie fest die 
Kreise der orthodoxen Bibelforschung entschlossen waren, den 
Kampf um ihr Informationsmonopol aufzunehmen. 
 
Christen können Buddha oder Mohammed problemlos als histo- 
rische Persönlichkeiten anerkennen, ebenso gut wie etwa Caesar 
oder Alexander den Großen. Sie können sie von Legenden, Über- 
lieferungen und theologischen Lehrmeinungen, die mit ihnen ver- 
bunden sind, durchaus unterscheiden. Bei Jesus fällt diese Unter- 
scheidung jedoch außerordentlich schwer. Die unauflösbare 
Verstrickung von Geschichte und Theologie gehört zum Wesen 
des christlichen Glaubens. Beide erhellen einander wechselseitig, 
doch jedes für sich genommen bedroht potentiell das andere. 
Daher ist es leichter und ungefährlicher, die Grenze zwischen 
beiden zu verwischen. Auf diese Weise verschmelzen für die Gläu- 
 



bigen die zwei so unterschiedlichen Figuren zu einer einzigen. Auf 
der einen Seite steht die historische Figur, der Mensch, der nach 
Auffassung fast aller Gelehrten vor zweitausend Jahren tatsächlich 
gelebt hat und durch Palästina gezogen ist. Ihm gegenüber steht 
der Gottmensch der christlichen Lehre, die heilige Persönlichkeit, 
die Paulus als göttlich gepriesen und verkündet hat. Diese Persön- 
lichkeit als geschichtliche Figur, das heißt genauso wie Moham- 
med, Buddha, Caesar oder Alexander, einer Prüfung zu unterzie- 
hen, grenzt für viele Christen immer noch an Blasphemie. 
Mitte der achtziger Jahre machten wir uns eben dieser Blasphemie 
schuldig. Bei unserem damaligen Forschungsprojekt versuchten 
wir das Geschichtliche vom Theologischen zu scheiden, den histo- 
rischen Jesus vom Christus des Glaubens. Dabei gerieten wir m den 
Wirrwarr von Widersprüchen, in den alle sich verstricken, die sich 
mit biblischem Material abgeben, und wie alle Forscher vor uns, 
machte uns dieses Durcheinander ganz konfus. 
Zur Erhellung dessen, was wir erforschen wollten, konnten die 
Berichte der Heiligen Schrift begreiflicherweise kaum etwas bei- 
tragen. Wie alle Fachleute zugeben, sind die Evangelien als histo- 
rische Dokumente und Beweise unzuverlässig. Sie sind in erster 
Linie Ausdruck einer mythischen Schlichtheit, und was sie schil- 
dern, begibt sich in historischem Niemandsland. Jesus und seine 
Jünger bilden das Zentrum einer außerordentlich stilisierten Sze- 
nerie, die ihres realen Kontextes weitgehend entkleidet ist. Im 
Hintergrund agieren, gewissermaßen als Kulissen, etwas ver- 
schwommen zwar, Römer und Juden, doch wird den gesellschaft- 
lichen, kulturellen, religiösen und politischen Umständen, in die 
Jesu Drama eingebettet ist, keine Beachtung geschenkt. Man hat 
es also klar mit einem historischen Vakuum zu tun. 
Die Apostelgeschichte verleiht diesem Bild wenig mehr Leben. 
Immerhin vermittelt sie eine dürre Schilderung des Milieus, der 
erbitterten Auseinandersetzung und der Streitigkeiten um die wah- 
re Lehre unter Jesu nächsten Anhängern, einer Einigungsbewe- 
gung, die allmählich die Konturen des »Christentums« annimmt; 
zudem die Schilderung einer Welt, die über die engen Grenzen von 
Galiläa und Judäa hinausgeht, und der geographischen Lage Pa- 
lästinas in bezug auf die anderen Mittelmeerländer. Trotzdem 
 



findet sich auch dort keine genaue Darstellung der sozialen, kul- 
turellen, religiösen und politischen Kräfte, die damals am Werk 
waren. Alles bezieht und beschränkt sich auf Paulus. Sind schon 
die Evangelien stilisiert, so ist es die Apostelgeschichte nicht min- 
der, wenn auch auf andere Weise. Weisen die Evangelien eine 
völlige Vereinfachung nach Art eines Mythos auf, so stellt die 
Apostelgeschichte eine Art Schelmenroman dar, der auf einen 
speziellen propagandistischen Zweck abzielt, mit Paulus als Pro- 
tagonisten. Man erhält daher zwar einen Einblick in Paulus' Men- 
talität, Haltung und seine Abenteuer, dagegen keine verläßliche 
Ansicht der Welt, in der er sich bewegte. Vom Standpunkt des 
Historikers und glaubwürdigen Chronisten aus würde das Bild der 
Epoche ohne Bezug etwa auf Nero und den Brand Roms unvoll- 
ständig bleiben. Aber auch in Palästina gab es natürlich für die 
Menschen, die damals dort lebten, Entwicklungen von aktueller 
Bedeutung. 
Im Jahre 39 n. Chr. wurde zum Beispiel Herodes Antipas, der 
Vierfürst von Galiläa, in die Pyrenäen verbannt. Zwei Jahre später 
wurden Galiläa und Judäa, die seit dem Jahre 6 n. Chr. unter der 
Verwaltung römischer Prokuratoren standen, König Agrippa un- 
terstellt, und Palästina war damit unter einem einzigen nichtrö- 
mischen Herrscher (auch wenn er eine Marionette war) zum ersten 
Mal seit den ein halbes Jahrhundert zurückliegenden Tagen He- 
rodes des Großen wieder geeint. 
Keines dieser Ereignisse wird m der Apostelgeschichte auch nur 
erwähnt. Sie liest sich folglich etwa so wie eine Biographie Billy 
Grahams, die seine Freundschaft mit Präsidenten und anderen 
Prominenten nicht erwähnt, geschweige denn die Ermordung 
Kennedys oder die Bürgerrechtsbewegung, den Krieg in Vietnam, 
die Änderung von Wertvorstellungen in den sechziger Jahren, den 
Watergate-Skandal und seine Folgen. 
Im Gegensatz zur christlichen Überlieferung gab es Palästina vor 
zweitausend Jahren aber genauso real wie jeden anderen ge- 
schichtlichen Schauplatz, zum Beispiel das Ägypten der Kleopatra 
oder das kaiserliche Rom, die übrigens beide auf das biblische Land 
eingewirkt haben. Dessen Wirklichkeit kann also nicht einfach auf 
einen Mythos reduziert werden. Wo immer Jesus oder Paulus sich 
 
 



 
aufgehalten oder was immer sie getan haben, muß vor dem Hin- 
tergrund allgemeiner geschichtlicher Ereignisse gesehen werden: 
dem Karussell von Individuen, Gruppen, Institutionen und Be- 
wegungen, die während des ersten Jahrhunderts in Palästina tätig 
waren und an dem Gespinst wirkten, das Geschichte heißt. Um 
wirklich Einsicht in den Geist dieser Epoche zu bekommen, muß- 
ten wir uns, wie jeder andere Forscher, nach anderen Quellen 
umsehen: römischen Berichten, historischen Aufzeichnungen an- 
derer Chronisten nach anderen Gesichtspunkten, Anspielungen in 
späteren Dokumenten, apokryphen Texten sowie den Lehren und 
dem Zeugnis anderer Sekten und Gläubigen. Es versteht sich 
beinahe von selbst, daß Jesus in diesen Quellen eher selten erwähnt 
wird. 
Dennoch ist mit ihrer Hilfe ein umfassendes und detailliertes Bild 
des Milieus, in dem er wirkte, zu gewinnen. Jesu Welt ist besser 
dokumentiert und erfaßt als beispielsweise die von König Arthur 
oder Robin Hood. Wenn Jesus als historische Person dennoch 
kaum faßbar bleibt, so gilt das für jene in gleicher Weise. 
Wir stürzten uns also mit Feuereifer und auf Überraschungen 
gefaßt auf das Geschehen zur Zeit des »historischen Jesus«. Kaum 
hatten wir jedoch die ersten Schritte getan, stießen wir auch schon 
auf ein Problem, dem alle Forscher biblischer Geschichte begeg- 
nen. Wir sahen uns einem anscheinend unüberschaubaren Kalei- 
doskop judäischer Kulte, Sekten und ihren Abspaltungen, politi- 
scher und religiöser Organisationen und Institutionen gegenüber, 
die sich manchmal eklatant zu widersprechen und dann wieder zu 
überlagern schienen. 
Wir fanden bald heraus, daß die Etiketten zur Unterscheidung der 
einzelnen Gruppen - Pharisäer, Sadduzäer, Essener, Zeloten und 
Nazarener - weder genau noch nützlich waren. Das Durcheinan- 
der blieb bestehen. Jesus konnte praktisch mit all diesen Gruppen 
in Verbindung gebracht werden. Nach allem, was überhaupt über 
ihn herausgefunden werden konnte, scheint er einer Phansäerfa- 
milie mit entsprechendem Hintergrund zu entstammen und von 
pharisäischem Geist durchdrungen gewesen zu sein. Einige neuere 
Kommentare weisen auf die auffallenden Parallelen zwischen der 
Lehre Jesu, besonders in der Bergpredigt, und der Lehre bekannter 
 



Pharisäer wie dem großen Hillel hin. Und in mindestens einem 
Kommentar wird Jesus selbst als Pharisäer bezeichnet. 
Doch wenn Jesu Worte sich auch oft mit der offiziellen Lehre der 
Pharisäer jener Zeit decken, so scheinen sie gleichzeitig stark von 
mystischem oder von »Essener«-Geist zu zeugen. Johannes der 
Täufer gehört nach allgemeiner Auffassung in den Umkreis der 
Essener. Sein Einfluß auf Jesus bringt ein essenisches Element in 
dessen Leben. Nach dem Zeugnis der Schrift war die Mutter von 
Johannes, also Jesu Tante Elisabeth (mütterlicherseits), allerdings 
mit einem Priester des Tempels vermählt, was den beiden Männern 
Verbindungen zu den Sadduzäern eröffnete. Zudem hatte Jesus - 
dies ist für die spätere christliche Tradition von großer Bedeutung 
- mit ziemlicher Sicherheit Zeloten unter seinen Anhängern, dar- 
unter Simon den Zeloten und möglicherweise auch Judas Ischariot, 
dessen Name vielleicht auf die gewalttätigen Sikarier verweist. 
Natürlich ist schon die bloße Vermutung, Jesus könnte mit den 
Zeloten in Verbindung gebracht werden, äußerst provokativ. Aber 
war Jesus denn wirklich der lammfromme, sanftmütige Erlöser der 
späteren christlichen Tradition? War er wirklich völlig gewaltlos? 
Warum hat er sich dann zu gewalttätigen Provokationen wie dem 
Umstürzen der Wechslertische im Tempel hinreißen lassen? War- 
um hatte er eine Todesart zu erleiden, die die Römer ausschließlich 
für revolutionäre Aktionen verhängten? Warum wies er vor der 
nächtlichen Wache in Gethsemane seine Anhänger an, sich mit 
Schwertern zu versehen? Warum zog bald darauf Petrus tatsäch- 
lich ein Schwert und hieb einem Knecht im Gefolge des Hohen- 
priesters ein Ohr ab? Und wenn Jesus wirklich militanter gewesen 
sein sollte, als es gemeinhin dargestellt wird: War er dann nicht 
notwendig auch politisch engagiert? Wie müßte man in diesem Fall 
seine Bereitschaft, dem Kaiser zu geben, was des Kaisers sei, 
verstehen - vorausgesetzt, daß hier eine genaue Wiedergabe und 
Übersetzung seiner Worte vorliegt? 
Jesus war wohl schon zu Lebzeiten von solchen Widersprüchen 
umgeben, jedenfalls haben sie ihn offenbar überlebt und sich 
mindestens noch vierzig Jahre über sein überliefertes Todesdatum 
hinaus gehalten. 73 n. Chr. wurde die Feste von Masada nach 
langer Belagerung durch die Römer schließlich eingenommen - 
 
 



 
allerdings erst, nachdem die Belagerten kollektiv Selbstmord be- 
gangen hatten. Sie, die Verteidiger von Masada, sind nach allge- 
meiner Auffassung Zeloten gewesen, keine religiöse Sektenge- 
meinschaft im üblichen Sinne, sondern Anhänger einer politischen 
und militärischen Bewegung. Der Nachwelt ist die Geschichte 
jedoch so überliefert, als wäre die Geisteshaltung der Verteidiger 
jene der Essener gewesen, einer anscheinend gewaltlosen, mystisch 
orientierten Sekte, die angeblich alle Formen politischer, und erst 
recht militärischer Aktivität abgelehnt hat. 
Mit solchen Widersprüchen und anhaltender Verwirrung sahen 
wir uns also konfrontiert. Aber auch Fachgelehrte, »Experten«, die 
viel tiefer in die Materie eindringen als wir, stehen diesen Proble- 
men nicht weniger ratlos gegenüber. Sobald jemand einen Weg 
durch das Labyrinth gefunden zu haben glaubt, gerät er unweiger- 
lich mit Kollegen aneinander. Manche vertreten die Ansicht, das 
Christentum sei aus einem quietistischen judaistischen Geheim- 
bund hervorgegangen, der unmöglich Verbindung zu militanten, 
revolutionären Nationalisten wie den Zeloten gehabt haben könne. 
Für andere war das Christentum in seinen Anfängen eben gerade 
eine Bewegung, die dem militanten, revolutionären judäischen 
Nationalismus nahestand, und kann daher nichts mit pazifistischen 
Mystikern wie den Essenern zu tun gehabt haben. Manche sind 
der Ansicht, daß das Christentum aus einer der Hauptströmungen 
judaistischen Denkens jener Zeit entstanden sei. Andere dagegen 
behaupten, das Christentum habe sich, schon bevor Paulus auftrat 
und den Bruch endgültig besiegelte, vom Judentum zu lösen be- 
gonnen. 
Je intensiver wir die Experten zu Rate zogen, um so deutlicher 
zeigte sich, daß sie eigentlich kaum mehr sicher wußten als alle 
anderen. Und am verwirrendsten war, daß in keiner Theorie oder 
Interpretation alle Beweise, bekannten Fakten, Abweichungen, 
Ungereimtheiten und Widersprüche übersichtlich dargestellt wa- 
ren. 
In dieser Situation stießen wir auf die Arbeit von Robert Eisenman. 
Eisenman ist Professor für Religionen im Nahen Osten und steht 
der Abteilung für Religionsstudien an der California State Univer- 
sity in Long Beach vor. Er war zur selben Zeit wie Thomas 
 



Pynchon Student in Cornell und hat dort bei Vladimir Nabokov 
vergleichende Literaturwissenschaft studiert; 1958 erwarb er sei- 
nen BA in Physik und Philosophie und 1966 einen MA-Titel in 
Hebräisch und Orientalistik (Naher Osten) an der Universität 
New York. 1971 promovierte er an der Columbia University zum 
Doktor für Orientalistik. Seine Spezialgebiete sind die Geschichte 
Palästinas und islamisches Recht. Eisenman war außerdem Gast- 
professor an der Universität von Kalabrien und hat an der Hebräi- 
schen Universität in Jerusalem Vorlesungen über islamisches 
Recht, islamische Religion und Kultur, die Schriftrollen vom Toten 
Meer und die Ursprünge des Christentums gehalten. 1985-1986 
war er am William F. Albright Institute of Archaeological Research 
in Jerusalem in der Forschung tätig und 1986-1987 Gastdozent am 
Linacre College in Oxford und am Oxford Centre for Hebrew 
Studies. 
Wir stießen also auf Eisenman, und zwar zunächst anhand eines 
dünnen Bändchens mit dem Titel Maccabees, Zadokites, Christians 
andQumran. Das Buch war 1983 bei E. J. Brill in Leiden (Holland) 
erschienen, und es entsprach genau den Vorstellungen, die man 
von einer Veröffentlichung in einem wissenschaftlichen Verlag 
hat: es enthält mehr Fußnoten als Haupttext, setzt ein enormes 
Vorwissen voraus und weist ein geradezu verbotenes Gewirr von 
Quellen und Querverweisen auf. Aber wir fanden auch eine zen- 
trale These von bestechender Verständlichkeit und Luzidität. Und 
je weiter wir in das Dickicht des Textes eindrangen, desto mehr 
lösten sich die Fragen, die uns bis dahin so verwirrt hatten, einfach 
und beinahe von selbst, ohne daß irgendwelche Theorien hinzu- 
gedichtet worden oder wesentliche Fragmente unberücksichtigt 
geblieben wären. 
Im ersten Teil von The Messianic Legacy (London 1986) haben wir 
uns im wesentlichen auf Eisenmans Arbeit gestützt. Unsere Schluß- 
folgerungen haben der Perspektive, die er uns hinsichtlich der 
Bibelforschung und des historischen Hintergrundes zum Neuen 
Testament eröffnet hat, viel zu verdanken. Trotzdem blieben eine 
Reihe von Fragen offen. Wir hatten nämlich, was wir damals nicht 
wissen konnten, ein wichtiges Bindeglied übersehen - eine Sache, 
um die in den vergangenen fünf Jahren Kontroversen entbrannt 
 
 



 
sind und die in der Presse für Schlagzeilen gesorgt hat: die Infor- 
mationen, die die Schriftrollen vom Toten Meer enthielten. 
Inmitten des Puzzles sollten wir eine bislang verborgen gebliebene 
Verbindung zwischen den Schriftrollen vom Toten Meer und der 
schwer faßbaren Gestalt von Jesu Bruder Jakobus entdecken, in 
dessen Auseinandersetzung mit Paulus die Formulierung der neu- 
en Religion, des späteren Christentums, bereits heraufdämmert. 
Dieses Bindeglied war von einem kleinen Kreis von Bibelforschern 
sorgfältig unter Verschluß gehalten worden; deren übereinstim- 
mende und orthodoxe Auslegung der Schriftrollen bezeichnete 
Eisenman als den Consensus. 
Bei ihm liest sich das so: 
Eine kleine Gruppe von Spezialisten, die eng zusammenarbei- 
teten, entwickelte einen Consensus ... Statt eindeutiger histo- 
rischer Einsicht... wurden vorgefaßte Meinungen und Rekon- 
struktionen unbesehen für Tatsachen genommen und die 
Ergebnisse, als gegenseitige Beweise verwendet, ihrerseits zu 
neuen Erkenntnissen erhoben, die dazu dienten, eine ganze 
Generation von Studierenden irrezuführen, die entweder nicht 
gewillt oder nicht in der Lage waren, die Arbeit ihrer Mentoren 
in Frage zu stellen.1 
Auf diese Weise konnte sich die offizielle orthodoxe Interpretation 
halten - ein Gerüst von Annahmen und Schlüssen, die für Unein- 
geweihte wie solide, anerkannte und unbezweifelbare Tatsachen 
aussehen. Auf diese Weise sind viele der sogenannten unumstöß- 
lichen Tatsachen entstanden. Die für den christlichen Consensus 
Verantwortlichen üben damit ein Monopol über wichtige Quellen 
aus, das heißt, sie lenken den Informationsfluß so, daß die Infor- 
mationen ihren eigenen Zwecken dienen. Dieses Phänomen hat 
Umberto Eco in »Der Name der Rose« thematisiert. Darin reprä- 
sentiert das Kloster samt seiner Bibliothek das Monopol der mit- 
telalterlichen Kirche auf das Studium und bildet somit eine Art 
Enklave, einen exklusiven Zirkel der Gelehrsamkeit, von dem alle, 
bis auf wenige Auserwählte, ausgeschlossen sind. Diese wenigen 
Erwählten legen die »Parteilinie« fest. 
 
 
 



 
Wer über diese Parteilinie wacht, kann seine Autorität festigen, 
indem er stets geltend macht, er allein habe ja Zugang zu den 
relevanten Quellen, der allen Außenstehenden verwehrt ist. Die 
verstreuten Fragmente, die öffentlich zugänglich sind, Außenste- 
henden in einer bestimmten Anordnung zu präsentieren, gleicht 
einer semiotischen Übung, und im Bereich semiotischer Übungen 
ist es ganz leicht, die »Tempelritter« für alles verantwortlich zu 
machen und Umberto Eco persönlich die Schuld für den Zusam- 
menbruch der Banco Ambrosiano anzulasten. Mit anderen Wor- 
ten: Da die meisten Außenstehende sind, kommen sie an die 
relevanten Quellen nicht heran, und ihnen bleibt daher nichts 
anderes übrig, als die Parteilinie zu übernehmen. Wer die offizielle 
Interpretation anzweifelt, sieht sich im besten Falle als Irren, im 
schlechtesten als Renegat, Apostat oder Häretiker tituliert. Nur 
wenige Wissenschaftler haben genügend Mut, Stehvermögen und 
Sachkenntnis für einen solchen Angriff und wahren dennoch ihre 
Reputation. Auf Robert Eisenman, der aufgrund seines Rufes und 
seiner Glaubwürdigkeit zu den bekanntesten und einflußreichsten 
Persönlichkeiten auf diesem Gebiet zählt, trifft dies zu. Sein Fall 
gab den Anstoß für dieses Buch. 



 
 
 

I 
 

Die Irreführung 
 



 
 
 
 

 
Die Entdeckung der Schriftrollen 

 
 

Östlich von Jerusalem windet sich eine endlose Straße zwischen 
kahlen Hügeln, an die sich vereinzelt Bedumenlager schmiegen, 
allmählich zu Tal. Sie überwindet einen Höhenunterschied 
von 1300 Meter, bis sie im Tal 400 Meter unter dem Meeresspiegel 
liegt. Dort eröffnet sich dem Blick das Panorama des Jordantals. 
Zur Linken entdeckt man in der Ferne Jericho. Vor einem liegen 
im Sonnenglast der Jordan und wie eine Fata Morgana die Berge 
von Moab. Zur Rechten befindet sich das nördliche Ufer des Toten 
Meeres; der Wasserspiegel und die gelben, über vierhundert Meter 
hoch aufragenden Klippen, die diese (die israelische) Seite säumen, 
lösen einen ehrfürchtigen Schauder und ein heftiges Unbehagen 
aus. Hier, so tief unter dem Meeresspiegel, ist die Luft nicht nur 
heiß, sie lastet zudem auf einem, geradezu körperlich spürbar wie 
ein großer Druck. 
 
Die Schönheit, die Majestät und Stille dieser Gegend ziehen den 
Betrachter in ihren Bann. Die Landschaft atmet die Luft des 
Altertums, den Geist einer Welt, die weit älter ist als die, welche 
die meisten westlichen Besucher je zu Gesicht bekommen haben. 
Der Schock ist daher um so größer, wenn das zwanzigste Jahrhun- 
dert mit einem Getöse, das den Himmel zu zerreißen droht, in 
Gestalt einer gedrängten Formation israelischer F-16- oder Mira- 
ge-Flugzeuge darüber hereinbricht, die dicht über dem Wasser 
dahinjagen, die Piloten in den Cockpits deutlich erkennbar. Mit 
dröhnenden Nachbrennern schießen die Jets fast senkrecht hoch, 
bis sie dem Auge entschwunden sind. Man steht da wie betäubt. 
Sekunden später erbebt das ganze Gebirge vom abebbenden Über- 
schallknall. Erst jetzt macht man sich klar, daß diese Gegend sich 
Praktisch in permanentem Kriegszustand befindet, daß diese Seite 
 



des Toten Meeres seit gut vierzig Jahren zu keinem Frieden mit 
der anderen Seite gefunden hat. Aber ist dieses Land nicht seit den 
Anfängen der Geschichtsschreibung Zeuge unablässiger Ausein- 
andersetzungen gewesen? Zu viele Götter, so scheint es, haben hier 
aufeinander eingeschlagen und von ihren Anhängern blutige Opfer 
gefordert. 
Die Ruinen von Qumran (oder genauer Khirbet Qumran) liegen 
rechterhand, da, wo die Straße die Klippen über dem Toten Meer 
erreicht. Die Straße folgt danach dem Verlauf der Klippen am Ufer 
entlang nach Süden bis zur Feste Masada, die gut fünfzig Kilome- 
ter entfernt ist. Qumran liegt auf einer weißen Terrasse aus Mergel, 
etwa dreißig Meter über der Straße, zwei Kilometer vom Toten 
Meer entfernt. Die Ruinen wirken nicht sonderlich eindrucksvoll. 
Als erstes fällt der Blick auf einen Turm mit ein Meter dicken 
Wänden, von dem noch zwei Stockwerke intakt sind und der 
offensichtlich ursprünglich zur Verteidigung errichtet worden ist. 
Direkt daran grenzen eine Anzahl von größeren und kleineren 
Zisternen, die ein kompliziertes Netzwerk von Wasserkanälen 
miteinander verbindet. Einige mögen für rituelle Waschungen 
benutzt worden sein, die meisten dagegen, wenn nicht sogar alle, 
dienten den Bewohnern von Qumran als Wasserspeicher, damit sie 
hier in der Wüste überleben konnten. Zwischen den Ruinen und 
dem Toten Meer befindet sich auf den tiefergelegenen Teilen der 
Terrasse ein ausgedehnter Friedhof mit etwa 1200 Gräbern. Ein 
jedes ist durch einen langgestreckten Steinhaufen gekennzeichnet, 
der entgegen jüdischer und moslemischer Gepflogenheit nord- 
südlich ausgerichtet ist. 
Auch heute noch liegt Qumran abseits, wenn auch in einem Kibbuz 
in der Nähe ein paar hundert Menschen leben und der Ort über 
die Straße, die nach Jerusalem führt, schnell und leicht zu erreichen 
ist. Die knapp vierzig Kilometer lange Strecke ist in vierzig Minu- 
ten zu bewältigen. Tag und Nacht donnern riesige Schwerlaster 
über die Straße, die Eilat im äußersten Süden Israels mit Tiberias 
im Norden verbindet. Touristenbusse halten regelmäßig an. 
Schweißüberströmte Westeuropäer und Amerikaner entquellen 
ihnen; sie werden eilig durch die Ruinen geführt und anschließend 
in ein klimatisiertes Restaurant mit Buchhandlung, wo sie sich bei 
 
 



 
Kaffee und Kuchen erholen. Natürlich verkehren auch zahlreiche 
Militärfahrzeuge, und man sieht israelische und arabische Privat- 
wagen. Ja, man begegnet gelegentlich sogar einem jugendlichen 
Raser in einem lauten, häßlichen Ungeheuer, dessen Geschwindig- 
keit einzig die Straßenbreite Grenzen setzt. 
Die israelische Armee ist selbstredend ständig auf dem Plan, denn 
wir befinden uns im besetzten Westjordanland, und Jordanien liegt 
nur wenige Kilometer entfernt auf der anderen Seite des Toten 
Meeres. Tag und Nacht fahren Patrouillen im Schrittempo vorbei 
und suchen alles minutiös ab. Meist sind es kleine Laster, mit drei 
schweren Maschinengewehren ausgerüstet, hinter denen Soldaten 
stehen. Diese Patrouillen überprüfen die Fahrzeuge und erfragen 
das genaue Woher und Wohin aller, die die Gegend erkunden oder 
in den Felsen und Höhlen Ausgrabungen vornehmen. Wer sich hier 
aufhält, merkt schon bald, daß es ratsam ist, sich bemerkbar zu 
machen, damit ihn die Soldaten sehen und wissen, daß jemand da 
ist. Ihnen ganz unvermittelt zu begegnen oder sich verdächtig zu 
verhalten, ist nicht ungefährlich. 
Der Kibbuz heißt Kalia und liegt zu Fuß zehn Minuten von 
Qumran entfernt an einer kleinen Straße, die von den Ruinen 
dorthin führt. Im Kibbuz gibt es zwei kleine Schulen für die Kinder, 
einen großen Gemeinschaftsspeisesaal und Wohneinheiten, die 
aussehen wie Touristenunterkünfte. Doch die Gegend ist immer 
noch militärisches Gebiet. Der Kibbuz ist von einem Stacheldraht- 
zaun umgeben und wird nachts zugesperrt. Eine bewaffnete Pa- 
trouille hält ständig Wache. Es gibt mehrere unterirdische Luft- 
schutzbunker, die aber gleichzeitig noch anderen Zwecken dienen: 
einer zum Beispiel als Vortragssaal, ein anderer als Bar, ein dritter 
als Diskothek. Die Wüste jenseits dieses Vorpostens aber bleibt von 
solcherart Moderne unberührt. Dort weiden nach wie vor Bedui- 
nen ihre Kamele und Ziegen; zeitlose Gestalten zwischen Gegen- 
wart und Vergangenheit. 
Als 1947 die Schriftrollen vom Toten Meer gefunden wurden, sah 
Qumran ganz anders aus. Damals gehörte der Ort zum Gebiet, 
aas dem britischen Mandat Palästina unterstellt war. Im Osten lag 
aas Königreich von Transjordanien. Die Straße, die sich heute am 
ier des Toten Meeres entlang nach Süden zieht, gab es noch 
 



 
 
nicht. Sie war nur bis in das Gebiet nordöstlich des Toten Meeres, 
ein paar Kilometer von Jericho entfernt, ausgebaut. Rundherum 
gab es nichts als holprige Wege. Einer davon folgte dem Verlauf 
einer alten römischen Straße, die aber auch schon lange nicht mehr 
ausgebessert worden war. Qumran war also sehr viel schwerer zu 
erreichen als heute. Die einzigen Menschen in der Umgebung 
waren Beduinen, die dort ihre Kamele und Ziegen hüteten, wenn 
die Wüste - was überraschen mag - im Winter und Frühjahr nicht 
nur Wasser, sondern auch Gras hervorbringt. Im Winter oder 
wahrscheinlich eher zu Beginn des Frühjahrs des Jahres 1947 hielt 
die Wüste aber noch etwas anderes bereit: einen der zwei oder drei 
bedeutendsten archäologischen Funde der Neuzeit. 
Die genauen Umstände, wie die Schriftrollen vom Toten Meer 
entdeckt wurden, sind längst Legende. Diese Legende stimmt aber 
vermutlich in einer ganzen Reihe von Punkten nicht mit dem 
überein, was wirklich geschah. Die Wissenschaftler haben sich bis 
weit in die 60er Jahre hinein über bestimmte Angaben gestritten. 
Dennoch bleibt die Legende unsere einzige Quelle. Die Entdek- 
kung der Rollen wird dem Hirtenjungen Muhammad adh-Dhib, 
das heißt Muhammad der Wolf, vom Beduinenstamm Ta'amireh 
zugeschrieben. Nach seiner Aussage kletterte er auf der Suche nach 
einer verirrten Ziege in den Felsen von Qumran herum und ent- 
deckte unerwartet über sich im Felsabsturz eine Öffnung. Er 
versuchte hineinzuspähen, konnte aber von seinem Standort aus 
nichts sehen. Daraufhin warf er einen Stein in die Dunkelheit, 
worauf er das Geräusch zerbrechender Tonscherben vernahm. 
Das weckte natürlich seinen Entdeckerdrang. 
Er arbeitete sich hoch, kroch durch die Öffnung und fand sich in 
einer kleinen, schmalen Höhle mit einer hohen Decke; sie war nur 
etwa zwei Meter breit, aber etwas mehr als sieben Meter lang. 
Darin befanden sich etliche Tongefäße von etwa sechzig Zentime- 
ter Höhe und fünfundzwanzig Zentimeter Durchmesser; sie wa- 
ren zum Teil zerbrochen. Man geht heute allgemein davon aus, 
daß acht davon unversehrt waren, doch die genaue Anzahl konnte 
nie mit Sicherheit festgestellt werden. 
Nach seiner eigenen Aussage bekam Muhammad es mit der Angst 
zu tun. Er kroch wieder aus der Höhle hinaus und lief weg. Am 



nächsten Tag kam er mit mindestens einem Freund zurück, um die 
Höhle samt ihrem Inhalt näher in Augenschein zu nehmen. Einige 
Tongefäße waren mit großen, »schüsselartigen« Deckeln ver- 
schlossen. In einem von ihnen steckten drei in verrottetes Leinen 
eingewickelte Lederrollen - die ersten Schriftrollen vom Toten 
Meer, die nach fast 2000 Jahren wieder ans Licht kamen.1 

In den folgenden Tagen entdeckte der Beduine an dieser Stelle 
noch mindestens vier weitere Rollen. Zwei Tongefäße sind mit 
Sicherheit mitgenommen und als Wasserbehälter verwendet wor- 
den. Als die eigentliche archäologische Arbeit begann, fand sich im 
übrigen eine ansehnliche Menge von Tonscherben und Bruchstük- 
ken - nach verläßlichen Schätzungen hätten sie mindestens vierzig 
Gefäße ergeben. Wie viele von diesen Gefäßen bei ihrer Entdek- 
kung Schriftrollen enthielten und wie viele leer waren, läßt sich 
nicht mehr feststellen. Ebensowenig kann man in Erfahrung brin- 
gen, wie viele Rollen aus der Höhle mitgenommen, versteckt, 
zerstört oder für andere Zwecke benutzt wurden, bevor ihre 
Bedeutung erkannt wurde. Vermutlich haben einige sogar als 
Brennmaterial gedient. Wir haben in Erfahrung bringen können, 
daß auf jeden Fall mehr Rollen aus der Höhle entfernt worden 
sind, als anfangs angegeben wurde und auch als später noch ans 
Licht gekommen sind. Insgesamt gelangten schließlich sieben voll- 
ständige Rollen und Bruchstücke von einundzwanzig weiteren an 
die Öffentlichkeit. 
Ab hier werden die Berichte äußerst widersprüchlich. Drei Bedui- 
nen, die ahnten, daß es sich bei dem Fund um etwas Wertvolles 
handeln könnte, haben offenbar alles, was sie gefunden haben - 
nach einigen Quellen drei, nach anderen sieben oder acht vollstän- 
dig erhaltene Rollen -, zu einem Scheich in der Umgebung ge- 
bracht. Dieser soll sie an einen Trödel- und Antiquitätenhändler, 
einen gewissen Khalil Iskander Schahin, genannt Kando, verwie- 
sen haben. Er war Christ und gehörte der syrischen Jakobitenkir- 
che an. Kando wandte sich an den Jerusalemer George Isaiah, ein 
anderes Mitglied der Gemeinde. Nach Auskunft glaubwürdiger 
Wissenschaftler begaben sich Kando und Isaiah sofort selbst nach 
Qumran und nahmen etliche Rollen und/oder Bruchstücke an sich.2 
 
 



Das war natürlich illegal. Nach dem im britischen Mandat Palästi- 
na geltenden Recht - an das sich in der Folge auch die jordanische 
und israelische Regierung konsequent halten - gehörten alle ar- 
chäologischen Funde dem Staat. Es war Pflicht, jeden Fund dem 
Amt für Altertümer, das damals im Archäologischen Museum von 
Palästina, dem sogenannten Rockefeller-Museum, im östlichen, 
arabischen Teil Jerusalems untergebracht war, zu überstellen. 
Doch da in ganz Palästina ein einziger Aufruhr herrschte und 
Jerusalem zudem in einen jüdischen, arabischen und britischen 
Sektor aufgeteilt war, hatten die Behörden Wichtigeres zu tun, als 
sich mit dem Schwarzmarkt archäologisch bedeutsamer Fundstük- 
ke zu befassen. Deshalb konnten Kando und George Isaiah ihre 
illegalen Transaktionen ungestraft durchführen. 
George Isaiah teilte den Fund seinem Kirchenoberen mit, dem 
syrischen Metropoliten (Erzbischof) Athanasius Jeschua Samuel, 
dem Oberhaupt der syrischen Jakobitenkirche in Jerusalem. 
Athanasius Jeschua Samuel war, vom wissenschaftlichen Stand- 
punkt aus betrachtet, wenig informiert und bei weitem nicht so 
gelehrt, daß er den ihm vorgelegten Text hätte identifizieren, 
geschweige denn übersetzen können. Der inzwischen verstorbene 
Edmund Wilson, einer der ersten und glaubwürdigsten Kommen- 
tatoren der Entdeckung von Qumran, hat später einmal von Samu- 
el gesagt, er habe »nicht genügend Kenntnisse im Hebräischen 
[gehabt], um die Bedeutung des Manuskriptes würdigen zu kön- 
nen«.3 Er verbrannte sogar ein Stückchen von der Rolle und roch 
daran, um herauszufinden, ob es sich um Leder oder um Perga- 
ment handelte. Doch trotz aller wissenschaftlichen Unzulänglich- 
keit war Samuel nicht weltfremd. Da sein Kloster St. Markus eine 
berühmte Sammlung alter Dokumente verwahrte, hatte er durch- 
aus eine Vorstellung von der Bedeutung dessen, was da in seine 
Hände geraten war. 
Samuel hat später ausgesagt, er habe von den Schriftrollen vom 
Toten Meer erstmals im April 1947 gehört. Ist die Chronologie der 
Ereignisse bis dahin schon vage und widersprüchlich, so wird sie 
es jetzt erst recht. Jeder Kommentator behauptet etwas anderes. 
Irgendwann zwischen Anfang Juni und Anfang Juli hat Samuel 
aber wohl Kando und George Isaiah gebeten, ein Treffen mit den 
 
 



 
drei Beduinen zu arrangieren, die die Rollen entdeckt hatten, um 
ihren Fund in Augenschein zu nehmen und eventuell zu kaufen. 
Bei ihrer Ankunft in Jerusalem hatten die Beduinen mindestens 
vier, möglicherweise sogar acht Rollen bei sich: die drei, die sie 
selbst gefunden, und zusätzlich eine oder sogar mehrere, die 
entweder sie oder Kando und George Isaiah später noch hatten 
mitgehen lassen. Leider hatte der Metropolit versäumt, den Mön- 
chen des Klosters von St. Markus den bevorstehenden Besuch der 
Beduinen anzukündigen. Als die unrasierten, abgerissenen Bedui- 
nen mit den verdreckten, zerbröselnden und zerrissenen Rollen 
erschienen, schickte der Bruder an der Pforte sie wieder fort. Als 
Samuel dies zu Ohren kam, war es bereits zu spät. Die zu Recht 
aufgebrachten Beduinen wollten mit dem Metropoliten Samuel 
nichts mehr zu tun haben. Einer von ihnen wollte selbst mit Kando 
keine Geschäfte mehr machen. Er verkaufte seinen Anteil an den 
Rollen - ein Drittel, insgesamt drei Rollen - an den moslemischen 
Scheich von Bethlehem. Kando konnte die übrigen Anteile an den 
Rollen erwerben, die er seinerseits dem Metropoliten angeblich für 
vierundzwanzig Pfund überließ. Anfangs glaubte man, daß im 
Kloster fünf Rollen aufbewahrt würden; doch waren es schließlich 
nur vier, da eine in zwei Hälften auseinandergefallen war. Bei 
einem von diesen vier Texten handelte es sich um eine gut erhaltene 
Kopie des Buches Jesaia aus dem Alten Testament. Diese Rolle hat 
eine Länge von etwa acht Metern. Nach der Nomenklatur, die sich 
später bei den Wissenschaftlern eingebürgert hat, enthielten die 
anderen drei Rollen die »apokryphe Genesis«, einen Kommentar 
des »Buches Habakuk« und die sogenannte »Gemeinderegel«. 
Kurz nach dem vereitelten Treffen mit den Beduinen in Jerusalem 
- nach einigen Quellen Ende Juli, nach anderen im August - 
schickte der Metropolit Samuel einen Priester mit George Isaiah 
m die Höhle von Qumran. Da ihr Vorhaben illegal war, machten 
sie sich bei Nacht an die Arbeit. Sie durchsuchten den Ort gründ- 
lich und fanden mindestens ein weiteres Gefäß und einige Bruch- 
stucke. Außerdem nahmen sie offensichtlich recht ausgedehnte 
Grabungen vor. Ein Jahr später mußte die erste offizielle Forscher- 
gruppe feststellen, daß ein Stück des Felsabhangs vollständig ab- 
getragen worden war. Dabei war eine große Öffnung unterhalb 



des ursprünglich kleinen Eingangs, den der Beduine entdeckt 
hatte, entstanden. Was diese Expedition zutage gefördert hat, ist 
wohl nie mehr zu klären. Bei den Recherchen zu diesem Buch 
haben wir mit Eeuten gesprochen, die beteuerten, George Isaiah 
habe auf seinen nächtlichen Exkursionen weitere Rollen gefunden, 
doch diese Rollen habe kein Wissenschaftler je zu Gesicht bekom- 
men. 
Der Metropolit Samuel versuchte nun das Alter der Rollen, in 
deren Besitz er gelangt war, näher zu bestimmen. Zuerst wandte 
er sich an einen syrischen Experten des Amtes für Altertümer. 
Dieser hielt die Rollen nicht für sehr alt. Anschließend konsultierte 
der Metropolit einen holländischen Wissenschaftler, der an der 
Ecole Biblique et Archeologique Francaise de Jerusalem, einem 
von Dominikanern geleiteten und von der französischen Regie- 
rung bezuschußten Institut, beschäftigt war. Dieser zeigte sich 
interessiert, blieb jedoch hinsichtlich des Alters der Rollen ebenfalls 
skeptisch. Später gab er an, er habe an der Ecole Biblique einen 
»angesehenen Wissenschaftler« zu Rate gezogen und der habe ihm 
von Fälschungen erzählt, die von gerissenen Antiquitätenhändlern 
andauernd in Umlauf gebracht würden.4 
Daraufhin habe er sich nicht weiter mit der Angelegenheit befaßt. 
Damit aber hatte die Ecole Biblique die Chance verspielt, sich der 
Schriftrollen schon frühzeitig annehmen zu können. Zu diesem 
Zeitpunkt hatte anscheinend nur der weitgehend inkompetente 
Metropolit eine Ahnung von Alter, Wert und Bedeutung der 
Schriftrollen. 
Im September 1947 brachte der Metropolit die Rollen, die sich in 
seinem Besitz befanden, zu seinem Vorgesetzten, dem Patriarchen 
der syrischen Jakobitenkirche in Homs, nördlich von Damaskus. 
Es ist nicht bekannt, was zwischen den beiden stattgefunden hat, 
doch entsandte der Metropolit nach seiner Rückkehr erneut eine 
Gruppe von Leuten zu weiteren Ausgrabungen in die Höhle von 
Qumran. Vermutlich handelte er auf Anweisung des Patriarchen. 
Wie auch immer, offensichtlich glaubte er, dort sei noch mehr zu 
holen. 
Der Besuch des Metropoliten Samuel in Syrien im September fiel 
mit der Ankunft von Miles Copeland zusammen, der im Zweiten 
 
 



 
Weltkrieg dem militärischen Geheimdienst angehörte und später 
noch viele Jahre beim CIA im Nahen Osten tätig war. In einem 
persönlichen Gespräch erzählte Copeland, was im Herbst 1947 
geschah, kurz nachdem er seine Stellung als Vertreter des CIA in 
Damaskus angetreten hatte. Unter den damaligen Umständen 
brauchte er offenbar nicht auf besonders strenge Geheimhaltung 
zu achten. Seine Identität scheint jedenfalls ein offenes Geheimnis 
gewesen zu sein. Nach seinen Aussagen suchte ihn eines Tages ein 
»durchtriebener ägyptischer Händler« auf, der vorgab, einen be- 
deutenden Schatz zu besitzen. Der Mann zog aus einem schmut- 
zigen Sack eine Schriftrolle hervor, die an den Rändern schon 
morsch und eingerissen war, so daß einzelne Schnitzel auf die 
Straße rieselten. Natürlich konnte er, Copeland auf die Frage, was 
das sei, keine Antwort geben. Er versprach jedoch, falls der Händ- 
ler ihm die Rolle überlasse, sie zu fotografieren und jemanden zu 
beauftragen, sie gründlich zu untersuchen. 
Copeland und seine Kollegen brachten die Rolle in der Folge zum 
Fotografieren auf das Dach der amerikanischen Gesandtschaft in 
Damaskus und entrollten sie. Copeland sagte, es habe ein so starker 
Wind geblasen, daß sich Teile der Rolle ablösten und vom Dach 
auf die Straßen der Stadt hinuntertrudelten. Sie waren auf immer 
verloren. Er fügte hinzu, daß es sich dabei um einen beträchtlichen 
Teil des Dokumentes gehandelt habe. Mrs. Copeland, die Archäo- 
login ist, meinte an dieser Stelle, ihr kämen jedesmal wieder fast 
die Tränen, wenn jemand die Rede auf diese Geschichte bringe. 
Mit Hilfe der von der amerikanischen Regierung bereitgestellten 
Fotoausrüstung machten Copeland und seine Kollegen angeblich 
etwa dreißig Detailaufnahmen. Damit sei aber noch nicht die 
ganze Rolle erfaßt gewesen; sie muß also eine beträchtliche Länge 
gehabt haben. Anschließend wurden die Fotos in die amerikanische 
Botschaft nach Beirut gebracht und einem hohen Beamten vorge- 
legt, der in alten Sprachen bewandert war. Dieser sagte, er halte 
den Text für einen Ausschnitt aus dem Buch Daniel im Alten 
Testament. Er sei zum Teil in aramäischer, zum Teil in hebräischer 
Sprache abgefaßt. Leider ging man der Sache nicht energisch 
genug nach. Copeland kehrte nach Damaskus zurück; der »durch- 
triebene ägyptische Händler« aber ist nie wieder aufgetaucht. Die 
 



Fotos wanderten in eine Schublade.5 Bis auf den heutigen Tag weiß 
niemand, was aus ihnen wie auch aus der Schriftrolle geworden ist. 
Allerdings wurden später Fragmente einer Rolle mit einem Text 
aus dem Buch Daniel in Qumran gefunden, und zwar fünf Jahre 
nach dem Vorfall, von dem Copeland berichtete. Ob die Rolle, die 
Copeland gesehen und fotografiert hat, tatsächlich ebenfalls ein 
Text aus dem Buch Daniel gewesen ist, ist bis heute nicht bekannt, 
denn die Rolle ist niemals mehr aufgetaucht. 
Obwohl sich der Metropolit Samuel genau zu dem Zeitpunkt 
ebenfalls mit den in seinem Besitz befindlichen Rollen in Syrien 
aufhielt, ist es unwahrscheinlich, daß die Rolle, die Copeland zu 
sehen bekam, eine davon war, da nur eine von seinen drei Rollen 
sich überhaupt entrollen ließ. Zudem hätte nur eine, nämlich der 
acht Meter lange Text aus dem Buch Jesaia, mehr als dreißig 
Fotografien ergeben. Und wenn es dieser Text gewesen wäre, den 
Copeland gesehen hat, warum wäre er dann als Text aus dem Buch 
Daniel und nicht aus dem Buch Jesaia identifiziert worden? Und 
warum wäre er als teils hebräisch, teils aramäisch abgefaßt bezeich- 
net worden ? Natürlich könnte sich der hohe Beamte des CIA geirrt 
haben. Als wir Copelands Geschichte aber einem angesehenen 
israelischen Forscher mitteilten, war dieser ganz fasziniert. »Wahr- 
scheinlich ist das eine höchst interessante Geschichte«, meinte er 
vertraulich. »Vermutlich war es eine Rolle, die bisher noch nie- 
mand zu Gesicht bekommen hat.« Wenn wir weitere Informatio- 
nen dazu liefern könnten, so fuhr er fort, »werde ich Sie ... als 
Gegenleistung mit Informationen über verlorengegangene Rollen 
versorgen«.6 Woraus hervorgeht, daß es solche Informationen gibt 
und daß sie niemals an die Öffentlichkeit gelangt sind. 
Während Copelands Fotos also in Beirut geprüft wurden, setzte 
der Metropolit Samuel seine Bemühungen fort, das Alter seiner 
Rollen bestimmen zu lassen. Ein jüdischer Arzt, der seinem Kloster 
einen Besuch abstattete, brachte ihn mit Wissenschaftlern der 
Hebräischen Universität zusammen, die ihn ihrerseits mit Profes- 
sor Eleazar Sukenik, dem Leiter der archäologischen Abteilung 
der Hebräischen Universität, bekannt machten. Bevor Sukenik sich 
die Rollen des Metropoliten ansah, traf er sich am 24. November 
mit einer Person, die sich im nachhinein als armenischer Anti- 
 
 



 
quitätenhändler entpuppt hat. Da keiner von beiden im Besitz der 
erforderlichen Militärpapiere war, mußten sie sich heimlich an 
einem verabredeten Ort zwischen der jüdischen und der arabischen 
Zone Jerusalems treffen und über den Stacheldraht hinweg mit- 
einander verhandeln. Durch den Zaun hindurch ließ der Armenier 
Sukenik das Fragment einer Schriftrolle sehen, auf der dieser 
hebräische Schriftzeichen ausmachen konnte. Dann erklärte der 
Armenier, ein arabischer Antiquitätenhändler aus Bethlehem habe 
ihn tags zuvor aufgesucht und ihm dieses, so wie andere glaubwür- 
dige Fragmente, die ein Beduine gefunden habe, übergeben. Er 
fragte Sukenik, ob sie echt seien und die Hebräische Universität 
sie wohl kaufen möchte. Sukenik bat um ein weiteres Treffen, was 
drei Tage später auch stattfand. Diesmal besaß er einen Paß und 
konnte sich mehrere Fragmente näher ansehen. Da er von ihrer 
Bedeutung überzeugt war, nahm er sich vor, sich in Bethlehem 
weitere anzusehen, obwohl ein solches Unternehmen damals nicht 
ungefährlich war. 
Am 29. November 1947 verließ Sukenik Jerusalem unauffällig und 
fuhr heimlich nach Bethlehem. Dort erfuhr er in allen Einzelheiten, 
wie die Rollen entdeckt worden waren. Er bekam drei Rollen zu 
Gesicht, die zum Verkauf angeboten wurden - es waren die, die 
dem Metropoliten entgangen waren -, und zwei von den Gefäßen, 
in denen sie gesteckt hatten. Sukenik durfte die Rollen mit nach 
Hause nehmen. Er war gerade dabei, sie einer eingehenden Prü- 
fung zu unterziehen, als um Mitternacht eine aufregende Nach- 
richt über den Rundfunk verbreitet wurde: die Mehrheit der 
Vereinten Nationen hatte für die Schaffung des Staates Israel 
gestimmt. Von diesem Augenblick an war Sukenik entschlossen, 
die Rollen zu erwerben. Sie erschienen ihm als glückverheißendes 
Omen der historischen Ereignisse, die von nun an ihren Lauf 
nehmen würden.7 
Sein Sohn Yigael Yadin, damals Einsatzleiter der paramilitärischen 
judischen Organisation Haganah, teilte darin seine Auffassung. 
Für ihn wie für seinen Vater hatte die Entdeckung der Schriftrollen 
eine nahezu mystische Bedeutung: 
 



Ich kann nicht umhin, in der Entdeckung der Rollen und ihrem 
Erwerb zum Zeitpunkt, da der Staat Israel geschaffen wurde, 
ein Omen zu sehen. Es ist, als hätten diese Manuskripte, seit 
Israel seine Unabhängigkeit verloren hat, 2000 Jahre in Höhlen 
darauf gewartet, daß die Kinder Israels an ihre Heimstätte 
zurückkehren und ihre Freiheit wiedererlangen.8 
 
Ende Januar 1948 durfte Sukenik die Rollen des Metropoliten 
Samuel einsehen. Auch dies mußte im geheimen vor sich gehen. 
Man traf sich im Haus des Christlichen Vereins junger Männer 
(YMCA) im britischen Sektor von Jerusalem, da der dortige Bi- 
bliothekar zur Gemeinde des Metropoliten gehörte. Die Sicher- 
heitskontrollen waren sehr streng, denn der YMCA lag dem King 
David Hotel gegenüber, in dem 1946 bei einem Bombenangriff 
zahlreiche Menschen das Leben verloren hatten. Sukenik konnte 
diese Zone nur mit einem Paß des britischen District Officer 
Professor Biran betreten. 
Da Sukenik als an Handschriften interessierter Wissenschaftler 
passieren wollte, nahm er ein paar Bücher aus der Bibliothek mit. 
Im YMCA durfte er in einem privaten Raum die Rollen des 
Metropoliten einsehen und sie zu genauer Prüfung ausleihen. Er 
brachte sie dem Metropoliten am 6. Februar zurück, da er nicht 
genug Geld auftreiben konnte, um sie käuflich zu erwerben. Zu 
dieser Zeit wäre es keiner Bank möglich gewesen, ihm den erfor- 
derlichen Kredit zu gewähren, denn die politische und ökonomi- 
sche Situation war äußerst angespannt. Die örtlichen jüdischen 
Behörden, die sich mit einem drohenden Krieg konfrontiert sahen, 
konnten keinen Pfennig entbehren, und ansonsten zeigte sich 
niemand interessiert. 
Sukenik versuchte in der Folge auf alle Arten, den Preis zu drük- 
ken. Der syrische Agent, der die Interessen des Metropoliten 
vertrat, verabredete für die kommende Woche ein Treffen mit ihm. 
Zu diesem Zeitpunkt hatte Sukenik Mittel und Wege gefunden, 
das nötige Geld zu beschaffen. Er hörte jedoch nichts, weder von 
dem Metropoliten noch von dessen Mittelsmann. Einige Wochen 
später erhielt er statt dessen von dem Syrer einen Brief, worin dieser 
ihm mitteilte, der Metropolit habe sich nun doch entschlossen, die 
 
 



 
Schriftrollen nicht zu verkaufen. Hinter Sukeniks Rücken waren 
aber derweil schon Verhandlungen mit amerikanischen Wissen- 
schaftlern im Gang, die die Rollen fotografiert hatten und nur allzu 
deutlich machten, daß in den Vereinigten Staaten dafür ein we- 
sentlich höherer Preis zu erzielen sei. Es versteht sich von selbst, 
wie sehr diese vertane Gelegenheit Sukenik schmerzte. 
 
Der Metropolit Samuel hatte im Februar Kontakt zum Albright 
Institute, dem amerikanischen Institut zur Erforschung des 
Orients, in Jerusalem aufgenommen. Dieses Institut hatte eine 
vollständige Kopie der Schriftrollen an Professor William F. Al- 
bright an der Johns-Hopkins-Universität, einen anerkannten Ex- 
perten auf diesem Gebiet, geschickt. Am 15. März traf seine 
Antwort ein. Er teilte Sukeniks Überzeugung, daß die entdeckten 
Schriftrollen von größter Bedeutung seien, und bestätigte deren 
Echtheit. Zugleich hat er, wenn auch unbeabsichtigt, denen Schüt- 
zenhilfe geleistet, die die Rollen zeitlich möglichst früh datieren: 
 
Meine herzlichsten Glückwünsche zum bedeutendsten Hand- 
schriftenfund der Neuzeit! Ich habe keinen Zweifel daran, daß 
diese Schrift älter ist als die des Nash Papyrus ... Ich vermute 
eine Abfassungszeit um 100 v. Chr.... Ein geradezu unglaubli- 
cher Fund! Und es kann gottlob nicht den leisesten Zweifel an 
der Echtheit der Handschrift geben.9 

 
Am 18. März wurde eine Pressemitteilung aufgesetzt. Inzwischen 
waren die Schriftrollen nach Beirut gebracht und im Safe einer 
Bank deponiert worden. Dort holte sie der Metropolit Samuel im 
Verlauf des Jahres ab. Im Januar 1949 brachte er sie in die USA,  
wo sie jahrelang im Keller einer New Yorker Bank verwahrt 
wurden. 
Am 11. April erschien eine erste Presseverlautbarung der Yale 
University. Professor Millan Burrows, der Direktor des Albright 
Institute, war dort Leiter der Abteilung für Sprachen des Nahen 
Ostens. Die Pressemitteilung enthielt aber nicht die ganze Wahr- 
en. Da man nicht wünschte, daß Schwärme von Amateuren (oder 
Konkurrierenden Wissenschaftlern) über Qumran herfielen, gab 
 



man vor, die Schriftrollen seien in der Klosterbibliothek des Me- 
tropoliten Samuel aufgefunden worden. Doch erfuhr mit dieser 
ersten offiziellen Mitteilung - ein volles Jahr nach dem Auftauchen 
der Rollen - die Öffentlichkeit immerhin von der Existenz der 
Schriftrollen vom Toten Meer. Auf Seite vier der Ausgabe von The 
Times vom Montag, dem 12. April 1948, war unter der Überschrift 
ALTE HANDSCHRIFTEN IN PALÄSTINA GEFUNDEN zu 
lesen: 
 

New York, l 1.April 
Gestern hat die Yale University die Entdeckung der ältesten 
bekannten Handschrift des Buches Jesaia in Palästina bekannt- 
gegeben. Sie wurde im syrischen Kloster St. Markus in Jerusa- 
lem aufgefunden. Es handelt sich um eine Pergamentrolle, die 
ins erste vorchristliche Jahrhundert datiert wird. Sie ist vor 
kurzem von Wissenschaftlern der American School of Oriental 
Research [Albright Institute] in Jerusalem auf ihre Echtheit hin 
überprüft worden. 
An diesem Institut wurden außerdem drei weitere alte Rollen 
mit hebräischer Schrift untersucht. Eine stellte sich als Teil eines 
Kommentars zum Buch Habakuk heraus, die zweite ist an- 
scheinend der Kanon einer relativ unbekannten Sekte oder 
eines Mönchsordens, möglicherweise der Essener. Die dritte 
Rolle ist noch nicht identifiziert. 
 
Der Artikel war absichtlich nicht so gehalten, daß die Kreise der 
wissenschaftlichen Forschung elektrisiert aufhorchen sollten. Und 
was die übrigen Leser der Times betraf, so dürften die meisten von 
ihnen ohnehin andere Nachrichten auf derselben Seite erheblich 
interessanter gefunden haben: Vierzehn deutsche SS-Offiziere, 
die an der Ostfront Vernichtungstrupps befehligt hatten, waren 
zum Tod durch den Strang verurteilt worden, ein Urteil, das der 
Hauptankläger als einen Meilenstein im Kampf gegen Rassismus 
und Gewalt bezeichnete. Außerdem wurde von einem Massaker 
im Heiligen Land am vorangegangenen Freitag berichtet: Zwei 
jüdische Terroristenorganisationen, die Irgun und die »Stern-Ban- 
de«, hatten das arabische Dorf Deir Jasin dem Erdboden gleich- 
 
 



 
macht, Frauen vergewaltigt und Männer, Frauen und Kinder 
bestialisch umgebracht. 
Die jüdische Nachrichtenagentur drückte ihr »Entsetzen und ihren 
Abscheu« darüber aus. Des weiteren wurde berichtet, daß es in 
Jerusalem zwischenzeitlich zu Kämpfen gekommen sei. Arabische 
Artillerie habe bei Anbruch der Nacht die westlichen Viertel der 
Stadt beschossen. Von Syrien seien neue Feldgeschütze eingetrof- 
fen, die auf die jüdischen Sektoren zielten. Die Wasserversorgung 
der Stadt sei wieder einmal unterbrochen wie auch die Versorgung 
auf dem Schienenweg. Man rechne mit erneuten Kämpfen um die 
Straße von Tel Aviv nach Jerusalem. Irgendwo im Heiligen Land 
hätten arabische Terroristen überdies zwei britische Soldaten und 
jüdische Terroristen einen Briten ermordet. (Zweiundvierzig Jahre 
später gab es, während diese Berichte in einer Bibliothek in Jeru- 
salem verifiziert und auf Mikrofilm kopiert wurden, Bomben- 
alarm, und die Bibliothek mußte evakuiert werden. Nichts ändert 
sich...) 
 
Die akuten Feindseligkeiten im Nahen Osten sollten noch ein 
ganzes Jahr anhalten. Am 14. Mai 1948, am Tag, bevor das 
britische Mandat enden sollte, traf sich der Rat des jüdischen 
Volkes im Museum von Tel Aviv und erklärte die Unabhängigkeit 
des Staates Israel. Die Antwort der angrenzenden arabischen Län- 
der erfolgte postwendend. Noch in derselben Nacht bombardier- 
ten ägyptische Flugzeuge Tel Aviv. Während der sechseinhalb 
Monate andauernden Kämpfe marschierten Truppen aus Ägyp- 
ten, Saudi-Arabien, Transjordanien, Syrien, Irak und Libanon ein. 
Der König von Transjordanien rief sich zum Monarchen von ganz 
Palästina aus. 
Schließlich kam es am 7. Januar 1949 zu einem Waffenstillstand. 
Danach sollte der große zentrale Abschnitt des Landes, das einmal 
Palästina gewesen war, arabisch bleiben. Dieses Gebiet wurde 
esetzt und später Transjordanien zugeschlagen, das sich vom 2. 
Juni 1949 an nur noch als Jordanien bezeichnete. So wurde Qum- 
ran wie auch der arabische Osten Jerusalems jordanisches Gebiet. 
Die Grenze zwischen Israel und Jordanien, die Nablus-Straße, 
verlief mitten durch das Stadtzentrum. 
 



Neben diesen dramatischen historischen Ereignissen erregten die 
Schriftrollen kaum öffentliches Interesse. Hinter den Kulissen 
jedoch regten sich bereits politische, religiöse und akademische 
Kräfte. Im Januar 1949 hatte sich das Amt für Altertümer von 
Transjordanien und des arabischen Palästina mit Billigung seines 
Direktors Gerald Lankester Harding eingeschaltet. Ebenso Pater 
Roland de Vaux, seit 1945 Direktor eines anderen Instituts, der 
von den Dominikanern geförderten Ecole Bibhque im jordani- 
schen Ostsektor Jerusalems. Die Ecole Biblique war seit sechzig 
Jahren das Zentrum der französischen katholischen Bibelfor- 
schung in der Stadt. 
Eineinhalb Jahre waren inzwischen seit dem ersten Fund bereits 
verstrichen, und bis dahin hatte noch kein Archäologe den Fundort 
besucht. Das Albright Institute hatte einen Versuch unternommen, 
dann aber wegen des Krieges ein solches Unternehmen als für zu 
gefährlich erachtet. Zu diesem Zeitpunkt erschien der Belgier 
Philippe Lippens auf der Bildfläche. Er war Luftwaffenoffizier und 
als Mitglied der Truce Supervision Organisation der Vereinten 
Nationen nach Jerusalem gekommen, hatte aber auch eine Ausbil- 
dung bei den Jesuiten genossen und am orientalischen Institut der 
Universität Löwen ein Diplom erworben. Er hatte von den Rollen 
gehört und wandte sich nun an de Vaux, der anscheinend bis zu 
diesem Zeitpunkt Zweifel an ihrer Bedeutung gehegt hatte. Lip- 
pens erkundigte sich bei de Vaux, ob er das Unternehmen absegnen 
und bei späteren Ausgrabungen als technischer Leiter füngieren 
würde, falls er die Höhle, in der die Rollen gefunden worden 
waren, ausfindig mache. De Vaux erklärte sich einverstanden. 
Am 24. Januar versicherte sich Lippens der Unterstützung eines 
britischen Offiziers, der eine Brigade der arabischen Legion in 
Jordanien befehligte, und über ihn auch der Unterstützung von 
Lankester Harding in Amman. Mit Hardings Segen wurde der 
Offizier der britischen Armee nach Qumran entsandt mit dem 
Auftrag, nach der Höhle zu suchen, in der die Entdeckung ge- 
macht worden war. Er reiste in Begleitung zweier Beduinen aus 
der arabischen Legion, die die Höhle am 28. Januar ausfindig 
machten. Sie fanden Leinenfetzen, in die die Rollen eingewickelt 
gewesen waren, und eine Menge von Tonscherben. Rund zwei 
 
 



Wochen später, im Februar, besichtigten Harding und de Vaux 
emeinsam die Höhle. Die Scherben, die sie fanden, hätten zusam- 
men wohl über vierzig Gefäße ergeben. Außerdem trugen sie die 
Überreste von dreißig identifizierbaren Texten zusammen, dazu 
viele Fragmente, die nicht zuzuordnen waren. Innerhalb von noch 
einmal zwei Wochen war die erste offizielle archäologische Expe- 
dition bereits im Einsatz. 
 
In den folgenden Jahren wurden die Schriftrollen zu einem riesigen 
Geschäft, und der Handel damit wurde zu einer regelrechten, 
lukrativen Kleinindustrie. Fragmente wurden in schmuddeligen 
Brieftaschen von hüben nach drüben geschmuggelt, in Zigaretten- 
etuis und allen nur denkbaren Behältnissen. Fälschungen tauchten 
auf; verschlagene heimische Händler fanden immer wieder gut- 
gläubige Kunden. Die Boulevardpresse stellte alles, was nur ir- 
gendwie altem Pergament ähnlich sah, als ungeheuer wertvoll dar. 
Infolgedessen gaben arabische Händler nichts unter hundert 
Pfund aus der Hand; in mindestens einem Fall verlangten sie sogar 
tausend - dies zu einer Zeit, als man für 1500 Pfund ein ganzes 
Haus erwerben konnte. 
Im jordanischen Rundfunk wurde verbreitet, der Metropolit 
Samuel habe für seine Rollen in den Vereinigten Staaten eine 
Million Dollar verlangt. Man befürchtete gar, daß die Rollen nicht 
nur für private Sammlungen und als Souvenirs gekauft werden 
könnten, sondern auch als Geldanlage dienten. Dabei waren diese 
Manuskripte höchst gefährdet. Man konnte sie nur unter speziel- 
lem Licht und bei einer bestimmten Temperatur langfristig vor dem 
Verfall retten. Manche wiesen bereits irreparable Schäden auf. Im 
selben Maß, wie der Schwarzmarkt damit blühte, erhöhte sich die 
Gefahr, daß unschätzbar wertvolles Material der Wissenschaft und 
der ganzen Menschheit unwiderbringlich verlorengehen könnte. 
ie Verantwortung, dagegen etwas zu unternehmen, fiel Gerald 
Lankester Harding vom Amt für Altertümer zu. Die Einhaltung 
gesetzlicher Vorschriften erschien Harding nicht so dringlich wie 
die Rettung möglichst vieler Rollen und Fragmente. Deshalb kauf- 
te er alles auf, dessen er habhaft werden konnte - womit er 
stillschweigend anerkannte, daß jeder, der etwas besaß, auch einen 
 
 



legitimen Anspruch darauf hatte. Hardings Mittelsmänner waren 
angewiesen, bei ihren Verhandlungen und Transaktionen alle 
Fragen der Legalität und (bis zu einer bestimmten Höhe) auch des 
Preises außer acht zu lassen. Er selbst, der fließend Arabisch sprach 
und zu Händlern und Beduinen gleichermaßen freundschaftliche 
Beziehungen pflegte, ließ diese wissen, er werde für alles, was zu 
kriegen sei, einen angemessenen Preis zahlen. Trotzdem wurde der 
Metropolit Samuel beschuldigt, seine Rollen außer Landes »ge- 
schmuggelt« zu haben, und die jordanische Regierung verlangte 
daß sie zurückgegeben werden. Dafür war es zu diesem Zeitpunkt 
natürlich zu spät. Schließlich erhielt der Beduinenstamm der 
Ta'amireh Vorrechte, die sich zu einer Art »Monopol auf die 
Ausbeutung der Höhle« auswuchsen. Die Gegend um Qumran 
wurde militärische Zone, und die Ta'amireh erhielten Polizeige- 
walt, um »andere Stämme davon abzuhalten, sich an dem Sturm 
auf die Rollen zu beteiligen«.10 Was immer die Ta'amireh finden 
sollten, hatten sie zu Kando zu bringen, der sie reichlich dafür 
entlohnte. Kando hatte die Anweisung, das Material dann zu 
Harding zu bringen, und sollte dort seinerseits entsprechend be- 
zahlt werden. 
Im Oktober 1951 erschienen Ta'amireh-Beduinen in Jerusalem mit 
Fragmenten einer Schriftrolle von einem neuen Fundort. Da weder 
Pater de Vaux von der Ecole Biblique noch Harding anwesend 
waren, wandten sich die Beduinen an Joseph Saad, den Direktor 
des Rockefeller-Museums. Als Saad verlangte, zu dem fraglichen 
Ort gebracht zu werden, zogen die Beduinen sich zur Beratung 
zurück und tauchten nicht wieder auf. 
Saad verschaffte sich einen Jeep, vom Offizier der arabischen 
Legion eine Vollmacht sowie ein paar bewaffnete Männer und fuhr 
zum nächstgelegenen Lager der Ta'amireh in die Nähe von Beth- 
lehem. Als er am darauffolgenden Morgen nach Bethlehem hin- 
einfuhr, erblickte er einen der Männer, die tags zuvor bei ihm 
erschienen waren. Saad machte keinerlei Federlesen und kidnappte 
den Beduinen kurz entschlossen: 
 
Als der Jeep zum Stehen kam, rief Saad den Mann zu sich und 
forderte weitere Informationen über die Höhle. Dem Araber 
 
 



stand die Angst ins Gesicht geschrieben; er machte Anstalten 
davonzurennen. Die Soldaten sprangen vom Jeep und schnitten 
ihm den Weg ab. Dann packten sie ihn auf einen Wink von 
Saad hoben ihn hoch und stießen ihn hinten auf das Fahrzeug. 
Der Fahrer ließ die Kupplung los, und schon brausten sie den 
Weg zurück, den sie gekommen waren. 11 
 
Angesichts dieser Art der »Überzeugung« erklärte sich der Beduine 
zur Zusammenarbeit bereit. Nachdem Saad von einem Militärpo- 
sten in der Nähe Verstärkung erhalten hatte, brach die ganze 
Gruppe in Richtung Totes Meer zum Wadi Ta'amireh auf. Als das 
Gelände für den Jeep unpassierbar wurde, ließen sie ihn stehen und 
gingen zu Fuß weiter. Nach einem siebenstündigen Fußmarsch 
gelangten sie an ein Wadi, dessen Felswände hoch aufragten. Ganz 
oben im Felsabsturz waren zwei Höhlen auszumachen, aus denen 
Staubwolken quollen - die Beduinen waren bereits dort und rafften 
zusammen, was sie konnten. Bei Saads Ankunft kamen etliche 
heraus, und als seine Soldaten in die Luft feuerten, stoben sie 
auseinander. Die eine der beiden Höhlen, auf die die Soldaten 
stießen, erwies sich als geradezu riesig. Sie war etwa sieben Meter 
breit, vier bis fünf Meter hoch und erstreckte sich fünfzig Meter in 
den Fels hinein. Erst am nächsten Morgen war Saad wieder in 
Jerusalem. Da die Expedition - schließlich hatte sie immerhin 
vierzehn Stunden Fußmarsch erfordert - ihn erschöpft hatte, legte 
er sich schlafen. Als er im Verlauf des Tages aufwachte, fand er 
Jerusalem in Aufruhr: »Die Nachrichtvon seinem Kidnapping und 
die Gefangensetzung des Arabers war von den Freunden des 
Mannes in Bethlehem verbreitet worden.« Ein Kommentator 
meinte später, Gewalt zu gebrauchen sei »vielleicht« ein Fehler 
gewesen: dies bewirke nur, daß die Dokumente im Untergrund 
verschwänden, und tue der Bereitschaft der Beduinen Abbruch, 
mit ihren Funden herauszurücken.12 
Saads Expedition führte zur Entdeckung von vier Höhlen im Wadi 
Murabba'at, rund fünfzehn Kilometer südlich von Qumran und 
etwa drei Kilometer vom Toten Meer landeinwärts. Das hier 
gefundene Material ließ sich einfacher datieren und identifizieren 
als das aus Qumran, war aber fast genauso bedeutend. Es stammte 
 



aus dem frühen 2. Jahrhundert n. Chr., oder genauer, aus der Zeit 
des Aufstandes von Simeon Bar Kochba in Judäa zwischen 132 und 
135 n. Chr. Darunter befanden sich zwei Briefe, die Simeon selbst 
unterzeichnet hatte und die neue Fakten über Logistik, Wirtschaft 
und Verwaltung der Aufständischen enthielten. Der Aufstand 
wäre um Haaresbreite erfolgreich gewesen, denn immerhin er- 
oberte Simeon Jerusalem von den Römern und behauptete die 
Stadt fast zwei Jahre lang. Nach Robert Eisenman knüpfte diese 
Erhebung direkt an Vorkommnisse aus dem vorhergehenden Jahr- 
hundert an - Ereignisse, an denen dieselben Familien beteiligt 
waren, bei denen die gleichen Grundsätze eine Rolle spielten: und 
vielleicht auch Jesus. 
Schon bald nach der Entdeckung der Höhlen von Murabba'at kam 
Bewegung in die Qumranforschung. Pater de Vaux war inzwi- 
schen aus Europa zurückgekehrt und begann mit Harding und 
fünfzehn Arbeitern dort mit Ausgrabungen, die sich bis 1956, also 
über fünf Jahre, hinzogen. Unter anderem förderten sie einen 
Gebäudekomplex zutage, der als zu der »Essener-Gemeinde« 
gehörig identifiziert werden konnte, die bei Plinius dem Alteren 
erwähnt ist. 
Plinius kam 79 n. Chr. beim Ausbruch des Vesuvs, bei dem Pompeji 
und Herculanum verschüttet wurden, ums Leben. Sein Werk, die 
Historia Naturalis, ist erhalten geblieben, und darin befaßt er sich 
mit der Topographie von Judäa ebenso wie mit bestimmten Ereig- 
nissen dort. Seine Quellen sind nicht bekannt, doch nimmt er in 
seinem Werk Bezug auf die Einnahme von Jerusalem im Jahre 68 
n. Chr. Seine Schrift muß also später verfaßt worden sein. Zeitwei- 
lig ging sogar die inzwischen widerlegte Legende um, Plinius habe 
wie Josephus das römische Heer bei der Invasion Palästinas be- 
gleitet. Jedenfalls gehört Plinius zu den wenigen antiken Autoren, 
die die Essener nicht nur namentlich erwähnen, sondern auch ihren 
Aufenthaltsort angeben. Plinius lokalisiert sie ziemlich präzise am 
Ufer des Toten Meers: 
 
Auf der Westseite leben, soweit das Ufer nicht ungesund ist, die 
Essener, ein einsiedlerischer und vor allen anderen Menschen 
sonderbarer Menschenschlag. Sie leben ohne alle Frauen, ha- 
 
 



ben der Liebe völlig abgesagt, sind ohne Geld und stets in der 
Nähe von Palmen. Sie ergänzen sich fortwährend gleichmäßig 
durch zahlreiche Zuzügler, da es eine Menge solcher gibt, die, 
des Lebens überdrüssig, durch die Wogen des Schicksals der 
Lebensweise jener Menschen zugeführt werden ... Unterhalb 
der Essener lag früher die Stadt En Gedi ... dann kommt 
Masada. 13 
 
De Vaux mutmaßte, daß sich diese Stelle auf Qumran bezieht. Für 
ihn bedeutete »unterhalb der Essener« soviel wie »hinunter« oder 
»nach Süden«. Der Jordan, so argumentierte er, fließe »hinunter«, 
das heißt südwärts zum Toten Meer, und weiter südlich komme 
man tatsächlich nach En Gedi. Andere Wissenschaftler stellen 
diese Behauptung in Frage; sie nehmen dieses »unterhalb« ganz 
wörtlich - in dem Sinne, daß die Essener-Gemeinde oherhalb von 
En Gedi in den Hügeln gelegen habe. 
Ob nun Qumran die bei Plinius erwähnte Gemeinde ist oder nicht, 
bleibe dahingestellt, de Vaux fühlte sich jedenfalls zu neuen Taten 
angespornt. Im Frühjahr 1952 versuchte er den Beduinen das Heft 
aus der Hand zu nehmen, indem er alle Höhlen der Umgebung 
systematisch einer Prüfung unterzog. Zwischen dem 10. und dem 
22. März 1952 machte sich de Vaux mit drei Mitarbeitern der Ecole 
Biblique sowie William Reed, dem neuen Direktor des Albright 
Institute, an die Arbeit. Bei ihren Untersuchungen wurden sie von 
einer Gruppe von vierundzwanzig Beduinen unterstützt, die drei 
jordanischen und palästinensischen Archäologen unterstanden.15 

Man kann sich unschwer vorstellen, daß sie die Beduinen die ganze 
schwere Arbeit tun, das heißt diese die steilen, häufig überhängen- 
den Felswände erklettern und die Höhlen erforschen ließen, wäh- 
rend sie, die Gelehrten, lieber unten warteten, die Funde inven- 
tarisierten und Karten und Schaubilder anfertigten. Nicht 
verwunderlich, daß die Ausbeute unter diesen Umständen nicht 
gerade ergiebig war. Die Beduinen verheimlichten zum Beispiel 
ganz einfach die Existenz mehrerer Höhlen, auf die sie gestoßen 
waren, und viele Rollen kamen deshalb erst viel später ans Licht. 
Zudem wurde eine Schriftrolle mit Sicherheit von den Beduinen 
nicht herausgegeben. 
 
 



Bei dem ganzen Unternehmen wurden insgesamt etwa acht Kilo- 
meter Felswand abgesucht. Nach de Vaux wurden 230 Fundstellen 
untersucht, nach William Reed 273. Nach de Vaux fanden sich in 
siebenunddreißig Höhlen keramische Reste, nach Reed in neun- 
unddreißig. Auf der offiziellen Karte, die nach Beendigung der 
Expedition angefertigt wurde, sind vierzig eingezeichnet.16 Die 
Scherben, die man gefunden hat, sollen - sehr grob geschätzt - 
über hundert Gefäße ergeben. Solcherart Ungenauigkeit ist für die 
Qumranforschung typisch. 
Doch obwohl das Unternehmen 1952 recht amateurhaft durchge- 
führt wurde, gelang dabei eine wichtige Entdeckung. Am 20. 
März, zwei Tage vor Abschluß des Unternehmens, fand ein For- 
scherteam in der sogenannten Höhle 3 zwei Schriftrollen oder, um 
präziser zu sein, zwei Fragmente einer Rolle aus aufgerolltem 
Kupferblech. Die Schriftzeichen waren in das Metall eingraviert. 
Durch Oxydation war das Kupfer so brüchig geworden, daß man 
es nicht entrollen konnte. Man mußte die Rolle also im Labor erst 
fachmännisch aufschneiden, bevor man sie lesen konnte. Es dau- 
erte dreieinhalb Jahre, bis die jordanischen Behörden die Erlaubnis 
dazu erteilten. Diese Arbeit wurde schließlich in Manchester unter 
der Aufsicht von John Allegro vorgenommen, der zur Gruppe von 
Vaux gehörte. Das erste Segment war im Sommer 1955 soweit 
vorbereitet, das zweite im Januar 1956. 
Die Rolle enthielt ein Inventar von Schätzen. Verzeichnet waren 
Gold, Silber, Weihegefäße und weitere Schriftrollen. Es handelte 
sich offenbar um Schätze, die zu Beginn der römischen Invasion 
in verschiedenen Verstecken untergebracht worden waren, und 
auf der sogenannten »Kupferrolle« war außer den Gegenständen 
auch die Lage der Verstecke verzeichnet. Hier ein Beispiel: 
 
Inventarnummer 7: In der Höhlung des alten Hauses des 
Tributs auf der Ebene der Kette: fünfundsechzig Goldbarren. 
 
Der gesamte verzeichnete Schatz müßte sich auf nicht weniger als 
rund fünfundsechzig Tonnen Silber und ungefähr sechsundzwan- 
zig Tonnen Gold belaufen haben. Bis heute streitet man sich 
darüber, ob es diesen Schatz je gegeben hat. Die meisten Forscher 
 
 



neigen dazu, diese Annahme zu bejahen, wobei sie davon ausge- 
hen, daß die  Rolle das Inventar des Tempelschatzes von Jerusalem 
verzeichne. Bedauerlicherweise sagen uns die auf der Rolle ge- 
nannten Orte nach den Wechselfällen der Geschichte zweier Jahr- 
tausende nichts mehr. Von dem Schatz hat man nie etwas gefun- 
den,  obwohl von so  manchen  Leuten höchst intensiv danach 
gesucht worden ist. 
 
Im September 1952, also ein halbes Jahr nach der obengenannten 
Expedition, tauchten erneut Schnftrollen auf, und zwar in einer 
Höhle, die kaum zwanzig Meter von den essenischen Ruinen von 
Qumran entfernt ist, die de Vaux und Harding 1951 ausgegraben 
hatten. In dieser Höhle 4 wurde der umfangreichste Fund über- 
haupt gemacht - natürlich wieder von den Beduinen. Diese Frag- 
mente Stück für Stück zusammenzutragen und zu ordnen dauerte 
Jahre. 1959 war es endlich soweit. Die Arbeit wurde in einem 
großen Saal des Rockefeller-Museums durchgeführt, den man 
später als »Rollensaal« bezeichnete. 
Das Rockfeller-Museum - oder vielmehr, wie es offiziell heißt, das 
Archäologische Museum von Palästina -, dessen Bau John D. 
Rockefeller finanziert hatte, war 1938 während des britischen 
Mandats eröffnet worden. Darin befanden sich neben Aus- 
stellungsräumen auch Arbeitsräume, Dunkelkammern und die 
Büros des Amtes für Altertümer. Unmittelbar vor Ablauf des 
Mandats 1948 war das Museum an eine internationale Treuhand- 
gesellschaft übergegangen. Der Aufsichtsausschuß setzte sich zu- 
sammen aus Repräsentanten verschiedener ausländischer archäo- 
logischer Institute in Jerusalem, darunter zum Beispiel der 
französischen Ecole Biblique, dem amerikanischen Albright Insti- 
tute und der Britischen Gesellschaft zur Erforschung Palästinas. 
Achtzehn Jahre lang hatte das Rockefeller-Museum als unab- 
hängige Stiftung Bestand. Diesen Status behielt es sogar während 
der Suezkrise 1956 bei, obwohl damals viele Mitarbeiter in ihre 
Heimatländer zurückbeordert wurden. Gerald Lankester Har- 
ding, der seines Postens als Leiter des Amtes für Altertümer ent- 
hoben wurde, und die Schriftrollen waren die einzigen, die der 
Krise zum  Opfer fielen. Die Rollen wurden während der Feind- 
 



Seligkeiten, in sechsunddreißig Kisten verpackt, in einer Bank in 
Amman sichergestellt. Sie kehrten erst im März 1957 nach Jerusa- 
lem zurück, »einige leicht vermodert [sie] und verfleckt von der 
Lagerung in den feuchten Gewölben«. 
1966 wurde das Rockefeller-Museum mitsamt den Schriftrollen 
von der jordanischen Regierung verstaatlicht. Dieser Wechsel 
zeitigte große Auswirkungen. Auch war die Rechtmäßgkeit dieser 
Maßnahme umstritten. Die Treuhänder des Museums machten 
jedoch keine Einwände geltend. Der Präsident der Gesellschaft 
transferierte sogar den Stiftungsfond des Museums von London 
nach Amman. Damit gingen die Schriftrollen und das Museum 
faktisch in jordanischen Staatsbesitz über. 
Ein Jahr später erschütterte der Sechs-Tage-Krieg den Nahen 
Osten. Der jordanische Osten Jerusalems wurde von israelischen 
Truppen besetzt. Am 6. Juni 1967, morgens um fünf Uhr, erhielt 
Yigael Yadin die Nachricht, das Museum sei von paramilitärischen 
israelischen Einheiten eingenommen worden. 
Yadin, seit 1949 Stabschef der israelischen Verteidigungskräfte, 
war 1952 zurückgetreten, um an der Hebräischen Universität 
Archäologie zu studieren, wo er 1955 mit einer Dissertation über 
die Schriftrollen vom Toten Meer promovierte. Im gleichen Jahr 
hatte er an dieser Universität eine Lehrtätigkeit aufgenommen. 
1954 hatte er nach einem Vortrag an der Johns-Hopkins-Universi- 
tät Professor William F. Albright kennengelernt und ihn gefragt, 
warum die Amerikaner nur drei von den vier Rollen des Metropo- 
liten Samuel veröffentlicht hätten. Albright antwortete, Samuel 
wolle die Rollen unbedingt verkaufen und deshalb einer Veröffent- 
lichung der vierten Rolle erst dann zustimmen, wenn alle vier 
Rollen verkauft seien. Ob sich denn in den Staaten kein Käufer 
finde, wollte Yadin wissen. Ein paar Millionen Dollar müßten doch 
für einen solchen Zweck leicht aufzutreiben sein. Albrights Ant- 
wort war erstaunlich. Obwohl die Rollen schon für eine halbe 
Million zu haben seien, zeige sich keine amerikanische Institution 
oder Privatperson interessiert. 
Für diese Zurückhaltung gab es offensichtlich zwei Gründe. Zum 
einen waren die ersten drei Rollen bereits als Faksimile-Drucke 
erschienen, wodurch für die meisten amerikanischen Forscher die 
 
 



Originale an Bedeutung verloren. Gewichtiger war jedoch die 
rechtliche Seite der Eigentumsfrage der Rollen. Die jordanische 
Regierung hatte den Metropoliten Samuel als »Schmuggler und 
Verräter« gebrandmarkt, da er die Rollen rechtswidrig aus Jor- 
danien herausgeholt habe. Und da die Amerikaner die geschmug- 
gelten Texte zu veröffentlichen gewagt hatten, wurden sie der 
Mittäterschaft bezichtigt. Das schreckte natürlich potentielle Käu- 
fer ab, die sich scheuten, eine nicht unbeträchtliche Summe Geldes 
zu investieren, solange die Gefahr bestand, sich in einen inter- 
nationalen Rechtsstreit zu verwickeln und möglicherweise am 
Ende mit leeren Händen dazustehen. Yadin brauchte dagegen die 
Jordanier nicht zu fürchten. Die Beziehungen zwischen seinem 
Land und ihrem hatten ohnehin den Tiefpunkt erreicht. 
Am 1. Juni wurde Yadin von einem israelischen Journalisten aus 
den Vereinigten Staaten angerufen und auf die bereits erwähnte 
Anzeige im Wall Street Journal aufmerksam gemacht. Yadin hätte 
die Rollen am liebsten gleich gekauft, wenn er damit nicht alles 
aufs Spiel gesetzt hätte. Deshalb wickelte er die Sache durch 
Mittelsmänner ab: Auf die Anzeige antwortete ein New Yorker 
Bankier. Für den 11. Juni 1954 wurde ein Treffen arrangiert. Für 
den ausgehandelten Preis von 250 000 Dollar für die vier Rollen 
fand sich ein reicher Geldgeber. Am 1. Juli kam die Transaktion 
nach anfänglichen Verzögerungen im Waldorf Astoria schließlich 
zustande. Der anerkannte Wissenschaftler Harry Orlinsky prüfte 
die Rollen auf ihre Echtheit. Um jegliche israelische oder jüdische 
Beteiligung an dem Geschäft zu verschleiern, trat Orlinsky als »Mr. 
Green« auf. 
Am nächsten Tag, dem 2. Juli, wurden die Rollen aus dem Tresor 
des Waldorf Astoria zum israelischen Konsulat in New York 
gebracht. Sie wurden einzeln nach Israel zurückgeschickt. Mit 
Yadin, der mit dem Schiff heimfuhr, wurde ein Code vereinbart, 
so daß er über die Ankunft der jeweiligen Rolle informiert werden 
konnte. Die Transaktion blieb noch sieben Monate geheim. Erst 
am 13. Februar 1955 enthüllte eine Pressemitteilung, daß Israel die 
vier Rollen des Metropoliten Samuel erworben habe.20 Sie werden 
gemeinsam mit den drei von Sukenik erworbenen Schriftrollen im 
 
 
 



Schrein des Buches, der eigens zu diesem Zweck errichtet wurde, 
aufbewahrt. 
Ende 1954 gab es zwei getrennte Sammlungen von Schriftrollen 
und zwei unabhängig voneinander arbeitende Gruppen von Ex- 
perten. In West-Jerusalem arbeiteten die Israeli an den Rollen, die 
Sukenik erworben hatte. Im Rockefeller-Museum in Ost-Jerusa- 
lem arbeitete eine internationale Gruppe von Wissenschaftlern 
unter der Ägide von de Vaux. Die beiden Gruppen hatten keinerlei 
Kontakt miteinander, wußten nicht, was die jeweils andere besaß 
oder tat, außer durch Veröffentlichungen m wissenschaftlichen 
Zeitschriften. Mehrere Fragmente ein und desselben Textes befan- 
den sich in beiden Instituten, was das Verständnis des Ganzen sehr 
erschwerte. Die Situation war so lächerlich, daß man auf eben- 
solche Pläne kam, der Sache ein Ende zu bereiten. Ariel Scharon 
berichtete, er habe Ende der fünfziger Jahre mit Mosche Dajan 
einen Plan für einen Anschlag auf das Rockefeller-Museum durch 
die Kanalisation von Jerusalem ausgeheckt.21 Er wurde, Gott sei 
Dank, nie ausgeführt. 
Als Yadin 1967 von der erfolgten Besetzung des Rockefeller-Mu- 
seums hörte, schickte er sofort drei Mitarbeiter der Hebräischen 
Universität zum Schutz der Rollen dorthin. Er erkannte die Chan- 
ce sofort. Da das Rockefeller-Museum inzwischen keine interna- 
tionale Institution mehr, sondern in jordanischem Besitz war, 
würde es als Kriegsbeute in die Hände der Israeli fallen. 



 
 
 
 

Das internationale Team 
 
 

David Pryce-Jones hat Yigael Yadin Anfang des Jahres 1968 über 
die Ereignisse von 1967 interviewt. Yadin sagte bei dieser Gelegen- 
heit, er habe sehr wohl davon Kenntnis gehabt, daß es noch andere 
Rollen gebe und daß Kando, der schon beim ersten Fund die 
Hände im Spiel gehabt habe, wisse, wo sie sich befänden. Deshalb 
habe er einige Mitarbeiter der Hebräischen Universität in Beglei- 
tung von drei Offizieren zu Kando nach Bethlehem geschickt. 
Kando sei unter Bewachung nach Tel Aviv verbracht und dort fünf 
Tage lang intensiv verhört worden. Danach habe er die Offiziere 
zu sich nach Hause geführt und ihnen eine Rolle gezeigt, die er 
sechs Jahre lang versteckt gehalten hatte. Diese Rolle entpuppte 
sich als eine sehr bedeutende Entdeckung. Es handelte sich nämlich 
um die »Tempelrolle«, die 1977 erstmals veröffentlicht wurde. 
Pryce-Jones hat auch Pater de Vaux befragt. Dieser war über die 
Vorfälle äußerst aufgebracht. Laut Pryce-Jones soll de Vaux die 
Israeli als Nazis beschimpft haben: »Er wurde ganz rot vor Zorn 
und sagte, die Israeli würden die Eroberung gewiß als Vorwand 
benutzen, um alle Schriftrollen vom Toten Meer aus dem Rocke- 
feller-Museum zu entfernen und in ihrem Schrein des Buches 
unterzubringen.«2 De Vaux hatte Angst, seine Stellung und den 
Zugang zu den Rollen zu verlieren, denn, so fand Pryce-Jones 
heraus, »Pater de Vaux hatte seinerseits bisher allen Juden die 
Arbeit an den Rollen Ira Rockefeller-Museum verweigert«.3 

Seme Befürchtungen bewahrheiteten sich jedoch nicht. Nach dem 
Sechs-Tage-Krieg drückten die Israeli andere Sorgen. Yadin und 
Biran, der von 1961 bis 1974 Direktor des israelischen Amtes für 
Altertümer war, ließen deshalb den Status quo bestehen. De Vaux 
blieb für die Rollen verantwortlich. Er erhielt lediglich die Auflage, 
die Veröffentlichung zu beschleunigen. 



In Höhle 4 hatte man 1952 etwa achthundert Schriftrollen gefun- 
den. Um mit dieser Unmenge von Material zurechtzukommen 
war ein internationales Team von Wissenschaftlern gebildet wor- 
den. Ein jedervon ihnen wurde mit dem Studium bestimmter Texte 
betraut, mit Interpretation, Übersetzung und schließlich der Ver- 
öffentlichung. Das Team war theoretisch dem jordanischen Amt 
für Altertümer unterstellt, arbeitete praktisch jedoch unter der 
Leitung von Pater de Vaux. Er zeichnete denn auch als Herausge- 
ber der maßgeblichen Reihe von Veröffentlichungen über die 
Schriftrollen vom Toten Meer, die die Oxford University Press in 
zahlreichen Bänden unter dem Sammeltitel Discoveries in the Ju- 
daean Desertnach und nach herausgab. Pater de Vaux konnte seine 
führende Stellung auf diesem Forschungsgebiet bis zu seinem Tod 
1971 halten. 
Roland de Vaux war 1903 in Paris zur Welt gekommen und hatte 
von 1925 bis 1928 am Seminar von Saint Sulpice als Priesteramts- 
kandidat unter anderem auch Arabisch und Aramäisch studiert. 
1929 war er in den Dominikanerorden eingetreten und in dessen 
Auftrag an die Ecole Biblique nach Jerusalem entsandt worden. 
1934 nahm er eine ordentliche Lehrtätigkeit auf, von 1945 bis 1965 
war er Direktor des Instituts. Zwischen 1938 und 1953 gab er die 
Revue Biblique, die Zeitschrift der Ecole, heraus. 
Alle, die de Vaux kennengelernt oder je gesehen haben, hielten ihn 
für eine äußerst eindrucksvolle Persönlichkeit, eine Art »Original«. 
Er war ein starker Raucher, trug Vollbart, Brille und stets ein 
dunkles Barett, außerdem immer, selbst bei Ausgrabungen vor Ort, 
die weiße Kutte. Er war sehr energisch und begeisterungsfähig, 
und er besaß unzweifelhaft Charisma. Als gewandter Redner und 
fesselnder Erzähler hatte er zudem ein Gespür für Publikumswirk- 
samkeit. Dadurch eignete er sich hervorragend als Sprecher des 
ganzen Unternehmens. Einer seiner ehemaligen Kollegen be- 
schrieb ihn uns als guten Wissenschaftler, wenn auch nicht als 
überragenden Archäologen. 
Doch hinter d iesem persönlichen Äußeren verbarg sich bei de Vaux 
ein rüdes, engstirniges, bigottes und rachsüchtiges Wesen. Poli- 
tisch stand er entschieden rechts. In seiner Jugend hatte er der 
Action Francaise angehört, einer militanten katholischen, nationa- 
 
 



listischen  Bewegung, die zwischen den Weltkriegen in Frankreich 
entstanden war, den »Blut-und-Boden-Kult« guthieß und offen 
mit den Diktaturen in Deutschland, Italien und mit Francos Sieg 
Spanien sympathisierte. Er war wohl mit Sicherheit nicht der 
geeignete Mann, die Erforschung der Schriftrollen vom Toten 
Meer zu leiten. Da er in erster Linie praktizierender Katholik war 
und dazu noch Mönch, waren von ihm kaum Ausgewogenheit 
oder Unparteilichkeit im Umgang mit diesem brisanten, ja explosi- 
ven religiösen Material zu erwarten. 
Darüber hinaus stand er dem Staat Israel feindselig gegenüber. Er 
sprach von dem Land immer als von »Palästina«, und in seiner 
persönlichen Überzeugung war er sogar Antisemit. Einer seiner 
früheren Kollegen berichtete, daß er sich stets ärgerte, wenn Israeli 
seine Vorlesungen besuchten. David Pryce-Jones äußerte sich nach 
seinem Interview mit Pater de Vaux folgendermaßen über ihn: 
»Für mich war er ein jähzorniger Grobian, ja sogar ein bißchen 
verrückt.«4 Der Israeli Magen Broschi, der derzeitige Leiter des 
Schreins des Buches, hielt de Vaux für »einen fanatischen Anti- 
israeli und Antisemiten - und dennoch den besten Partner, den 
man sich denken kann« 
Soviel also über den Mann, dem die Verantwortung für die Schrift- 
rollen vom Toten Meer oblag. 1953 hatten die Treuhänder des 
Rockefeller-Museums, deren Präsident de Vaux war, die damals 
in Jerusalem tätigen ausländischen archäologischen Institute - das 
britische, französische, deutsche und amerikanische - gebeten, 
Repräsentanten in ihre Gesellschaft zu entsenden. Israeli wurden 
bezeichnenderweise nicht eingeladen, obwohl die Hebräische Uni- 
versität über hochqualifizierte Kräfte verfügte und ganz in der 
Nähe lag. Alle Institute wurden um finanzielle Unterstützung zur 
Deckung der Kosten für das Unternehmen gebeten. 
Der erste Wissenschaftler, der unter de Vaux' Leitung antrat, war 
Professor Frank Cross, damals für das theologische Seminar 
McGormick in Chicago und das Albright Institute in Jerusalem 
tätig. Cross war der Kandidat des Albright Institute. Er nahm seine 
Arbeit m Jerusalem im Sommer 1953 auf. Das ihm überantwortete 
Material umfaßte ganz besondere biblische Texte, nämlich Kom- 
mentare zu Rollen des Alten Testaments aus Höhle 4 in Qumran. 
 



Ähnliches Material erhielt Monsignore Patrick Skehan, gleichfalls 
aus den USA. Zur Zeit seiner Ernennung war er Leiter des Albright 
Institute. 
Von der Ecole Biblique wurde Pater Jean Starcky aus Frankreich 
eingesetzt. Er arbeitete damals am Centre National de la Recher- 
che Scientifique. Da Starcky Experte für Aramäisch war, wurden 
ihm die in dieser Sprache abgefaßten Texte des Corpus zugeteilt. 
Ciaus-Hanno Hunzinger vertrat das deutsche Institut. Er erhielt 
einen ganz ausgefallenen Text, die sogenannte »Kriegsrolle«, und 
außerdem auf Papyrus (und nicht auf Pergament) abgefaßte Texte. 
Er schied nach einiger Zeit aus und wurde durch einen weiteren 
französischen Priester, Pater Maurice Baillet, ersetzt. 
Pater Josef Milik, ein in Frankreich ansässiger polnischer Priester, 
kam ebenfalls von der Ecole Biblique. Als Schüler und enger 
Vertrauter von de Vaux erhielt er besonders wichtiges Material, 
darunter eine Reihe apokrypher alttestamentarischer Schriften, 
des weiteren sogenannte »pseudoepigraphische« Texte, in denen 
ein späterer Kommentator seinen Worten Nachdruck zu verleihen 
versuchte, indem er sie älteren Propheten und Patriarchen zu- 
schrieb. Weiterhin umfaßte Miliks Corpus das außerordentlich 
wichtige sogenannte »Sektenmaterial«, das heißt Texte, die in 
enger Beziehung zur Gemeinde von Qumran, ihren Lehren, Riten 
und Vorschriften standen. 
Die Briten entsandten John M. Allegro, der damals in Oxford an 
seiner Dissertation bei Professor Godfrey R. Driver arbeitete, in 
das Team. Er war das einzige Mitglied der Gruppe ohne religiösen 
Hintergrund, er bezeichnete sich selbst als Agnostiker. Er war 
außerdem der einzige Philologe und hatte bereits fünf Veröffent- 
lichungen in wissenschaftlichen Zeitschriften aufzuweisen. Damit 
war er auch der einzige, der sich schon einen Namen gemacht 
hatte, bevor er seine Arbeit an den Schriftrollen aufnahm. Alle 
anderen wurden erst durch ihre Beschäftigung mit den Schriftrol- 
len bekannt. 
Allegro wurden Texte zugeteilt, die man für biblische Kommentare 
hielt - es stellte sich jedoch heraus, daß es Sektenmaterial war, wie 
es bereits Milik erhalten hatte -, und ein Corpus sogenannter 
»Weisheitsliteratur«, das sind Hymnen, Psalmen, Predigten und 
 
 



ahnungen moralischen und poetischen Charakters. Allegros 
Material scheint brisanter gewesen zu sein, als anfänglich ange- 
nommen, und er spielte in der Gruppe zudem eine Sonderrolle. Da 
er keinerlei Hemmungen hatte, sich über den Consensus, den de 
Vaux anstrebte, hinwegzusetzen, wurde er bald, wie noch zu sehen 
sein wird, aus dem Team entfernt und durch John Strugnell ersetzt, 
der ebenfalls in Oxford an einer Dissertation arbeitete. Strugnell 
war Schüler von Frank Cross. 
Welches waren nun die Prinzipien, nach denen das Material auf- 
und zugeteilt wurde? Wie wurde festgelegt, wer sich womit befaß- 
te? Nach telefonischer Auskunft von Frank Cross wurde diese 
Frage jeweils »durch Diskussion, rasche Einigung und Absegnung 
von de Vaux gelöst«: 
 
Einiges war von vornherein klar. Die vollbeschäftigten Inhaber 
eines Lehrstuhls unter uns konnten keine völlig neuartigen und 
damit komplexen Probleme in Angriff nehmen. Wir übernah- 
men also biblisches, das heißt, vom Gesichtspunkt der Identifi- 
kation von Texten, ihrer Einordnung und Katalogisierung her 
betrachtet, einfachste Material. Die Spezialisten für Aramäisch, 
in erster Linie Starcky, erhielten natürlich alle aramäischen 
Sachen. Die Spezialgebiete der Wissenschaftler und ihre For- 
schungsmöglichkeiten also legten weitgehend fest, was jeder 
einzelne zu tun bekam. Darüber war man sich bald einig, de 
Vaux gab dann seinen Segen dazu. Wir setzten uns nicht lange 
hin und stimmten ab, und es gab auch keine Konflikte. Die 
Gruppe arbeitete also sozusagen auf der Basis eines Consensus.6 
 
Nach Aussage von Frank Cross wußte auch jedes Mitglied des 
Teams, was alle anderen taten. Das gesamte Material war in einem 
einzigen Raum, dem sogenannten »Rollensaal«, ausgebreitet, und 
alle konnten sich dort frei bewegen und über die Fortschritte der 
Kollegen informieren. 
Dieser Rollensaal war ein weitläufiger Raum mit etwa zwanzig 
Arbeitstischen, auf denen Rollenfragmente unter Glas lagen. Fotos 
von 1950 beweisen einen erschreckenden Mangel an Vorkehrun- 
gen zum Schutz des Materials, das zum großen Teil schon verfiel. 
 



So stehen zum Beispiel die Fenster offen, man sieht im Wind 
wehende Gardinen. Es gab keinerlei Schutz gegen Wärme, Feuch- 
tigkeit, Wind, Staub oder direkte Sonneneinstrahlung. Zwischen 
den Zuständen von damals und denen, unter welchen die Rollen 
heute nach neuesten Erkenntnissen aufbewahrt werden, liegen 
Welten. Heute lagern die Schriftrollen bei Spezialbeleuchtung 
(bernsteingelbes Eicht) in einem Kellergeschoß, Temperatur und 
Feuchtigkeit werden peinlich genau überwacht, und jedes einzelne 
Fragment liegt zwischen hauchdünnen, in Rahmen eingespannten 
Seidentüchern unter Glas. 
Da damals also das ganze Team in einem Saal gemeinsam arbeite- 
te, konnte man sich natürlich auch gegenseitig helfen, wenn sich 
Probleme ergaben, die die Erfahrung eines oder mehrerer Spezia- 
listen erforderten. Es bedeutete aber gleichzeitig, daß alle anderen 
im Bild waren, wenn einer aus dem Team es mit einem der 
orthodoxen Eehrmeinung widersprechenden, brisanten Material 
zu tun hatte. Auf dem Hintergrund dieser Verhältnisse behauptete 
Allegro bis zum Ende seines Eebens unerschütterlich, wichtiges 
Material sei von seinen Kollegen unterschlagen beziehungsweise 
seine Freigabe sei verzögert worden. Einem weiteren, ebenfalls 
unabhängig denkenden Kollegen, der es später mit der Er- 
forschung der Rollen zu tun bekam, wurde in den sechziger Jahren 
angeraten, »sich Zeit zu lassen«, das heißt, absichtlich plan- und 
ziellos zu arbeiten, »so daß es den Spinnerten über wird und sie 
wieder verschwinden«. De Vaux war bestrebt, das christliche 
Establishment, so weit es ging, nicht zu verunsichern. Genau das 
aber drohte durch zumindest einen Teil des Qumranmaterials zu 
geschehen. 
Es kam de Vaux sicher entgegen, daß das Rockefeller-Museum bis 
1967 im jordanischen Ostteil Jerusalems lag. Die Israeli durften 
den Sektor nicht betreten, und dies war natürlich ein geeigneter 
Vorwand für den Antisemiten de Vaux, israelische Experten fern- 
zuhalten, obwohl die Gruppe internationaler Wissenschaftler, zu- 
mindest theoretisch, ein möglichst breites Spektrum von For- 
schungsansätzen hätte widerspiegeln müssen. Da die Israeli 
aufgrund der politischen Lage aus Ost-Jerusalem verbannt waren, 
hätte man sie natürlich problemlos mit Fotografien versorgen oder 
 
 



ihnen anderweitig Zugang zu dem Material verschaffen können. 
Genau dies wurde ihnen jedoch verwehrt. 
Wir erörterten dieses Thema mit Professor Biran, dem damaligen 
Gouverneur des israelischen Sektors von Jerusalem und späteren 
Direktor der israelischen Abteilung für Altertümer. Er sagte, die 
jordanischen Behörden hätten sich eisern geweigert, Sukenik oder 
einen anderen israelischen Wissenschaftler in ihren Sektor zu 
lassen. In seiner Eigenschaft als Gouverneur hatte Biran de Vaux' 
Komitee seinerseits ein Treffen im israelischen Sektor und freies 
Geleit angeboten. Das Angebot wurde aber zurückgewiesen. Als 
nächstes schlug Biran vor, den israelischen Experten einzelne 
Rollen oder Fragmente zur Prüfung vorzulegen. Dieser Vorschlag 
wurde gleichfalls nicht akzeptiert. »Natürlich hätten sie kommen 
können«, schloß Professor Biran, »aber sie waren sich bewußt, daß 
sie [die Rollen] in Händen hielten, und wollten niemand anderen 
heranlassen.«8 Im damaligen politischen Klima waren die Rollen 
von vergleichsweise geringem Stellenwert, so daß kein offizieller 
Druck auf diese akademische Unversöhnlichkeit ausgeübt wurde. 
Angesichts des Umstandes, daß die Israeli, zunächst an der Hebräi- 
schen Universität und später in dem eigens zu diesem Zweck 
errichteten Schrein des Buches, selbst sieben wichtige Schriftrollen 
- die drei von Sukenik erstandenen und die vier, die Yigael Yadin 
in New York hatte erwerben können - besaßen, machte die Situa- 
tion noch absurder. Es scheint, daß die Israeli ihre Forschung mehr 
oder weniger seriös betrieben und ihre Ergebnisse veröffentlichten 
- dafür waren sie schließlich Yadin und Biran, ihrer Regierung, 
der öffentlichen Meinung und der gesamten wissenschaftlichen 
Welt gegenüber verantwortlich. Die Mitglieder der Forschergrup- 
pe des Rockefeller-Museums erscheinen dagegen in weniger rosi- 
gem Licht. Da sie durch internationale Stiftungen finanziell gut 
abgesichert waren und sich mit Muße einer freien Tätigkeit hinge- 
ben konnten, entstand bald der Eindruck, das Team beschäftige 
sich als eine Art exklusiver Club, als selbsternannte Elite, mit dem 
Material m einer beinahe mittelalterlich autokratisch anmutenden 
weise. 
Der Rollensaal, in dem die Wissenschaftler arbeiteten, strahlt 
überdies eine klösterliche Atmosphäre aus, so daß sich unwillkür- 
 



lieh wiederum das Büd der vor sich hm studierenden Mönche in 
Ecos »Der Name der Rose« aufdrängt. Nur »Experten« wurde 
Zugang zum Rollensaal gewährt, und diese vermochten bald soviel 
Macht und Ansehen auf sich zu vereinen, daß Außenstehende ihre 
Haltung für gerechtfertigt halten mußten. Professor James M 
Robinson - Leiter einer anderen, verantwortungsbewußteren For- 
schungsgruppe, welche die Texte, die in der ägyptischen Wüste bei 
Nag Hammadi gefunden wurden, übersetzt hat - äußerte uns 
gegenüber: »Die Entdeckung von alten Schriften fördert die nied- 
rigsten Instinkte bei ansonsten normalen Wissenschaftlern zuta- 
ge.« 
Gebärdete sich die Gruppe um de Vaux schon bei der Monopo- 
lisierung ihres Materials recht hochfahrend, so erst recht in Fragen 
der Interpretation. Schon als sie 1954 die Arbeit aufnahm, hat der 
Jesuit Robert North auf die möglichen Gefahren dabei hingewie-. 
sen: 
Hinsichtlich der Datierung der Schriftrollen oder vielmehr der 
dreifachen Datierung: der Abfassung, der Abschrift und der 
Aufbewahrung, ist in letzter Zeit eine zugleich beruhigende und 
beunruhigende relative Übereinstimmung erzielt worden. Be- 
ruhigend, weil die verschiedenartigsten Beweisgänge zueinan- 
der passen und so eine »Arbeitshypothese« als Diskussions- 
grundlage ermöglichen. Aber es besteht die Gefahr, sich in einer 
falschen Sicherheit zu wiegen. Es ist wichtig, immer wieder 
darauf hinzuweisen, wie brüchig die einzelnen Beweisglieder 
in der Kette sind ..." 
Doch Norths Warnungen verhallten ungehört. Im Lauf der fol- 
genden zehn Jahre entstand - um einen Begriff von North und 
Eisenman zu verwenden - eine »Consensus-Lehrmeinung«, und 
zwar wurde sie von der im Rockefeller-Museum forschenden 
Gruppe um de Vaux allen anderen aufgedrängt. Daraus ergab sich 
eine strengste Regelung jeglicher Interpretation, und jede Abwei- 
chung davon galt nahezu als Häresie. 
Diese verbindliche Interpretation, die mit den Jahren immer dog- 
matischer wurde, wurde von Pater Milik 1957 unter dem Titel 
 
 
 
 



Ans de Decouvertes dans le Desert de Juda veröffentlicht. Die Arbeit 
wurde zwei Jahre später von John Strugnell, einem anderen Mit- 
glied der Gruppe, ins Englische übersetzt. Zu dieser Zeit war die 
erste englischsprachige Formulierung des Consensus in England 
bereits erschienen. Strugnells Mentor, Professor Frank Cross, 
hate 1958 TheAncient Library of Qumran publiziert.DerConsen- 
sus erhielt seinen letzten Schliff durch Pater de Vaux in einer 
Vorlesungsreihe, die zuerst vor der Britischen Akademie gehalten 
und 1961 unter dem Titel L'Arcbeologie et les Manuscrits de la Mer 
Morte veröffentlicht wurde. Zu der Zeit war der Consensus bereits 
ein wahres Bollwerk, und jeder, der die Festung berannte, mußte 
um seine Reputation fürchten. 
Als Pater de Vaux starb, entstand eine außergewöhnliche Situa- 
tion. Obwohl er juristisch keinerlei Eigentumsanspruch auf die 
Rollen erheben konnte, »vererbte« er seine Rechte auf sie seinem 
Kollegen Pater Pierre Benoit, gleichfalls Dominikaner und de 
Vaux' Nachfolger als Leiter des internationalen Teams und der 
Ecole Biblique. Pater Benoits Erbe, was de Vaux' Privilegien sowie 
den Zugang und die Kontrolle betrifft, ist als Vorgehen in der 
Wissenschaft ohne Beispiel. Vom rechtlichen Standpunkt aus war 
es, gelinde ausgedrückt, äußerst regelwidrig. Daß die Wissen- 
schaftskreise dies widerspruchslos hinnahmen, ist jedoch noch 
ungeheuerlicher. Als wir Professor Norman Golb von der Univer- 
sität Chicago fragten, wie es zu so dubiosen Machenschaften habe 
kommen können, meinte er nur, sich dagegen aufzulehnen, wäre 
»völlig zwecklos«" gewesen. 
Nach de Vaux' Vorbild verhielten sich auch andere Mitglieder der 
Gruppe. Als beispielsweise Pater Patrick Skehan 1980 starb, ver- 
machte er seinerseits seine »Rechte« an den Rollen Professor 
Eugene Ulrich von der Notre Dame University, Indiana. Die 
Rollen, über die Pater Jean Starcky verfügte, wurden ebenfalls 
»vererbt« - oder, wie es euphemistisch ausgedrückt wurde, »über- 
tragen< -, und zwar an Pater Emil Puech von der Ecole Biblique. 
Auf diese Weise vermochten die katholischen Wissenschaftler, die 
internationale Gruppe dominierten, ihr Monopol und ihre 
Kontrolle zu behaupten, und der Consensus blieb unangetastet. 
 



Erst als 1987 Pater Benoit starb, wurde gegen diese Methoden 
ernsthaft opponiert. 
Benoits Nachfolger wurde John Strugnell. Strugnell war 193Q jn 

Barnet im Norden Londons zur Welt gekommen und hatte 1952 
den Titel eines BA und 1955 den eines MA erworben, beide am 
Jesus College in Oxford. Obwohl er in den Doktorandenkreis der 
Oxford Faculty of Oriental Studies aufgenommen wurde, hat er 
nie promoviert; seine Kandidatur endete 1958. Noch während er 
an seiner Magisterarbeit saß, stieß er 1954 in Jerusalem zur Gruppe 
von de Vaux, der er zwei Jahre lang angehörte. Nach einem kurzen 
Zwischenspiel am Orientalischen Institut der Universität Chicago 
kehrte er nach Jerusalem zurück und erhielt eine Anstellung am 
Rockefeller-Museum, wo er bis 1960 als Inschriftenforscher tätig 
war. Im selben Jahr wurde er zum Assistenzprofessor für alttesta- 
mentarische Studien an der Divinity School der Duke University 
ernannt. 1968 wurde er Professor für die Erforschung vom Ur- 
sprung des Christentums an der Harvard Divinity School. 
Strugnells Ernennung zum Leiter der internationalen Gruppe ver- 
lief nicht völlig reibungslos. Seit 1967 verlangte die israelische 
Regierung die Ratifizierung solcher Ernennungen. In Pater Be- 
noits Fall hatten die Israeli ihre Autorität nicht geltend gemacht. 
In Strugnells Fall dagegen erhoben sie erstmals eigene Ansprüche 
auf das Material. Nach Professor Schemariahu Talmon, der dem 
Komitee angehörte, das Strugnell überprüfte, wurde seine Ernen- 
nung erst ratifiziert, nachdem bestimmte Bedingungen erfüllt wor- 
den waren.12 So paßte den Israeli unter anderem die Art und Weise 
nicht, in der einige Mitglieder der internationalen Gruppe sich wie 
fernab ihrer Güter lebende Grundherren aufzuführen versuchten. 
Pater Starcky zum Beispiel hatte Israel seit dem Krieg von 1967 
nicht wieder betreten. Pater Milik, de Vaux' nächster Vertrauter 
und sein Protege, arbeitete jahrelang in Paris mit Fotografien des 
wichtigsten Rollenmaterials, zu dem er bis heute als einziger Zu- 
gang hat. Kein anderer darf davon Fotos machen. Ohne Miliks 
Erlaubnis darf keiner, auch nicht die Mitglieder des Teams, etwas 
über das ihm anvertraute Material veröffentlichen. Unseres Wis- 
sens ist er nach dem Krieg 1967 kein einziges Mal an seinen 
Arbeitsplatz in Jerusalem zurückgekehrt. Das Time Magazine be- 
 
 



zeichnete Milik als »unzugänglich«.13 Eine andere Zeitschrift, die 
Biblical Archaeology Review (BAR), hat zweimal berichtet, er 
weigere e sich sogar, Briefe des israelischen Amtes für Altertümer 
auch nur zu beantworten.14 Die Art, wie er mit anderen Wissen- 
schaftlern und mit der Öffentlichkeit umgeht, kann man nur als 
hochmütig bezeichnen. 
Um solches Gebaren zu unterbinden, bestanden die Israeli darauf, 
daß der neue Leiter des Forschungsprojektes zumindest einen Teil 
seiner Zeit in Jerusalem verbringen müsse. Da sich Strugnell ohne- 
hin überlegte, ob er in Harvard bleiben sollte, kam er diesem 
Ansinnen nach und reduzierte seine Stelle dort um die Hälfte. 
Künftig verbrachte er jeweils ein halbes Jahr m Jerusalem an der 
Ecole Biblique, wo er über eigene Arbeitsräumlichkeiten verfügte. 
Andere Auflagen hat er dagegen nicht erfüllt, darunter auch jene, 
die ihm anvertrauten Texte zu veröffentlichen. Ein Kommentar 
von ihm zu einem dieser Texte - einem hundertemundzwanzig 
Zeilen langen Fragment - ist seit fünf Jahren überfällig und immer 
noch nicht erschienen. Strugnell hat nur einen einzigen, siebenund- 
zwanzig Seiten umfassenden Artikel über das von ihm verwaltete 
Material verfaßt, außerdem einen Artikel über samaritische In- 
schriften, eine Übersetzung der Studie über Qumran von Milik 
und, wie noch zu zeigen ist, eine ausführliche, feindselige Invektive 
gegen das einzige Mitglied der Gruppe, das den Consensus je in 
Frage gestellt hat. Diese Bilanz ist nicht gerade eindrucksvoll für 
einen Mann, der sich zeitlebens auf einem Tätigkeitsfeld getum- 
melt hat, das von Veröffentlichungen lebt. Andererseits ließ Strug- 
nell einige von seinen Doktoranden an ausgewählten Originaltex- 
ten arbeiten, wodurch sie ihr persönliches Ansehen, das der 
Harvard University und das ihres Mentors vermehrten. 
Alles in allem setzte unter Strugnells Ägide die internationale 
Gruppe ihren alten Schlendrian mehr oder weniger fort. Es ist recht 
aufschlußreich, ihre Arbeit mit der von Wissenschaftlern zu ver- 
gleichen, die an einem anderen Corpus von Texten arbeiten, 
nämlich den »gnostischen Evangelien«, die man bei Nag Hammadi 
in Ägypten entdeckt hat. 
Die Nag-Hammadi-Rollen  wurden   1945 gefunden, also zwei 
Jahre früher als die Schriftrollen vom Toten Meer. 1948 wurden 
 



sie komplett vom Koptischen Museum in Kairo erworben. Anfangs 
versuchte auch dort ein Zirkel französischer Wissenschaftler ein 
Monopol auf das Material zu erlangen, wodurch die Erforschung 
sich bis 1956 verzögerte. Kaum war die Arbeit dann allmählich in 
Gang gekommen, gab es durch die Suezkrise erneut eine Unter- 
brechung. Nach dieser Verzögerung wurde das Corpus 1966 
einem internationalen Team zur Übersetzung und Veröffent- 
lichung übergeben. Leiter dieser Gruppe war Professor James M 
Robinson vom Institut für Altertum und Christentum an der Clare- 
mont Graduate School in Kalifornien. Als wir Professor Robinson 
auf die für die Qumrantexte verantwortliche Gruppe ansprachen 
wurde sein Ton geradezu beißend. Die Qumranforscher, sagte er 
»brauchen für ihren Ruf nichts mehr zu tun - sie können ihn nur 
noch ruinieren«. 
Professor Robinson und sein Team kamen erstaunlich schnell 
voran. Innerhalb von drei Jahren wurde eine ganze Reihe von 
vorläufigen Abschriften und Übersetzungen anderen Wissen- 
schaftlern zugänglich gemacht. Um 1973 lag das gesamte Material 
in vorläufiger englischer Übersetzung vor und zirkulierte frei unter 
interessierten Forschern. 1977 war das gesamte Corpus der Nag- 
Hammadi-Codices publiziert, und zwar als Faksimile und als 
transkribierte Ausgabe: insgesamt sechsundvierzig Bände, dazu 
einige unidentifizierte Fragmente. Robinson und seine Gruppe 
hatten somit nur elf Jahre bis zur Drucklegung sämtlicher Nag- 
Hammadi-Rollen benötigt.'6 
Zugegeben, die Qumrantexte sind viel zahlreicher und ihre Pro- 
bleme vielschichtiger als die der Texte von Nag Hammadi. Aber 
selbst wenn man dies in Rechnung stellt, ist die Arbeit von de Vaux' 
Gruppe nicht eben überzeugend. Als die Wissenschafler 1953 die 
Arbeit aufnahmen, war es ihr erklärtes Ziel, alle in Qumran gefun- 
denen Rollen zu publizieren, und zwar sollten sie in etlichen 
Bänden fortlaufend bei der Oxford University Press unter dem 
Titel Discoveries in the Judaean Desert of Jordan erscheinen. 
Der erste Band erschien schon bald, nämlich 1955. Er enthielt die 
Fragmente aus der Höhle von Qumran, die inzwischen offiziell 
Höhle l heißt. Der nächste Band erschien erst 1961, also sechs 
Jahre später. Dieser Band enthielt keine Texte aus Qumran, son- 
Materialien aus den Höhlen von Murabba'at. 1963 erschien 
der dritte Band, der vor allem Rollenfragmente aus den Höhlen 2, 



3 und  5 bis 10 enthält. Die sogenannte Kupferrolle aus Höhle 3 ist 
das vollständigste und bedeutendste von diesen Fragmenten. Ab- 
gesehen von der Kupferrolle umfaßt der längste Text gut sechzig 
Zeilen;  die meisten weisen aber nur zwischen vier und zwölf Zeilen 
auf. Eine Kopie dieser Texte hat man später in Masada gefunden, 
was beweist, daß die Verteidiger der Festung den gleichen Kalen- 
der benutzten wie die Gemeinde von Qumran und daß eine engere 
Verbindung zwischen diesen beiden Gruppen bestanden hat, als 
de Vaux zugeben will. 
Der vierte Band der Discoueries in the Judaean Desert wurde 1965 
von James A. Sanders herausgegeben. Sanders gehörte nicht zu de 
Vaux' Gruppe. Die Rolle, die er erforschte - eine Sammlung von 
Psalmen -, war 1956 von Beduinen in Höhle 11 gefunden und mit 
anderen Fragmenten zusammen dem Rockefeller-Museum über- 
geben worden. Da sich kein Käufer fand, wurde das Material im 
Safe des Museums verwahrt. Niemand erhielt Zugang dazu, und 
es ruhte hier, bis es 1961 vom Albright Institute erworben wurde. 
Ermöglicht wurde dieser Kauf durch Kenneth und Elizabeth Bech- 
tel von der Bechtel Corporation, einer amerikanischen Großbau- 
firma, die im Nahen Osten viele Geschäfte tätigte (allerdings nicht 
in Israel), über zahlreiche Beziehungen zur amerikanischen Regie- 
rung und auch zum CIA verfügte. Professor Sanders' Band er- 
schien also unabhängig von den Rahmenbedingungen und dem 
Zeitplan von de Vaux' Gruppe. 
Während all dieser Zeit wurde das reichhaltigste und bedeutendste 
Material - das in Höhle 4, einer wahren Schatzkammer, gefunden 
wurde - der Öffentlichkeit und der Wissenschaft weiterhin vorent- 
halten. Hin und wieder verirrten sich ein paar, viele Fragen aufwer- 
fende Bruchstücke in wissenschaftlic he Zeitschriften. Doch erst 
1968 wurde erstmals Material aus Höhle 4 offiziell veröffentlicht, 
wenn auch nur in geringem Umfang. Dies war das Verdienst des 
»Renegaten« und »Häretikers« in de Vaux' Gruppe: John Allegro. 
Da die Veröffentlichung der Texte von Qumran sich immer weiter 
hinausschob und die Bände in immer größeren Zeitabständen 
erschienen, regte sich immer stärker der Verdacht, es sei an der 
Sache etwas faul. Die Kritiker hegten hauptsächlich drei Ver 
dachtsmomente. Entweder finde de Vaux' Gruppe das Material zu 
schwierig und zu komplex, oder sie verzögere die Arbeit absicht- 
lich, um durch Unterschlagung oder zumindest Zurückhaltung 



von Material Zeit zu gewinnen. Als drittes Moment figurierte der 
Verdacht, die Gruppe mache sich einen Lenz, um ihre angenehme 
Pfründe möglichst nicht mehr zu verlieren. Natürlich wurde auch 
darauf hingewiesen, daß es bei den Texten, die sich in amerikani- 
scher oder israelischer Hand befanden, solcherart Verzögerungen 
nicht gab. Im Gegensatz zu de Vaux' Leuten hatten die amerika- 
nischen und israelischen Wissenschaftler ihr Material nämlich un- 
verzüglich veröffentlicht. 
Der sechste Band der Discoveries in the Judaean Desert erschien 
1977, neun Jahre nach Allegros Arbeit. Der siebte Band kam 1982 
heraus, der achte 1990; dieser letzte Band enthielt aber überhaupt 
keine Qumrantexte. Wie bereits erwähnt, wurden von den Nag- 
Hammadi-Codices vorläufige Rohübersetzungen innerhalb von 
nur drei Jahren veröffentlicht. De Vaux' Gruppe hat bis heute so 
etwas nicht einmal angeboten. Das gesamte Material von Nag 
Hammadi lag innerhalb von elf Jahren im Druck vor. Seit De Vaux' 
Gruppe ihre Arbeit aufgenommen hat, sind mittlerweile beinahe 
achtunddreißig Jahre verstrichen, und bislang sind lediglich acht 
Bände erschienen, das sind weniger als fünfundzwanzig Prozent des 
gesamten Materials . Dazu kommt, daß das Material, das gedruckt 
vorliegt, großenteils eher unbedeutend ist. 
In einem Interview mit der New York Times meinte Robert Eisen- 
man, es sei »einem kleinen Zirkel von Wissenschaftlern gelungen, 
ein Forschungsgebiet über mehrere Generationen zu dominieren 
(selbst nachdem einige von ihnen bei dieser Tätigkeit schon vor 
Jahren verstorben sind). Sie führen dies fort über die Dissertationen 
ihrer Schüler und indem sie ihr Gefolge von Studenten und Wis- 
senschaftlern in die angesehensten Lehrstühle hieven.«18 Die Bibli- 
cal Archaeology Review, eine einflußreiche Zeitschrift, die der 
Washingtoner Anwalt Hershel Shanks herausgibt, bezeichnet de 
Vaux' Gruppe als »von Konvention, Tradition, Kollegialität und 
Trägheit bestimmt, jedenfalls, soweit sich das feststellen läßt«- 
Aus der  gleichen Quelle stammt die Bemerkung, die »Insider«, die  
über die Rollen verfügten, »spendieren ihre Rosinen einzeln und 
verschaffen sich dadurch ihren Status, wissenschaftliche Autorität 
und Bestätigung ihres persönlichen Egos. Warum sollten sie ver- 
schwenderisch damit umgehen?«20 Und auf einer Tagung über die 
Schriftrollen vom Toten Meer, die 1985 an der Universität New 
York stattfand, eröffnete Professor Morton Smith, eine der her- 



ausragendsten Kapazitäten auf dem Gebiet der Bibelforschung, 
seine Rede mit folgender sarkastischen Bemerkung: »Ich hatte 
eigentlich vor, über die Skandale im Zusammenhang mit den 
Dokumenten vom Toten Meer zu sprechen, aber es stellte sich 
leider heraus, daß es zu viele sind und daß sie zudem zu bekannt 
und zu widerlich sind.«" 
Und wie haben die Mitglieder der Gruppe von de Vaux auf eine 
so niederschmetternde Verurteilung reagiert? Vom Team, das 
1953 antrat, sind heute nur noch drei Wissenschaftler am Leben, 
und zwar Joseph Milik, John Strugnell und Frank Cross. Milik hat 
inzwischen den Priesterstand aufgegeben und führt weiterhin - wie 
wir gesehen haben - in Paris das Leben eines unzugänglichen 
Einsiedlers. Die Professoren John Strugnell und Frank Cross lehr- 
ten an der Divinity School der Harvard University. Frank Cross 
erwies sich als recht zugänglich und gab über die Verzögerungen 
bei der Publikation Auskunft. In einem Interview mit der New York 
Times bemerkte er, daß die Arbeit nur sehr langsam vorangekom- 
men sei, sei darauf zurückzuführen, daß die meisten Mitglieder 
des Teams mit einer vollamtlichen Lehrtätigkeit ausgelastet gewe- 
sen seien und nur in den Sommerferien in Jerusalem an dem 
Material hätten arbeiten können. Die noch nicht veröffentlichten 
Rollen seien zudem sehr bruchstückhaft, so daß die Fragmente nur 
sehr schwer zuzuordnen und noch schwerer zu übersetzen seien.22 

in einer anderen Zeitschrift aber äußerte er: »Es ist das aufregend- 
ste Puzzle der Welt.«23 
Es wäre natürlic h voreilig, die Komplexität der Arbeit, mit der 
Cross und seine Kollegen beschäftigt waren, zu unterschätzen. Die 
Myriaden von Fragmenten, aus denen sich die Qumrantexte zu- 
samrnensetzen, stellen in der Tat ein beängstigendes Puzzle dar. 
Dennoch überzeugen diese Erklärungen letztlich nicht. Sicherlich 
können einige Mitglieder der Forschungsgruppe wegen ihre 
Lehrtätigkeit nur sporadisch in Jerusalem sein. Aber warum er 
wähnte Cross nicht, daß die Arbeit an den Rollen größtenteils 
ohnehin mit Hilfe von Fotos durchgeführt wird, die Forscher also 
nirgendwo hinzufahren brauchen? Fotos sind heutzutage tech- 
nisch so gut machbar, daß die Arbeit mit ihnen leichter und sogar 
verläßlicher ist als mit den originalen Pergamenten. Und was die 
Komplexität des Puzzles betrifft, so hat sich Cross selbst wider- 
sprochen. Schon 1958 hatte er nämlich geschrieben, die meisten 



Fragmente, die das Team in Händen habe, seien bereits identifi- 
ziert - de facto seien sie sogar schon im Sommer 1956 identifiziert 
gewesen.24 1964 hatte John Allegro geschrieben, Zuordnung und 
Identifikation des gesamten Materials aus Höhle 4 - des umfang- 
reichsten Corpus - seien 1960 »nahezu vollständig« abgeschlossen 
gewesen. Im übrigen war es anscheinend auch durchaus nicht 
immer so schwierig, das Material zu identifizieren und zuzuord- 
nen, wie Cross glauben machen will. In einem Brief an John 
Allegro, der das Datum des 13. Dezember 1955 trägt, schrieb 
Strugnell, man habe Material aus Höhle 4 im Wert von 3000 Pfund 
(mit Finanzmitteln des Vatikans) erstanden und an einem einzigen 
Nachmittag identifiziert.6 Und er fügte hinzu, die Ablichtung des 
gesamten Materials werde allenfalls eine Woche dauern. 
Bereits bevor Allegro mit dem Consensus der Gruppe brach, be- 
mühte er sich stets, die Arbeit voranzutreiben, und stand den 
diversen Gründen, die gegen eine Beschleunigung vorgebracht 
wurden, mit Skepsis gegenüber. War es also nur ein Köder, als ihm 
de Vaux am 22. März 1959 schrieb, alle Qumrantexte würden 
veröffentlicht und sämtliche Bände der Discoveries in the fudaean 
Desert im Sommer 1962 vollständig sein, also genau zu dem 
Zeitpunkt, für den auch Strugnells abschließender Band geplant 
war? Im selben Brief bemerkte de Vaux überdies, die Arbeit an den 
Originaltexten werde im Juni 1960 beendet sein und die Ergebnisse 
würden anschließend den Instituten ausgehändigt, die sie bezahlt 
hätten. Heute, dreißig Jahre nach de Vaux' Brief, sitzen die Über- 
lebenden der damaligen Gruppe und die neuen Mitglieder immer 
noch auf den Rollen, mit der Begründung, die Forschung sei noch 
nicht abgeschlossen. Und um es noch einmal zu wiederholen: Was 
bisher freiwillig publiziert worden ist, ist größtenteils von minderer 
Bedeutung. 
Die Qumrantexte lassen sich in zwei Kategonen unterteilen: Ein- 
mal gibt es ein Corpus früher Kopien von biblischen Texten mit 
leicht variierenden Lesarten. Diese werden als »biblisches Materi- 
al« bezeichnet; zum ändern gibt es ein Corpus nicht biblischen 
Materials, das größtenteils aus bisher unbekannten Dokumenten 
besteht, das sogenannte »Sektenmaterial«. Die meisten Laien neh- 
men instinktiv an, das »biblische Material« sei von größerem In- 
teresse und zeitige weitergehende Konsequenzen - allein schon 
der Ausdruck »biblisch« erweckt solche Assoziationen. Unseres 



Wissens hat als erster Professor Eisenman die Fragwürdigkeit 
dieser Auffassung betont. Denn das biblische Material ist völlig 
harmlos und auch nicht widersprüchlich. Es löst also keine Kon- 
troversen aus und enthüllt auch nichts Neues. Es handelt sich 
lediglich um Kopien des Alten Testaments, die von den heutigen 
Ausgaben nur geringfügig abweichen, also nichts wirklich Neues 
bieten. Dagegen enthält das »Sektenmaterial« höchst aufschlußrei- 
che Texte. Diese Texte - Regeln, Rituale, Bibelkommentare, theo- 
logische, astrologische und messianische Abhandlungen - stehen 
in Beziehung zur »Sekte« von Qumran und ihren Lehren. Die 
Bezeichnung dafür, »Sektenmaterial«, ist wohlüberlegt so gewählt. 
Sie lenkt das Interesse davon ab. Sie erzeugt die Vorstellung von 
der idiosynkratischen Doktrin eines unbedeutenden abseitigen 
»Kultes«, einer kleinen, keinesfalls repräsentativen Randgruppe, 
die von der Hauptrichtung des Judaismus und frühen Christentums 
losgelöst existiert hat. In Wirklichkeit besteht hier jedoch sehr wohl 
ein Zusammenhang. Das ist nur einer der Tricks, durch die Au- 
ßenstehende, ohne daß sie es bemerken, dazu gebracht werden, 
den Consensus - in diesem Fall die Vorstellung, bei der Gemeinde 
von Qumran handle es sich um die sogenannten Essener, die zwar 
als marginale Erscheinung von Interesse sei, aber nicht auf einer 
breiteren Basis beruhte - als solchen zu akzeptieren. Die Wirklich- 
keit sieht dagegen, wie wir noch feststellen werden, ganz anders 
aus. Es sind eben gerade die kurzerhand auf die Seite geschobenen 
>Sekten«-Texte, die sich als brisant erweisen. 



 
 

Der Skandal um die Rollen 
 
Ironischerweise war es nicht ein Bibelforscher, kein Experte zu- 
mindest auf diesem Gebiet, sondern ein Außenstehender, dem 
zuerst die Haltung der internationalen Gruppe suspekt vorkam 
nämlich der renommierte amerikanische Literatur- und Kulturkrii 
tiker Edmund Wilson. In Großbritannien und den Vereinigten 
Staaten ist er durch Arbeiten bekannt, die nichts mit Qumran und 
dem Palästina des ersten nachchristlichen Jahrhunderts zu tun 
haben. Edmund Wilson ist vielmehr Autor belletristischer Litera- 
tur, zum Beispiel I Thought of Daisy und Memoirs of Hecate County.  
Außerdem hat er unter dem Titel Axel's Castle eine originelle 
Studie über den Einfluß des französischen Symbolismus auf die 
Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts verfaßt und im weiteren 
eine Analyse über Lenins Agitation und die Usurpation der Russi- 
schen Revolution durch die Bolschewiken. Zudem hat die literari- 
sche Fehde mit seinem ehemaligen Freund Vladimir Nabokov, in 
der er dessen Übersetzung von Puschkins »Eugen Onegin« zer- 
fetzte, eine ganze Weile die Spalten der einschlägigen Presse 
gefüllt. 
Wie seine Kontroverse mit Nabokov zeigt, hat Wilson keinerlei 
Skrupel, sich auf Gebiete vorzuwagen, auf denen er nicht Experte 
ist. Aber vielleicht brauchte die Qumranforschung gerade solche 
Unerschrockenheit - die Perspektive eines Außenstehenden, der | 
in gewissem Sinn über den Dingen steht. 1955 erschien in der 
Zeitschrift The New Yorker ein ausführlicher Artikel über die 
Schriftrollen vom Toten Meer, durch den die Rollen zum ersten 
Mal das Interesse einer breiten Öffentlichkeit erregten und bald | 
darauf zu einem geläufigen Begriff wurden. Noch im selben Jahr 
erweiterte Wilson den Artikel zu einem Buch mit dem Titel The 
Scrolls from the Dead Sea. 1969, also vierzehn Jahre später, wurde l 
Buch völlig überarbeitet neu aufgelegt: es war doppelt so 
umfangreich, da neues Material hinzugezogen worden war. Bis 
heute gilt es als einer der grundlegenden, vor allem aber populär- 
sten Forschungsberichte eines Nichtexperten über die Qumranrol- 
len. Aber Wilson ist, obwohl kein Experte für Bibelforschung, mit 



-Sicherheit auch kein amateurhafter Stümper. Sogar de Vaux' 
Gruppe konnte ihm Integrität und »Seriosität« nicht absprechen. 
Mit seinem literarischen Publikum im Rücken, konnte er dagegen 
die Gruppe relativ ungefährdet ins Gebet nehmen. 
Schon Anfang 1955 merkte Wilson, daß bei einem Teil der »Ex- 
perten« die Tendenz bestand, den Inhalt der Qumranrollen vom 
direkten Bezug sowohl zum Judentum als auch zum Christentum 
fernzuhalten. Gerade die allzu heftige Betonung, die sie dieser 
Frage beimaßen, erregte seinen Argwohn: 
Sobald man die Kontroversen näher untersucht, die die Schrift- 
rollen vom Toten Meer auslösen, spürt man eine gewisse »An- 
spannung« ... Doch rührt diese Nervosität nicht von den an- 
fangs so heftig diskutierten Datierungsproblemen her. Hinter 
dem Streit um die Datierung stehen vermutlich andere Befürch- 
tungen als solche rein wissenschaftlicher Natur. 
Wilson wies auf die unübersehbaren Gemeinsamkeiten in den 
Textaussagen mit dem rabbinischen Judaismus des ersten nach- 
christlichen Jahrhunderts und mit den Anfängen des Christentums 
hm, bemerkte jedoch gleichzeitig eine starke »Hemmung« bei den 
jüdischen und christlichen Wissenschaftlern, diese so offensichtli- 
che Verbindung herzustellen: 
Man wartet darauf, daß diese Fragen diskutiert werden. Statt 
dessen drängt sich die Frage auf, ob die Wissenschaftler, die an 
den Rollen arbeiten - und von denen so viele einem christlichen 
Orden angehören oder rabbinisch geschult sind -, aufgrund 
ihrer religiösen Bekenntnisse nicht eine gewisse Scheu verspü- 
ren, solche Fragen anzugehen ... man spürt eine gewisse Ner- 
vosität, ein Widerstreben, den Gegenstand mutig anzupacken 
und aus historischer Perspektive zu betrachten. 
Mit Rücksicht auf wissenschaftlich-sachlichen Anstand wahrt Wil- 
son natürlich den Takt, indem er einen ernstgemeinten Angriff sehr 
diplomatisch vorträgt. Er selber kannte keinerlei Skrupel, den 
Gegenstand mutig anzupacken und aus historischer Perspektive zu 
betrachten: 
Wenn wir Jesus aus der Perspektive betrachten, die die Rollen 
nahelegen, ergibt sich eine neue Kontinuität, und die dramati- 
schen Ereignisse, deren Ergebnis das Christentum war, werden 
endlich verständlich ... Das Kloster [von Qumran] ... ist viel- 
leicht eher die Wiege des Christentums als Bethlehem oder 



Nazareth 
Es ist - leider - typisch für die Bibelforschung und speziell für die 
Wissenschaftler, die mit den Rollen zu tun haben, daß eine solche 
Verbindung nicht von den »Experten« auf diesem Gebiet herge- 
stellt wird, sondern von einem scharfsinnigen, wohlinformierten 
Beobachter. Denn erst Wilson hat klar und deutlich das artikuliert, 
was die internationale Gruppe so sorgsam auszuklammern ver- 
suchte.  
Ähnliche Klagen über die Voreingenommenheit der meisten Bibel- 
forscher äußerte uns gegenüber auch Philip Davies, Professor für 
biblische Studien an der Universität Sheffield und Autor zweier 
Bücher über das Material von Qumran. Professor Davies wies 
darauf hin, daß die meisten an den Rollen arbeitenden Wissen- 
schaftler christlich orientiert waren - und immer noch sind - und 
ihr primärer Bezugspunkt das Neue Testament ist. Er sagte, er 
kenne etliche, deren Forschung manchmal ernsthaft in Konflikt 
mit ihrem leidenschaftlich verteidigten persönlichen Glauben ge- 
rate, so daß man sich in solchen Fällen fragen müsse, ob hier 
Objektivität überhaupt möglich sei. 
Professor Davies hob auch die ständige Vermengung von Theolo- 
gie und Geschichte hervor. Zu oft, sagte er, werde das Neue 
Testament nicht theologisch, sondern historisch ausgelegt, so als 
sei es ein genauer Bericht der Ereignisse des ersten Jahrhunderts. 
Nehme man aber die Geschichten des Neuen Testaments - die 
Evangelien und die Apostelgeschichte - als unumstößliche histori- 
sche Tatsachen, könne man unmöglich den Rollen wissenschaftli- 
che Gerechtigkeit widerfahren lassen. Also diktiere die christliche  
Lehre, was damit zu geschehen habe.  
Da Edmund Wilson ein Außenstehender war, fiel es der interna- 
tionalen Forschergruppe leicht, ihm gegenüber die Haltung väter- 
licher Herablassung einzunehmen. Er war zu bekannt, als daß man 
ihn hätte beleidigen oder beschimpfen können. Man konnte ihn 
jedoch übergehen oder hochmütig als intelligenten, gutwilligen 
Amateur abtun, der um die Komplexität und Subtilität der Materie 
aber nicht wissen könne und in seiner Naivität zu »vorschnellen 
Urteilen« neige.5 Auf diese Weise wurden im übrigen auch viele 
Wissenschaftler eingeschüchtert, so daß sie ihre wirklichen Ansich- 
ten verschwiegen. Wissenschaftliches Ansehen ist ein zerbrechli- 
ches Ding, und nur einzelne besonders wagemutige oder abgesi- 



cherte Autoritäten können daher ein solches Risiko eingehen - das 
Risiko, diskreditiert und von einem konzertierten Sperrfeuer durch 
die Anhänger des Consensus an die Wand gedrängt zu werden. 
Der israelische Professor Schemariahu Talmon, eine Kapazität 
unter den Bibelforschern, stellte lakonisch fest: »Die Rollen sind 
ein Lehen«, und die Wissenschaftler, die sie monopolisierten, seien 
nichts als »Ränkeschmiede«. 
Aber selbst solche Ränkeschmiede sind nicht allmächtig, wenn es 
um die Unterdrückung abweichender Meinungen geht. Edmund 
Wilson mag zwar ein Außenstehender gewesen sein, die Abwei- 
chung vom Consensus der internationalen Forschergruppe brach 
auch von innen den Kokon biblischer Forschung auf. Schon 1950, 
fünf Jahre bevor Wilsons Buch erschien, hatte Andre Dupont- 
Sommer, Professor für semitische Sprache und Kultur an der 
Sorbonne, ein Referat veröffentlicht, das eine Sensation auslöste.7 

kr bezog sich darin auf einen der kurz davor übersetzten Qum- 
rantexte. Dann sei, so erklärte er seiner Leserschaft, eine selbster- 
nannte »Sekte des Neuen Bundes« beschrieben, deren Führer, der 
als »Lehrer der Gerechtigkeit« bekannt sei und als Messias gelte, 
verfolgt, gefoltert und als Märtyrer hingerichtet worden sei. Die 
Anhänger dieses »Lehrers« glaubten, das Ende der Welt stehe 
bevor,und es würden nur jene gerettet, die an ihn glaubten. Und 
Dupont-Sommer zog, wenn auch vorsichtig, daraus den nahelie- 
genden Schluß, daß der »Lehrer der Gerechtigkeit« in vieler Hin- 
sicht »einem genauen Prototyp von Jesus« entspreche.8 

Diese Behauptungen lösten stürmische Kontroversen und Proteste 
aus. Jesu Einzigartigkeit und Originalität waren ins Kreuzfeue 
geraten. Das katholische Establishment, besonders in Frankreich 
und in den Vereinigten Staaten, eröffnete ein regelrechtes Kessel 
treiben. Dupont-Sommer war von der Reaktion etwas verstört und 
verschanzte sich nunmehr in seinen Äußerungen hinter einer aus- 
gewogenen Sprache. Jeder, der ihn zu unterstützen versuchte 
mußte selbst eine Zeitlang in Deckung gehen. Doch war die Saat 
des Zweifels ausgestreut und sollte mit der Zeit Früchte tragen. 
Vom Standpunkt der traditionellen christlichen Theologie aus 
wurde eine Frucht als ganz besonders giftig betrachtet, nämlich 
die, welche sich direkt im Herzen der internationalen Gruppe, 
sozusagen in den heiligen Hallen des Rockefeller-Museums, ent- 
wickelte. 



Der dynamischste, originellste und kühnste Wissenschaftler in 
Pater de Vaux' Gruppe war vermutlich John Marco Allegro. 
Sicherlich war er ihr spontanster und unabhängigster Denker, und 
er widersetzte sich am ehesten der Unterdrückung von For- 
schungsmaterial. Er wurde 1923 geboren, war während des Krie- 
ges bei der Royal Navy und begann 1947 - im Jahr, in dem die 
Rollen vom Toten Meer entdeckt wurden - an der Universität von 
Manchester Logik, Griechisch und Hebräisch zu studieren. Ein 
Jahr später nahm er semitische Studien auf. Daneben betrieb er 
auch Philologie, studierte die Entstehung der Sprache, ihre Struk- 
tur und Entwicklung. Bei philologischen Untersuchungen an bibli- 
schen Texten ging ihm rasch auf, daß die Schriften nicht wörtlich 
zu nehmen seien. Er bezeichnete sich selbst als Agnostiker. Im Juni 
1951 machte er mit Auszeichnung seinen BA in Orientalistik und 
erhielt im Jahr darauf den Magistertitel. Im Oktober desselben 
Jahres begann er seine Dissertation in Oxford, und zwar beim 
renommierten Orientalisten Professor Godfrey R. Driver. Ein Jahr 
später schlug ihn Driver für de Vaux' Gruppe vor. Allegro bekam 
das gewichtige Material aus Höhle 4 in Qumran zugeteilt. Im 
September 1953 fuhr er nach Jerusalem. Zu diesem Zeitpunkt hatte 
er bereiits vier Artikel in wissenschaftlichen Zeitschriften veröffent- 
licht, die viel Beachtung fanden. Er war also als Wissenschaftler 
bekannter als alle anderen Mitglieder der Gruppe. 
Unter dem Titel The Dead Sea Scrolls veröffentlichte Allegro 1956 
eine Abhandlung, die sehr populär wurde. Ihr folgten 1968 die 
Ergebnisse seiner Textforschungen und der Abdruck von Frag- 
menten aus Höhle 4. Es war der fünfte Band der von der Oxford 
Universitv Press herausgegebenen Reihe Discoveries in the Judaean 
Desert Zu diesem Zeitpunkt war Allegro als Bibelforscher endgül- 
tig anerkannt. Aber innerhalb von zwei Jahren verließ er seine 
Kollegen in der internationalen Gruppe, kehrte den akademischen 
Kreisen den Rücken und gab seine Stelle an der Universität Man- 
chester auf. Man schmähte und schnitt ihn. Was war geschehen? 
Den akademischen Kreisen im allgemeinen und der internationa- 
len Gruppe im besonderen war schon bald klargeworden, daß 
Allegro nicht nur der einzige Agnostiker der Gruppe war, sondern 
auch keine Hemmungen hatte, wider den Stachel zu locken. 
Unbehindert von religiösen Vorurteilen erklärte er die Dinge so, 
wie er sie sah, frei heraus. Er hatte keinerlei Verständnis dafür, daß 



seine Kollegen sich weigerten, Theorien oder gar Beweise zu 
stützen, die der festgelegten »Parteilinie«, was die Ursprünge des 
Christentums betraf, widersprachen. Vor allem regten ihn die 
ständigen Versuche auf, das Christentum von der in den Texten 
beschriebenen Gemeinde von Qumran abzugrenzen. Er bestand 
darauf, die offensichtliche Verbindung zwischen beiden festzuhal- 
ten, ja er wies darauf hin, daß diese Verbindung wohl sogar enger 
sei als bislang angenommen - oder als man zu denken gewagt - 
habe. 
Der erste Sturm brach 1956 los. Allegro hielt im nordenglischen 
Rundfunk am 16., 23. und 30. Januar drei kurze Vorträge. Er 
wollte offensichtlich die Erforschung der Rollen vorantreiben, 
indem er die Sache spannend und kontrovers darstellte. »Jetzt 
können wir uns auf ein Feuerwerk gefaßt machen«, schrieb er 
unvorsichtigerweise an John Strugnell, der sich damals in Jerusa- 
lem aufhielt. Diese Ankündigung - deren Wirkung Allegro falsch 
einschätzte - ließ die Alarmglocken in dem von Katholiken domi- 
nierten Rollensaal schrillen. Ohne sich dessen bewußt zu sein, fuhr 
er fort: »Nach nochmaliger Durchsicht meiner Fragmente bin ich 
zu der Überzeugung gekommen, daß Dupont-Sommer mehr recht 
hat, als er er geahnt hat.«10 Strugnell liebäugelte damals mit einer 
kirchlichen Karriere, und Allegro stichelte: »An Ihrer Stelle würde 
ich mir des theologischen Jobs wegen keine grauen Haare wachsen 
lassen. Wenn ich meine Arbeit abgeschlossen habe, wird es ohnehin 
keine Kirche mehr geben, in der Sie unterkommen können.«" 
Allegros erste beide Radiovorträge erregten in Großbritannien 
kaum Aufsehen. Der zweite wurde von Journalisten der New York 
Times mitgeschrieben und dann gedruckt. Obwohl sie einiges  
mißverstanden und ihn falsch zitierten, löste das eine lebhafte 
Debatte aus. Dem dritten Vortrag, jenem vom 30. Januar, folgte 
am 5. Februar in der gleichen Zeitung ein Artikel, der eine Sensa- 
tion  auslösen  mußte:  CHRISTLICHE  GRUNDLAGEN IN 
DEN ROLLEN ENTDECKT, lautete die Schlagzeile. 
Der Ursprung einiger christlicher Riten und Lehren ist in Do- 
kumenten einer extremistischen jüdischen Sekte wiederzufin- 
den, die schon über hundert Jahre vor der Geburt Jesu Christi 
existiert hat. Zu diesem Ergebnis kommt John Allegro, einer 
der sieben Wissenschaftler einer internationalen Gruppe, die 
die sagenhafte Sammlung der Schriftrollen vom Toten Meer 



erforscht... John Allegro ... erklärte gestern abend im Rund- 
funk, historisch hätten das Abendmahl und zumindest Teile des 
»Vaterunser« und der Lehren Jesu im Neuen Testament in der 
Gemeinschaft von Qumran ihren Ursprung. 
Im selben Artikel stand mit den folgenden Worten eines katholi- 
schen Wissenschaftlers eine Andeutung, die bereits auf Sturm 
hinwies: »Jeder Knüppel scheint als Waffe gegen das Christentum 
nun auszureichen«, wenn man ihn dazu brauche, »den Glauben an 
die Einzigartigkeit Jesu zu erschüttern«. Allegro hatte in der Tat 
ein äußerst, heikles Gebiet betreten. Am 6. Februar brachte das Time 
Magazine einen Artikel mit dem Titel »Kreuzigung vor Christus«. 
Zwei Tage darauf berichtete die Times, drei amerikanische Reli- 
gionsführer, und zwar ein Jude, ein Katholik und ein Protestant, 
hätten sich zusammengeschlossen, bereit, Allegro mit vereinten 
Kräften zu widerlegen, und warnten entschieden vor jeglichem 
Verwsuch, die Essener als Vorläufer des Christentums zu betrach- 
ten. Die Auseinandersetzung kam natürlich auch de Vaux zu 
Ohren, zusammen mit der Forderung, es müsse etwas dagegen 
unternommen werden. Allegro scheint allerdings noch immer ge- 
radezu kindlich unbekümmert gewesen zu sein. Am 9. Februar 
schrieb er an de Vaux, ihm werde vorgeworfen, »die erstaunlich- 
sten Dinge behauptet zu haben. Einiges davon trifft zu und ist in 
der Tat erstaunlich; anderes dagegen ist lediglich dem Hirn ehr- 
geiziger Journalisten entsprungen.« 
Im Rückblick ist es klar, daß Allegro nie ganz begriffen hat, wie 
unantastbar die Vorstellung von der »Einzigartigkeit« Jesu tat- 
sächlich war. Er unterschätzte daher auch das Ausmaß der Mittel, 
mit denen de Vaux und die übrigen Mitglieder der Gruppe auf 
seine direkte und freimütige Art des Vorgehens reagieren würden, 
um sich von ihm zu distanzieren. Sein Fehler - und der einzige 
wirkliche Fehler - bestand darin, daß er erwartete, seine Kollegen 
würden seine Behauptungen akzeptieren, ohne ihr Urteil durch 
ihre persönlichen religiösen Bindungen beeinflussen zu lassen. Er 
war der Meinung, er gehe als vorurteilsfreier Wissenschaftler an 
sein Material heran, und erhoffte sich dies auch von ihnen. Seine 
naive Stichelei, nämlich daß es keine Kirche mehr geben werde, in 
der Strugnell ein Amt bekommen könnte, belegt hinreichend, daß 
er von der Sprengkraft seines Textmaterials überzeugt war - und 
entsprechend aufgeregt über das, was er da entdeckt hatte. 



Am 11. Februar antwortete de Vaux Allegro, und zwar betont 
nüchtern. Alle Aliegro zugänglichen Texte, schrieb de Vaux, seien 
auch den übrigen Gruppenmitgliedern in Jerusalem zugänglich. 
Und diese hätten nichts darin gefunden, was Allegros Interpreta- 
tion stütze. 
In seiner Antwort vom 20. Februar versuchte Allegro seine Argu- 
mentation zu erhärten, gleichzeitig die Kluft zwischen sich und 
den Kollegen zu überbrücken und die öffentliche Kontroverse 
herunterzuspielen: 
Ich kann mich leider des Eindrucks nicht erwehren, daß alle Welt total 
am Überschnappen ist. Ich lege meine Rundfunkvor- 
träge entsprechend Ihren Wünschen bei, und wenn Sie nach- 
dem Sie sie gelesen haben, sich fragen, was das ganze Geschrei 
soll, dann befinden Sie sich genau in meiner Situation. 
Als er bemerkte, daß Strugnell und Milik sich gemeinsam anschick- 
ten, seinen Standpunkt zu widerlegen, bemerkte er: 
Ich führe keinen Krieg gegen die Kirche. Wenn ich es täte 
könnten Sie sicher sein, daß ich mir keine Blöße geben würde 
... Ich stehe zu dem, was ich in den drei Vorträgen gesagt habe 
aber ich bin auch durchaus darauf vorbereitet, daß es zu meiner 
Art, die Texte zu lesen, andere Interpretationen geben kann.17 l 
Am 4. März bestätigte de Vaux Allegro in seinem Antwortschrei- 
ben, daß eine Widerlegung in Vorbereitung sei. Allerdings nicht 
nur von Strugnell und Milik. Sie würde auch nicht in einer Fach- 
zeitschrift erscheinen, sondern im Gegenteil als offener Brief an 
die Firnes in London mit der Unterschrift aller Mitglieder der 
internationalen Gruppe. 
Allegro ließ sich dadurch nicht einschüchtern, sondern setzte sich 
zur Wehr. Gleichmütig antwortete er, daß ein Brief an die Times 
für die Londoner Leserschaft, die seine Vorträge nicht gehört habe, 
von größtem Interesse sein dürfte. 
Wie ich Ihnen schon dargelegt habe, sind diese Radiovorträge 
von einem Regionalsender im Norden ausgestrahlt worden ... 
Sie und Ihre Freunde sind nun im Begriff, die Aufmerksamkeit 
der Boulevardpresse dieses Landes auf jene Passagen zu lenken, 
die weder Sie noch die Mehrzahl der Leserinnen und Leser 
gehört haben. Sie wird eine Hexenjagd veranstalten ... Ich 
gratuliere Ihnen dazu. Die Presseleute werden, da sie einen 
Skandal wittern, wie Falken auf mich niederstoßen und wissen 



wollen, was an der Sache alles dran ist... Sie werden ein Feuer 
in einer Angelegenheit schüren, die für sie aussieht wie eine 
Kontroverse zwischen den kirchlichen Mitgliedern der Gruppe 
und dem einzigen Mitglied, das an keine Konfession gebunde- 
nen ist. 
Er fuhr fort,  indem er Edmund Wilson  anführte  und darauf 
hinwies, wie sehr de Vaux' Gruppe über Verdächtigungen, wie 
dieser sich geäußert habe, beunruhigt sein müßte. Im Grunde ver- 
suchte  Allegro Wilson als abschreckendes Beispiel zu benutzen: 
In Anbetracht dessen, was Wilson über die mangelnde Bereitschaft 
der Kirche, mit diesen Texten objektiv zu verfahren, bereits gesagt 
habe, könnten Sie sich vorstellen, was bei diesem Spektakel nun 
herauskommen werde. 
Bei allem Respekt muß ich Sie darauf hinweisen, daß Wilsons 
Unsinn hier sehr ernst genommen worden ist. Bei jedem Vor- 
trag, den ich über die Schriftrollen halte, tauchen immer wieder 
dieselben Fragen auf: Ist es wahr, daß die Kirche in Panik 
geraten ist?... Können wir sicher sein, daß alles veröffentlicht 
werden wird? Das mag sich für Sie und für mich albern anhö- 
ren, doch regen sich in den Köpfen des einfachen Volkes 
schwere Zweifel ... Ich brauche wohl nicht auszuführen, wel- 
che Folgen die Unterschrift von drei römisch-katholischen 
Priestern unter dem von Ihnen beabsichtigten Brief haben 
wird." 
Zu diesem Zeitpunkt wurde Allegro offensic htlich auch nervös. 
Am 6. März schrieb er an ein anderes Mitglied der Gruppe, an 
Frank Cross, der gerade einen Ruf an die Harvard University 
erhalten hatte, in seinem üblichen spielerischen Ton: »Ich freue 
mich schrecklich über Ihre Berufung nach Harvard. Nicht bloß, 
weil das Spiel um das Christentum dann endlich aus ist.«20 Aber er 
bemerkte im gleichen Brief auch, daß ihn die ständige Kritik 
fertigmache und daß er physisch und psychisch »am Finde meiner 
Kräfte« sei. Ihm lag sicherlich nichts an der Publikation eines 
Briefes, der ihn öffentlich von den anderen Mitgliedern der Gruppe 
ausgrenzte und damit seine Glaubwürdigkeit in Frage stellte. 
Aber jetzt war es natürlich zu spät. Am 16. März 1956 erschien in 
der Times ein Brief, der von Strugnell, Pater de Vaux, Milik, Skehan 
und Starky, also den »schweren Geschützen« der Gruppe, 
unterzeichnet war: 



Mr. Allegro kann sich auf keine anderen nicht veröffentlichte 
Texte stützen als die, deren Originale im Archäologische 
Museum Palästina, unserem Arbeitsplatz, ausliegen. Zu de 
Zitaten aus Mr. Allegros Radiovorträgen, die in der Presse 
erschienen, können wir nur sagen, daß wir in den Texten nicht 
sehen, was Mr. Allegro »gefunden« zu haben glaubt. 
Wir finden dort keine Kreuzigung des »Lehrers«, keine Abnah- 
me vom Kreuz und keinen »gebrochenen Leib ihres Herrn« 
der bis zum Gerichtstag bewacht werden muß. Also gibt es auch 
kein »klar umrissenes essenisches Vorbild für Jesus von Naza- 
reth«, wie Mr. Allegro in einem seiner Vorträge gesagt haben 
soll. Nach unserer Überzeugung hat er entweder die Texte 
mißverstanden oder eine Kette von Mutmaßungen erstellt, die 
das Material nicht hergibt. 
Einen derartigen Vorwurf zu veröffentlichen, insbesondere in 
einem offenen Brief an eine Zeitung wie die Times, ist ein außer- 
gewöhnlicher Akt. Deutlicher könnte man nicht zeigen, daß sich 
hier eine geschlossene Gruppe von Wissenschaftlern gegen eines 
ihrer Mitglieder »zusammenrottet«. In die Defensive gedrängt, 
reagierte Allegro nun seinerseits mit einem Brief in der Times, in 
dem er seine Position darlegte und rechtfertigte: 
In der Ausdrucksweise des Neuen Testaments finden wir in 
diesem Zusammenhang viele Ähnlichkeiten mit der Qumranli- 
teratur, da die Sekte ebenfalls auf das Erscheinen des davidi- 
schen Messias wartete, der am Ende der Zeiten mit dem Priester 
aufstehen würde. In diesem Sinne deckt sich Jesus durchaus 
»mit einem klar umrissenen messianischen (nicht »essenischen«, 
wie ich falsch zitiert worden bin) ... Vorbild«. Diese Vorstel- 
lung ist weder neu noch besonders bemerkenswert. 
Diese Erklärung ist bemerkenswert sachlich, eine Korrektur zu 
einem folgenschweren falschen Zitat. Sie zeigt außerdem, mit 
wieviel Eifer Allegros Kollegen sich über ihn hermachten, um einen 
Vorwand zu finden, ihn zu diskreditieren. Allegro fügte jedenfalls 
noch hinzu: »Es ist richtig, daß unveröffentlichtes Material in 
meiner Obhut mich dazu bewog, Vermutungen anderer Wissen- 
schaftler, deren  Gründe mir aber unzureichend erschienen, bereit- 
williger zu akzeptieren.« 
Die unselige Zänkerei ging weiter, bis Allegro am 8. März 1957 
wütend an Strugnell schrieb: 



 
Sie scheinen immer noch nicht zu begreifen, was Sie angerichtet 
haben, als Sie den Brief an die Zeitung schrieben, um die Worte 
Ihres eigenen Kollegen in den Dreck zu ziehen. So etwas hat 
es noch nicht gegeben: es ist ein beispielloser Dolchstoß in den 
Rücken der Wissenschaft. Und, mein Lieber, unterstellen Sie 
mir ja nicht, ich mache zuviel aus der Sache. Ich war schließlich 
hier in England . . . Der Typ von Reuter sagte mir arn Telefon 
heute morgen rundweg: »Und ich hab immer geglaubt, ihr 
Wissenschaftler würdet zusammenhalten ...« Und als dann 
auch noch rauskam, daß Sie etwas zitierten, was ich gar nie 
gesagt habe, war der Schluß eindeutig. Dieser Brief wurde nicht 
aus wissenschaftlichem Interesse abgefaßt, sondern um die 
Furcht der römischen Katholiken m Amerika zu besänftigen . . . 
Und des Pudels Kern dabei ist, daß ihr Typen mit meiner 
Interpretation bestimmter Texte nicht einverstanden seid - wo 
ich doch schließlich genauso gut recht haben könnte wie ihr. 
Aber anstatt dies in Zeitschriften und wissenschaftlichen Analy- 
sen auszufechten, habt ihr es für einfacher gehalten, die öffent- 
liche Meinung mit einem unflätigen Brief an eine Zeitung zu 
beeinflussen. Und auch noch die Stirn, das als wissenschaftlich 
auszugeben. Mein Lieber, Sie sind noch sehr jung und haben 
noch viel zu lernen. 
Wie bereits erwähnt, war Allegro der erste im internationalen 
Team, der das komplette, ihm anvertraute Material veröffentlich- 
te. Und er ist bis heute der einzige geblieben. John Strugnell 
dagegen hat im Einklang mit der Verzögerungstaktik der Gruppe 
praktisch nichts von dem bedeutenden Material, das ihm zur 
Verfügung steht, veröffentlicht. Die einzige größere Arbeit, die 
unter seinem Namen, und zwar unter dem Titel Notes in the 
Margin, erschienen ist, ist eine 113 Seiten lange Kritik an Allegro, 
die Eisenman schlicht als »Kriegsgeheul« bezeichnete. Mittlerweile 
war es zu spät, die Sache einzurenken. Der Brief an die Times, den 
de Vaux und drei andere Kirchenleute unterschrieben hatten 
entfesselte den katholischen Propagandaapparat. Schmähungen 
und Verleumdungen häuften sich. Im Juni 1956 veröffentlichte 
zum Beispiel ein Jesuit in The Irish Digest einen Artikel unter dem 
Titel The Truth about the Dead Sea Scrolls, in dem er sich über 
Wilson, Dupont-Somrner und besonders Allegro hermachte. Dann 



fuhr er mit der verblüffenden Feststellung fort, die »Rollen fügen 
unserem Wissen von den Lehren, die unter den Juden, sagen wir 
von 200 v. Chr. bis zum christlichen Zeitalter kursierten, über- 
raschenderweise kaum etwas hinzu«. Und er beendete den Arti- 
kel mit dem hetzerischen Schlußwort: »Jesus bedurfte solcher 
Sekten nicht, um zu wissen, >wie ein Messias beschaffen war< ... 
Aus diesem Boden entsproß vielmehr das Unkraut, welches die 
Saat des Evangeliums zu ersticken drohte.« Allegro wurde also 
nicht mehr nur als irrender Wissenschaftler, sondern sogar als der 
leibhaftige Antichrist gebrandmarkt. 
Noch während diese Kontroverse um ihn wütete, wurde er in eine 
weitere verwickelt. Der neue Zankapfel war die sogenannte Kup- 
ferrolle, die 1952 in Höhle 3 bei Qurnran entdeckt worden war. 
Wie schon angedeutet, lagerten die beiden Fragmente, aus denen 
die Kupferrolle bestand, dreieinhalb Jahre ungeöffnet im Rocke- 
feller-Museum. Über ihren Inhalt wurde wild spekuliert. Einer der 
Wissenschaftler versuchte die eingravierten Zeichen, die sich durch 
das Kupfer gut sichtbar nach außen durchdrückten, zu entziffern. 
Sie schienen auf einen Schatz hinzuweisen. Über diese Vermutung 
brach das ganze Team in schallendes Gelächter aus. Sie sollte sich 
indes als richtig erweisen. 
1955, ein Jahr vor dem öffentlich ausgetragenen Streit mit seinen 
Kollegen, hatte Allegro die technische Seite des Problems mit der 
Kupferrolle mit Professor H. Wright-Baker vom Manchester Col- 
lege of Technology erörtert. Wright-Baker entwickelte daraufhin 
ein Gerät, mit dem sich das dünne Kupfer in Streifen schneiden 
ließ, wodurch der Text lesbar wurde. Das erste der beiden Frag- 
mente wurde im Sommer 1955 von Allegro nach Manchester 
gebracht. Mit Wright-Bakers Schneidgerät wurde die Rolle zer- 
schnitten, und Allegro machte sich sofort an die Übersetzung 
desse, was man enthüllt hatte. Der Inhalt des Fragmentes war so 
außergewöhnlich, daß er ihn anfangs vollständig für sich behielt 
und ihn nicht einmal Cross oder Strugnell mitteilte, als ihn die 
beiden schriftlich um Details baten. Diese Zurückhaltung hat 
natürlich sein Verhältnis zu den beiden Kollegen nicht gerade 
rbessert Allegro wartete indes m Manchester auf das Eintreffen 
des zweiten Fragmentes der Rolle. Jede teilweise oder voreilige 
Enthüllung hätte seiner Meinung nach die ganze Sache gefährden 
können, denn die Kupferrolle enthielt eine Liste von Verstecken, 



in denen der Schatz aus dem Tempel von Jerusalem verborgen 
liegen sollte. 
Das zweite Fragment traf im Januar 1956 in Manchester ein. Es 
wurde umgehend aufgeschnitten und übersetzt. Danach wurden 
beide Fragmente samt den Übersetzungen nach Jerusalem zurück- 
geschickt. Erst jetzt begannen die eigentlichen Verzögerungen. De 
Vaux und seine Gruppe beunruhigten drei Dinge. 
Die erste Sorge war durchaus berechtigt. Sollte der Inhalt der Rolle 
bekannt werden und Geschichten über den Schatz sich verbreiten, 
würden die Beduinen die gesamte Wüste von Judäa umgraben, der 
Großteil möglicher Funde würde für immer verschwinden und 
nicht in die Hände der Wissenschaftler gelangen, sondern auf dem 
schwarzen Markt landen. In Ansätzen war dies bereits im Gang. 
Sobald die Beduinen eine vielversprechende Stelle entdeckten oder 
auch nur davon hörten, errichteten sie darüber ein großes schwar- 
zes Zelt, räumten, was darunter war, vollständig aus und verkauf- 
ten alles, was sie fanden, privat an Antiquitätenhändler. 
De Vaux und seine Gruppe waren zum zweiten aber auch deswe- 
gen in Unruhe, weil der in der Kupferrolle beschriebene Schatz 
möglicherweise tatsächlich existierte, also ein wirklicher Schatz 
war und nicht bloß ein imaginärer. Denn ein wirklich vorhandener 
Schatz würde ohne Zweifel die Aufmerksamkeit der israelischen 
Regierung erregen, und diese würde ihn mit ziemlicher Sicherheit 
für Israel beanspruchen. Damit würde er nicht nur der Kontrolle 
der inernationalen Gruppe entrissen, sondern es konnte sogar eine 
ernste politische Krise daraus entstehen: So legitim Israels An- 
Spruch darauf war, würde doch ein Großteil des Schatzes, den 
Angaben auf der Rolle zufolge, auf jordanischem Gebiet zu finden 
sein. 
Zum dritten würde es theologische Auswirkungen haben, wenn es 
den Schatz tatsächlich gab. De Vaux und seine Gruppe hatten sich 
sehr bemüht, die Gemeinschaft von Qumran als isolierte Enklave 
darzustellen, die keinerlei Beziehung zu den gesellschaftlichen 
Ereignissen, den politischen Verhältnissen und den entscheiden- 
den geschichtlichen Entwicklungen des ersten Jahrhunderts hatte 
Falls nun die Kupferrolle realistische Angaben über die Orte, an 
denen der Tempelschatz verborgen lag, machte, konnte man 
Qumran natürlich nicht mehr so darstellen. In diesem Fall mußten 
Verbindungen zwischen Qumran und dem Tempel bestanden 



haben, wo die Fäden aller judäischen Angelegenheiten zusammen- 
liefen. Qumran konnte also kein isoliertes Phänomen mehr sein, 
sondern mußte Teil sein von etwas Umfassenderem - etwas, das 
die Anfänge des Christentums in weniger glorreichem Licht er- 
scheinen lassen konnte. Ein solcher Schatz konnte überdies nur im 
Zusammenhang mit der Revolte im Jahre 66 n. Chr. aus dem 
Tempel entfernt worden sein - ein Tatbestand, der zu noch grö- 
ßerer Sorge Anlaß gab. Denn dadurch würde die »sichere« Datie-. 
rung und chronologische Zuordnung durcheinandergeraten, die 
die Forschergruppe für das gesamte Corpus der Rollen vorgenom- 
men hatte. 
Diese Momente zusammengenommen schrien geradezu nach ei- 
ner Vertuschung der ganzen Angelegenheit. Allegro spielte an- 
fangs mit, da er die Verzögerung bei der Publikation der Kupfer- 
rolle nur für vorläufig hielt. Deshalb versprach er, m dem Buch, 
das er gerade zum Druck vorbereitete - eine allgemeine Einfüh- 
rung in das Qumranmaterial, die Ende 1956 bei Penguin Books 
erscheinen sollte -, die Rolle nicht zu erwähnen. Unterdessen 
wollte Milik eine autorisierte Übersetzung der Kupferrolle vorbe- 
reiten; darauf sollte dann ein weiteres populärwissenschaftliches 
Buch von Allegro folgen. 
Allegro hat also der zeitweiligen Verzögerung der Publikation 
zugestimmt, doch hatte er bestimmt nicht mit einem Aufschub ad 
infinitum gerechnet. Und erst recht argwöhnte er nicht, daß die 
Gruppe die Bedeutung der Rolle herunterspielen würde, indem sie 
den darin erwähnten Schatz als rein fiktiv abtat. Als Milik sich 
dementsprechend verhielt, dachte Allegro anfangs aber noch lange 
nicht an eine Verschwörung. In einem Brief an einen anderen 
Kollegen vom 23. April 1956 äußerte er zwar seine Ungeduld, 
zeigte sich ansonsten jedoch erwartungsvoll und optimistisch. Über 
Milik ließ er sich arrogant herablassend aus: 
Der Himmel allein weiß, wann, wenn überhaupt, unsere Freun- 
de in Jerusalem die Neuigkeit von der Kupferrolle herausbrin- 
gen. Sie ist geradezu sagenhaft (das nimmt Milik wörtlich; doch 
ist er ein Narr). Stellen Sie sich meine Qual vor, wenn ich mein 
[Buch] in Druck geben muß, ohne eine Silbe darüber verlauten 
lassen zu können. 
Einen Monat darauf schrieb Allegro an Gerald Lankester Harding, 
der das jordanische Amt für Altertümer leitete und ein Kollege de 



Vaux' war. Vielleicht spürte er, daß etwas in der Luft lag, und 
wollte sich deswegen nicht direkt an de Vaux wenden, sondern an 
eine andere, nichtkatholische Autorität. Jedenfalls wies er ihn 
deutlich darauf hin, daß massenhaft Zeitungsleute auftauchen 
würden, sobald die Meldung über die bevorstehende Veröffentli- 
chung der Kupferrolle an die Presse gehe. Für diesen Fall schlug 
er vor, daß Harding. die internationale Forschergruppe und wer 
sonst mit der Sache zu tun habe, eng zusammenstehen und den 
Medien gegenüber eine einheitliche Parteilinie einnehmen sollten. 
Am 28. Mai antwortete Harding, der von de Vaux informiert und 
genau instruiert worden war, der in der Kupferrolle aufgelistete 
Schatz könne auf keinen Fall mit der Gemeinschaft von Qumran 
in Verbindung gebracht werden. Es könne sich auch nicht um ein 
wirkliches Versteck handeln - dazu seien die aufgezählten Gegen- 
stände zu wertvoll. Die Kupferrolle enthalte lediglich eine Zusam- 
menstellung eines sagenhaften »vergrabenen Schatzes«. Vier Ta- 
ge später, am 1. Juni, erschien die offizielle Verlautbarung zur 
Kipferrolle in der Presse Sie gab Hardings Behauptungen wieder, 
die Rolle enthalte eine Sammlung von überlieferten Legenden über 
einen vergrabenen Schatz" 
Diese Duplizität scheint Allegro außerordentlich verblüfft zu ha- 
ben. Am 5.Juni schrieb er an Harding: »Mir ist nicht ganz klar, ob 
dieser unglaubliche Schwindel von >überliefert< und so, den Sie und 
Ihre Kumpels ausgeheckt haben, für die Presse, die Regierung, die 
Bedus oder für mich bestimmt ist. Vielleicht glauben Sie aber auch 
selbst daran, dann sei Gott mit Ihnen.« Gleichzeitig hielt er 
Harding jedoch immer noch für einen möglichen Verbündeten 
gegenüber der Phalanx der katholischen Interessen. Er fragte ihn, 
ob »nicht etwas mehr echte Information in dieser Rollenange- 
legenheit vielleicht eine gute Idee [wäre]? Jeder weiß inzwischen 
daß die Kupferrolle schon im Januar vollständig aufgeschnitten 
war, und trotz Ihrer Versuche, dies zu unterschlagen, ist ebensol 
offenkundig, daß meine Übersetzung umgehend an Sie abgegan- 
gen ist ... Etwas mehr allgemeine Information ... würde die Ge- 
rüchteküche besänftigen, die mittlerweile bereits recht finster bro- 
delt.« Er fuhr fort, es müsse »der Eindruck entstehen, daß die 
römisch-katholischen Brüder, bei weitem die Mehrheit in der 
Gruppe, etwas zu verbergen suchen«.    Dasselbe betonte er in 
einem Brief an Frank Cross im August: »In Laienkreisen glaubt 



man fest daran, daß die römische Kirche in Gestalt von de Vaux 
und Co. dieses Material unterdrücken will.« Und zu de Vaux 
selbst bemerkte er trocken: »Mir fällt auf, wie sorgfältig Sie ver- 
schleiert haben, daß es sich bei dem Schatz um Tempeleigentum 
handelt.« 
Zu Beginn war Allegro überzeugt gewesen, daß eine vollständige 
Übersetzung des Textes auf der Kupferrolle schon bald freigege- 
ben werde. Spätestens jetzt muß ihm klargeworden sein, daß diese 
nicht erscheinen würde. Erst vier Jahre später wurde eine Überset- 
zung des Textes veröffentlicht, und zwar von Allegro selbst. Seine 
Geduld mit der Forschergruppe war zu dem Zeitpunkt endgültig 
erschöpft. Damals aber hätte er es immer noch vorgezogen, sein 
geplantes populärwissenschaftliches Buch nach der autorisierten 
Übersetzung, die Milik aufgetragen war, zu veröffentlichen. Man 
hatte ihn in dem Glauben gelassen, daß dies weiterhin möglich sei. 
Miliks Übersetzung verzögerte sich allerdings plötzlich und uner- 
wartet, wahrscheinlich mit voller Absicht. Daher bat man Allegro, 
mit seiner Publikation noch zu warten. An einer Stelle scheint die 
Bitte, die ein Mittelsmann überbrachte, von Drohungen begleitet 
gewesen zu sein. Sie stammten von einem Mitglied der Gruppe, 
dessen Name aus rechtlichen Gründen nicht genannt werden kann. 
Allegro antwortete: »So wie mir die Bitte überbracht wurde, war 
sie von einigen recht befremdlichen Gefühlen begleitet, die, so 
heißt es, von Ihnen sowie von Ihren Auftraggebern herrühren. Es  
ging soweit, daß mir Konsequenzen in Aussicht gestellt wurden für 
den Fall, daß ich dieser Bitte nicht entsprechen sollte.« Der 
Empfänger dieses Briefes schrieb zuckersüß zurück, Allegro solle 
sich doch nicht als Opfer einer Hetzjagd sehen. Als Allegro die 
Veröffentlichung seiner Arbeit weiter betrieb, befand er sich aber 
plötzlich in der peinlichen Situation, die Arbeit eines Kollegen 
vorwegzunehmen. In Wirklichkeit war er jedoch in eine Situation 
hineinmanövriert worden, in der er die internationale Gruppe 
unweigerlich mit weiterer Munition gegen sich selbst versorgte, 
wodurch er sich ihr natürlich noch mehr entfremdete. Miliks 
Übersetzung erschien erst 1962 - zwei Jahre nach Allegros Arbeit, 
sechs Jahre, nachdem die Kupferrolle in Manchester aufgeschnit- 
ten worden war, und zehn Jahre nach ihrer Entdeckung. 
Inzwischen war im Spätsommer 1956 - etwa fünf Monate nach der 
Kontroverse um seine Radiovorträge - unter dem Titel The Dead 



Sea Scrolls Allegros populärwissenschaftliches Buch über das Qum- 
ranmaterial, erschienen, in dem er bewußt die Kupferrolle nicht 
erwähnt. Die Kontroverse, und vor allem der Brief an die Times, 
hauen den Erfolg des Buches gesichert, wie Allegro es vorausge- 
sagt hatte. Die erste Auflage von 40 000 Exemplaren war innerhalb 
von siebzehn Tagen verkauft; Edmund Wilson besprach es begeis- 
tert in einer Sendung der BBC. 
Das Werk, mittlerweile überarbeitet und neunzehnmal neu aufge- 
legt, ist bis heute eine der besten Einführungen in das Qumranma- 
tenal. Diese Ansicht teilte de Vaux allerdings nicht; er sandte 
Allegro eine ausführliche Kritik. In seinem Antwortschreiben vom 
16. September 1956 erklärte Allegro in seiner direkten Art: »Sie 
sind nicht mehr fähig, das Christentum in einem objektivem Licht zu 
sehen; schade, doch unter den Umständen verständlich.«  
Im gleichen Brief nimmt er auf einen Rollentext Bezug, 
der vom »Sohn Gottes < handelt. 
Sie plaudern munter darüber, was die ersten jüdischen Christenl 
in Jerusalem dachten, und niemandem fällt dabei auf, daß Ihr 
einziges wirkliches Beweisstück - wenn man es denn so nennen 
kann - das Neue Testament ist, jene Ansammlung vielfach 
überarbeiteter Traditionen, deren Beweiskraft vor einem Ge- 
rieht keine zwei Minuten standhalten würde ... Was ... Jesus 
als »Sohn Gottes« und »Messias« angeht, darüber disputiere ich 
keine Sekunde lang. Wir wissen inzwischen von Qumran, daß 
sie [die Gemeinde] ihren Messias auch für den »Sohn Gottes« 
gehalten hat, »gezeugt« von Gott - doch das beweist mitnichten 
die phantastische Annahme der Kirche, Jesus sei selbst Gott 
gewesen. Terminologisch besteht also gar kein »Unterschied«. 
Der Unterschied liegt in der Interpretation. 
Hier wird zweierlei deutlich: der Grund für die absichtlichen 
Verzögerungen und die Bedeutung der unveröffentlichten Qum- 
ranrollen. Der Text, auf den Ailegro anspielt und der vom »Sohn 
Gottes« spricht, ist trotz seiner Bedeutung, seiner frühzeitigen 
Identifikation und trotz der Tatsache, daß er längst übersetzt ist, 
immer noch nicht veröffentlicht. Erst 1990 wurden der BAR Aus- 
züge daraus zugespielt.  
Nach allem, was passiert war, konnte Allegro eigentlich beim 
besten Willen nicht mehr annehmen, daß er für seine ehemaligen 
Kollegen noch als Mitglied ihrer Gruppe tragbar war. Trotzdem 



scheint er genau das angenommen zu haben. Im Sommer 1957 
kehrte er nach Jerusalem zurück und arbeitete den Juli, August und 
September über an seinem Material im Rollensaal. Aus seinen 
Briefen geht zweifelsfrei hervor, daß er sich wieder als Teil des 
Teams verstand und der Meinung war, alles sei in Ordnung.Im 
Herbst fuhr er zurück nach London und vereinbarte mit der BBC 
eine Fernsehsendung über die Rollen. Im Oktober kehrte er mit 
dem Produzenten und dem Filmteam nach Jerusalem zurück. 
Diese wandten sich sofort an Awni Dajani, den jordanischen 
Kurator des Rockefeller-Museums, einen der engsten Freunde 
Allegros. Am nächsten Morgen nahm Dajani sie mit, um die 
»Dinge mit de Vaux zu klären«. Ailegro berichtet in einem Brief 
vom 31. Oktober an Frank Cross, den er immer noch für seinen 
Verbündeten hielt, die folgenden Ereignisse: 
Wir trafen uns ... und erklärten, was wir vorhatten, wurden 
aber mit einer glatten Weigerung von de V. konfrontiert, in 
irgendendeiner Weise mit uns zusammenzuarbeiten. Wir starrten 
ihn eine Weile mit offenem Mund an. Dann versuchten Dajani 
und der Regisseur herauszubekommen, was überhaupt los war. 
Die ganze Angelegenheit war ein sauberer K.O., denn ich hatte 
meines Wissens die lieben Kollegen in bestem, oder zumindest 
in gutem Einvernehmen verlassen. Mit Sicherheit meinerseits 
keinerlei Bitterkeit über irgendwas. Aber de Vaux erklärte, er 
habe »seine Wissenschaftler« zusammengerufen, und auch sie 
wollten mit nichts mehr zu tun haben, womit ich irgendwas zu 
tun hätte! Mein Freund, der Regisseur, ging dann mit dem alten 
Herrn hinaus und erklärte ihm klipp und klar, daß wir keines- 
wegs vorhätten, irgendwelche Kontroversen religiöser Art in 
der Sendung zu bringen, doch er (de Vaux) blieb eisern. Er 
sagte, er könne uns zwar nicht daran hindern, im Kloster 
Qumran Aufnahmen zu machen, er werde uns dies aber grund- 
sätzlich weder im Rollensaal noch im Museum gestatten. 
Allegro beschreibt sich als völlig fassungslos, Awni Dajani wurde 
dagegen allmählich wütend. Er betrachtete die Sendung als eine 
willkommene offizielle Werbung für Jordanien - Altertümer und 
Tourismus - und erklärte, er werde seine Autorität dahingehend 
geltend machen. Er war immerhin ein offizieller Vertreter der 
jordanischen Regierung; ihm zu trotzen konnte sich auch de Vaux 
nicht leisten: 



Sobald meinen lieben Kollegen klar wurde, daß die Sendung 
auch ohne sie zustande kommen würde ... legten sie die Karten 
auf den Tisch. Nicht die Sendung war der Stein des Anstoßes, 
sondern einzig Allegro ... Sie fuhren schließlich im Taxi zu 
unserem Hotel und machten dem Regisseur ein Angebot - falls 
er auf Allegro verzichte und Strugnell oder Milik das Drehbuch 
schreiben lasse, würden sie mitspielen ... Dann rief Awni mich 
eines Tages an, als wir gerade von einem anstrengenden Tag in 
Qumran zurückkamen, und teilte mir mit, daß er bei seiner 
Rückkehr eine (anonyme) Mitteilung vorgefunden habe, mit 
einem Angebot von 150 Pfund für ihn, falls er uns daran 
hindere, nach Amman zu fahren, um im dortigen Museum 
Aufnahmen zu machen. 
Im gleichen Brief versuchte Allegro Cross zu überreden, in der 
Sendung aufzutreten. Nach Rücksprache mit de Vaux lehnte Cross 
ab. Jetzt endlich fiel bei Allegro der Groschen, jetzt begriff er 
woran er mit seinen ehemaligen Kollegen war. Am selben Tag wie 
an Cross schrieb er auch an einen anderen Wissenschaftler. Dieser 
war zwar nicht offizielles Mitglied der internationalen Forscher- 
gruppe, hatte aber die Erlaubnis erhalten, an den Rollen zu arbei- 
ten. Allegro wiederholte den Bericht über die ihm in den Weg 
gelegten Steine und fuhr dann fort, er »werde eine Kampagne 
starten, im Augenblick in aller Stille, um die Rollen-Clique zu 
sprengen und frisches Blut hineinzubringen, mit dem Ziel, bald 
einen Teil des Materials, auf dem Milik, Strugnell und Starcky 
sitzen, in provisorischer Form zu veröffentlichen«. Zwei Monate 
später, es war der 24. Dezember 1957, schrieb er demselben 
Wissenschaftler, er mache sich Sorgen: 
So wie die Veröffentlichung der Fragmente geplant ist, werden 
die nichtkatholischen Mitglieder der Gruppe so schnell wie 
möglich entfernt ... Miliks, Strugnells und Starckys Material 
aus 4Q [Material aus Höhle 4] ist so weitläufig, daß es meiner 
Ansicht nach umgehend aufgeteilt und anderen (neuen) Wis- 
senschaftlern übergeben werden sollte, damit es endlich veröf- 
fentlicht werden kann. 
... eine gefährliche Situation entwickelt sich insofern rasch, als 
die ursprüngliche Vorstellung von einer internationalen, über- 
konfessionellen Gruppe von Herausgebern unterlaufen wird. 
Alle Fragmente werden zuerst de Vaux oder Milik vorgelegt» 



und wie sich bei Höhle 11 gezeigt hat, wird völliges Stillschwei- 
gen über ihren Inhalt gewahrt, und zwar auch noch, wenn die 
Gruppe sie schon längst ausgiebig studiert hat. 
Diese Nachricht klingt sehr beunruhigend. Wissenschaftler, die 
mit der internationalen Forschergruppe in keinerlei Verbindung 
standen hatten ja längst den Verdacht gehegt, es finde eine Art 
Überwachung und Selektion statt. Hiermit bestätigte Allegro nun 
diesen Verdacht. Man kann sich ausmalen, was mit einem Frag- 
ment geschehen sein könnte, das im Widerspruch zu den Lehren 
der Kirche stand. Danach umriß Allegro sein Vorhaben. Er wolle 
Wissenschaftler einladen, die mindestens sechs Monate oder ein 
ganzes Jahr Zeit haben, um in Jerusalem im Team zu arbeiten«: 
Ich finde, es sollte zur Regel werden, daß vorläufige Veröffent- 
lichungen, sobald ein Dokument, soweit das möglich ist, zu- 
sammengesetzt ist, umgehend herausgebracht werden müssen 
und dann solche Publikationen regelmäßig m einer Zeitschrift 
erscheinen ... Die Unsitte, die Veröffentlichung von Fragmen- 
ten nur deswegen zurückzuhalten, um die »Jungfräulichkeit« 
der endgültigen Ausgabe nicht zu beeinträchtigen, erscheint 
mir höchst unwissenschaftlich, ebenso der Ausschluß kompe- 
tenter Wissenschaftler von den Fragmenten ... Dafür gab es 
vielleicht gute Gründe ... als wir zu Beginn noch mit dem 
Zusammensetzen der einzelnen Stücke beschäftigt waren. Aber 
nun, da diese Arbeit weitgehend geleistet ist, kann jeder an 
einem Dokument arbeiten und es zumindest in provisorischer 
Form veröffentlichen. 
Auch wenn man Allegros persönliche Art, wie sie sich in seinen 
Briefen äußert - unbekümmert, unverschämt, ein lustvoller Bilder- 
stürmer -, nicht sympathisch findet, so muß man doch seine 
wissenschaftliche Integrität anerkennen. Mag sein, daß er in seiner 
Auffassung, was den Wert und die Bedeutung seiner eigenen 
nterpretation des Qumranmaterials betrifft, als etwas egozen- 
nscn erscheint. Doch die oben zitierten Äußerungen sind in erster 
Linie ein Plädoyer für Wissenschaftlichkeit - für Offenheit, Auf- 
richtigkeit, Zugänglichkeit, Unparteilichkeit. Im Gegensatz zu de 
Vaux und seinen Leuten zeigt Allegro keinen Hang zur Heimlich- 
keit und Selbstüberschätzung. Wenn er konspiriert, dann nur um die 
Schriftrollen vom Toten Meer der ganzen Welt zugänglich zu 
machen, und zwar so rasch, daß das Vertrauen in die wissenschaft- 



liche Forschung keinen Schaden nimmt. Ein solches Bestreben kann 
man nur als ehrenhaft und großherzig bezeichnen. 
Allegros Haltung wurde jedoch nicht belohnt oder auch nur zur 
Kenntnis genommen. Der Film, der Ende 1957 fertiggestellt war, 
wurde von der BBC erst im Sommer 1959 gesendet, und zwar zu 
so später Sendezeit, daß kaum noch jemand zuschaute. Verständ- 
lich, daß Allegro während dieser Zeit immer unruhiger wurde. Am 
10. Januar 1959, nach dem letzten von zahlreichen Aufschüben 
schrieb er an Awni Dajani: 
Sie haben wieder zugeschlagen. Zum fünften Mal hat die BBC 
die Fernsehsendung über die Schriftrollen abgesetzt... Damit- 
steht es außer Frage, daß de Vaux' Clique in London ihren 
Einfluß nutzt, die Sendung seinem Wunsch gemäß zu Fall zu 
bringen ... De Vaux schreckt vor nichts zurück, um das Rol- 
lenmaterial unter seiner persönlichen Kontrolle zu halten. Es 
gibt nichts anderes, als ihn irgendwie aus seiner augenblickli- 
chen Kontrollposition zu entfernen ... Ich bin überzeugt, daß 
die Welt es nie erfahren würde, falls etwas entdeckt werden 
sollte, was sich auf das römisch-katholische Dogma auswirken. 
würde. De Vaux wird das Geld dafür aus irgendeiner Quelle 
zusammenkratzen und alles im Vatikan verstecken oder ver- 
nichten lassen 
Im folgenden wiederholt Allegro, was er sich mehr und mehr als' 
kurzfristige Lösung vorstellt: die Verstaatlichung des Rockefeller- 
Museums, des Rollensaals und der Schriftrollen durch die jorda- 
nische Regierung. In der Art, wie er fortfährt, zeigt sich nun auch 
bei ihm eine Neigung zu Machenschaften, denen er vorher selbst. 
ausgesetzt war: »Ich würde sogar ein oder zwei Instanzen überge- 
hen, falls wirklich Informationen unterschlagen worden sein soll- 
ten - aber zu diesem Mittel würde ich nur dann greifen, wenn es, 
so aussähe, als ob de Vaux die Oberhand behielte.« 
1961 ernannte König Hussein Allegro zum ehrenamtlichen Berate 
der jordanischen Regierung in Fragen, die die Schriftrollen betra- 
fen. Obwohl die Aufgabe ihm viel Prestige verschaffte, war damit 
keine wirkliche Autorität verbunden. Erst im November 1966, fünf 
Jahre später, realisierte die jordanische Regierung Allegros Vor- 
schlag, das Rockefeller-Museum zu verstaatlichen. Doch wie wir 
schon gesehen haben, war es dafür zu spät. Innerhalb eines Jahres 
brach der Sechs-Tage-Krieg aus, nach dessen Beendigung das 



Museum mitsamt dem Rollensaal von den Israeli übernommen 
wurde Und Israel war selbst so sehr auf internationale Unterstüt- 
zung angewiesen, daß es sich keine direkte Konfrontation mit dem 
Vatikan und der katholischen Kirche leisten konnte. Nur vier Jahre 
zuvor hatte Papst Johannes XXIII. die Juden von der Schuld an 
Jesu Tod ex cathedra freigesprochen und alle Spuren des Anti- 
semitismus aus dem kanonischen Recht der römisch-katholischen 
Kirche getilgt. Niemand wünschte dieses Ergebnis des Konzils zu 
gefährden. 
Verständlich, daß Allegro bis dahin erschöpft und desiliusioniert 
war, was das Gebaren professioneller Wissenschaftler betraf. Eine 
Zeitlang war er sogar drauf und dran, dem Universitätsbetrieb den 
Rücken zu kehren und nur noch als Schriftsteller tätig zu sein. 
Außerdem war er begierig, endlich wieder zu seinem ursprüngli- 
chen Forschungsgebiet, der Philologie, zurückzukehren. Fünf Jah- 
re arbeitete er an einem Buch über ein Thema, das er als für die 
Philologie von großer Tragweite betrachtete. Das Ergebnis seiner 
Bemühungen legte er 1970 in seinem Buch The Sacred Mushroom 
and the Cross vor - es hat ihn bekannt, aber auch endgültig zum 
Außenseiter gemacht. 
Seme Argumentation darin beruht auf komplizierten philologi- 
schen Prämissen, die wir, wie die meisten Kommentatoren, 
schwerlich akzeptieren können. Doch das ist nebensächlich. Wis- 
senschaftler bauen ihre Theorien meist auf Prämissen von unter- 
schiedlichem Wert auf; sie werden dafür schlimmstenfalls igno- 
riert, nicht aber öffentlich gebrandmarkt. Was das Buch zu einem 
Skandal machte, waren die Schlüsse, die Allegro hinsichtlich Jesus 
zieht. Sein Versuch,die Quelle allen religiösen Glaubens und aller 
religiöser Praktiken herauszufinden, gipfelte in der Behauptung, 
Jesus habe als  historische Figur gar nie existiert, sondern sei nur 
eine Imago gewesen, entstanden unter dem Einfluß von Psilozy- 
bin, einer Halluzinationen hervorrufenden Droge, die in bestimm- 
ten Pilzen enthalten ist. Infolgedessen entstamme das Christentum 
wie alle anderen Religionen, psychedelischen Experimenten ein- 
nem ritualistischen rite de passage, der durch einen orgiastischen, 
magisch ausgerichteten Pilzkult verbreitet wurde.  
Für sich genommen und in einem anderen Zusammenhang hätten 
Allegros Thesen kaum soviel Aufsehen erregt. Es gibt durchaus 
ernstzunehmende Wissenschaftler, die schon vor Allegro die Exi- 



stenz des historischen Jesus in Frage stellten. Einige, wenn auch 
nur wenige, bezweifeln sie auch weiterhin. Auch herrscht weitge- 
hend Einigkeit darüber, daß psychedelische und andere Drogen in 
den Religionen, Kulten, Sekten und den Mysterienkulten des alten 
Orients eine gewisse Rolle spielten - wie dies bis heute auf der 
ganzen Welt der Fall ist. Es ist also durchaus vorstellbar, daß solcher 
Substanzen im Judaismus des ersten Jahrhunderts und im frühen 
Christentum bekannt und eventuell in Gebrauch waren. Man muß 
außerdem die Atmosphäre Ende der sechziger Jahre unseres Jahr- 
hunderts in Rechnung stellen. In der Rückschau neigt man heute 
dazu, diese Zeit mit Begriffen wie »Drogenkultur« und als eine Art 
oberflächlichen Ersatzmystizismus abzutun. Man denkt an Leute 
wie Ken Kesey und seine »Merry Pranksters« oder Tom Wolfe 
und den »Electric Kool-Aid Acid Test«, an die Hippies in San 
Francisco, die im Golden Gate Park »Love-ins« und »Be-ins«; 
veranstalteten. Doch das ist nur die eine Seite der Medaille, und 
sie verstellt den Blick auf den erregenden Reiz und die Erwartung,  
die solche Psychedelika auch auf hochgebildete und durchaus 
disziplinierte Menschen ausübten. Viele Wissenschaftlerinnen und 
Wissenschaftler, darunter Neurologen, Biochemiker, Psycholo- 
gen, Ärzte, Philosophen, aber auch Künstler, teilten damals die 
Überzeugung, die Menschheit stehe am Rande eines echten er- 
kenntnistheoretischen Durchbruchs.  
Bücher wie Huxleys The Doors of Perception (Pforten der Wahr- 
nehmung) kursierten, und zwar nicht nur unter der rebellischen 
Jugend. Timothy Leary, der eine neue Religion verkündete, galt 
als durchaus seriös. Mit The Teachings of Don Juan (Die Lehren 
des Don Juan) hat Castaneda nicht nur einen Bestseller gelandet 
sondern auch an der Universität von Kalifornien einen Doktorgrad 
erworben. Psychedelische Substanzen fanden in der Medizin und in 
der Psychotherapie routinemäßig Verwendung. In Boston 
nahmen Theologiestudenten unter dem Einfluß von LSD an einem 
Gottesdienst teil. Die meisten sagten nachher aus, sie hätten das 
Heilige intensiver erlebt, seien dem Göttlichen näher gewesen als 
sonst je 
Der spätere Verteidigungsminister Christopher Mayhew 
erschien sogar total high im Fernsehen und strahlte den Interviewer 
mit dem selig seraphischen Lächeln eines Menschen an, auf den 
soeben die Weisheit herabgestiegen ist. All diese Zeiterscheinungen 



erklären, warum die etablierten, kritischen Akademiker panisch 
auf Allegros Buch reagierten, obwohl dieser selbst Experimenten 
dieser Art distanziert gegenüberstand und nicht einmal Alkohol 
trank oder rauchte.  
Aber es ist trotz allem natürlich unbestritten, daß sein Buch ganz 
aus dem Rahmen des Üblichen fiel, und zwar nicht nur aus den 
angeführten Gründen. Und dies hat Allegros Reputation als Wis- 
senschaftler gründlich geschadet. Die Rezension in der Times 
gipfelte in einer sehr ins Persönliche gehenden, amateurhaften 
Psychoanalyse von Allegros Charakter, mit dem Ziel, ihn zu 
diskreditieren. Aliegros Verleger entschuldigte sich öffentlich für 
das Erscheinen des Buches und räumte ein, es sei »unnötig belei- 
digend«. Und in einem Brief an die Times distanzierten sich am 
26. Mai 1970 vierzehn renommierte britische Wissenschaftler ent- 
schieden von Allegros Thesen. Zu den Unterzeichnern gehörte 
auch Geza Vermes von der Universität Oxford. Er war, was die 
Arbeit mit Material von Qumran betraf, in vielen Punkten bisher 
mit Allegro einer Meinung gewesen und griff später auch dessen 
Klagen über die Verzögerungstaktik der internationalen Forscher- 
gruppe wieder auf. Auch Professor Godfrey Driver, Allegros frü- 
herer Mentor, der später eine erheblich radikalere Interpretation 
er Qumrantexte formulierte, als Allegro dies je gewagt hat, hatte 
seine Unterschrift gegeben. 
Allegro setzte seine Bemühungen fort, die Öffentlichkeit darauf 
aufmerksam zu machen, daß die Publikation der Texte in den 
Schriftrollen weiterhin verschleppt wurde. Noch 1987, ein Jahr vor 
seinem Tod, bezeichneter er die Verzögerungstaktik der Gruppe als 
erbärmlich und durch nichts zu entschuldigen«. Er fügt hinzu, 
seine ehemaligen Kollegen seien »jahrelang auf Material sitzenge- 
blieben, das nicht nur von eminenter Bedeutung, sondern auch in 
religiöser Hinsicht äußerst brisant« sei. 
Zweifellos... untergraben die Aussagen in den Schriftrollen die 
Einzigartigkeit der Christen als Sekte ... In Wirklichkeit wissen 
wir verdammt genau Bescheid über die Ursprünge des Chri- 
stentums. Auf jeden Fall lüften diese Dokumente das Geheim- 
nis. 
Zu diesem Zeitpunkt war die Initiative bereits in die Hände der 
nachfolgenden Generation von Gelehrten übergegangen. Allegro 
hatte inzwischen der wissenschaftlichen Beschäftigung mit den 



Rollen den Rücken gekehrt, um seinen Forschungen über die 
Ursprünge von Mythos und Religion nachzugehen. Doch obwohl 
die Arbeiten, die auf sein umstrittenes Buch folgten, gemäßigt 
waren, blieb er für die meisten Leser und die etablierte Wis- 
senschaft »ein Sonderling«, ein Mann, der - wie die Times spottete 
- den »Ursprung des Christentums den Speisepilze zurückführ- 
te«. 
Allegro starb unerwartet 1988. Zwar hatten ihn die Kollegen nicht 
mehr ernst genommen, doch war er bis zuletzt tatkräftig und 
überzeugt gewesen vom positiven Fortgang seiner philologischen 
Studien, zudem voller Optimismus. Noch vor seinem Tod hat er 
erfahren, daß seine Auflehnung gegen die internationale Forscher- 
gruppe und sein Widerstand gegen die Verzögerung bei der Ver- 
öffentlichung des Qumranmaterials inzwischen bei anderen Wi- 
derhall gefunden hatten, und das muß ein gewisser Trost für ihn 
gewesen sein. 
1956 hatte Edmund Wilson Allegros populärwissenschaftliches 
Buch über die Schriftrollen vom Toten Meer anerkennend bespro- 
chen. Als 1969 eine Neuauflage seines eigenen Buches erschien, 
war es auf den doppelten Umfang angewachsen. Was die Schrift- 
rollen und den Umgang damit betraf, so reichten für Wilson die 
Ausdrücke »Druck« und »Behinderung« zur Charakterisierung 
der Situation längst nicht mehr aus. Ihm schienen vielmehr jetzt 
Bezeichnungen wie »Verschleierung« und »Skandal« angebracht: 
Ich habe mir von einem katholischen Wissenschaftler sagen las- 
daß die offizielle kirchliche Haltung in bezug auf die Rollen 
Anfang an dazu tendierte, die Wissenschaft dahin zu bringen, 
daß sie die Bedeutung [der Rollen] herunterspielt.« Mitte der 
siebziger Jahre begannen die Bibelforscher offen von einem Skan- 
dal zu sprechen. Selbst die gefügigsten Wissenschaftler wurden 
allmählich unruhig. Und über das Verhalten der internationalen 
Forschergruppe waren selbst Menschen befremdet, die keinerlei 
Interesse an wissenschaftlichen Kontroversen hatten. 
Unter ihnen befand sich Geza Vermes, einer der renommiertesten 
zeitgenössischen Wissenschaftler für semitische Sprachen. Er hatte 
seit 1951 Bücher und Artikel über die Schriftrollen veröffentlicht, 
und zu Beginn bestanden keinerlei Differenzen zwischen ihm und 
der internationalen Gruppe. Doch wie viele andere verlor auch er 
mit der Zeit die Geduld, als sich die Veröffentlichung der Texte 



immer länger hinzog. 1977 warf er im ersten Kapitel seines Buches 
The DeadSea Scro/ls: Qumran in Perspectiveden Fehdehandschuh: 
Nun, da seit der Entdeckung der Schriftrollen von Qumran 
schon dreißig Jahre verstrichen sind, hat die Welt ein Recht, die 
für die Publikation verantwortlichen Autoritäten zu fragen ... 
was sie gegen diesen beklagenswerten Stand der Dinge zu tun 
gedenken. Denn wenn nicht umgehend drastische Maßnahmen 
ergriffen werden, verkommt die größte und wichtigste Entdek- 
kung hebräischer und aramäischer Handschriften wahrschein- 
lich zum wissenschaftlichen Skandal par excellence des zwan- 
zigsten Jahrhunderts." 
Entsprechend ihren Gepflogenheiten geruhte die internationale 
Gruppe nicht, dies in irgendeiner Weise offiziell zur Kenntnis zu 
nehmen. Fast zehn Jahre später, 1985 nämlich, forderte Vermes 
erneut von ihr Rechenschaft, und zwar diesmal im Times Literary 
Supplement: 
Vor acht Jahren habe ich diese Situation als einen »beklagens- 
werten Stand der Dinge« bezeichnet und davor gewarnt, daß 
dies zum »wissenschaftlichen Skandal par excellence des zwan- 
zigsten Jahrhunderts« werden würde, wenn nicht sofort dras- 
tische Maßnahmen ergriffen würden. Leider ist nichts ge- 
schehen. Statt dessen hat sich der gegenwärtig leitende 
Herausgeber der Fragmente darauf versteift, jede Kritik an 
seiner Verschleppungstaktik als ungerecht und unvernünftig 
zurückzuweisen. 
Im selben Artikel sprach Vermes dem gerade verstorbenen Yigael 
Yadin seine Anerkennung dafür aus, daß er das in seinem Besitz 
befindliche Qumranmaterial unverzüglich veröffentlicht hatte, 
und fügte hinzu: »Doch sollte uns dies alle und besonders jene, die 
es versäumt haben, den Verpflichtungen nachzukommen, die sie 
ihrer privilegierten Stellung schuldig sind, daran erinnern, daß die 
Zeit uns davonläuft.« 
Um würdelose Streitigkeiten zu vermeiden, verfolgte Vermes die 
Sache nicht weiter. Wie immer nahm die internationale Gruppe 
von seinen Äußerungen keinerlei Notiz. Diese Situation muß 
Vermes ganz besonders verärgert haben, gilt er doch auf seinem 
Gebiet als international anerkannter Experte. Er hat zudem Über- 
setzungen von Teilen der Schriftrollen veröffentlicht, die an die 
Öffentlichkeit gelangt sind - zum Beispiel unter israelischer 



Schirmherrschaft. 
Und was die Arbeit mit unveröffentlichtem Qumranmaterial an- 
geht, so ist er nicht weniger kompetent als jedes Mitglied des 
internationalen Teams, aufgrund seiner Qualifikationen sogar 
kompetenter als die meisten. Und doch hat man ihm die ganze Zeit 
über den Zugang zu dem Material verwehrt, ungeachtet seiner 
bemerkenswerten akademischen Laufbahn. Er durfte noch nicht 
einmal einen Blick darauf werfen. 
Wertvolle Beweisstücke sind nach wie vor unter Verschluß. Wir 
können persönlich beweisen, daß wichtiges Material zwar nicht 
direkt unterschlagen, aber auch nicht publiziert worden ist. So ist 
beispielsweise Michael Baigent im November 1989 in Jerusalem 
mit Mitgliedern der jetzigen Gruppe zusammengekommen. Unter 
ihnen war auch Pater Emile Puech, der »Kronprinz« der Ecole , 
Biblique, der die Starcky zugeteilten Rollenfragmente »geerbt«| 
hat. Unter diesen befand sich sogenanntes »Material unbekannter 
Herkunft«. Im persönlichen Gespräch teilte Pater Puech drei wich- 
tige Entdeckungen mit: 
1. Er hat bisher unaufgedeckte Parallelen zwischen den Texten 
der Schriftrollen und der Bergpredigt gefunden, vor allem 
deutliche Bezüge zu den »Armen im Geiste«. 
2. Im Barnabas-Evangelium, einem apokryphen christlichen 
Text, der zum ersten Mal im zweiten Jahrhundert nach Chri- 
stus erwähnt wird, hat Puech ein bisher unentdecktes Zitat 
aufgespürt, das einem »unbekannten Propheten« zugewiesen 
wird. Dieses Zitat stammt direkt aus den Schriftrollen vom 
Toten Meer, woraus hervorgeht, daß der Autor des Barnabas- 
Evangehums entweder selbst zur Gemeinde von Qumran ge- 
hört hat und mit ihren Lehren vertraut war oder zumindest 
Zugang dazu hatte. Hier liegt eine eindeutige Verbindung von 
Qumran und der christlichen Tradition vor. 
3. Im Werk des Märtyrers Justin, eines christlichen Autors aus 
dem zweiten Jahrhundert, hat Puech ein weiteres, direkt aus 
Qumran stammendes Zitat gefunden. 
»Wir verbergen nichts«, beharrte Puech eisern. »Wir werden alles 
veröffentlichen.« Unseres Wissens ist jedoch keine der von Puech 
im Gespräch mitgeteilten Enthüllungen bislang im Druck erschie- 
nen, und es hat nicht den Anschein, als ob dies bald geschähe. 
Andererseits ist kürzlich etwas über die Art des weiterhin unter- 



drückten Materials durchgesickert. In einer Nummer der BAR 
erschien 1990 ein Artikel von einem ungenannten Wissenschaftler, 
den offensichtlich sein Gewissen drückte. Darin geht es um ein 
Qumranfragment, das große Ähnlichkeit mit Passagen des Eukas- 
Evangeliums aufweist. In bezug auf die bevorstehende Geburt Jesu 
spricht Eukas (1,32-35) von einem Kind, das »Sohn des Höchsten« 
und »Sohn Gottes« genannt wird. Das fragliche Qumranfragment 
aus Höhle 4 spricht gleichfalls davon, daß einer kommen werde, 
der »mit Namen [als] Gottes Sohn gepriesen und den man Sohn 
es Höchsten nennen wird«. In der Zeitschrift wird ausgeführt, 
es sei eine außerordentliche Entdeckung, denn »zum ersten Mal 
ist damit die Bezeichnung >Sohn Gottes< in einem palästinischen 
Text außerhalb der Bibel gefunden worden«. Ist dieses Fragment 
auch auf dubiose Weise an die Öffentlichkeit gelangt, so stammt 
es doch ganz sicher aus dem Corpus des »unzugänglichen« Pater 
Milik, der bislang darüber verfügte und es rigoros unter Verschluß 
hielt. 



 
 
 

Wider den Consensus 
 
 
Sowohl Edmund Wilson ais auch John Allegro und Geza Vermes 
haben also der internationalen Forschergruppe ihre Verschlep- 
pungstaktik und ihren Alleinverfügungsanspruch über die Schrift- 
rollen vom Toten Meer vorgeworfen. "Wilson und Allegro stellten 
zudem die vom Team erarbeiteten, krampfhaften Versuche in 
Frage, die Gemeinschaft von Qumran von dem sogenannten »frü- 
hen Christentum« zu distanzieren. Anderseits stimmten alle drei 
Wissenschaftler in anderen Belangen mit dem Consensus, den das 
Team erstellt hatte, überein. So anerkannten sie zum Beispiel die 
Datierung der Schriftrollen vom Toten Meer als vorchristlich, 
desgleichen auch die Behauptung, die Mitglieder der Gemeinde 
von Qumran seien Essener gewesen. Sie akzeptierten auch die 
traditionelle Beschreibung der Essener von Qumran, wie sie bei 
Plinius, Philo und Flavius Josephus zu finden ist, nämlich daß sie 
asketisch, zurückgezogen, pazifistisch und von den sozialen, poli- 
tischen und religiösen Hauptströmungen isoliert gewesen seien. 
Falls das Christentum mit dem Gedankengut der Gemeinde von 
Qumran tatsächlich in Verbindung gestanden haben sollte, wäre 
es also weit weniger originell, als früher angenommen. Es würde 
dann einfach gewissermaßen in Qumran genauso verwurzelt sein 
wie- eingestandenermaßen- im überlieferten Judaismus des Alten 
Testamentes. Nach dieser Sicht der Dinge wäre also die Vorstel- 
lung beziehungsweise die Konzeption des Christentums nur in 
diesem Punkt einer Korrektur zu unterziehen. 
In den sechziger Jahren begann sich jedoch die wissenschaftliche 
Opposition gegen den Consensus der internationalen Gruppe auch 
von anderen Ansatzpunkten aus zu regen. Diese Kritik setzte weit 
radikaler an als alles, was Wilson, Allegro oder Vermes je vorge- 
bracht hatten. Sie stellte nicht nur die Datierung der Schriftrollen 
von Qumran durch die internationale Gruppe in Frage, sondern 
auch die Behauptung, bei der Gemeinde von Qumran habe es sich 
um Essener gehandelt. Diese Zweifel wurden von Cecil Roth und 
Godfrey Driver angemeldet. 



Cecil Roth war einer der bekanntesten jüdischer Historiker. Nach 
seinem Dienst in der britischen Armee während des Ersten Welt- 
kriegs promovierte er am Merton College in Oxford zum Histo- 
riker. Einige Jahre war er dort außerordentlicher Professor für 
jüdische Studien - diese Stelle hat später Geza Vermes übernom- 
men. Roth hat ungeheuer viel geschrieben: es sind von ihm über 
sechshundert Publikationen verzeichnet. Außerdem war er Her- 
ausgeber der Encydopaedia Judaica. Roth genoß unter Wissen- 
schaftlern hohes Ansehen, und zwar insbesondere wegen seiner 
immensen Kenntnisse der Geschichte des Judentums. 
Godfrey Driver stand ihm als Wissenschaftler kaum nach. Auch er 
hatte während des Ersten Weltkriegs in der britischen Armee 
Dienst getan, und zwar war er überwiegend im Nahen Osten 
eingesetzt gewesen. Auch er lehrte in Oxford, wo er am Magdalen 
College 1938 Professor für semitische Philologie wurde. Bis 1960 
war er außerdem als Professor für Hebräisch tätig. Er gehörte dem 
Team an, das das Alte Testament für eine englische Bibelausgabe 
neu übersetzte. Im übrigen war er es, der John Allegro als Mentor 
dem internationalen Team empfahl. 
Seit der Entdeckung der Schriftrollen vom Toten Meer hatte 
Driver stets zur Vorsicht gemahnt, wenn es um die Datierung auf 
die Zeit vor Christus ging. In einem Brief an die Times vom 23. 
August 1949 meinte er warnend, es erscheine ihm gefährlich, daß 
die Datierung in die Zeit vor Christi Geburt »allgemeine Anerken- 
nung finde, noch bevor [die Rollen] einer kritischen Untersuchung 
unterzogen worden sind«.' Und er fuhr fort: »Die äußerlichen 
Beweise ... für eine Datierung vor Christus sind mit größter 
Vorsicht zu genießen, solange die innere Wahrscheinlichkeit da- 
gegen zu sprechen scheint.«2 Driver gab zu bedenken, wie riskant 
es sei, sich zu sehr auf die »äußerlichen Beweise« - die archäolo- 
gischen und paläographischen - zu verlassen. Statt dessen solle 
man mehr Gewicht auf die Erforschung der »inneren Wahrschein- 
lichkeit« - auf das nämlich, was in den Rollen steht - legen. Diese 
»innere Wahrscheinlichkeit« aber lege eher den Schluß nahe, daß 
die Rollen aus dem ersten nachchristlichen Jahrhundert stammten. 
Inzwischen hatte Cecil Roth eigene Forschungen angestellt. 1958 
veröffentlichte er seine Ergebnisse in einer Arbeit mit dem Titel 
The Historical Background of the Dead Sea Scrolls. Die Zeit, der die 
Schriftrollen zuzuordnen seien, so argumentierte er darin, sei nicht 



die Zeit vor Christus, sondern die des Aufstandes in Judäa zwi- 
schen 66 und 73 nach Christus. Wie Driver bestand auch Roth 
darauf, daß die Rollentexte eine exaktere Grundlage für die Da- 
tierung darstellten als archäologische oder paläographische Unter- 
suchungen. Auf dieser Basis kam er zu Aussagen, die nicht nur dem 
Consensus der internationalen Gruppe entgegenstanden, sondern 
die Katholiken unter ihnen in höchstem Maße aufgebracht haben 
müssen. Anhand von Textstellen legte er dar, daß die »Invasoren«, 
von denen die Gemeinde von Qumran als von Feinden spricht, 
Römer gewesen sein müssen - und zwar Römer der Kaiserzeit, 
nicht der Zeit der Republik. Des weiteren wies er darauf hin, daß 
der militante Nationalismus und messianische Eifer in den Rollen 
weniger den traditionellen Vorstellungen von den Essenern als 
dem Bild der Zeloten bei Flavius Josephus entspreche. Er konze- 
dierte zwar, die Gemeinde von Qumran sei ursprünglich mögli- 
cherweise von Essenern traditioneller Art gegründet worden, doch 
hätten sie den Ort nach der Zerstörung im Jahr 37 v. Chr. wohl 
aufgegeben. Diejenigen, die sich nach dem Jahr 4 v. Chr. dort 
niedergelassen und die Rollen deponiert hätten, seien aber wohl 
keine Essener gewesen, sondern Zeloten. Er ging in seiner Argu- 
mentation gar noch einen Schritt weiter und wagte die Behaup- 
tung, die Gemeinde von Qumran habe mit den fanatischen Ver- 
teidigern der fünfzig Kilometer weiter südlich liegenden Festung 
Masada in Verbindung gestanden. 
Natürlich lösten diese Behauptungen in der Gruppe um de Vaux 
entrüstete Kritik aus. In einer Rezension von Roths Buch bemän- 
gelte Pater Jean Carmignac, ein Mitglied dieses Teams, Roth lasse 
»keine Gelegenheit aus, Masada und Qumran miteinander in 
Beziehung zu setzen, was jedoch gerade eine weitere Schwäche 
seiner Hypothese ist«.3 Selbst noch als Yigael Yadin acht Jahre 
darauf bei Ausgrabungen in Masada Rollen fand, deren Inhalt mit 
jenem der Qumranrollen übereinstimmte, weigerte sich das inter- 
nationale Team weiterhin, Roths These auch nur als wahrschein- 
lich in Betracht zu ziehen. Es war jedoch unbestritten, daß irgend- 
eine Beziehung zwischen Qumran und Masada bestanden haben 
muß. Das Team, das mit seiner Argumentation immer mehr ins 
Schleudern geriet, beharrte deshalb darauf, daß nur eine Erklärung 
möglich sei: Einzelne Essener aus Qumran hätten eben ihre Ge- 
meinschaft verlassen, um sich den Verteidigern von Masada anzu- 



schließen. Dabei hätten sie ihre heiligen Schriften mitgenommen! 
Soweit Roths Hypothese Masada betraf, wurde sie also durch 
Yadins Ausgrabungen bestätigt. Aber er war auch durchaus selbst 
in der Lage, seine Sache auszufechten. 1959 setzte er sich in einem 
Artikel mit de Vaux' angeblich auf archäologischen Beweisen 
fußenden Behauptungen auseinander, die Rollen könnten keines- 
falls später als im Sommer 68 n. Chr. deponiert worden sein, als 
nämlich »Qumran von der zehnten Legion eingenommen« wor- 
den sei. Roth bewies schlüssig, daß die zehnte Legion im Sommer 
68 n. Chr. niemals auch nur in der Nähe von Qumran gewesen 
war. 
Wie sehr de Vaux' Team über diese Argumentation Roths auch in 
Wut geriet, sie wurde von seinem Kollegen Godfrey Driver jeden- 
falls geteilt. Die beiden arbeiteten eng zusammen. 1965 veröffent- 
lichte Driver eine umfangreiche, detaillierte Abhandlung über das 
Qumranmaterial unter dem Titel The Judaean Scrolls. Darin 
schreibt er, »Versuche, die Rollen in die Zeit vor Christus zu 
datieren, [seien] grundsätzlich verfehlt«. Für eine solche Datierung 
gebe es einzig paläographische Anhaltspunkte, »und diese reichen 
alleine nicht aus«.6 Driver stimmte mit Roth darin überein, daß die 
Schriftrollen in die Zeit des Aufstandes in Judäa zwischen 66 und 
73 n. Chr. gehörten und deshalb »mehr oder weniger« zeitlich mit 
der Entstehung des Neuen Testaments zusammenfielen. Auch 
vertrat er wie Roth die Ansicht, die Gemeinde von Qumran habe 
nicht aus Essenern, sondern aus Zeloten bestanden. Nach seinen 
Berechnungen seien die Schriftrollen zu irgendeinem Zeitpunkt 
zwischen dem genannten Termin und dem Ende des zweiten 
Aufstandes in Judäa, der Rebellion des Simeon Bar Kochba zwi- 
schen 132 und 135 n. Chr., deponiert worden. Er stellte die 
wissenschaftliche Kompetenz der internationalen Gruppe und be- 
sonders de Vaux' in der Folge rundweg in Frage. 
Roth und Driver waren anerkannte Koryphäen in ihren jeweiligen 
historischen Spezialgebieten, die man nicht einfach übergehen 
oder von oben herab abservieren konnte. Ihr Prestige und ihr 
Wissen waren unangreifbar, und man konnte sie auch nicht einfach 
isolieren. Außerdem waren sie in wissenschaftlichen Auseinander- 
setzungen zu erfahren, um ihren Kopf in die Schlinge zu stecken, 
wie Allegro es getan hatte. Sie waren jedoch machtlos gegen die 
Art von herablassender Gönnerhaftigkeit, die de Vaux und sein 



Team, eingeschworen auf den Consensus, an den Tag legten. So 
angesehen Roth und Driver auch seien, so hätten sie doch bei der 
Qumranforschung fremden Boden betreten. Entsprechend schrieb 
de Vaux 1967 in einer Besprechung von Drivers Buch: »Leider 
findet sich auch hier wieder jener Konflikt zwischen Methode und 
Geisteshaltung, zwischen dem Textkritiker und dem Archäologen, 
dem Mann am Schreibtisch und dem Mann vor Ort.«7 Nun hat de 
Vaux allerdings nicht gerade viel Zeit »vor Ort« verbracht. Er und 
die meisten seiner Gruppe schotteten sich nur zu gern im Rollensaal 
ab und überließen die Arbeit vor Ort den Beduinen. Doch immer- 
hin lag der Rollensaal näher an Qumran als Oxford. Außerdem 
konnte de Vaux' Gruppe ihre unmittelbare Vertrautheit mit dem 
gesamten Corpus der Qumrantexte geltend machen, Roth und 
Driver, denen der Zugang dazu verwehrt war, hingegen nicht. 
Zudem hatten Roth und Driver zwar die historischen Methoden 
des Teams in Frage gestellt, nicht jedoch dessen fast ausschließlich 
archäologischen und paiäographischen Ansatz hinterfragt. 
Archäologie und Paläographie jedoch schienen die Stärken des 
Teams zu sein, so daß de Vaux seine Rezension von Drivers 
Abhandlung selbstsicher und abschließend mit den Worten been- 
den konnte: »Drivers Theorie ... ist nicht haltbar.«8 Unter Beru- 
fung auf Archäologie und Paläographie konnte er auch andere 
Forscher auf diesem Gebiet blenden und so ihre Unterstützung 
erschleichen. Auf diese Weise wurde Professor Albriglu gegen 
Driver aufgeboten, der dessen These schließlich als »völlig ver- 
fehlt« bezeichnete. Der Fehler liege »in einer offensichtlichen 
Skepsis gegenüber den Methoden der Archäologie, Numismatik 
und Paläographie. Leider hatte er [Driver] das Pech, ausgerechnet 
an einen der brillantesten Wissenschaftler unserer Zeit zu geraten 
- Roland de Vaux ...« 
Die internationale Gruppe und ihre Anhänger gingen nun in die 
Offensive und überschütteten Roth und Driver mit zunehmend 
verächtlicher Kritik. Eisenman bemerkte, die beiden seien »in einer 
Weise lächerlich gemacht [worden], die der Situation völlig unan- 
gemessen und von unglaublicher Schärfe war«. Niemand habe sie 
zu unterstützen, niemand den Zorn der fest auf den Consensus 
eingeschworenen Gruppe herauszufordern gewagt. »Und die wis- 
senschaftlichen Hammel«, so Eisenman, »blökten im Chor.«" Da 
Roths und Drivers Interessen nicht nur auf die Qumranforschung 



fixiert waren und ihr Ruf nicht ausschließlich davon abhing, zogen 
sie sich einfach von diesem Schauplatz zurück und verfolgten die 
Sache nicht weiter. Daß so etwas geschehen konnte, zeigt, wie 
eingeschüchtert und fügsam andere Forscher auf diesem Gebiet 
waren, und das bleibt ein dunkles Kapitel in der Qumranforschung. 
Hatte das internationale Team schon davor eine monopolisierte 
Stellung innegehabt, so schien seine Position nun völlig unangreif- 
bar geworden. Sie hatten zwei ihrer bedeutendsten Gegner kaltge- 
stellt, und ihr Triumph schien vollkommen. Roth und Driver waren 
mundtot gemacht worden, Allegro war diskreditiert. Alle anderen 
potentiellen Gegner hatte man durch Einschüchterung zum Still- 
halten oder auf die eigene Seite gebracht. Ende der sechziger und 
zu Beginn der siebziger Jahre war die Hegemonie des internatio- 
nalen Teams praktisch absolut. 
Noch Mitte der achtziger Jahre war die Opposition gegen das 
internationale Team, sofern es sie überhaupt noch gab, zerstreut 
und unorganisiert. Nur noch in einer einzigen in den USA erschei- 
nenden Zeitschrift, der Bibiical Archaeology Review, meldete sie 
sich gelegentlich zu Wort. In der Ausgabe vom September/Okto- 
ber 1985 wurde von einer Tagung über die Schnftrollen vom Toten 
Meer berichtet, die im Mai des Jahres davor an der Universität 
New York stattgefunden hatte. Im Bericht wurde wiederholt, was 
Professor Morton Smith auf dieser Konferenz gesagt hatte. Er 
hatte, wie bereits erwähnt, den Skandal um die Rollen als wider- 
wärtig bezeichnet und das Team darüber hinaus einen »magischen 
Kreis«'2 genannt. 
Im weiteren lenkte die Zeitschrift die Aufmerksamkeit auf die 
Frustration und den Unmut, die sich inzwischen unter anerkannten 
Wissenschaftlern, die zu dem »magischen Kreis« nicht zugelassen 
seien, ausgebreitet habe. Es wurde auch auf die Lorbeeren hinge- 
wiesen, die Institutionen wie die Harvard University geerntet 
hätten, wo Cross und Strugnell lehrten und ihren bevorzugten 
Schülern Zugang zum Qumranmaterial gewährten, was weit er- 
fahreneren und qualifizierteren Forschern versagt bleibe. Am Ende 
des Artikels wurde »die sofortige Publikation von Fotografien 
sämtlicher unveröffentlichter Texte«13 gefordert, und damit eine 
gleichlautende Forderung von Morton Smith wiederholt. 
Daß dessen Anmahnungen erneut ungehört verhallten, legt Zeug- 
nis von der Ängstlichkeit der Akademiker ab. Allerdings hatte 



Smith seine Aufforderung etwas ungeschickt formuliert, da sie 
implizit die Verantwortung vom internationalen Team, den wah- 
ren Sündern, auf die israelische Regierung schob, die damals 
dringlichere Probleme zu bewältigen hatte. Die israelische Regie- 
rung hatte ihre Pflicht 1967 im Grunde erfüllt, als sie dem interna- 
tionalen Team das Monopol über die Rollen unter der Bedingung 
beließ, daß deren Inhalt veröffentlicht würde. Nur weil die israe- 
lische Regierung die Sache hatte weiterlaufen lassen, konnte man 
sie noch lange nicht für die Situation als solche verantwortlich 
machen. Außerdem sollte Eisenman ohnehin schon bald in Erfah- 
rung bringen, daß die Israeli - die Wissenschaftler und Journalisten 
so gut wie die Regierungsbeamten - über die wirkliche Situation 
erschreckend schlecht informiert waren und sich ihr gegenüber - 
das muß allerdings auch gesagt werden - leider indifferent verhiel- 
ten. Unwissenheit und Indifferenz aber machten es möglich, daß 
ein längst überfälliger Status quo aufrechterhalten bleiben konnte. 
Im selben Jahr, also 1985, begann sich das israelische Parlaments- 
mitglied Juval Ne'eman der Sache anzunehmen. Er zeigte sich 
erstaunlich gut informiert. Ne'eman war ein weltbekannter Physi- 
ker, Professor der Physik und Leiter des Instituts für Physik an der 
Universität Tel Aviv, zu deren Präsident er 1971 gewählt wurde. 
Vorher war er als militärischer Planer tätig gewesen, und zwar als 
einer der Mitverantwortlichen für die grundsätzliche Strategie der 
israelischen Armee. Von 1961 bis 1963 war er wissenschaftlicher 
Leiter des Soreq Research Establishment, der israelischen Atom- 
energiekommission. Ne'eman brachte die Vorgänge um die 
Schriftrollen vor die Knesset. Er bezeichnete es als einen »Skan- 
dal«, daß die israelischen Behörden dem internationalen Team 
weiterhin ein Mandat und ein Monopol überließen, welche noch 
aus der Zeit des jordanischen Regimes herrührten. Dank diesem 
Vorstoß wurde das israelische Amt für Altertümer endlich auf Trab 
gebracht, und man machte sich daran herauszufinden, wie und 
warum ein geschlossener Kreis katholischer Wissenschaftler eine 
derartig vollständige und ausschließliche Kontrolle über etwas 
ausübte, was immerhin ein israelischer Staatsschatz war. 
Das Amt für Altertümer konfrontierte die internationale Gruppe 
in der Folge regelmäßig mit Fragen nach der Publikation der 
Schriftrollen. Was waren die Gründe für die Verschleppung und 
Verzögerung? Nach welchem Zeitplan würde man endlich publi- 



zieren? Am 15. September 1985 schrieb Pater Benoit, der zu dieser 
Zeit die Gruppe leitete, an seine Kollegen. Eine Kopie dieses 
Briefes befindet sich in unserem Besitz. Darin erinnerte Benoit die 
Kollegen an Morton Smiths Forderung nach sofortiger Veröffent- 
lichung von Fotografien. Auch beklagt er sich (als wäre er die 
geschädigte Partei) über den Ausdruck Skandal, den nicht nur 
Morton Smith, sondern auch Ne'eman in der Knesset verwendet 
habe. Er empfiehlt im weiteren Strugnell als Hauptherausgeber 
zukünftiger Publikationen und erbittet von jedem Mitglied des 
Teams einen Zeitplan für die Publikationen. 
Seiner Bitte wurde nur zögernd und vereinzelt entsprochen. Am 
26. Dezember 1985 schrieb ihm das Amt für Altertümer auf Drän- 
gen von Ne'eman hin und wiederholte die Bitte um einen Bericht 
und nach Beantwortung der Fragen.15 Ob sich Benoits Antwort auf 
verläßliche Informationen seiner Kollegen stützte oder ob er ein- 
fach, um Zeit zu gewinnen, improvisierte, läßt sich nicht genau 
klären. Auf alle Fälle versprach er dem Amt für Altertümer in seiner 
Antwort, das gesamte Material der internationalen Gruppe inner- 
halb der nächsten sieben Jahre zu veröffentlichen - also bis 1993. 
Dieser Zeitplan wurde für verbindlich erklärt, doch nahm das 
natürlich niemand ernst. Im persönlichen Gespräch mit uns hat 
Ne'eman erklärt, er habe »unter der Hand« gehört, daß der 
Zeitplan allgemein als Witz aufgefaßt werde.17 Als solcher hat er 
sich jedenfalls entpuppt. Es besteht keinerlei Aussicht, daß das 
gesamte Material oder auch nur ein größerer Teil davon bis 1993 
erscheinen wird. Nicht einmal das gesamte Material aus Höhle 4 
ist bislang veröffentlicht. Seit Erscheinen von Allegros Band in der 
Reihe Discoveries in the Judaean Desert 1968 sind erst drei weitere 
erschienen, und zwar 1977, 1982 und 1990, also bisher insgesamt 
acht Bände. 
Immerhin hat der wachsende Druck in der internationalen Gruppe 
offenbar Panik ausgelöst. Wie vorauszusehen war, begann man 
nach einem Sündenbock zu suchen. Wer hatte die israelische 
Regierung auf den Plan gerufen? Wer hatte Ne'eman informiert, 
so daß er die Angelegenheit vor die Knesset bringen konnte? 
Offenbar wegen des wiederholt gebrauchten Ausdrucks »Skandal« 
bot sich Geza Vermes als Übeltäter an. In Wirklichkeit hatte 
Vermes mit der Sache jedoch nicht das mindeste zu tun. Ne'eman 
war vielmehr von Eisenman ins Bild gesetzt worden. 



Eisenman hatte aus Roths und Drivers Unterlassungen gelernt. Er 
wußte, daß das Konstrukt des Consensus, das das internationale 
Team errichtet hatte, mit der Zuverlässigkeit der archäologischen 
und paläographischen Untermauerung stand und fiel. Roth und 
Driver hatten diese Fakten als irrelevant abgetan, ohne sie zu 
überprüfen. Eisenman nahm sich vor, das internationale Team auf 
seinem eigenen Feld anzugreifen, indem er dessen Methoden 
aufdeckte und zeigte, daß die damit gewonnenen Daten irrelevant 
waren. 
Eisenman hatte seine Kampagne mit dem Buch eröffnet, durch das 
wir auf ihn aufmerksam geworden sind, nämlich Maccabees, Zado- 
kites, Christians and Qumran, das 1983 in Holland erschien. In der 
Einführung wirft er »einer kleinen Gruppe von Spezialisten, die 
eng zusammenarbeitet« und sich auf »einen Consensus geeinigt 
hat« den Fehdehandschuh hin. In Anbetracht der geringen Leser- 
schaft und Verbreitung des Buches konnte das internationale Team 
diesen Angriff einfach übersehen. Wahrscheinlich ist sogar, daß 
man das Buch für das nichtswürdige Werk eines ehrgeizigen 
Anfängers hielt, und es deshalb zu diesem Zeitpunkt keiner aus der 
Gruppe auch nur für nötig befand, es zu lesen. 
Eisenman sorgte jedoch dafür, daß er nicht in Vergessenheit geriet. 
1985 erschien sein zweites Buch, und zwar unter dem Titel James 
the Just in the Habakuk Pesher in Italien, ironischerweise mit dem 
Imprimatur der Tipographia Gregoriana, eines Verlages im Vati- 
kan. Das Vorwort war in italienischer Sprache verfaßt. Im Jahr 
darauf wurde das Buch mit einigen Erweiterungen und einem 
überarbeiteten Anhang ebenso wie das erste bei Brill in Holland 
herausgebracht. Noch im selben Jahr erhielt Eisenman ein For- 
schungsstipendium vom renommierten Albright Institute in Jeru- 
salem. Dort machte er, wie wir bereits erwähnt haben, insgeheim 
die israelische Regierung auf die Situation aufmerksam, so daß 
diese ihr Augenmerk auf die Schriftrollen richtete. Denn er hatte 
inzwischen erkannt, daß sich der Würgegriff des internationalen 
Teams weder durch wohlklingende noch durch heftige Proteste in 
Fachzeitschriften lösen ließ. Dazu bedurfte es des Drucks von 
außen, möglichst seitens einer höheren Stelle. Deshalb informierte 
Eisenman Professor Ne'eman, der die Angelegenheit dann vor die 
Knesset brachte. 
Noch im gleichen Jahr sprach Eisenman persönlich bei Benoit vor 



und verlangte Einsicht in die Rollen. Wie vorauszusehen war, 
verwehrte ihm Benoit dies, wenn auch höflich, indem er Eisenman 
geschickt an die israelischen Behörden verwies, da er in dieser 
Sache nicht zu entscheiden habe. Zu diesem Zeitpunkt kannte 
Eisenmann die Tricks noch nicht, mit denen das Team sämtliche 
Interessenten an den Rollen auflaufen ließ. Er ließ sich aber nicht 
so leicht abschütteln. 
Alle Gastdozenten am Albright Institute halten einmal einen öf- 
fentlichen Vortrag. Eisenmans Vortrag war für den Februar 1986 
angesetzt. Zum Thema wählte er »Die Gemeinde von Jerusalem 
und Qumran« mit dem provokativen Untertitel »Archäologische, 
paläographische, historische und chronologische Probleme«. Wie 
bei seinem Buch über Jakobus (James) sollte auch diesmal wieder 
bereits der Titel auf einen neuralgischen Punkt aufmerksam ma- 
chen. Da es seinen Gepflogenheiten entsprach, verschickte das 
Institut Einladungen an alle bedeutenden Wissenschaftler auf die- 
Gebiet in Jerusalem, und es verstand sich von selbst, daß 
verwandte Institutionen wie die französische Ecole Biblique ver- 
treten waren. Diesmal erschienen fünf oder sechs Mitglieder, mehr 
als sonst üblich. 
Da sie Eisenman und sein Werk nicht kannten, erwarteten sie aber 
vielleicht nicht einmal Ungewöhnliches. Allmählich schwand je- 
doch ihre Selbstgefälligkeit, und sie hörten ihm schweigend zu. 
(Auf Eisenmans Ausführungen wird in Kapitel 9 näher eingegan- 
gen.) Nach dem Vortrag stellten sie keinerlei Fragen, sondern 
verließen den Saal, allerdings ohne Eisenman die üblichen Glück- 
wünsche auszusprechen. Zum ersten Mal war ihnen klargeworden, 
daß Eisenman eine echte Herausforderung für sie darstellte. Sie 
blieben sich aber auch diesmal treu und ignorierten ihn in der 
Hoffnung, daß die Zeit wie schon so oft Gras darüber wachsen 
lassen werde. 
Im Frühjahr darauf kam Professor Philip Davies von der Univer- 
sität Sheffield, ein Freund und Kollege Eisenmans, für kurze Zeit 
nach Jerusalem. Eisenman nahm ihn mit zu Magen Broschi, dem 
Direktor des Schreins des Buches, um mit ihm über ihren Wunsch 
zu sprechen, die unveröffentlichten Rollenfragmente, die immer 
noch von der internationalen Gruppe unter Verschluß gehalten 
wurden, sehen zu dürfen. Broschi lachte über diese eitle Hoffnung. 
»Sie werden diese Dinge Ihr Eebtag nicht zu Gesicht bekom- 



men« ', sagte er. Gegen Ende seines Aufenthalts in Jerusalem war 
Eisenman bei einem Professor der Hebräischen Universität zum 
Tee geladen, der später Mitglied des israelischen Aufsichtskurato- 
riums über die Schriftrollen wurde. Auch diesmal nahm Eisenman 
Davies mit. Bei dem Treffen waren etliche Wissenschaftler anwe- 
send, unter anderen Joseph Baumgarten vom Hebräischen College 
in Baltimore. Gegen Abend erschien auch John Strugnell - der 
einstige Gegner Allegros und spätere Leiter des internationalen 
Teams. Großsprecherisch und offensichtlich auf Konfrontation 
aus beschwerte er sich über »unqualifizierte Eeute«, die penetrant 
Zugang zum Qumranmaterial gefordert hätten. Eisenman ging 
sofort darauf ein. Er fragte, wie Strugnell denn das Wort »qualifi- 
ziert« definiere, ob er selbst »qualifiziert« sei, und ob er neben 
seinen Fähigkeiten, Handschriften zu analysieren, die man ihm 
wohl zubilligen müsse, auch über ausreichende Geschichtskennt- 
nisse verfüge. Obwohl die Debatte äußerlich halb im Scherz und 
recht zivil geführt wurde, nahm sie im Lauf des Abends zunehmend 
seltsam persönliche Züge an. 
Das folgende Lehrjahr, 1986/1987, verbrachte Eisenman am Ox- 
ford Center for Hebrew Studies und als Gastdozent des Linacre 
College. In Jerusalem war er über Beziehungen an zwei geheime 
Dokumente gekommen. Das eine war eine Kopie einer Rolle, an 
der Strugnell arbeitete, ein Teil seines »Privatlehens«. Den Spezia- 
listen ist dieser Text, den offensichtlich ein Vorsteher der Gemein- 
de von Qumran verfaßt hat und der Verhaltensregeln der Gemein- 
schaft enthält, unter der Bezeichnung »MMT«-Dokument20 

bekannt. Strugnell hatte ihn auf der Tagung von 1985 herumge- 
zeigt, aber nicht veröffentlicht. Das ist auch bis heute nicht gesche- 
hen, obwohl der Text insgesamt nur 121 Zeilen umfaßt. 
Das zweite Dokument hatte eher zeitgenössischen Charakter. Es 
war ein Computerausdruck, und zwar eine Liste sämtlicher Qum- 
rantexte, die sich in den Händen des internationalen Teams und 
in israelischen Museen befinden.2' Die Tatsache war deshalb von 
besonderer Bedeutung, weil die internationale Gruppe die Exi- 
stenz eines solchen Ausdrucks beziehungsweise einer solchen Liste 
wiederholt bestritten hatte. Hier lag nun der unwiderlegbare Be- 
weis vor, daß das Material großenteils noch nicht veröffentlicht 
war und zurückgehalten wurde. 
Eisenman wußte sofort, was er zu tun hatte: 



Seit mir klargeworden war, daß eines der zentralen Probleme 
unter den Wissenschaftlern, die in erster Linie für die ganze 
Situation verantwortlich sind, anmaßender Protektionismus 
und eifersüchtig gehütete Geheimniskrämerei ist, hatte ich mir 
vorgenommen, alles, was in meine Hände gelangt, ohne ir- 
gendwelche Bedingungen in Umlauf zu bringen. Diesen Bei- 
trag zur Sache konnte ich leisten, und dadurch wurde zusätz- 
lich das internationale Kartell oder Monopol auf solche 
Dokumente unterminiert. 
Eisenman schickte also eine Kopie des MMT-Dokumentes an 
jeden, der sein Interesse daran bekundete. Die Kopien verbreiteten 
«ich wie ein Lauffeuer. Eineinhalb Jahre darauf erhielt er von 
dritter Seite eine davon zurück mit der Anfrage, ob er den Text 
schon gesehen habe. An den Randbemerkungen konnte er sicher 
erkennen, daß es eine der Kopien war, die er selbst in Umlauf 
gebracht hatte. 
Genauso wie das MMT-Dokument wurde auch der Computer- 
ausdruck verbreitet. Das Vorgehen erzielte exakt die von Eisen- 
man vorhergesehene Wirkung. Eisenman sandte auch eigens eine 
Kopie an Hershel Shanks von der BAR, um der Zeitschrift neue 
Munition zur Wiederaufnahme ihrer Kampagne zu liefern. 
Es erübrigt sich beinahe, darauf hinzuweisen, daß Eisenmans 
Beziehungen zum internationalen Team sich abkühlten. Äußerlich 
befleißigten sich natürlich weiterhin beide Parteien respektablen 
akademischen Verhaltens; man gab sich unterkühlt höflich. Das 
Team konnte ihn schließlich nicht wegen Handlungen öffentlich 
angreifen, die er ostentativ nicht aus Eigeninteresse, sondern im 
Namen der Wissenschaft ausgeführt hatte. Aber die Kluft wurde 
immer größer. Und der gezielte Versuch, Eisenman kaltzustellen, 
ließ denn auch nicht lange auf sich warten. 
Im Januar 1989 sprach Eisenman bei Amir Drori vor, dem neuen 
Leiter des israelischen Amts für Altertümer. Unbesehen teilte Drori 
Eisenman mit, daß er vorhabe, mit John Strugnell, dem neuen 
Hauptherausgeber der Gruppe, eine Vereinbarung zu treffen. 
Danach würde das Monopol der Gruppe bestehenbleiben. Der 
bisher geltende letzte Termin für die Veröffentlichung, den Strug- 
nells Vorgänger Pater Benoit akzeptiert hatte, würde jedoch auf- 
gehoben werden. Nach der neuen Regelung brauche sämtliches 
noch nicht veröffentlichtes Qumranmaterial nicht schon bis 1993, 



sondern erst bis 1996 publiziert zu sein. 
Eisenman wurde aschfahl. Alle Versuche, Drori umzustimmen, 
schlugen jedoch fehl. Als Eisenman ihn verließ, war er zu neuen, 
drastischeren Maßnahmen entschlossen. Die einzige Möglichkeit, 
Druck sowohl auf die internationale Gruppe als auch auf das Amt 
für Altertümer auszuüben und Drori vielleicht davon abzuhalten, 
als er die Vereinbarung unterzeichnete, war die Anrufung des 
obersten israelischen Gerichts, das für Rechtsverstöße und Petitio- 
nen von Privatpersonen zuständig ist. 
Eisenrnan erörterte die Frage mit Juristen. Diese meinten, ja, 
sicher, man könne das Gericht schon veranlassen, hier zu interve- 
nieren. Dazu müsse Eisenman jedoch einen Rechtsverstoß nach- 
weisen können. Er müsse, möglichst schriftlich, nachweisen, daß 
einem anerkannten Wissenschaftler der Zugang zu den Rollen 
verweigert worden sei. Zu dieser Zeit gab es aber keinen Beweis, 
daß dies geschehen war, zumindest nicht in der Form, die das 
Gericht vorschrieb. Natürlich war der Zugang zu den Schriftrollen 
auch schon anderen Wissenschaftlern verwehrt worden. Aber die 
waren entweder tot, oder sie lebten über die ganze Welt verstreut, 
und eine formelle Dokumentation darüber gab es nicht. Man 
mußte also an Strugnell gleichzeitig mit mehreren Anfragen um 
Zugang zu bestimmten Dokumenten herantreten - und von vorn- 
herein davon ausgehen, daß er diesen Zugang nicht gewähren 
würde. Daß Eisenman über die Katalognummern verfügte, er- 
leichterte seine Aufgabe. 
Da er es für wirkungsvoller hielt, nicht als einziger um Zugang zu 
ersuchen, bemühte er sich um die Unterstützung von anderen. Er 
wandte sich an Philip Davies aus Sheffield, und dieser gab seine 
Zusage. Beide waren der Ansicht, es könne sich dabei nur um den 
ersten Schritt auf einem langen Weg zum israelischen Gerichtshof 
handeln. 
Am 16. März 1989 ließen die beiden Professoren John Strugnell 
ein formelles Schreiben zukommen. Darin forderten sie Zugang 
zu bestimmten Originalfragmenten und zu Fotos von Fragmenten 
aus Höhle 4, die auf Eisenmans Computerliste standen. Um jedes 
Mißverständnis auszuschließen, verwiesen sie auf die Verweis- 
nummern des Computerausdrucks zu den entsprechenden Nega- 
tiven. Des weiteren wünschten sie mehrere Kommentare oder 
Fragmente von Kommentaren zu den Rollen einzusehen, die sich 



auf den Primärtext bezogen. Sie schrieben, sie würden alle an- 
fallenden Kosten übernehmen und keine autorisierte Abschrift 
oder Übersetzung des Materials, das sie nur für ihre eigenen 
Forschungen verwenden wollten, veröffentlichen. Sie würden sich 
außerdem an alle Vorschriften des Copyrights halten. 
In ihrem Brief sprachen Eisenman und Davies der Gruppe zudem 
ihre Anerkennung für ihren jahrelangen Zeit- und Energieauf- 
wand aus, wiesen jedoch auch darauf hin, daß sie dafür durch das 
Privileg, über lange Zeit die alleinige Verfügung über das Qum- 
ranmaterial gehabt zu haben, »schon hinreichend entschädigt« 
seien. Fünfunddreißig, ja vierzig Jahre hätten alle anderen Wissen- 
schaftler auf eine Zulassung warten müssen, ohne die »wir keinen 
nennenswerten Fortschritt in unseren Bemühungen erzielen kön- 
nen«. Weiter hieß es in dem Brief: 
Sicherlich war ursprünglich vorgesehen, daß Ihre Kommission 
das Material möglichst schnell zum Nutzen der gesamten wis- 
senschaftlichen Welt veröffentlichen sollte, und nicht, daß sie 
die ausschließliche Kontrolle darüber behält. Vielleicht läge der 
Fall anders, wenn Sie und Ihre Wissenschaftler das Material 
selbst entdeckt hätten. Das ist jedoch nicht der Fall. Man hat es 
Ihnen bloß anvertraut... 
... Die heutige Situation ist völlig abwegig. Als gestandene 
"Wissenschaftler auf dem Zenit unserer Energie und Fähigkeiten 
empfinden wir es als einen Machtmißbrauch und als eine Zu- 
mutung, uns vierzig Jahren nach der Entdeckung noch immer 
auf den Zugang zu diesem Material warten zu lassen.24 
Eisenman und Davies gingen, wie gesagt, davon aus, daß Strugnell 
ihr Gesuch ablehnen würde. Strugnell ließ sich aber gar nicht erst 
zu einer Antwort herab. Daher schrieb Eisenman am 2. Mai an 
Amir Drori, der kurz vorher das Monopol der Gruppe, mit dem 
Datum 1996 für die endgültige Veröffentlichung aller Texte, er- 
neuert hatte. Eisenman legte eine Kopie des Briefes an Strugnell 
mit der Bemerkung bei, er sei an beide Adressen Strugnells abge- 
gangen, an die in Harvard und die in Jerusalem. Er wies auch kurz 
darauf hin, daß Strugnell nicht geantwortet hatte: »Um es gerade- 
wegs herauszusagen, wir sind es leid, mit Verachtung behandelt 
zu werden. Diese Art der Behandlung ist allerdings nichts Neues, 
sondern vielmehr integraler Bestandteil eines Vorgangs, der seit 
nunmehr bereits zwanzig bis dreißig Jahren oder noch länger 



anhält..« 
Für den Fall, daß Strugnell den gewünschten Zutritt zum Material 
verweigern sollte, forderte Eisenman, Drori solle diesen unter 
Berufung auf eine übergeordnete Stelle erzwingen. Er nannte dann 
zwei besonders wichtige Gesichtspunkte: Solange die internatio- 
nale Gruppe weiterhin allein über die Qumrantexte verfüge, reiche 
es nicht, die Veröffentlichung voranzutreiben; einzig freien Zu- 
gang für Wissenschaftler zu fordern, sei angezeigt - nämlich um 
die Schlußfolgerungen der internationalen Gruppe zu überprüfen, 
Abweichungen in Übersetzung und Interpretation einzubringen 
und Verbindungen aufzuspüren, die die Wissenschaftler mögli- 
cherweise übersehen hätten: 
Wir können nicht einmal sicher wissen ... ob sie alle in Frage 
stehenden Fragmente zu einem bestimmten Dokument umfas- 
send in Beziehung gesetzt haben oder die Fragmente folgerich- 
tig zuordnen. Wir können uns auch nicht darauf verlassen, daß 
die Bestandsverzeichnisse vollständig sind und daß Fragmente 
nicht aus irgendeinem Grunde verlorengegangen, zerstört oder 
übersehen worden sind. Nur durch gemeinsame Anstrengung 
aller interessierten Wissenschaftler kann dies garantiert wer- 
den.  
 
Der zweite Teil der Begründung erscheint - wenigstens im nach- 
hinein - selbstverständlich. Das internationale Team beharrte ja 
darauf, daß die archäologischen und paläographischen Forschun- 
gen von äußerster Wichtigkeit seien. Und Eisenman hatte darglegt, 
daß die Datierung der Qumrantexte auf ihren angeblich akkuraten 
archäologischen und paläographischen Studien beruhte. Aber die 
Texte waren nur mit den gängigen Karbontests untersucht wor- 
den, die es zu der Zeit gab, kurz nachdem die Rollen entdeckt 
worden waren. Diese Tests waren jedoch noch sehr grob und 
erforderten recht viel Handschriften-Material. Damit nun nicht 
zuviel Text verlorenging, hatte man nur die Umhüllung der Rollen 
aus den Gefäßen getestet, und das hatte ergeben, daß sie etwa aus 
der Zeit um Christi Geburt stammten. Keiner der Texte war mit 
den neueren Techniken der Karbon-14-Methode untersucht wor- 
den, obwohl die Karbon-14-Methode mittlerweile darüber hinaus 
bereits durch die AMS-(Accelerator Mass Spectroscopy)-Metho- 
de verfeinert worden war. Bei diesem Prozeß geht nur wenig 



Material verloren, dafür ist die Genauigkeit um so größer. Eisen- 
man schlug daher Drori vor, seinen Einfluß geltend zu machen und 
Tests nach den neuesten Methoden durchführen zu lassen. Er regte 
außerdem an, um der Objektivität willen außenstehende Wissen- 
schaftler daran zu beteiligen. Er schloß seinen Brief mit einem 
leidenschaftlichen Appell: »Bitte sorgen Sie dafür, daß diese Ma- 
terialien interessierten Wissenschaftlern umgehend zur Verfügung 
gestellt werden, denn diese bedürfen ihrer, damit sie vorurteilsfrei 
und objektiv untersucht werden.« 
Strugnell, der sich zu dieser Zeit in Jerusalem aufhielt, antwortete 
endlich am 15. Mai, sicherlich auf Drängen von Drori hin. Obwohl 
Eisenmans Brief an ihn an seine beiden Adressen geschickt worden 
war, führte er seine Säumigkeit darauf zurück, daß der Brief in das 
»falsche Land«28 geschickt worden sei. 
Laut BAR »offenbart Strugnells herrische Antwort auf Eisenmans 
Ersuchen einen außergewöhnlichen intellektuellen Hochmut und 
akademische Herablassung«. In seinem Antwortschreiben erklär- 
te Strugnell, er sei »verwirrt«, daß Eisenman und Davies ihren Brief 
offenbar in halb Israel herumzeigten. Er warf ihnen vor, sie hätten 
sich nicht an die »üblichen Gepflogenheiten« gehalten, und be- 
zeichnete sie als »Lotosesser« - damit spielte er wohl auf ihre 
kalifornische Herkunft an, wobei offenbleibt, was diese Bezeich- 
nung mit Philip Davies aus Sheffield zu tun haben soll. [Anm. d. 
Ü.: Vermutlich Mißverständnis der Autoren, die die Anspielung 
auf Odysseus' Aufenthalt bei den Lotophagen (Lotosessern) nicht 
verstanden haben. Es handelt sich um ein Schlaraffenland, wo 
einem die Droge Lotos die herrlichsten Glückszustände beschert; 
Bezug auf Allegro?] Strugnell brachte es im übrigen fertig, sowohl 
Eisenmans und Davies Antrag nicht rundheraus abzulehnen, als 
auch sämtliche von ihnen geltend gemachten springenden Punkte 
zu umgehen. 
Er riet ihnen, sich daran zu orientieren, wie »solche Anfragen in 
der Vergangenheit gehandhabt worden« seien und den dafür 
üblichen Weg einzuhalten - wobei er stillschweigend darüber 
hinwegging, daß solche Anträge »in der Vergangenheit« jeweils 
abgeschmettert worden waren. Er beanstandete zudem, daß der 
Computerauszug, dem Eisenman und Davies ihre Verweisnum- 
mern entnommen hatten, längst überholt sei, vergaß aber zu er- 
wähnen, daß diese »überholte« Liste - und erst recht nicht eine 



neue - kein einziges Nichtmitglied des internationalen Teams je 
zu Gesicht, bekommen hatte, bis Eisenman sie in Umlauf gebracht 
hatte. 
Eisenman reagierte auf diese Abkanzelung, indem er sich wieder- 
holt an die Öffentlichkeit wandte. Er schrieb an Zeitungen und 
wissenschaftliche Zeitschriften, bemühte sich um Interviews in den 
Medien. Im Sommer 1989 war das Thema in amerikanischen und 
israelischen Zeitungen eine Cause celebre und wurde von der 
britischen Presse, wenn auch nicht ganz so massiv, aufgegriffen. 
Eisenman wurde mehrfach ausführlich von der New York Times, 
der Washington Post, der Los Angeles Times, der Chicago Tribüne, 
im Time Magazine und in der kanadischen Zeitschrift Maclean's 
Magazine zitiert. Er führte jeweils fünf Gesichtspunkte an: 
1. Daß die Erforschung der Schriftrollen vom Toten Meer 
insgesamt in ungerechtfertigter Weise von einer kleinen Clique 
von Wissenschaftlern monopolisiert werde, die rechtmäßige 
Ansprüche darauf erhöben und deren Ausrichtung voreinge- 
nommen sei. 
2. Daß bisher erst ein geringer Prozentsatz des Qumranmate- 
rial im Druck erschienen sei und der größte Teil immer noch 
zurückgehalten werde. 
3. Daß der Hinweis, die sogenannten »biblischen« Texte seien 
ja größtenteils schon freigegeben, irreführend sei, da das wich- 
tigste Material das sogenannte »Sektenmaterial« sei - nämlich 
neue, nie zuvor gesehene Texte, die die Geschichte und das 
religiöse Leben des ersten Jahrhunderts in einem neuen Licht 
zeigten. 
4. Daß nach vierzig Jahren allen interessierten Wissenschaftlern 
Zugang zu den Rollen gewährt werden müsse. 
5. Daß die Qumrandokumente umgehend AMS-Karbon-14- 
Tests unterzogen werden müßten, und zwar unter der Aufsicht 
unabhängiger Wissenschaftler in unabhängigen Labors. 
Es war vielleicht nicht zu vermeiden, daß die Auseinandersetzung 
auf ein tieferes Niveau sank, sobald die Sensationsmedien sich 
darauf stürzten. Eisenman wurde mindestens zweimal falsch zi- 
tiert, und auf beiden Seiten ging ein Feuerwerk von Invektiven los. 
Aber diese persönlichen Anwürfe trugen natürlich nichts zur Lö- 
sung des eigentlichen Problems bei. Schon 1988 hatte Philip Davies 
geschrieben: 



»Jeder Archäologe oder Wissenschaftler, der gräbt oder einen Text 
findet, aber nicht mitteilt, was er gefunden hat, verdient als Feind 
der Wissenschaft betrachtet zu werden. Nach vierzig Jahren liegt 
weder ein vollständiger, autorisierter Bericht der Ausgrabungen 
noch eine vollständige Veröffentlichung der Rollen vor.« 



 
 

Akademische Winkelzüge und 
bürokratische Trägheit 

 
Zu Beginn des Jahres 1989 hatte man Eisenman eingeladen, auf 
einer Konferenz, die im Sommer an der Universität Groningen 
stattfinden sollte, einen Vortrag über die Schriftrollen zu halten. 
Als Organisator und Leiter der Tagung füngierte der Sekretär der 
Revue de Qumran, des offiziellen Organs der Ecole Biblique. 
Diesem archäologischen Institut der französischen Dominikaner 
in Jerusalem gehörten fast alle Wissenschaftler des internationalen 
Teams als Mitglieder an, oder sie waren ihm zumindest verbunden. 
Es war vereinbart worden, alle auf der Konferenz gehaltenen 
Referate anschließend in der Zeitschrift zu veröffentlichen. Zum 
Zeitpunkt der Konferenz waren jedoch Eisenmans Konflikt mit 
der internationalen Gruppe und auch die daraus resultierende 
Kontroverse publik geworden. Natürlich war es nicht tunlich, die 
Einladung an Eisenman zurückzuziehen. Er durfte denn auch sein 
Referat halten. Jedoch wurde die Veröffentlichung in der Revue 
de Qumran verhindert. 
Der Leiter der Tagung gab sich ganz betroffen. Er entschuldigte 
sich bei Eisenman und erklärte, er könne nichts an der Sache 
ändern - aber seine Vorgesetzten, die Herausgeber der Zeitschrift, 
hätten darauf bestanden, Eisenmans Referat von der Veröffent- 
lichung auszunehmen. Die Revue de Qumran hatte sich damit 
entlarvt: Sie war mitnichten das unparteiische Forum für wissen- 
schaftliche Auseinandersetzungen, als das sie sich gab, sondern 
eine Art Sprachrohr der internationalen Gruppe. 
Die Waagschale neigte sich jedoch mehr und mehr zu Eisenmans 
Gunsten. Die New York Times zum Beispiel hatte die Auseinan- 
dersetzung in vollem Umfang gebracht und die Argumente der 
streitenden Parteien einander gegenübergestellt. Am 9. Juli 1989 
teilte sie in einem Leitartikel unter der Überschrift GELEHR- 
TENElTELKEIT: 
Es gibt wissenschaftliche Arbeiten, die, wie etwa die Arbeit an 
Wörterbüchern, mit Grund ein ganzes Leben lang dauern. Bei 
anderen Projekten sind die Gründe für etwaige Verzögerungen 



oft nicht so ehrenhaft: Ruhmsucht, Stolz oder auch einfach nur 
die altbekannte Faulheit. 
Dafür ist die Geschichte der Schriftrollen vom Toten Meer - 
Dokumenten, die möglicherweise die Anfänge des Christen- 
tums und die Entwicklung der Lehre des Judentum in einem 
völlig neuen Licht erscheinen lassen - ein trauriges Beispiel. 
Die Rollen wurden 1947 entdeckt, doch viele, von denen nur 
Bruchstücke erhalten sind, sind immer noch unveröffentlicht. 
Nach über vierzig Jahren schlägt noch immer eine Clique 
säumiger Wissenschaftler damit die Zeit tot, während die Welt 
darauf wartet und wertvolle Stücke zu Staub zerfallen. 
Natürlich lassen sie andere das Material nicht einsehen, bevor 
sie es sicher unter ihrem eigenen Namen veröffentlicht haben. 
So ist der Zeitplan des Franzosen J. T. Milik, der für über 
fünfzig Dokumente verantwortlich ist, eine Quelle steter Fru- 
stration für andere Wissenschaftler ... 
Gerade für die Archäologie sind aber Wissenschaftler ganz 
besonders schädlich, die über Material ausschließlich verfügen 
und dieses nicht veröffentlichen.3 
Trotz der unwürdigen Streitereien, des gegenseitigen Schlagab- 
tauschs aus verletzter Eigenliebe, des schieren Pathos und der 
aufgeladenen Atmosphäre fielen Eisenmans Argumente immer 
stärker ms Gewicht und überzeugten immer mehr Menschen. Und 
Parallel dazu gab es eine weitere Entwicklung von vergleichbarer 
Wichtigkeit. Die Ausgeschlossenen - die Gegner des internationa- 
len Teams - formierten sich allmählich und hielten eigene Tagun- 
gen ab. Allein in den Monaten nach der besagten Veröffentlichung 
in der New York Times fanden deren zwei statt. 
Die erste organisierten Professor Kapera aus Krakau und Philip 
Davies in Polen. Die Teilnehmer arbeiteten eine Resolution aus - 
nach dem Ort, in dem die Tagung stattfand, wurde sie »Mogila. 
ny-Resolution« genannt -, die folgende Forderungen enthielt: 
Zum ersten sollten sich die »zuständigen israelischen Behörden« 
von allen unveröffentlichten Schriftrollen Fotografien verschaffen 
und sie der Oxford University Press zur umgehenden Veröffent- 
lichung zukommen lassen. Zum zweiten sollten die Unterlagen von 
de Vaux' Ausgrabungen der Jahre 1951 bis 1956 in Qumran, die 
zum großen Teil noch nicht erschienen waren, endlich in autori- 
sierter Form herausgegeben werden. 



Siebeneinhalb Monate später fand eine zweite Tagung statt. Sie 
wurde an der California State University in Long Beach abgehalten 
und war für Eisenman sozusagen ein Heimspiel. Eine Reihe von 
Wissenschaftlern hielt Referate. Außer Eisenman sprachen Profes- 
sor Ludwig Koenen und Professor David Noel Freedman von der 
Universität Michigan, Professor Norman Golb von der Universität 
Chicago und Professor James M. Robinson von der Claremont 
University, der die Herausgabe der Nag-Hammadi-Rollen betreut 
hatte. Auf dieser Tagung wurden zwei Resolutionen verabschie- 
det: Zum einen sollten sämtliche unveröffentlichten Qumranfrag- 
mente unverzüglich als Faksimile erscheinen - ein wichtiger »erster 
Schritt, um allen Wissenschaftlern, ungeachtet ihres Standpunkts 
und ihrer Ausrichtung den Weg freizumachen«. Zum anderen 
sollte eine Datenbank von AMS-Karbon-14-Tests der bekannten 
Handschriften eingerichtet werden, um die Datierung aller bislang 
undatierten Texte und Handschriften problemlos zu ermöglichen, 
seien sie auf Papyrus, Pergament oder irgendein anderes Material 
geschrieben. 
Obwohl keine dieser Resolutionen juristisch bindend war, wurden 
sie von Wissenschaft und Medien recht ernst genommen. Die 
internationale Gruppe geriet immer mehr in die Defensive; sie wich 
allmählich, wenn auch nur widerstrebend, zurück. So gab Milik, 
während die Schlacht in der Öffentlichkeit tobte, in aller Stille 
einen Text an Professor Joseph Baumgarten vom Hebräischen 
College in Baltimore weiter, und zwar den Text, den Eisenman 
und Davies in ihrem Brief an Strugnell zu sehen gewünscht hatten. 
Baumgarten, dadurch zum Mitglied der internationalen Gruppe 
geworden, ließ folgerichtig keinen anderen den fraglichen Text 
einsehen. Auch hielt Strugnell, der als Leiter des Teams diese 
Transaktion vermutlich genehmigte und überwachte, es nicht für 
nötig, Eisenman und Davies darüber zu informieren. Daß Milik 
überhaupt Material weitergab, ist allerdings schon ein Fortschritt, 
ein Beweis dafür, daß er sich zur Preisgabe zumindest eines Teils 
seines privaten Lehens und damit der Bürde der Verantwortung 
gedrängt fühlte. 
1990 gab Milik gar noch einen Text frei, und zwar an Professor 
James VanderKamm von der North Carolina State University. 
VanderKamm brach mit den Gepflogenheiten des internationalen 
Teams insofern, als er ankündigte, er sei gewillt, den Text auch 



anderen Wissenschaftlern zur Verfügung zu stellen. »Ich lasse die 
Fotos jeden sehen, der daran interessiert ist«, sagte er.4 Milik beeilte 
sich - was nicht verwundert -, VanderKamms Vorgehen als »un- 
verantwortlich«  zu bezeichnen. 
In der Kampagne um den freien und ungehinderten Zugang zu 
den Schriftrollen spielte, wie schon erwähnt, Hershel Shanks Zeit- 
schrift Biblical Archaeoiogy Review eine bedeutende Rolle. Die 
Zeitschrift hatte die Medienkampagne 1985 mit einem schonungs- 
losen Artikel über die Verzögerungen bei der Freigabe des Qum- 
ranmaterials eröffnet. Auch hatte Eisenman den Journalisten eine 
Kopie des Computerausdrucks von allen Fragmenten, die die 
internationale Gruppe verwaltete, zukommen lassen und ihnen 
dadurch unschätzbare Unterlagen geliefert. Als Gegenleistung wa- 
ren sie nur zu gern bereit, die Öffentlichkeit zu informieren und 
als Diskussionsforum zu dienen. 
Doch wie wir schon gesehen haben, richtete sich der Angriff der 
BAR zumindest teilweise auch gegen die israelische Regierung, die 
'm gleichen Maße für die Verzögerungen verantwortlich gemacht 
wurde wie das internationale Team.6 Und in diesem Punkt distan- 
zierte sich Eisenman eindeutig von der Zeitschrift, da er der 
Ansicht war, daß ein derartiges Manöver nur vom eigentlichen 
Thema - daß nämlich Informationen zurückgehalten wurden - 
ablenke. 
Trotz der Verschiedenheit der Standpunkte hat sich die Zeitschrift 
große Verdienste erworben. Seit dem Frühjahr 1989 wird darin ein 
wahres Feuerwerk von Artikeln über die Verzögerungen und 
Versäumnisse der Wissenschaft und Forschung in Sachen Qurnran 
veröffentlicht. Grundtenor ist: »... schließlich sind die Schriftrollen 
vom Toten Meer ein öffentliches Gut.«7 Und das Urteil über das 
internationale Team lautet: »Die Herausgeber stellen keine Infor- 
mationsquelle dar, sondern vielmehr ein Publikationshindernis.«8 

Da man nicht zimperlich ist, wenn es darum geht, seinen Stand- 
punkt darzutun, bewegt sich die Zeitschrift häufig an der Grenze 
dessen, was bei Veröffentlichungen noch vertretbar ist. Aber ihre 
Angriffe gegen die israelische Regierung sind nicht ohne Wirkung 
geblieben - auch wenn Eisenman sie nicht guthieß. 
Zum Beispiel haben sich die israelischen Behörden in der Folge mit 
mehr Nachdruck um das unpublizierte Qumranmaterial geküm- 
mert. Im April 1989 setzte der Rat für Archäologie ein Kuratorium 



für die Schriftrollen ein, das die Veröffentlichung der Qumramex- 
te und die Arbeit der internationalen Gruppe überwachen sollte. 
Anfangs mag das Kuratorium eine rein kosmetische Funktion 
erfüllt haben, um den Eindruck zu erwecken, es geschehe etwas 
Konstruktives. Als das internationale Team sich jedoch weiterhin 
Zeit ließ, erhielt das Komitee immer weitere Befugnisse und mehr 
Macht. 
Wie schon erwähnt, war Pater Benoits Zeitplan, demzufolge das 
gesamte Qumranmaterial 1993 veröffentlicht sein sollte, durch 
Strugnells neuen und (wenigstens theoretisch) realistischeren Zeit- 
plan mildem Limit 1996 ersetzt worden. Eisenman blieb weiterhin 
den Absichten der internationalen Gruppe gegenüber sehr skep- 
tisch. Die BAR verschärfte die Angriffe, nannte den »angesetzten 
Termin Lug und Trug«,9 wies darauf hin, daß der Zeitplan keine 
Unterschrift trage und somit niemanden zu irgend etwas verpflich- 
te, daß er keine Berichte über den Fortgang der Forschung fordere 
und also auch keinen wirklichen Nachweis über die Arbeit der 
Gruppe. Und man richtete an das israelische Amt für Altertümer 
die Frage, was geschehen würde, falls die Frist nicht eingehalten 
werde.  
Aus dem Amt für Altertümer kam auf diese Frage keine direkte 
Antwort. Doch am l. Juli 1989 erklärte Amir Drori, dessen Leiter, 
in einem Interview mit der Los Angeles Times: »Zum ersten Mal 
haben wir einen Plan, und für den Fall, daß jemand zum vorgese- 
henen Zeitpunkt mit seiner Arbeit nicht fertig ist, sind wir berech- 
tigt, die Schriftrollen jemand anderem zu übergeben.«10 Es klang 
wie eine verhüllte Drohung. Strugnell machte dagegen seinerseits 
in einem Interview mit der International Herald Tribüne klar, daß 
er derlei Drohungen auf die leichte Schulter nahm. »Wir sind kein 
D-Zug.« Und in einem Interview mit der Fernsehanstalt ABC 
wurde er sogar noch deutlicher: »Wenn ich [den Termin] um ein 
oder zwei Jahre überschreite, macht mir das gar nicht das geringste 
Kopfzerbrechen.« Milik war, um den Ausdruck im Time Maga- 
zine noch einmal aufzunehmen, nach wie vor »unzugänglich«. 
Trotzdem gelang es dem Magazin, eins seiner arroganten State- 
ments aus ihm herauszulocken: »Die Welt bekommt die Hand- 
schriften dann zu sehen, wenn ich mit der notwendigen Arbeit 
fertig bin.« 
Verständlich, daß die Journalisten bei der BAR sich damit nicht 



zufriedengaben und ihre Kampagne fortsetzten. In dem Fernseh- 
interview mit ABC hatte sich Strugnell mit leicht gezwungenem 
Humor und deutlicher Verachtung über die jüngsten Angriffe auf 
ihn und seine Kollegen beschwert. »Anscheinend haben wir uns 
einen Sack voll Flöhe eingehandelt«, sagte er, »die darauf aus sind, 
uns zu ärgern.«14 Daraufhin brachte man postwendend ein wenig 
schmeichelhaftes Foto von Professor Strugnell, umringt von »nam- 
haften Flöhen«. Außer Eisenman und Davies zählten zu den »nam- 
haften Flöhen« die Professoren Joseph Fitzmyer von der Catholic  
University, David Noel Freedman von der Universität Michigan, 
Dieter Georgi von der Universität Frankfurt, Norman Golb von 
der Universität Chicago, Z. J. Kapera aus Krakau, Philip King vom 
Boston College, T. H. Gaster und Morton Smith von der Columbia 
und Geza Vermes von der Oxford University. Außerdem wurden 
alle Bibelforscher, die sich gern öffentlich als Flöhe bezeichnen 
lassen wollten, aufgefordert, sich in die Liste einzutragen. Diese 
Aufforderung bescherte einen Sack voll Briefe, unter anderem von 
Professor Jacob Neusner vom Institute for Advanced Study in 
Princeton, dem Autor einer Reihe bedeutender Werke über die 
Ursprünge des Judentums und die Zeit, in der sich das Christentum 
geformt hat. Unter Anspielung auf die Arbeit des internationalen 
Teams bezeichnete Neusner die Erforschung der Schriftrollen vom 
Toten Meer, wie sie bisher gelaufen war, als »kolossalen Fehl- 
schlag«, der auf »Arroganz und Wichtigtuerei«15 zurückzuführen 
sei. 
Im Herbst 1989 sind wir während unserer Recherchen zu diesem 
Buch immer mehr, wenn auch fast ohne es zu merken, in diese 
Kontroverse hineingeschlittert. Auf einer Israelreise, bei der Mi- 
chael Baigent vorhatte, Material zu sammeln und mehrere Wissen- 
schaftler zu interviewen, gedachte er, sich auch das sogenannte 
»Aufsichtskuratorium für die Schriftrollen« einmal näher anzuse- 
hen. Theoretisch konnte dieses Kuratorium alles mögliche sein. Es 
konnte ein »Papiertiger« sein, ein bloßes Mittel also, offizielle 
Untätigkeit institutionell zu bemänteln. Es konnte aber auch tat- 
sächlich ein Instrument sein, das die Möglichkeit hatte, der inter- 
nationalen Gruppe die Macht zu nehmen und in zielstrebigere 
Hände zu übergeben. Würde das Kuratorium nur weitere Verzö- 
gerungen verschleiern? Oder würde es die Autorität und den 
Willen haben, etwas Konstruktives zur Lösung des Problems bei- 



zutragen? 
Dem Kuratorium gehörten auch zwei Mitglieder des israelischen 
Amtes für Altertümer an, nämlich Amir Drori, der Leiter des 
Amtes, und Ajala Sussman. Ursprünglich hatte Baigent ein Ge- 
spräch mit Drori verabredet. Auf dem Amt wurde er jedoch an 
Ajala Sussman verwiesen, die Leiterin der Abteilung, die für die 
Qumrantexte zuständig war. Drori war auch noch für andere 
Ressorts zuständig, während Ajala Sussman ausschließlich mit den 
Rollen befaßt war. 
Die Unterredung mit ihr fand am 7. November 1989 statt. Ver- 
ständlicherweise - und es unumwunden zugebend - betrachtete sie 
sie als unangenehme zusätzliche Belastung. Zwar gab sie sich 
betont höflich, aber ihre Antworten waren ungeduldig, abweisend 
und nichtssagend. Sie ging nur auf wenige Einzelheiten ein und 
versuchte das Gespräch so schnell wie möglich hinter sich zu 
bringen. Baigent wahrte seinerseits die Form, doch insistierte er 
hartnäckig und ließ keinen Zweifel daran, daß er so lange dablei- 
ben würde, bis er auf seine Fragen zumindest einige Antworten 
bekommen hatte. Schließlich kapitulierte seine Gesprächspartne- 
rin. 
Baigent erkundigte sich zuerst nach der Zusammensetzung und 
dem Zweck des Aufsichtskuratoriums. Zu diesem Zeitpunkt sah 
Ajala Sussman in dem Fragesteller nicht jemanden, der sich in die 
Materie eingearbeitet hat, sondern einen Journalisten auf der 
Suche nach einer Story. Arglos vertraute sie ihm an, daß das 
Kuratorium gegründet worden sei, um das Amt für Altertümer 
gegen Kritik abzuschirmen. Dadurch mußte Baigent den Eindruck 
erhalten, das Kuratorium sei an den Rollen überhaupt nicht inter- 
essiert, sondern nur ein bürokratisches Deckmäntelc hen. 
Dann fragte Baigent nach der offiziellen Aufgabe des Kuratoriums 
und über wieviel Autorität es verfüge. Ajala Sussman antwortete 
darauf ausweichend, das Kuratorium sei da, um Amir Drori bei 
seinen Verhandlungen mit Professor Strugnell, dem Hauptheraus- 
geber der Qumrantexte, zu »beraten«. Es beabsichtige, eng mit 
Strugnell, Cross und anderen Mitgliedern des internationalen 
Teams, dem sich das Amt für Altertümer verpflichtet fühle, zusam- 
menzuarbeiten. »Einige von ihnen«, so erklärte sie, »sind mit ihrer 
Arbeit schon sehr weit vorangekommen, und wir wollen sie ihnen 
nicht aus der Hand nehmen.« 



Was mit dem Vorschlag der BAR und der Resolution sei, fragte 
Baigent weiter, die vor zwei Monaten verabschiedet worden sei 
und nach der alle interessierten Wissenschaftler Faksimiles oder 
Fotografien bekommen sollten. Frau Sussman machte eine Bewe- 
gung, als werfe sie einen belanglosen Brief in den Papierkorb. 
»Niemand hat das je ernsthaft in Erwägung gezogen«, sagte sie. 
Andererseits meinte sie etwas bestimmter, der neue Zeitplan, nach 
dem alle Qumrandokumente bis 1996 publiziert werden sollten, 
sei korrekt. »Wir können das Material neu zuteilen«, betonte sie, 
»wenn etwa Milik die Frist nicht einhält.« Alle Milik zugeordne- 
ten Texte müßten zu einem festgelegten Zeitpunkt veröffentlicht 
werden. 
Im übrigen bekundete sie Sympathie für Strugnells Flaltung. Sie 
teilte Baigent mit, ihr Mann sei Talmud-Spezialist und helfe Strug- 
nell beim Übersetzen des - alles in allem 121 Zeilen langen - 
überfälligen MMT-Dokumentes. 
Frau Sussman machte ganz den Eindruck, als finde sie, alles sei in 
Ordnung und die Sache komme gut voran. Ihre Hauptsorge galt 
allerdings weniger dem Qumranmaterial als den öffentlichen An- 
griffen auf das Amt für Altertümer. Diese machten ihr wirklich zu 
schaffen. Sie ineinte, schließlich seien die Rollen »nicht unsere 
Aufgabe. Warum macht man darum bloß soviel Aufhebens? fragte 
sie fast wehleidig. »Wir haben doch Wichtigeres zu tun.«18 

Baigent verließ sie höchst beunruhigt. In Israel ist es häufig der 
Brauch, eine Angelegenheit dadurch zu erledigen, daß man ein 
zuständiges Komitee bildet. Bis jetzt hatten de Vaux und Benoit ja 
auch in der Tat jeden Versuch von offizieller Seite, die Arbeit der 
internationalen Gruppe zu überwachen, zu umgehen gewußt. Gab 
es da irgendeinen Grund anzunehmen, die Situation würde sich 
ändern lassen? 
Am nächsten Tag traf sich Baigent mit Professor Schemariahu 
Talmon, einem der beiden Wissenschaftler der Hebräischen Uni- 
versität, die dem Kuratorium angehörten. Talmon war endlich ein 
ernstzunehmender Gesprächspartner - sarkastisch, findig, weltge- 
wandt und erfahren. Im Gegensatz zu Frau Sussman kannte ersieh 
in der Materie minutiös aus und sympathisierte offen mit Wissen- 
schaftlern, die sich um Zugang zum Qumranmaterial bemühten. 
Er habe selbst in der Vergangenheit Schwierigkeiten gehabt, sei 
nicht an die Originaltexte herangelassen worden, habe mit Kopien 



und Sekundärquellen arbeiten müssen, deren Genauigkeit jedoch 
zuweilen zu wünschen übriggelassen habe. 
Talmon eröffnete das Gespräch mit den Worten: »Die Kontrover- 
se ist das Lebenselixier der Wissenschaft.« Er machte unmißver- 
ständlich klar, daß er seine Mitgliedschaft irn Kuratorium als eine 
Möglichkeit betrachte, die Situation zu verändern. »Falls es sich 
nur als Gremium von Wachhunden erweist, werde ich zurücktre- 
ten.«20 Um seine Existenzberechtigung nachzuweisen, müsse das 
Kuratorium schon konkrete Ergebnisse vorweisen. Er anerkannte 
durchaus die Probleme, denen sich die internationale Gruppe 
gegenübersah: »Wissenschaftler stehen immer unter Druck und 
halsen sich immer zuviel auf. Eine Frist ist immer tödlich.« Falls 
aber ein Wissenschaftler mehr Texte in Händen halte, als er 
bearbeiten könne, müsse er sie eben weitergeben, und genau das 
wolle das Kuratorium den Forschern nahelegen. Beiläufig erwähn- 
te Talmon, es kursierten Gerüchte, daß immer noch zahlreiche 
Fragmente in den Archiven ruhten, die noch zu vergeben seien. 
Diese Gerüchte sollten sich als begründet erweisen. 
Baigent fragte Talmon auch, warum Eisenmans und Davies' An- 
trag um Zugang zu bestimmten Dokumenten soviel Aufsehen 
erregt habe. Talmon erwiderte, daß er die Genehmigung befür- 
wortet habe. Es sei »notwendig, Personen, die unveröffentlichte 
Informationen benötigen, behilflich zu sein. Dies ist eine legitime 
Forderung.« Die Rollen müßten allen interessierten, qualifizier- 
ten Forschern verfügbar sein. Gleichzeitig gab Talmon aber zu, 
daß bestimmte organisatorische Schwierigkeiten aus dem Weg 
geräumt werden müßten. Diese Schwierigkeiten würden nun an- 
gegangen; es seien vor allem folgende: Zuerst einmal müsse der 
veraltete Katalog überarbeitet und auf den neusten Stand gebracht 
werden. Dann gebe es immer noch kein vollständiges Inventar von 
den Rollen und Fragmenten - »Nur Strugnell weiß, was sich wo 
befindet« -, und schließlich werde eine allgemeine Konkordanz 
aller bekannten Texte dringend benötigt. 
Talmon gestand auch ehrlich seine ernsthaften Zweifel ein, daß die 
Texte wirklich bis 1996 veröffentlicht werden würden. Und zwar 
nicht allein deswegen, weil die internationale Gruppe sich mit der 
Frist schwertun könnte, sondern auch weil die Oxford University 
Press kaum in so kurzer Zeit so viele Bände würde publizieren 
können. Zwischen 1990 und 1993 wären allein neun Bände her- 



auszugeben. Und wie sollte Strugnell so viele als Herausgeber 
betreuen können, wo er doch selbst eigene Forschungen betreibe? 
Dies waren nun in der Tat echte Schwierigkeiten, die nicht auf 
Sabotage oder einer Verzögerungstaktik beruhten. Immerhin war 
Talmon bereit, nur solche - also echte - Schwierigkeiten hinzu- 
nehmen, und damit konnte man sich zufriedengeben. In Talmon 
hatte das Kuratorium einen ernstzunehmenden, verantwortungs- 
bewußten Wissenschaftler, der die Probleme kannte und lösen 
wollte und sich nicht durch Verschleierungstaktiken beirren lassen 
würde. 
Baigent hatte erfahren, daß das Kuratorium am folgenden Tag um 
zehn Uhr morgens tagen wollte. Deshalb hatte er sich um neun 
Uhr mit Professor Jonas Greenfield verabredet, dem zweiten Ku- 
ratoriumsmitglied von der Hebräischen Universität. Er stellte 
Greenfield seine übliche Frage, ob das Kuratorium »die Zähne 
zeigen« könne. »Wir würden schon gern die Zähne zeigen, doch 
müssen sie uns erst noch wachsen«, lautete Greenfields Antwort.23 

Da er nichts zu verlieren hatte, ließ Baigent die Katze aus dem 
Sack. Er wiederholte, was Ajala Sussman ihm gesagt hatte - das 
Kuratorium solle in erster Linie Kritik vom Amt für Altertümer 
fernhalten. Konnte ja sein, daß er damit eine Reaktion auslöste. 
Sie erfolgte auch prompt. Am nächsten Morgen rief Frau Sussman 
Baigent an. Sie teilte ihm, zu Beginn leicht gereizt, mit, sie sei 
reichlich verärgert, weil er gegenüber Professor Greenfield be- 
hauptet habe, sie habe eine derartige Äußerung gemacht. Das sei 
nicht wahr, das könne sie so gar nicht gesagt haben. »Wir sind sehr 
wohl darauf bedacht, daß das Kuratorium die Dinge m die Hand 
nimmt.«24 Baigent fragte daraufhin, ob er ihr seine Aufzeichnungen 
noch einmal vorlesen dürfe, was er dann auch tat. Doch Frau 
Sussrnann insistierte: »Das Kuratorium wurde gebildet, um das 
Amt in heiklen Fragen zu beraten.«"5 Ihre beiläufigen Bemerkun- 
gen seien nicht für die Öffentlichkeit bestimmt gewesen. Darauf 
erwiderte Baigent, er habe das Gespräch aber gerade deshalb mit 
Amir Drori verabredet, nämlich um für die Öffentlichkeit etwas 
über die offizielle Politik zu erfahren. Da Drori ihn an Frau 
Sussman verwiesen habe, habe er keinen Grund gehabt anzuneh- 
men, sie könnte etwas anderes als die »offizielle Parteilinie« ver- 
treten. In diesem Sinn habe er das Gespräch als durchaus für die 
Öffentlichkeit bestimmt ausgefaßt. 



Dann wurde Baigent konzilianter und erklärte Frau Sussman sein 
Anliegen. Die Einrichtung des Kuratoriums sei in der traurigen 
Geschichte der Schriftrollen vom Toten Meer geradezu ein Licht- 
blick. Zum ersten Mal habe sich die Möglichkeit eröffnet, das 
Siegel zu brechen, die akademischen Rangeleien zu überwinden 
und die Texte freizubekommen, was schon seit vierzig Jahren 
überfällig sei. Daß diese Gelegenheit möglicherweise ungenutzt 
verstreichen und das Kuratorium nur ein bürokratischer Popanz 
sein könnte, habe ihn völlig fertiggemacht. Andererseits hätten ihn 
Talmon und Greenfield wieder beruhigt, denn sie hätten unmiß- 
verständlich den Wunsch geäußert, daß das Kuratorium aktiv und 
effektiv eingreife. Nun beeilte sich Frau Sussman, ihren Kollegen 
beizupflichten. »Wir sind an dieser Initiative sehr interessiert«, 
beteuerte sie. »Wir suchen nach gangbaren Wegen, denn wir 
wollen, daß das ganze Unternehmen möglichst rasch voran- 
kommt.« 
Das Kuratorium fühlte sich teils durch die Entschlossenheit der 
Professoren Talmon und Greenfield, teils durch Frau Sussmans 
Fauxpas bemüßigt, sich um eine Lösung zu bemühen. Die Beden- 
ken von Professor Talmon, nämlich ob die Oxford University 
Press organisatorisch und technisch in der Lage sein würde, die 
vorgesehenen Bände innerhalb der mit Strugnell vereinbarten Frist 
herauszubringen, blieben jedoch im Raum stehen. War der Termin 
etwa in voller Kenntnis dieser Schwierigkeiten gewählt worden? 
Handelte es sich nicht doch wieder um eine Verzögerungstaktik, 
um die internationale Gruppe von jeder Schuld reinzuwaschen? 
Als Baigent wieder in England war, rief er Strugnells Lektorin von 
der Oxford University Press an und fragte sie, ob der Terminplan 
realistisch sei. Ob es möglich sei, achtzehn Bände der Discoveries 
in the Judaean Desert zwischen 1989 und 1996 zu produzieren. 
Wäre ein Erblassen am Telefon zu hören, dann hätte Baigent 
gewiß eines zu hören bekommen. Die Aussichten dafür, gab Strug- 
nells Lektorin zur Antwort, seien »äußerst trübe«. Sie teilte ihm 
mit, sie habe sich gerade vor kurzem mit Strugnell getroffen und 
außerdem in dieser Sache soeben ein Fax vom israelischen Amt für 
Altertümer erhalten. Man gehe allgemein davon aus, daß diese 
Fristen »sehr vage sind. Jedes Datum ist mit Einschränkung zu 
betrachten. Wir können höchstens zwei oder drei Bände pro Jahr 
herausbringen.«27 



Auf Baigents Einwand, das Amt für Altertümer wie auch das 
Kuratorium machten sich Sorgen darüber, ob der Zeitplan einge- 
halten werden könnte, bekräftigte sie diese Befürchtung: »Sie 
haben völlig recht, über den Zeitplan besorgt zu sein.«28 Und was 
sie daraufhin noch sagte, klang, als würde sie das ganze Projekt 
am liebsten fallenlassen. Die Oxford University Press bestehe nicht 
unbedingt darauf, die ganze Serie allein zu veröffentlichen. Viel- 
leicht sei noch jemand anders, ein Universitätsverlag oder auch 
irgendein anderer Verlag, an einer Co-Publikation interessiert. Sie 
sei sich nicht einmal sicher, daß ihr Verlag die Kosten für jeden 
einzelnen Band aufbringen könne. 
In den letzten Monaten des Jahres 1990 kam wieder Bewegung in 
den Fall um das internationale Team und sein Monopol. Die 
Wissenschaftler, denen der Zugang zum Qumranmaterial ver- 
sperrt war, wandten sich immer häufiger an die Öffentlichkeit, und 
es scheint, als wolle die israelische Regierung auf den wachsenden 
Druck reagieren. Dieser Druck wurde noch verstärkt durch einen 
Artikel, der im November in der Zeitschrift Scientific American 
erschien und die Verzögerungen und die Situation insgesamt 
scharf kritisierte sowie unabhängigen Wissenschaftlern Gelegen- 
heit bot, ihrem Mißmut Ausdruck zu verleihen. 
Mitte November traf die Nachricht ein, die israelische Regierung 
habe Emmanuel Tov, den bekannten Spezialisten für die Schrift- 
rollen vom Toten Meer, zum »Mitherausgeber« für die geplante 
Übersetzung und Veröffentlichung des gesamten Qumranmateri- 
als ernannt. Diese Ernennung war allem Anschein nach ohne 
Absprache mit dem Herausgeber John Strugnell erfolgt. Strugnell 
soll sich denn auch dagegen zur Wehr gesetzt haben. Zur Zeit der 
Ernennung lag Strugnell aber im Krankenhaus, so daß er nicht 
Stellung nehmen - und wohl erst recht nicht ernsthaft dagegen 
vorgehen konnte. Zu dem Zeitpunkt begannen auch ehemalige 
Kollegen, darunter zum Beispiel Frank Cross, sich von ihm zu 
distanzieren und ihn öffentlich zu kritisieren. 
Diese Ereignisse hatten aber auch noch andere Gründe. Anfang 
November hatte Strugnell einem Journalisten der Tel Aviver Zei- 
tung Ha aretz in seinem Hauptquartier in der Ecole Biblique ein 
Interview gegeben. Was er wirklich genau gesagt hat, ist momentan 
nicht zu klären, doch die Äußerungen, die um die Welt gegangen 
sind, waren kaum dazu angetan, ihn den israelischen Behörden lieb 



und teuer zu machen. Sie offenbaren einen für einen Mann m 
seiner Position fast unglaublichen Mangel an Takt. Eaut New York 
Times vom 12. Dezember 1990 soll Strugnell - ein zum Katholi- 
zismus konvertierter Protestant - über die jüdische Religion gesagt 
haben: »Es ist eine schreckliche Religion. Es ist eine christliche 
Häresie, und wir werden mit unseren Häretikern auf unterschied- 
liche Weise fertig.« Zwei Tage später stand in der Times mehr über 
Strugnells Statement: »Ich halte das Judentum für eine rassistische 
Religion, für etwas ganz Primitives. Was mich daran stört, ist vor 
allem die Existenz der Juden als Gruppe ...« Und laut der Londo- 
ner Zeitung Independent soll Strugnell zudem geäußert haben, für 
das Judentum sei die »Eösung« - was für ein ominöses Wort - »der 
massenhafte Übertritt zum Christentum«. 
Im Grunde haben diese Äußerungen natürlich nichts mit der 
Qumranforschung zu tun oder mit dem Ausschluß anderer For- 
scher von den Qumrantexten und dem Hinausschieben von deren 
Veröffentlichung. Es war jedoch kaum zu erwarten, daß sie die 
Glaubwürdigkeit eines Mannes erhöhten, der für die Übersetzung 
und Veröffentlichung alter judäischer Texte verantwortlich war. 
Kein Wunder, daß sie einen solchen Skandal auslösten. Die briti- 
schen Zeitungen berichteten darüber. Die Titelseiten der Zeitun- 
gen in Israel, Frankreich und den Vereinigten Staaten waren voll 
davon. Strugnells ehemalige Kollegen distanzierten sich zwar ele- 
gant, dafür aber um so schneller von ihm. Mitte Dezember wurde 
bekannt, daß er seines Amtes enthoben worden war - eine Ent- 
scheidung, in der seine ehemaligen Kollegen und die israelischen 
Behörden offensichtlich übereinstimmten. Als Gründe für seine 
Entlassung wurden Verzögerungen bei der Veröffentlichung der 
Texte sowie gesundheitliche Gründe angeführt. 



 
 

II 
 
 

Im Auftrag des Vatikans 



 
 

Die Attacke auf die Wissenschaft 
 

Bis jetzt handelte dieses Buch vor allem von »den Schurken des 
Stücks«: der »internationalen Gruppe«, dem Team. Robert Eisen- 
man und andere machten jedoch in den Gesprächen, die wir mit 
ihnen führten, immer wieder auch Anspielungen auf das Verhalten 
der Ecole Biblique, also des archäologischen Instituts der franzö- 
sischen Dominikaner m Jerusalem, und deren Bedeutung für die 
Sache der Schriftrollen vom Toten Meer. Häufig nannten sie die 
internationale Gruppe und die Ecole Biblique in einem Atemzug. 
Allegro bezeichnete in seinen Briefen die internationale Gruppe 
wiederholt als »Bande der Ecole Biblique«. Wir fragten uns, warum 
diese Assoziation so oft auftauchte. Warum wurden die interna- 
tionale Gruppe und die Ecole Biblique gleichgesetzt? Welche 
Verbindung bestand zwischen ihnen? War sie klar definiert? War 
die internationale Gruppe »offiziell« ein Anhängsel der Ecole 
Biblique? Oder überschnitten sich beide so weitgehend, daß jede 
Unterscheidung überflüssig war? Mit Eisenmans Rat und ein paar 
Fingerzeigen versehen, wollten wir der Sache auf den Grund 
gehen. Wie bereits erwähnt, wurde die internationale Gruppe von 
Anfang an von Pater de Vaux beherrscht, dem damaligen Eeiter 
der Ecole Biblique, sowie seinem engsten Vertrauten und Schüler, 
Pater Milik. Schon Allegros Klagen zeigten, daß die beiden fort- 
laufend sämtliche Texte, die neu auftauchten, erst einmal für sich 
reklamierten: »Alle Fragmente werden zuerst zu de Vaux oder 
Milik gebracht und ... es bleibt völlig geheim, worum es sich dabei 
handelt, bis die beiden sie studiert haben.« Sogar Strugnell hat 
einmal geäußert, Milik halte den Daumen auf allem neu eintref- 
fenden Material mit der Behauptung, es falle in sein Ressort. 

Kein Wunder also, daß sich bei Milik der Eöwenanteil an bedeu- 
tendem Material stapelte - vor allem das kontroverse Sektenma- 
terial. Daß Milik wie auch seine treuesten Verbündeten de Vaux 
und Starcky sich zu der Zeit, als die meisten Texte zur Verteilung 
kamen, ununterbrochen in Jerusalem aufhielten, erleichterte die 
Entstehung dieses Monopols. Pater Skehan stärkte dem Triumvi- 
rat den Rücken, wenn er auch nicht ständig in Jerusalem war; 



ebenso Frank Cross, dem ohnehin hauptsächlich biblisches Mate- 
rial zugeteilt worden war. Allegro manövrierte sich zwar in die 
Rolle des Rebellen, doch wurde eine wirksame Opposition da- 
durch behindert, daß er nur sporadisch in Jerusalem weilte. Im 
übrigen war von denen, die sich in der entscheidenden Phase - 
während der Ausgrabungen, als die Rollenfragmente erstanden, 
die Texte zugeordnet und die Fragmente in Kleinarbeit zusam- 
mengesetzt wurden - in Jerusalem aufhielten, nur der junge John 
Strugnell (der de Vaux ohnehin kaum herausgefordert haben 
würde) nicht katholisch - und auch er konvertierte schon bald. Alle 
anderen waren römisch-katholische Priester, die an der Ecole 
Biblique residierten. Zum Zeitpunkt, da wir dies niederschreiben, 
lebt John Strugnell noch immer dort. Von den übrigen Mitgliedern 
der internationalen Gruppe und den Autoren im Umfeld der 
Qumranforschung residieren Pater Emile Puech und Pater Jerome 
Murphy-O'Connor an der Ecole. 
Daß diese katholische Konklave die Qumranforschung dominier- 
te, lag nicht nur daran, daß es zufällig an Ort und Stelle ist. Es lag 
auch nicht daran, daß diese Gruppe auf dem betreffenden For- 
schungsgebiet Außergewöhnliches geleistet hätte. Es fehlte viel- 
mehr keineswegs an ebenso kompetenten Wissenschaftlern; diese 
wurden aber - wie wir gesehen haben - ausgeschlossen. Und auch 
dabei spielte die Ecole Biblique eine überragende Rolle, indem ihre 
Vertretersich systematisch darum bemühten, eine unangefochtene 
Vorrangstellung zu erringen. So verfügte die Ecole über eine 
eigene Zeitschrift, die von de Vaux herausgegebene Revue bibli- 
que, in der schon früh einige strmgente und einflußreiche Artikel 
über Qumran erschienen - Artikel, die den Stempel »aus erster 
Hand« trugen. 1958 lancierte die Ecole eine weitere Zeitschrift, die 
Revue de Qumran, die sich ausschließlich mit den Schriftrollen vom 
Toten Meer und verwandten Themenbereichen befaßte. Mit die- 
sen beiden Medien hatte die Ecole ganz offiziell zwei sehr bekann- 
te und angesehene Foren der Qumrandiskussion fest in ihrer Hand, 
Die Herausgeber konnten nach ihrem Gusto Artikel annehmen 
oder ablehnen, und sie gewannen dadurch von Anfang an entschei- 
denden Einfluß auf den Verlauf der Qumranforschung. 
Zusätzlich zu diesen beiden Organen baute die Ecole Biblique eine 
eigene, auf Qumran spezialisierte Forschungsbibliothek auf. Jedes 
Buch, jeder wissenschaftliche Artikel, jeder Bericht in einer Tages- 



zeitung oder Zeitschrift über die Schriftrollen vom Toten Meer 
wurde in einer Kartei vermerkt. Alle Veröffentlichungen zu dem 
Thema wurden in der Bibliothek gesammelt und ausgestellt, aller- 
dings nicht für die Öffentlichkeit. Zwar wurde der Großteil des 
noch nic ht klassifizierten und zugeteilten Roilenmaterials im Rok- 
kefeller-Museum aufbewahrt - ein kleiner Teil befand sich in der 
Ecole Biblique -, doch sank das Museum immer mehr in den Status 
einer bloßen »Werkstatt« ab, während die Ecole als »Zentrale«, 
»Büro«, »Schule« und »Schaltstelle« füngierte. Auf diese Weise 
etablierte sich die Ecole als das generell anerkannte Zentrum für 
die gesamte Qumranforschung, als Brennpunkt aller legitimen und 
wissenschaftlich fundierten Forschung auf diesem Gebiet: Ein 
Plazet der Ecole garantierte die Reputation eines Wissenschaftlers. 
Verweigerte sie es, bedeutete dies soviel wie ein Verdikt über die 
Glaubwürdigkeit des Betreffenden. 
Offiziell galten die Studien, über die die Ecole die Hand hielt, 
natürlich als überkonfessionell, überparteilich, unparteiisch und 
nicht manipuliert. Die Ecole präsentierte der Welt eine Fassade 
wissenschaftlicher Objektivität. Aber kann man von einem Institut 
der Dominikaner, das die katholischen Interessen wahren soll, 
solche Objektivität erwarten? »Mein Glaube hat von meiner For- 
schung nichts zu befürchten«, hat de Vaux einmal Edmund Wilson 
gegenüber geäußert. Zweifellos war das nie der Fall, aber darum 
ging es ja auch nicht. Vielmehr ging es um die Frage, ob seine 
Wissenschaftlichkeit und Verläßlichkeit etwas von seinem Glau- 
ben zu befürchten hatten. 
Je tiefer wir Einblick in die Situation bekamen, desto mehr fragten 
wir uns, ob die kritischen Fragen bislang überhaupt an die richtige 
Adresse gerichtet worden waren, oder ob man nicht vielmehr die 
Falschen beschuldigte. Die Redaktion der Biblical Arcbaeology 
Review hatte beispielsweise die israelische Regierung zum Haupt- 
schuldigen erklärt. Doch die israelische Regierung hatte sich allen- 
falls einer - sogar verständlichen - Unterlassungssünde schuldig 
gemacht. Die jordanische Regierung hatte auf Vorschlag Allegros 
hin das Rockefeller-Museum verstaatlicht. Aufgrund politischer 
und militärischer Umstände - Sechs-Tage-Krieg und seine Folgen 
- kam Israel dann unerwartet in den Besitz des arabischen Ostteils 
von Jerusalem, in dem sich sowohl das Rockefeller-Museum als 
auch die Ecole Biblique befanden. Dadurch gingen die Schriftrol- 



len vom Toten Meer als »Kriegsbeute« in israelische Hände über. 
Israel hatte damals jedoch ganz andere Sorgen, als sich um Wis- 
senschaftlergezänk oder die Beseitigung akademischer Privilegien 
zu kümmern. Auch durfte man nicht riskieren, sich international 
weiter zu isolieren, indem man eine Gruppe von angesehenen 
Wissenschaftlern befehdete und entsprechende Reaktionen von 
Intellektuellen und womöglich auch des Vatikans provoziert hätte. 
Infolgedessen unternahm die israelische Regierung nichts und ließ 
den Status quo weiter bestehen. Das internationale Team wurde 
lediglich aufgefordert, die Arbeit fortzusetzen. 
Schon näher lag es, das internationale Team für die mißliche 
Situation verantwortlich zu machen - was auch mehrere Kommen- 
tatoren getan haben. Aber hatten sie die Motive der Gruppe auch 
richtig beschrieben? Ging es hier wirklich nur, wie die New York 
Times sich ausdrückte, um »Gelehrteneitelkeit«, um »Arroganz 
oder Wichtigtuerei« ? Gewiß mögen derartige Motive eine Rolle 
gespielt haben. Aber letztlich ging es doch um die Frage der 
Abhängigkeit. Wem war denn die internationale Gruppe in letzter 
Instanz Rechenschaft schuldig? Theoretisch hätte sie sich vor der 
Wissenschaft verantworten müssen. In Wirklichkeit, schien sie sich 
niemandem außer der Ecole Biblique verpflichtet zu fühlen. Als wir 
mit Eisenman diese Frage erörterten, wies er auf eine mögliche 
Verbindung zwischen der Ecole und dem Vatikan hin, fügte aber 
hinzu, er sei der Sache selbst nie nachgegangen. 
Wir fragten noch andere Wissenschaftler, die den Skandal um die 
Schriftrollen öffentlich angeprangert hatten. Keiner von ihnen 
hatte sich mit dem Hintergrund der Ecole und ihren offiziellen 
Bindungen beschäftigt. Natürlich war bekannt, daß es sich um ein 
katholisches Institut handelte, doch hatte man keine Kenntnis von 
direkten oder gar offiziellen Verbindungen zum Vatikan. Philip 
pavies, Professor in Sheffield, fand es nicht uninteressant, dieser 
Frage nachzugehen. Wenn er es sich genau überlege, wundere er 
sich darüber, daß die Kritik stets von der Ecole abgelenkt worden 
sei. Norman Golb von der Universität Chicago meinte, vieles 
weise auf Verbindungen zum Vatikan hin. Doch auch er hatte 
diese Spur nicht weiter verfolgt. 
Da kein Zweifel bestehen konnte, daß die Ecole Biblique das Feld 
der Qumranforschung beherrschte, schien es uns wichtig, ihrer 
offiziellen Ausrichtung, ihrer Haltung, ihren Verbindungen und 



der Instanz, der sie verantwortlich war, auf die Spur zu kommen. 
Wir fanden auch, daß hier eine Möglichkeit bestand, endlich 
einmal eigene Recherchen anzustellen. Es erwies sich, daß sie als 
Ergebnis nicht nur für uns, sondern auch für andere, unabhängige 
Wissenschaftler eine bedeutende Enthüllung zutage fördern soll- 
ten. 
Heute nimmt man die Grundlagen und Verfahrensweisen der 
historischen und archäologischen Forschung mehr oder weniger 
als gegeben und verläßlich hin. Doch bis in die Mitte des vergan- 
genen Jahrhunderts gab es die Art der Forschung, wie wir sie heute 
kennen, noch gar nicht, weder allgemein anerkannte Methoden 
noch verläßliche Verfahren. Es gab auch keine eigentliche Ausbil- 
dung, und man war sich nicht klar darüber, daß man bei der 
Erforschung derartiger Dinge »wissenschaftlich« vorgehen mußte, 
das heißt mit derselben Strenge, Objektivität und Systematik wie 
bei jeder anderen Wissenschaft. Damals waren auf diesem Gebiet 
auch keine Fachwissenschaftler am Werk, sondern es tummelten 
sich mehr oder weniger gebildete Dilettanten darauf. Es war 
Neuland und ein professionelles Vorgehen noch kaum möglich. 
So durchstöberten etwa zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts 
wohlhabende Europäer auf Bildungsreisen Italien und Griechen- 
land auf der Suche nach Kunstgegenständen, die sie dann mit 
entsprechendem Stolz mit nach Hause brachten. Manche buddel- 
ten auf ihren Streifzügen durch das weite, niedergehende Osma- 
nische Reich in der Erde herum. Aber derartige Unternehmungen 
verdienen wohl kaum den Namen Archäologie, und man muß sie 
eher als Schatzsuche bezeichnen. Das Wissen über die Vergangen- 
heit wurde für weit weniger wichtig erachtet als spektakuläre 
Beutestücke. Oft unterstützten denn auch Museen, die große 
Aufsehen erregende Funde ausstellen wollten, solche Beutezüge 
Die Nachfrage war beträchtlich, ebenso das Interesse des Publi- 
kums. Die Massen strömten in die Museen, um die neuesten 
Trophäen zu bestaunen, und die Boulevardpresse hatte immer mal 
wieder einen großen Tag. Aber die Glanzstücke der Vergangen- 
heit regten eher die Phantasie an als das wissenschaftliche Denken. 
Flauberts Salammbö, erschienen 1862, stellte demgegenüber eine 
»archäologische Großtat« in der Literatur dar, einen grandiosen, 
phantastischen Versuch, den Glanz des alten Karthago mit minu- 
tiöser wissenschaftlicher Präzision zu rekonstruieren. Aber die 



Wissenschaft hatte zu Flauberts ästhetischer Umsetzung noch 
lange nicht aufgeschlossen. Wenigstens hatte bis dahin niemals ein 
Historiker den Versuch unternommen, das versunkene Karthago 
anhand von wissenschaftlichen oder archäologischen Fakten so 
lebendig wiedererstehen zu lassen. 
Bis in die Mitte des vergangenen Jahrhunderts war mehr oder 
weniger alles, was sich als Archäologie ausgab, eher ein Trauer- 
spiel. Wandgemälde, Skulpturen und andere Artefakte zerfielen 
vor den schwärmerischen Augen ihrer Entdecker - die von Kon- 
servierung natürlich nicht viel verstanden. Statuen von unschätz- 
barem Wert wurden bei der Suche nach darin verborgenen, ver- 
meintlichen Schätzen zerstört oder für den Transport in Stücke 
zerlegt - und versanken häufig samt dem Schiff, auf dem sie 
transportiert wurden, im Meer. Und falls es überhaupt systemati- 
sche Ausgrabungen gab, waren sie nicht mit historischen Erwägun- 
gen verbunden, nicht mit dem Verlangen, die Vergangenheit zu 
erhellen. Zudem mangelte es den Ausgrabenden an Wissen, Fähig- 
keiten und technischen Hilfsmitteln. 
Als »Vater« der modernen Archäologie gilt der deutschstämmige 
Heinrich Schliemann (1822-1890), der 1850 amerikanischer 
Staatsbürger wurde. Schon als Junge schwärmte Schliemann lei- 
denschaftlich für Homers Ilias und Odyssee. Er glaubte fest daran, 
daß die Epen keine bloßen Dichtungen waren, sondern Geschichte 
in mythischer Gestalt, legendäre Berichte zwar, die sich jedoch auf 
Menschen, Ereignisse und Orte bezogen, die es wirklich einmal 
gegeben hat. Schliemann wurde aber von seinen Zeitgenossen nur 
mit Spott und Skepsis bedacht, weil er den Trojanischen Krieg für 
ein historisches Ereignis hielt. Dennoch war er überzeugt, daß 
Troja nicht nur ein Produkt dichterischer Phantasie war, sondern 
eine Stadt, die wirklich existiert hatte. Homers Werke waren für 
ihn wie eine Landkarte, mit deren Hilfe man bestimmte geogra- 
phische und topographische Anhaltspunkte gewinnen konnte. Die 
Entfernungen, die dann zwischen verschiedenen Orten angegeben 
wurden, ließen sich schätzen, indem man die Reisegeschwindigkeit 
jener Zeit berücksichtigte. Mit diesen und anderen Mitteln glaubte 
Schliemann den Weg der griechischen Flotte, wie er in der Ilias 
beschrieben ist, verfolgen und die Lage Trojas bestimmen zu 
können, und nach seinen Berechnungen war er überzeugt davon, 
den Standort Trojas ermittelt zu haben. 



Nachdem Schliemann sich durch Handel ein Vermögen verdient 
hatte, machte er sich auf, um an der mutmaßlichen Stelle Ausgra- 
bungen vorzunehmen. Seine Zeitgenossen hielten das ganze Un- 
ternehmen für eine Donquichotterie. 1868 begab er sich nach 
Griechenland und folgte mit seinem zweieinhalbtausend Jahre 
alten Führer Homer dem Rückweg der Flotte der Achäer und 
begann an besagter Stelle in der Türkei zu graben. Und zur 
absoluten Verblüffung der Weltöffentlichkeit fand Schliemann 
Troja tatsächlich - oder doch zumindest eine Stadt, auf die Ho- 
mers Beschreibung von Troja zutraf. Genauer gesagt: Schliemann 
fand mehrere Städte. Bei vier verschiedenen Ausgrabungen stieß 
er auf neun Städte, von denen jede sich über den Ruinen der jeweils 
älteren erhob. Doch nach diesem ersten spektakulären Erfolg 
beschränkte sich Schliemann nicht mehr nur auf Troja. Zwischen 
1874 und 1876 grub er in Griechenland Mykene aus. Die Entdek- 
kungen dort gelten sogar als noch bedeutender als die in der 
Türkei. 
Schliemann hat bewiesen, daß Archäologie mehr leisten kann als 
archaische Legenden auf ihren historischen Wahrheitsgehalt hin 
zu prüfen und zu entscheiden, ob etwas daran ist - oder eben nicht. 
Er zeigte auch, daß diese Legenden die meist nüchternen, trocke- 
nen Chroniken der Vergangenheit mit Leben und Kraft erfüllen 
in einen menschlichen und gesellschaftlichen Kontext einbetten 
und die Grundlagen des alltäglichen Lebens und Handelns offen- 
legen können, aufgrund deren Mentalität und Milieu der damali- 
gen Zeit deutlich werden. Darüber hinaus bewies er, daß man 
durch genaues Beobachten und Aufzeichnen von Anhaltspunkten 
zu wissenschaftlichen Ergebnissen kommen konnte. Bei der Frei- 
legung der neun übereinanderliegenden Städte Trojas wandte 
Schliemann die Methoden an, die in jüngster Zeit in der Geologie 
Einzug gehalten hatten. Sie erlaubten Schlüsse, die heute selbstver- 
ständlich sind: daß nämlich jede Schicht von Ablagerungen von 
den übrigen unterschieden und eingeordnet werden kann, auf- 
grund der einfachen Voraussetzung, daß die unterste Schicht die 
älteste ist. Schliemann wurde dadurch zum Pionier der Stratigra- 
phie, einem Teilgebiet der Geologie, und deren Anwendung auf 
archäologischem Gebiet. Praktisch im Alleingang hat er somit den 
damaligen archäologischen Ansatz und dessen Methoden revolu- 
tioniert. 



Natürlich erkannte man schon sehr bald, daß sich Schliemanns 
wissenschaftlicher Ansatz problemlos auf die biblische Archäologie 
anwenden ließ. 1864, vier Jahre vor der Freilegung Trojas, war Sir 
Charles Wilson, damals Captain der Royal Engineers, nach Jeru- 
salem beordert worden, um die Stadt zu vermessen und eine 
zuverlässige Karte davon anzulegen. Im Verlauf seiner Arbeit 
nahm Wilson erstmals Ausgrabungen unter dem Tempel vor und 
stieß dabei auf bauliche Reste, die man als die Ställe Salomons 
bezeichnet. Seine Bemühungen veranlaßten ihn, sich an der Grün- 
dung des Fonds zur Erforschung Palästinas zu beteiligen, als deren 
Schirmherrin immerhin Königin Victoria füngierte. Anfangs arbei- 
tete diese Organisation völlig unkoordiniert. Bei der Jahresver- 
sammlung 1886 berichtete Wilson jedoch, daß »einige reiche Eng- 
länder Schliemanns Beispiel folgen« und daß sie seinen 
wissenschaftlichen Ansatz auf das Auffinden biblischer Orte an- 
wenden wollten.8 
Das Unternehmen wurde dem damals in Ägypten aktiven, bekann- 
ten Archäologen William Matthew Flinders Petrie unterstellt. 
Nach zwei vergeblichen Grabungen entdeckte Flinders Petrie ei- 
nen Erdhügel, unter dem sich die Ruinen von elf übereinanderlie- 
genden Städten befanden. 
Während seiner Tätigkeit in Ägypten hatte Flinders Petrie eine 
neue Technik zur Datierung alter Ruinen entwickelt. Sie stützte 
sich auf die stufenweise Entwicklung und Veränderung der For- 
men und Ornamente von Gebrauchskeramik. Mit dieser Methode 
ließ sich nicht nur eine chronologische Abfolge der Artefakte 
selbst, sondern auch des Schuttes in ihrer Umgebung ermitteln. 
Auch wenn diese Methode nicht unfehlbar ist, bewies sie einmal 
mehr, daß sich wissenschaftliche Methoden in der archäologischen 
Forschung anwenden ließen. Flinders Petries Gruppe wandte diese 
Methode in Palästina systematisch an. Diesem Team schloß sich 
1926 der junge Lankester Harding an. Es war jener Lankester 
Harding, der, wie wir bereits wissen, später als Leiter des jordani- 
schen Amtes für Altertümer bei den ersten Grabungen nach den 
Schriftrollen vom Toten Meer und bei den Bemühungen, die 
zerstreuten und gefährdeten Funde zusammenzutragen, eine ent- 
scheidende Rolle spielte. 
Während britische Archäologen in Ägypten und Palästina auf 
Schliemanns Spuren wandelten, verfeinerten die Deutschen seine 



Methoden. Was Flaubert mit Salammbö in der Literatur gelungen 
war, versuchten die Deutschen in der Archäologie, nämlich eine 
Gesellschaft in ihrer Gesamtheit bis ins kleinste Detail aus den 
archäologischen Artefakten zu rekonstruieren. Natürlich war dies 
ein langsamer, mühevoller Prozeß, der größte Sorgfalt und uner- 
schöpfliche Geduld erforderte. Mit der Ausgrabung von »Schät- 
zen« und monumentalen Anlagen war es dabei nicht getan. Man 
mußte auch Reste administrativer, kommerzieller und staatlicher 
Bauwerke zu Tage fördern und rekonstruieren. Auf diese Weise 
hat Robert Koldewey zwischen 1899 und 1913 die Ruinen von 
Babylon ausgegraben. Mit Hilfe seiner Arbeit ließ sich ein kohä- 
rentes und umfassendes, detailliertes Bild einer bis dahin in jeder 
Hinsicht verloren geglaubten Kultur gewinnen. 
Die archäologischen Fortschritte des neunzehnten Jahrhunderts 
waren zu einem großen Teil von Schliemanns kritischer Durchsicht 
der Epen Homers ausgegangen, von seinem methodischen, wis- 
senschaftlichen Beharren auf der Trennung von Faktum und Fik- 
tion. Und es dauerte denn auch nicht lange, bis man die Heilige 
Schrift derselben strengen Prüfung unterzog. Der französische 
Theologe und Historiker Ernest Renan hat sich darum besondere 
Verdienste erworben. Der 1823 geborene Renan wollte zunächst 
Priester werden und trat darum in das Seminar von Saint-Sulpice 
ein. 1845 entsagte er jedoch dieser Berufung. Er fühlte sich nun 
vielmehr durch die deutsche Bibelforschung dazu angeregt zu 
untersuchen, wie weit die christlichen Schriften wörtlich zu neh- 
men seien. 1860 begab sich Renan auf eine archäologische Reise 
nach Palästina und Syrien. Drei Jahre später veröffentlichte er sein 
berühmtes - oder, wie man's nimmt, berüchtigtes - Werk Das 
Leben Jesu. Renan versuchte darin das Christentum zu entmystifi- 
zieren. Er beschrieb Jesus als »unvergleichlichen Menschen«, aber 
eben als Menschen, das heißt als sterblich und nicht göttlich, und 
stellte eine Wertehierarchie auf, die man heute wohl als säkulari- 
sierten Humanismus bezeichnen würde. Renan war kein obskurer 
Akademiker oder sensationslüsterner Aufrührer, sondern vielmehr 
eine zu seiner Zeit hochangesehene Geistesgröße. Sein Werk hatte 
großen Einfluß auf das Denken der damaligen Zeit. Es gehörte zu 
den meistgekauften Büchern des Jahrhunderts und ist bis heute 
niemals vergriffen gewesen. Den Gebildeten der damaligen Zeit 
war der Name Renan genauso geläufig wie uns heute Freud oder 



Jung, aber er wurde mit Sicherheit auch von den Massen viel 
gelesen. Was er geschrieben hatte, veränderte die Bibelforschung 
mit einem Schlag, und zwar in unvorstellbarem Ausmaß. Und 
Renan blieb für die nächsten dreißig Jahre seines Eebens ein Pfahl 
im Fleische der Kirche. Er veröffentlichte Arbeiten über die Apo- 
stel, über Paulus und die Anfänge des Christentums, stets auf dem 
Hintergrund der Lebensumstände im damaligen Römischen 
Reich. Seine Essays wurden unter den Titeln Histoire des origines 
du christianisme (1863-1883) und Histoire dupeuple d'Israel(1887 
bis 1893) zusammengefaßt. Renan hat eine Freiheit des Geistes 
entfesselt, den das Christentum nie wieder einfangen oder zähmen 
konnte. 
Etwa zur gleichen Zeit erhielt Rom auch noch einen Stoß aus einer 
anderen Richtung. Vier Jahre, bevor Das Leben Jesu erschien, 
veröffentlichte Charles Darwin Die Entstehung der Arten, dem 
1871 Die Abstammung des Menschen folgte. In der zweiten Schrift 
werden vornehmlich theologische Fragen behandelt, insbesondere 
wird der biblische Schöpfungsbericht hinterfragt. Auf Darwins 
Anstoß folgte die große Zeit des englischen Agnostizismus mit 
deren prononciertesten Vertretern Thomas Huxley und Herbert 
Spencer. Weitere einflußreiche und viel gelesene Philosophen, die 
die tradierten ethischen und theologischen Grundsätze des Chri- 
stentums untergruben, ja zerstörten, waren Arthur Schopenhauer 
und besonders Friedrich Nietzsche. Unter dem Postulat L'art pour 
l'art trat schließlich alsbald die Kunst als eine Art Religion an die 
Stelle der eigentlichen Religion und drang auf Gebiete vor, von 
denen sich diese immer mehr zurückzog. So wurde etwa Bayreuth 
das Zentrum eines neuen Kultes mit einem neuen Credo, und 
vielen gebildeten Europäern bedeutete es fast genau soviel, als 
Wagnerianer bezeichnet zu werden wie als Christ. 
Auch politisch war die Kirche ständigen Angriffen ausgesetzt. 
Durch Preußens Sieg über Frankreich und die Bildung eines neuen 
deutschen Reiches entstand 1870-1872 erstmals in der neueren 
Geschichte eine überlegene Militärmacht in Europa, die sich Rom 
in keiner Weise mehr verpflichtet fühlte. 
Geradezu traumatisch wirkte jedoch die Einigung Italiens 1870 
durch Garibaldis Freiheitsheer, das Rom einnahm und den Kir- 
chenstaat sowie alle übrigen kirchlichen Gebiete einzog, wodurch 
der Katholizismus auf den Status einer nichtsäkularen Macht 



beschränkt wurde. 
Diese massierten Angriffe von Seiten der Wissenschaft, Philoso- 
phie, Kunst und Politik erschütterten Rom mehr als irgend etwas 
seit der Reformation, und die römische Kirche reagierte darauf mit 
verzweifelten Defensivmaßnahmen. Sie suchte, vergeblich, wie 
sich erwies, politische Verbündete unter katholischen Mächten wie 
den Habsburgern. Am 18. Juli 1870 verkündete nach einer Emp- 
fehlung des Ersten Vaticanums Papst Pius IX. - den Metternich 
einmal als »warmherzig, schwachköpfig und ohne einen Funken 
Verstand«'' bezeichnet hat - das Dogma von der Unfehlbarkeit des 
Papstes.1" Und um die von Renan und der deutschen Bibelfor- 
schung angerichteteten Schäden wieder wettzumachen, begann 
die Kirche eigene Kader von Spezialisten zu auszubilden - elitäre 
intellektuelle Stoßtrupps, die die Gegner des Katholizismus auf 
ihrem eigenen Territorium schlagen sollten. Auf diese Weise ent- 
stand der katholische Modernismus. 
Die Modernisten sollten sich eigentlich der Strenge und Genauig- 
keit deutscher Methodologie bedienen, um die schriftliche Über- 
lieferung zu stützen, nicht um sie anzugreifen. Eine Generation 
klerikaler Wissenschaftler wurde bestens dazu ausgebildet, als eine 
Art Streitmacht im Interesse der Kirche zu arbeiten. Sie sollten 
unter Aufbietung aller moderner kritischer Methoden beweisen 
daß die Schriften wortlich zu nehmen seien. Zu Roms großem 
Kummer ging der Schuß jedoch nach hinten los. Je besser die 
jungen Kleriker mit dem Rüstzeug für den Kampf in der Arena 
moderner Polemik umgehen konnten, um so häufiger wandten sie 
sich von dem Gebiet ab, für das sie ausgebildet waren. Die kritische 
Erforschung der Bibel brachte eine derartige Fülle von Ungereimt- 
heiten, Diskrepanzen und Widersprüchen ans Licht, die dem rö- 
mischen Dogma entgegenstanden, daß die Modernisten schon 
bald eben das in Frage stellten, was sie hätten verteidigen sollen. 
So fragte sich zum Beispiel Alfred Loisy, einer der renommiertesten 
und profiliertesten unter ihnen, in aller Öffentlichkeit, ob es denn 
im Licht der neueren historischen, archäologischen Bibelforschung 
überhaupt möglich sei, so manchen kirchlichen Lehrsatz aufrecht- 
zuerhalten. »Jesus verhieß die Ankunft des Königreiches«, erklärte 
Loisy. »Statt dessen kam die Kirche.«" Loisy legte dar, daß die 
Dogmen vielfach unter bestimmten historischen Bedingungen als 
Reaktion auf bestimmte Ereignisse an bestimmten Orten und zu 



bestimmten Zeiten entstanden waren. Deshalb dürfe man sie nicht 
als ewige Wahrheiten betrachten, sondern - bestenfalls - als eine 
Art Symbole. Nach Loisy waren Eckpfeiler der christlichen Lehre 
wie die Jungfräulichkeit Marias oder Jesu Göttlichkeit nicht länger 
haltbar. 
Rom hatte sich in seinen Laboratorien also einen Leviathan ge- 
züchtet. 1903 gründete Papst Leo XIII. kurz vor seinem Tod die 
Päpstliche Bibelkommission zur Überwachung der Arbeit katholi- 
scher Bibelwissenschaftler. Im selben Jahr setzte Leos Nachfolger 
Papst Pius X. Loisys Werk auf den Index der verbotenen Schriften. 
1904 veröffentlichte der Papst zwei Enzykliken, die sich gegen die 
Erforschung der Ursprünge des Christentums und seine Frühge- 
schichte richteten. Alle katholischen Lehrer, die sich »modernisti- 
scher Tendenzen« verdächtig machten, wurden ihrer Ämter ent- 
hoben. 
Die Modernisten, hervorragend ausgebildet, belesen und sprach- 
gewaltig, hoben den Fehdehandschuh auf. Sie erhielten Beistand 
von Seiten bekannter Denker und berühmter Persönlichkeiten aus 
Kultur und Literatur. Einer von ihnen war der Italiener Antonio 
Fogazzaro, der 1896 Senator geworden war. Er galt als einer der 
führenden katholischen Laien seiner Zeit und, zumindest für seine 
Zeitgenossen, als der größte italienische Romancier seit Manzoni. 
1905 schrieb Fogazzaro in Der Heilige: »Die katholische Kirche 
bezeichnet sich als Quelle der Wahrheit, doch heute widersetzt sie 
sich der Suche nach der Wahrheit, sobald ihre Quellen, die Heilige 
Schrift, die Dogmen, ihre vorgebliche Unfehlbarkeit Gegenstand 
der Forschung werden. Dies heißt für uns nichts anderes, als daß 
sie nicht mehr an sich selbst glaubt.«12 
Unnötig zu erwähnen, daß auch Fogazzaros Werk sofort auf den 
Index gesetzt wurde. Die Kampagne der Kirche gegen die Bewe- 
gung, die sie selbst genährt und groß gemacht hatte, wurde immer 
heftiger. Im Juli 1907 veröffentlichte das Heilige Offizium ein 
Dekret, in dem die Versuche des Modernismus, die Lehren der 
Kirche, die Autorität des Papstes und die historische Wahrheit der 
Heiligen Schrift zu hinterfragen, offiziell verurteilt wurden. Knapp 
zwei Monate später, im September, wurde der Modernismus offi- 
ziell zur Häresie erklärt und die gesamte Bewegung förmlich mit 
dem Bann belegt. 
Die Anzahl der Bücher auf dem Index stieg sprunghaft an. Es 



wurde eine neue, weit striktere Zensur ausgeübt. Klerikale Kom- 
missare überwachten die Lehre mit einer orthodoxen Strenge, wie 
es sie seit dem Mittelalter nicht mehr gegeben hatte. 1910 wurde 
schließlich ein Dekret erlassen, das von allen Katholiken, die 
lehrten oder predigten, forderte, »sämtlichen Irrtümern des Mo- 
dernismus« abzuschwören. Mehrere modernistische Schriftsteller 
wurden exkommuniziert. Die Studenten in den Priesterseminaren 
durften nicht einmal Zeitungen lesen. 
1880 war alles dies jedoch noch Zukunftsmusik. Unter den jungen 
modernistischen Klerikern herrschten naive Gläubigkeit und Op- 
timismus vor und die glühende Überzeugung, daß die methodische 
historische, archäologische Forschung die buchstäbliche Wahrheit 
der Schrift nicht widerlegen, sondern bestätigen werde. Die Ecole 
Biblique et Archeologique Francais de Jerusalem - die später die 
Qumranforschung beherrschen sollte - hat ihre Wurzeln in dieser 
ersten Generation der Modernisten, in einer Zeit also, in der die 
Kirche noch nicht realisiert hatte, daß sie sich selbst das Wasser 
abgrub. 
Die Ecole Biblique wurde 1882 von einem französischen Domini- 
kaner gegründet. Er hatte auf einer Pilgerfahrt in Jerusalem den 
Entschluß gefaßt, dort eine Niederlassung der Dominikaner zu 
errichten. Für das Kloster und die Kirche wählte er ein Grundstück 
an der Nablus-Straße, wo bei Ausgrabungen die Überreste einer 
Kirche entdeckt worden waren. Nach der Überlieferung soll an 
dieser Stelle der heilige Stephan als erster christlicher Märtyrer 
gesteinigt worden sein. 
Rom stimmte dieser Gründung nicht nur zu, sondern förderte sie. 
Papst Leo XIII. schlug vor, darin eine Stätte der Bibelforschung 
einzurichten. Dies wurde denn auch 1890 von Pater Albert Lagran- 
ge in die Wege geleitet, und das Institut wurde 1892 eröffnet. Es 
bot fünfzehn Studierenden Quartier. Etwa zur gleichen Zeit wurde 
eine ganze Reihe weiterer solcher Institutionen gegründet mit dem 
Ziel, katholische Wissenschaftler mit dem akademischen Rüstzeug 
auszustatten, das sie benötigten, um ihren Glauben gegen die 
Bedrohung durch die historische und archäologische Forschung 
verteidigen zu können. 
Albert Lagrange wurde 1855 geboren. Er schloß ein Jurastudium 
mit der Promotion ab und trat anschließend in das Seminar von 
Saint-Sulpice ein, dem damaligen Zentrum des Modernismus. 



1879 wurde er Dominikaner. Am 6. Oktober 1880 verbannte die 
Dritte Französische Republik alle religiösen Orden aus Frankreich. 
Als Folge davon mußte der fünfundzwanzigjährige Lagrange nach 
Salamanca in Spanien übersiedeln. Dort studierte er Hebräisch und 
lehrte Kirchengeschichte und Philosophie. In Salamanca wurde er 
am 23. Dezember 1883, am Tag des heiligen Dagobert, zum 
Priester geweiht. 1888 wurde erzürn Studium orientalischer Spra- 
chen an die Universität Wien entsandt. Zwei Jahre darauf, am 10. 
März 1890, traf er - inzwischen fünfunddreißig Jahre alt - in dem 
noch nicht lange bestehenden Dominikanerkloster St. Stephan in 
Jerusalem ein und richtete dort am 15. November ein Institut für 
Bibelforschung ein: die »Ecole Practique d'Etudes Bibliques«. Er 
begründete auch die Zeitschrift des Instituts, die Revue biblique, 
die seit 1892 herausgegeben wird. Durch dieses Organ und den 
Lehrplan wollte er der neuen Institution eine ganz bestimmte 
Haltung einimpfen, die sie der historischen, archäologischen For- 
schung gegenüber einnehmen sollte. 
Sie beruhte auf seiner Theorie, nach der »die verschiedenen Stufen 
in der Entwicklung der menschlichen Religion eine fortlaufende 
Geschichte bilden, die Gott selbst auf übernatürliche Weise lenkt 
und zur endgültigen, höchsten Stufe hinführt - zum messianischen 
Zeitalter, das mit Jesus Christus begonnen hat«.13 Das Alte Testa- 
ment galt ihm als »eine Sammlung von Büchern, die die einzelnen 
Stufen der mündlichen Überlieferung, die Gott ins Werk gesetzt 
und gelenkt hat, widerspiegelt ... als Wegbereitung für das end- 
gültige Zeitalter des Neuen Testamentes«.14 Die Ausrichtung war 
unmißverständlich. Lagrange wollte die modernen Methoden da- 
zu benutzen, das zu »beweisen«, was er a priori für wahr erklärt 
hatte: die buchstabengetreue Wahrheit der Schrift. Die »Endgül- 
tigkeit« des Neuen Testamentes und der darin berichteten Ereig- 
nisse aber würden dieses der kritischen wissenschaftlichen Unter- 
suchung entziehen. 
Als Lagrange 1890 die Ecole Biblique gründete, war noch kein 
Schauen auf den Modernismus gefallen. 1902 dagegen war diese 
neue wissenschaftliche Strömung offiziell bereits diskreditiert. In 
diesem Jahr setzte - wie wir bereits erwähnt haben - Papst Leo 
XIII. die Päpstliche Bibelkommission zur Überwachung der ka- 
tholischen Bibelwissenschaft ein. Zur gleichen Zeit kehrte Lagran- 
ge nach Frankreich zurück, um in Toulouse Vorlesungen zu 



halten. Hier wurde er des Modernismus bezichtigt und sah sich 
einer heftigen Opposition gegenüber. In jenen Tagen genügte die 
bloße Erwähnung historisch-archäologischer Forschung, und man 
gebrandmarkt. 
Der Papst dagegen erkannte, daß Lagranges Glauben unerschüt- 
tert war und daß er in Bezug auf die Kirche das Herz am rechten 
Fleck hatte. Diese Einschätzung entsprach durchaus der Wirklich- 
keit, denn vieles in Lagranges Werk läuft auf eine systematische 
Zurückweisung der Ansichten von Alfred Loisy und anderen Mo- 
dernisten hinaus. Aus dieser Erkenntnis heraus wurde Lagrange als 
Mitglied beziehungsweise »Berater« in die Päpstliche Bibelkom- 
mission berufen, und seine Zeitschrift, die Revue biblique, wurde 
deren offizielles Organ. Dieses Arrangement blieb bis 1908 beste- 
hen. Von da an verfügte die Kommission über eine eigene Zeit- 
schrift mit dem Namen Acta apostolicae sedis. 
Von den niederen Rängen der kirchlichen Hierarchie wurde La- 
grange jedoch weiter des Modernismus bezichtigt. Die Anschuldi- 
gungen demoralisierten ihn derart, daß er 1907 zeitweilig seine 
alttestamentarischen Studien unterbrach. 1912 entschloß er sich, 
die Bibelforschung ganz aufzugeben und Jerusalem zu verlassen. 
Daraufhin wurde er nach Frankreich zurückbeordert, aber erneut 
setzte sich der Papst für ihn ein und schickte ihn wieder auf seinen 
Posten nach Jerusalem zurück mit dem Auftrag, seine Arbeit 
fortzusetzen. Die ursprünglich als Forum des Modernismus ge- 
gründete Ecole Biblique wurde fortan zum Bollwerk gegen ihn. 
Zur ursprünglichen Gruppe internationaler Wissenschaftler, die 
Pater de Vaux 1953 um sich scharte, gehörte auch der inzwischen 
verstorbene Monsignore Patrick Skehan. Skehan war Leiter des 
Instituts für semitische und ägyptische Sprachen und Literatur an 
der katholischen Universität Washington. Später gehörte er auch 
der Päpstlichen Bibelkommission an. 1955 wurde er Direktor des 
Albright Institute in Jerusalem. In dieser Eigenschaft spielte er bei 
den politischen Manövern, die das Monopol der Ecole Biblique für 
die Qumranforschung sicherten, eine gewisse Rolle. Bei der Ab- 
fassung des berühmt-berüchtigten Briefes an die Times im Jahre 
1956, die zum Ziel hatte, John Allegro zu isolieren und zu diskre- 
ditieren, war er die treibende Kraft gewesen. 

Skehan gehörte zu den wenigen Wissenschaftlern, die Zugang zu 
den Schriftrollen hatten. Seine Haltung ist typisch und illustriert 



ganz allgemein die Ausrichtung der mit der Ecole Biblique verbun- 
denen Wissenschaftler. 1966 erklärte er schriftlich, das Alte Testa- 
ment sei durchaus kein »kurzer Abriß der Geschichte und Vorge- 
schichte der Menschheit... Als die Zeit erfüllet war, ist unser Herr 
erschienen - und es gehört zu den Pflichten jedes Alttestamentlers, 
nachzuzeichnen, wie sich die Bereitschaft, die Ankunft Christi zu 
erkennen, in der Heilsgeschichte entwickelt hat...«'6 Das heißt mit 
anderen Worten nichts anderes, als daß jeder Bibelforscher in 
erster Linie die Aufgabe habe, im Alten Testament Vorwegnahmen 
der später anerkannten christlichen Lehre aufzuspüren. Aus jeder 
anderen Perspektive betrachtet, hat das Alte Testament einer sol- 
chen Ansicht nach vermutlich kaum Wert und Bedeutung. Dies ist 
eine merkwürdige Auffassung von unvoreingenommener For- 
schung. Doch Pater Skehan wurde noch deutlicher: 
Mir scheint, daß es den Bibelforschern heute obliegt... so gut 
es geht... die Wege aufzuzeigen, auf denen Gott - und daran 
ist wohl nicht zu zweifeln - die Menschen durch die Steinzeit, 
die Bronzezeit und das antike Heidentum stetig geführt hat, bis 
er sie soweit hatte, daß sie bis zu einem gewissen Grad in der 
Lage waren, das soziale Gebilde, das die Kirche darstellt, zu 
verstehen. 
Skehan unternahm immerhin nicht den Versuch, so zu tun, als 
wäre ihm an unvoreingenommener Wissenschaft gelegen. Er sah 
darin vielmehr eine Gefahr, denn er war der Ansicht, daß »For- 
schungen aus einer Perspektive, die literarische und historisch-kri- 
tische Betrachtungen in den Vordergrund stellt, vor allem wenn 
Unberufene sich popularisierend darüber verbreiten, zu starker 
Vereinfachung, Übertreibung oder Leugnung tieferer Zusammen- 
hänge führen können«.18 Letztlich sollte die Arbeit des Bibelfor- 
schers sich von der Lehre der Kirche leiten und bestimmen lassen 
und »immer die Oberhoheit der heiligen Mutter Kirche anerken- 
nen, um definitiv Zeugnis für die Lehren abzulegen, die sie von 
Christus empfangen hat«. 
Was all diese Aussagen implizieren, ist geradezu umwerfend. Alles 
Fragen und Nachforschen muß also, ohne Rücksicht darauf, was 
zutage gefördert wird, der offiziellen katholischen Lehrmeinung 
jeweils untergeordnet beziehungsweise angenähert werden. An- 
ders ausgedrückt, es muß so lange angeglichen oder entstellt 
werden, bis es den geforderten Kriterien genügt. Und was ge- 



schieht, wenn etwas ans Licht kommt, das sich absolut nicht in 
dieser Weise konformieren läßt? Für Pater Skehan dürfte die 
Antwort auf diese Frage kein Problem sein. Alles was sich der 
herrschenden Lehre nicht unterordnen und nicht anbequemen 
läßt, muß notwendigerweise unterdrückt werden. 
Mit dieser Auffassung stand er natürlich nicht allein. Sie wurde 
noch von Papst Pius XII. ausdrücklich bekräftigt, der forderte, die 
biblische Exegese habe die Aufgabe, in bedeutenden Angelegen- 
heiten der Kirche zu dienen. In bezug auf die Ecole Biblique und 
die Erforschung der Schriftrollen vom Toten Meer hält Skehan 
fest: 
Zeigt sich ... die göttliche Vorsehung nicht auch in der merk- 
würdigen Tatsache, daß das Heilige Land, in dessen Geschichte 
keine wesentliche Periode fehlt, der Ort auf Erden ist, der am 
besten als eine Art Laboratorium zum kontinuierlichen Stu- 
dium des menschlichen Lebens geeignet ist... Ich glaube dar- 
an ... 
... Aus diesem Grunde scheint mir, daß es einen letzten reli- 
giösen Wert gibt, den wir noch nicht ermessen können, hinter 
dem aber die Vorsehung waltet. Er zeigt sich auch darin, daß 
Pere Lagrange auf dem Boden Palästinas ein Institut errichtet 
hat... 
Jahrelang haben die meisten unabhängigen Wissenschaftler nichts 
davon gemerkt, daß sich die Ecole Biblique im Besitz eines solchen 
göttlichen Auftrages wähnte, und auch nicht, daß dies dem 
Wunschdenken des Vatikans entsprach. Im Gegenteil, die Ecole 
machte den Anschein einer unparteiischen, wissenschaftlichen In- 
stitution, die es sich unter anderem zur Aufgabe gemacht hatte, die 
Schriftrollen vom Toten Meer zu sammeln, zusammenzusetzen, 
zu erforschen, zu übersetzen und auszulegen, nicht aber sie zu 
unterdrücken oder in christliche Propaganda umzumünzen. Aus 
diesem Grunde bemühten sich Wissenschaftler oder Doktoranden 
Großbritanniens, der Vereinigten Staaten und anderer Länder, die 
mit einer Hypothese oder Veröffentlichung in dem einen oder 
anderen Bereich biblischer Forschung sich bereits akademische 
Glaubwürdigkeit erworben hatten, unbefangen um Zugang zum 
Qumranmaterial. Sie rechneten nicht mit einer Zurückweisung, 
denn sie nahmen ja an, daß die Rollen jeder studieren könne, der 
sich wissenschaftlich qualifiziert hatte. In allen uns bekannt gewor- 



denen Fällen sind jedoch die Bitten um Zugang summarisch abge- 
wiesen worden, jeweils ohne jede Entschuldigung oder Erklärung 
- jedoch mit der impliziten Verdächtigung, der Bewerber sei 
irgendwie ungeeignet. 
So erging es zum Beispiel Norman Golb von der Universität 
Chicago. Er hatte eine Dissertation über Qumran und das mit 
Qumran in Verbindung stehende, in Kairo gefundene, Material 
geschrieben. Nachdem er jahrelang »im Feld« praktische Erfah- 
rungen gesammelt hatte, beteiligte er sich an einem Forschungs- 
projekt zur Überprüfung der paläographischen Datierung der 
Schriftrollen, die Frank Cross von der internationalen Gruppe 
vorgenommen hatte und die nach Auffassung von Golb noch 
genauer festgelegt werden konnte. Um diese These realisieren zu 
können, hätte Golb natürlich einige Originaltexte benötigt, da 
Fotofaksimiles dazu nicht ausreichten. 1970 war er deswegen in 
Jerusalem und bat de Vaux, den damaligen Leiter der Ecole 
Biblique und auch der von ihm begründeten internationalen Grup- 
pe, schriftlich um Zugang dazu mit der Begründung, er benötige 
dieses Material, um ein Forschungsprojekt zu verifizieren, an dem 
er schon viele Jahre arbeite. Drei Tage später erhielt er de Vaux' 
Antwort: Leider könne er ihm keinen Zugang ohne »ausdrückliche 
Erlaubnis des für die Herausgabe dieser Texte verantwortlichen 
Wissenschaftlers« gewähren. 
Dieser »verantwortliche Wissenschaftler« war niemand anders als 
Pater Milik, und der würde - das wußte de Vaux nur zu gut - 
keinem etwas zeigen. Golb hatte keine Wahl, er mußte das Projekt, 
in das er soviel Zeit und Mühe investiert hatte, fallenlassen. »Seit 
damals«, ließ er uns wissen, »habe ich guten Grund, alle von Cross 
vorgenommenen paläographischen Datierungen von Texten zu 
bezweifeln.« 
Auf der anderen Seite wird Material aus den Rollen solchen 
Wissenschaftlern, die mit der Ecole liiert sind - jungen, von der 
internationalen Gruppe protegierten Forschern, Doktoranden ih- 
rer Mitglieder - sehr wohl zur Verfügung gestellt, in der Gewißheit 
daß sie von der offiziellen Parteilinie nicht abweichen. So »erbte« 
zum Beispiel Cross-Schüler Eugene Ulrich von Notre-Dame das 
Material von Pater Patrick Skehan. Er scheint auch etwas von 
Skehans Haltung anderen Wissenschaftlern gegenüber geerbt zu 
haben. Auf die Frage, warum keine Faksimile-Ausgaben der Texte 



publiziert werden könnten, gab er zur Antwort: »Die große Mehr- 
heit derer, die solche Ausgaben benutzen würden - einschließlich 
durchschnittlicher Universitätsprofessoren -, könnte diese schwer 
zu lesenden Texte ohnehin kaum richtig beurteilen.« 

Auf diese Weise wurde also unabhängigen Wissenschaftlern aus 
Großbritannien, den Vereinigten Staaten und anderen Ländern 
der Zugang zu unveröffentlichtem Rollenmaterial verwehrt. Erst 
recht konnten israelische Wissenschaftler nicht einmal davon träu- 
men. Wie schon erwähnt, war de Vaux, ein ehemaliges Mitglied 
der Action Francaise, ein ausgesprochener Antisemit. Bis auf den 
heutigen Tag nehmen die Mitglieder der Ecole Biblique Israel 
gegenüber eine feindselige Haltung ein, obwohl das Institut theo- 
retisch eine neutrale Enklave unparteiischer Wissenschaft sein 
sollte, ein Refugium jenseits der immer noch herrschenden politi- 
schen und religiösen Spaltungen im heutigen Jerusalem. Auf die 
Frage, warum keine Wissenschaftler der Universität von Tel Aviv 
an der Erforschung und Herausgabe der Schriftrollen beteiligt 
seien, antwortete Strugnell: »Bei unseren Qumranstudien halten 
wir auf Qualität, und die ist von dort nicht zu haben.« Und in der 
für ihn charakteristischen, sich selbst entlarvenden Weise äußerte 
der inzwischen verstorbene Pater Skehan in einem Brief, den das 
Jerusalem Post Magazine zitierte, seine Voreingenommenheit sowie 
die seiner Kollegen gegenüber Israel: 
Ich muß Ihnen gestehen ... daß mich unter keinen Umständen 
irgendein israelischer Funktionär, keine Vollmacht, für wel- 
chen Zweck oder in welchem Umfang auch immer, dahin 
bringen kann, Zugang zu etwas, das legal im Archäologischen 
Museum von Palästina aufbewahrt wird, zu gewähren. Ich 
stehe auf dem Standpunkt, daß weder der israelische Staat noch 
seine Angestellten ein Recht auf das Museum oder auf das, was 
es beherbergt, haben. 
schon angemerkt, teilt auch der ehemalige Pater Milik diese 
Haltung. Weder er noch sein Kollege Starcky sind nach dem Krieg 
1967 je wieder nach Jerusalem zurückgekehrt, also seitdem die 
Schriftrollen in israelische Hand übergegangen sind. Natürlich 
spiegelt ihre Haltung auch die des Vatikans wider, der bis heute 
den Staat Israel nicht anerkennt. Es drängt sich die Frage auf, ob 
dieses Vorurteil nur mit der offiziellen Kirchenpolitik zusammen-' 
fällt oder ob es ein förmliches Diktat der kirchlichen Hierarchie ist. 



 
 

Die Inquisition heute 
 

Als Gegenmittel gegen die sich ausbreitende »Infektion« des Mo- 
dernismus hatte Papst Leo XIII. 1903 also die Päpstliche Bibel- 
kommission ins Leben gerufen, die den Fortgang - oder, wie man's 
nimmt, das Steckenbleiben - der katholischen Bibelforschung zu 
überwachen und zu registrieren hatte. Ursprünglich bestand sie aus 
einem guten Dutzend vom Papst ernannten Kardinalen und meh- 
reren »Beratern«, die alle als Experten ihrer Forschungs- und 
Spezialgebiete galten. Nach der New Catholic Encylopaedia be- 
stand (und besteht) die offizielle Funktion der Kommission darin, 
»mit aller möglichen Sorgfalt ... danach zu streben, daß Gottes 
Wort ... nicht nur gegen jeden Anflug von Irrtum abgeschirmt, 
sondern auch von jedem voreiligen Urteil ferngehalten wird«. 
Ferner sollte die Kommission dafür Sorge tragen, daß »Wissen- 
schaftler über die Autorität der Heiligen Schrift wachen und dafür 
Sorge tragen, daß sie richtig interpretiert wird«. 

Eines der ersten Mitglieder der Päpstlichen Bibelkommission war, 
wie schon erwähnt, Pater Lagrange, der Gründer der Ecole Bibli- 
que. Außerdem war deren Zeitschrift, die Revue biblique, bis 1908 
offizielles Organ der Kommission. In Anbetracht der engen Ver- 
flechtung der beiden Institutionen ist zweifellos klar, daß die Ecole 
Biblique zu Beginn ein Teil des Propagandaapparates dieser Kom- 
mission war - ein Mittel also zur Verbreitung der katholischen 
Lehre unter dem Deckmantel historisch-archäologischer For- 
schung. Oder anders ausgedrückt, ein Mittel, das dazu diente, die 
Forschung unter die Dogmen der katholischen Lehre zu zwingen. 
Man würde meinen, annehmen zu dürfen, daß sich die Situation 
im Laufe der letzten fünfzig Jahre und besonders in den Jahren seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil zu Beginn der sechziger Jahre 
verändert hätte. Das ist jedoch nicht der Fall. Die Ecole Biblique 
ist weiterhin so eng mit der Päpstlichen Bibelkommission liiert wie 
in der Vergangenheit. So werden zum Beispiel alle an der Ecole 
erworbenen Titel eigens von der Kommission verliehen. Und die 
meisten Absolventen, die dort einen Titel erhalten, werden von der 
Kommission als Professoren an Priesterseminaren oder anderen 



katholischen Institutionen eingesetzt. Von den neunzehn heutigen 
offiziellen Beratern der Kommission bestimmen etliche mit dar- 
über, was die Öffentlichkeit von den Schriftrollen vom Toten Meer 
erfährt. So ist beispielsweise Pater Jean-Luc Vesco, der gegenwär- 
tige Leiter der Ecole Biblique und Mitherausgeber der Revue 
biblique, gleichzeitig Mitglied der Päpstlichen Bibelkommission. 
Das gilt auch für mindestens einen weiteren Herausgeber der 
Zeitschrift, nämlich Jose Loza. Des weiteren für den Jesuiten 
Joseph Fitzmyer, der durch seine Arbeiten über die Schriftrollen 
bekannt ist und der die offizielle Konkordanz für einen großen 
Teil des Qumranmaterials zusammengestellt hat. 
1956 erschien der Name Roland de Vaux, damals Leiter der Ecole 
Biblique, erstmals auf der Liste der Berater der Kommission. Er 
war ein Jahr davor, also 1955, ernannt worden und arbeitete in 
dieser Funktion ununterbrochen bis zu seinem Tod 1971. Der 
Zeitpunkt von de Vaux' Ernennung ist von Interesse. Man muß 
sich in Erinnerung rufen, daß 1955 ein großer Teil des so wichtigen 
und kontroversen Sektenmaterials aus Höhle 4 immer noch käuf- 
lich erworben und gesammelt wurde. Im Dezember des Jahres 
stellte der Vatikan Geld für den Kauf einer Reihe wichtiger Frag- 
mente zur Verfügung. 1955 wurde auch die Kupferrolle in Man- 
chester unter John Allegros Aufsicht aufgeschnitten, und Allegro 
war gerade im Begriff, sich in spektakulärer Weise an die Öffent- 
lichkeit zu wenden. Wohl zum ersten Mal wurde dem Vatikan 
damals bewußt, was für Probleme im Zusammenhang mit dem 
Qumranmaterial auf ihn zukommen könnten. Die Vertreter der 
Kirchenhierarchie begriffen mit Sicherheit, daß es nun notwendig 
war, eine Art Befehlshierarchie oder zumindest eine Hierarchie der 
Verantwortlichkeit einzurichten, über die man die Qumranfor- 
schung weitgehend kontrollieren konnte. Jedenfalls fällt auf - und 
es überrascht auch nicht weiter -, daß von 1956 an jeder Leiter der 
Ecole Biblique zugleich auch der Päpstlichen Bibelkommission 
angehört. Als de Vaux 1971 starb, wurde auf der Beraterliste der 
Kommission sein Name durch den von Pater Pierre Benoit, seinem 
Nachfolger an der Ecole, ersetzt. Und als Benoit 1987 starb 
wurde an seiner Stelle der neue Ecole-Leiter Jean-Luc Vesco als 
Berater in die Kommission berufen. 
Auch heute überwacht die Päpstliche Bibelkommission noch alle 
im Rahmen der katholischen Kirche durchgeführten Bibelstudien. 



Sie veröffentlicht offizielle Dekrete über »den richtigen Weg... die 
Schrift zu lehren«. Im Jahr 1907 wurde die Annahme dieser 
Dekrete durch Papst Pius X. als obligatorisch erklärt. So wurde 
zum Beispiel Moses von der Kommission per Dekret als Autor des 
Pentateuch »eingesetzt«. 1909 bekräftigte ein ähnliches Dekret, 
daß die ersten drei Genesiskapitel wörtlich zu nehmen und histo- 
risch richtig seien. Und am 21. April 1964, also vor noch nicht allzu 
langer Zeit, gab die Kommission ein Dekret heraus, in dem sie der 
Bibelforschung generell Vorschriften machte, insbesondere aber 
hinsichtlich der »historischen Wahrheit der Evangelien«. Das De- 
kret hielt ganz unzweideutig fest: »Der Interpret muß jederzeit 
vom Geist bereitwilligen Gehorsams gegenüber der Lehrautorität 
der Kirche erfüllt sein.« Und es besagte weiterhin, daß alle für 
»Bibelgesellschaften« Verantwortlichen verpflichtet seien, »die be- 
reits von der Päpstlichen Bibelkommission festgelegten Vorschrif- 
ten als sakrosankt zu erachten«. Jeder unter der Ägide der Kom- 
mission tätige Wissenschaftler - und dazu gehören natürlich die 
Mitglieder der Ecole Biblique - muß sich demnach an die Dekrete 
der Kommission halten. Zu welchen Schlüssen er auch kommt, 
welche Enthüllungen er aufgrund seiner Forschungen auch macht: 
er darf auf keinen Fall als Autor oder Lehrer der Lehrautorität der 
Kommission widersprechen. 
Zur Zeit steht Kardinal Joseph Ratzinger an der Spitze der Päpstli- 
chen Bibelkommission. Ratzinger ist außerdem Leiter einer weite- 
ren katholischen Institution, der Kongregation für die Glaubens- 
lehre. Diese Einrichtung gibt es erst seit 1965, und sie ist den 
meisten Laien vermutlich nicht bekannt. Aber sie hat einen altehr- 
würdigen Stammbaum. Sie kann auf eine einzigartig bewegte 
Geschichte zurückblicken, die ins dreizehnte Jahrhundert zurück- 
reicht. 1542 bekam sie die offizielle Bezeichnung »Heiliges Offi- 
zium«. Davor hieß sie »Heilige Inquisition«. Ratzinger kann also 
wohl guten Gewissens als der kirchliche Großinquisitor von heute 
bezeichnet werden. 
An der Spitze der Kongregation für die Glaubenslehre steht offi- 
ziell der jeweils amtierende Papst, die Exekutivgewalt der Kongre- 
gation übt aber der sogenannte Sekretär aus, der früher Großin- 
quisitor genannt wurde. Von allen Offizien der Kurie hat die 
Kongregation für die Glaubenslehre die größte Macht. Von allen 
Kurienkardinälen steht Ratzinger dem Papst wahrscheinlich am 



nächsten. Die beiden haben manches gemeinsam. Beide wollen die 
Werte, die vor dem Zweiten Vatikanum galten, restaurieren. Beide 
haben etwas gegen Theologen. Ratzinger sieht in ihnen diejenigen, 
die die Kirche zerstörerischen weltlichen Einflüssen aussetzen. Als 
zutiefst pessimistischer Mensch sieht er den »Zusammenbruch« der 
Kirche kommen und ist der Meinung, einzig die Unterdrückung 
aller Abweichungen könne ihr Überleben als einiger Glaube sicher- 
stellen. Wer seinen Pessimismus nicht teilt, den hält er für »blind 
oder verblendet«. 
Wie die Inquisition in der Vergangenheit, so ist auch die Glaubens- 
kongregation in erster Linie ein Tribunal. Sie verfügt über eigene 
Richter, deren Vorsitzender den Titel Assessor führt. Dem Asses- 
sor stehen ein Kommissar und zwei Dominikaner zur Seite. Diese 
haben die Aufgabe, alle Untersuchungen, die die Kongregation 
ansetzt, vorzubereiten. Solche Untersuchungen finden im allge- 
meinen statt, wenn Kleriker von der Lehre abweichen oder wenn 
man die Einheit der Kirche anderweitig bedroht sieht. Und wie im 
Mittelalter werden alle Untersuchungen streng geheim durchge- 
führt. 
Bis 1971 hielt man die Päpstliche Bibelkommission und die Kon- 
gregation für die Glaubenslehre für getrennte Organisationen. In 
Wirklichkeit bestand zwischen ihnen jedoch mehr eine nominelle 
als eine reale Trennung. Die beiden Organisationen überschnitten 
sich in mancherlei Hinsicht und waren, was ihre Funktionen, ihre 
Mitglieder und die Führungsgremien betrifft, sogar weitgehend 
identisch. So standen 1969 acht von zwölf Kardinalen gleichzeitig 
der Glaubenskongregation und der Kommission vor. Mehrere 
Persönlichkeiten hatten Beraterfunktion für beide Organisationen 
Am 27. Jani 1971 vereinigte Papst Paul VI. schließlich im Rahmen 
einer Straff ung der Verwaltung Kommission und Kongregation so 
weitgehend, daß sie sich wirklich nur noch dem Namen nach 
unterschieden. Beide waren in denselben Offizien untergebracht 
hatten dieselbe Adresse: den Palast der Kongregation am Platz des 
Heiligen Offiziums in Rom. Beide unterstanden demselben leiten- 
den Kardinal. Am 29. November 1981 übernahm Kardinal Ratzin- 
ger dieses Amt. 
Zahlreichen zeitgenössischen Priestern, Predigern, Lehrern und 
Autoren hat die Institution, der Kardinal Ratzinger zur Zeit vor- 
sitzt, einen Maulkorb verpaßt, sie ausgeschlossen oder ihrer Ämter 



enthoben. Zu den Opfern gehörten einige der angesehensten und 
intelligentesten Theologen der heutigen Kirche. Einer davon ist 
Edward Schillebeeckx von der Universität Nijmwegen. Mit den 
Thesen, die er in seiner 1974 veröffentlichten Abhandlung unter 
dem Titel Jesus: Die Geschichte von einem Lebenden vertrat, hat er 
in den Augen seiner Gegner die buchstäbliche Wahrheit einiger 
Dogmen in Frage gestellt, darunter die Auferstehung und die 
jungfräuliche Geburt. Im Dezember 1979 wurde Schillebeeckx vor 
das Tribunal der Kongregation für die Glaubenslehre geladen, wo 
ihn einer seiner Richter öffentlich der Häresie bezichtigte. Zwar 
überstand er diese Untersuchung des Tribunals, doch wurde er 
1983 erneut vorgeladen; diesmal wegen einer weiteren Schrift. 
Was hat Schillebeeckx sich zuschulden kommen lassen? Er hat sehr 
behutsam die Einstellung der Kirche zum Zölibat hinterfragt. Er 
hat außerdem mit den Argumenten, die für die Ordinierung von 
Frauen vorgebracht werden, sympathisiert. Vor allem aber hat man 
ihm seine Forderung, die Kirche müsse mit der Zeit gehen und 
dürfe nicht an unwandelbar feststehende Doktrinen gefesselt blei- 
ben, verübelt. Die Kirche, argumentierte er, müsse auf die Be- 
dürfnisse der Gläubigen eingehen und sich mit diesen weiterent- 
wickeln, anstatt ihnen drakonische Gesetze aufzuerlegen. Kurz, er 
plädiert für eine dynamische pastorale Betreuung, wodurch er mit 
der statischen, die Johannes Paul II. und Kardinal Ratzinger 
bevorzugen, in Kollision geriet. Doch auch diesmal überstand 
Schillebeeckx Untersuchung und Befragung durch die Glaubens- 
kongregation. Bis auf den heutigen Tag steht er jedoch unter 
scharfer Beobachtung, und jedes Wort, daß er mündlich oder 
schriftlich äußert, wird sorgfältig notiert. Man braucht wohl kaum 
darauf hinzuweisen, daß solch penetrante Überwachung sich äu- 
ßerst hemmend auswirkt. 
Noch aussagekräftiger ist der Fall des führenden Schweizer Theo- 
logen Hans Küng, ehemals Direktor des Theologischen Seminars 
der Universität Tübingen. Küng war allgemein als brillanter und 
einflußreicher katholischer Autor unserer Zeit anerkannt - als ein 
Mann, der im Geiste Papst Johannes XXIII. der Kirche eine neue 
Richtung, eine neue Humanität, Flexibilität und Anpassungsfähig- 
keit zu eröffnen schien. Doch war Küng auch streitbar. In seinem 
ersten Buch Unfehlbar?, das 1970 erschien, greift er die Lehre von 
der päpstlichen Unfehlbarkeit an - es ist daran zu erinnern, daß es 



dieses Dogma erst seit 1870 gibt: »nemo infallibilis nisi Deus ipse« 
[Niemand, außer Gott, ist unfehlbar]. Und Küng fährt fort: »Die 
traditionelle Lehre von der kirchlichen Unfehlbarkeit ... ruht auf 
Grundlagen, welche für die heutige Theologie und vielleicht schon 
damals nicht als sicher und unanfechtbar bezeichnet werden kön- 
nen.« 
Küng nimmt auch Bezug auf die Unterscheidung zwischen Theo- 
logie und Geschichte und den Hang der ersteren, sich als die 
letztere zu gerieren. Er greift die Sophismen kirchlicher »Wissen- 
schaftler« vom Schlage Kardinal Jean Danielous an, dessen 1957 
erschienene Abhandlung Les Manuscrits de la Mer Morte et les 
Origines du Christianisme über die Schriftrollen vom Toten Meer 
und den Ursprung des Christentums nicht viel mehr als theologi- 
sche Propaganda zu nennen sei. »Theologen wie Danielou, die 
früher von der Inquisition verfolgt worden waren, sich aber nun 
selber als pseudowissenschaftlich agierende Großinquisitoren be- 
währen, werden zu Kardinalen der heiligen römischen Kirche 
ernannt und erfüllen deren Erwartungen.« 

Nach der Wahl Johannes Pauls II. kritisierte Küng die starre 
Haltung des neuen Pontifex in moralischen und dogmatischen 
Fragen. Ob es, so fragte er, dem katholischen Theologen erlaubt 
sein werde, kritische Fragen zu stellen. Und er fragte weiter, ob 
Johannes Paul II. nicht jenem Personenkult huldige, von dem 
frühere Päpste besessen gewesen seien, und ob er nicht auf Kosten 
der »befreienden Botschaft Christi« zu sehr auf das Dogma setze 
Können Papst und Kirche denn glaubwürdig den Menschen 
von heute ins Gewissen reden, wenn die Kirche und ihre 
Führung nicht gleichzeitig das eigene Gewissen selbstkritisch 
überprüfen ... 
Solcherart Freimütigkeit machte Küng natürlich zu einem unwi- 
derstehlichen Ziel für das Inquisitionstribunal der Glaubenskon- 
gregation. Am 18. Dezember 1979 setzte der Papst auf formellen 
Antrag der Glaubenskongregation Küng von seinem Posten ab 
und entzog ihm die missio canonica, das heißt die kirchliche Lehr- 
erlaubnis. Ihm wurde mitgeteilt, er dürfe sich nicht mehr als 
katholischer Theologe betrachten. Ihm wurde verboten, weiterhin 
zu schreiben oder zu veröffentlichen. Küng faßte, was ihm zuge- 
stoßen war, folgendermaßen zusammen: »Ich bin von einem Papst 
verurteilt worden, der meine Theologie verworfen hat, ohne jemals 



eines meiner Bücher gelesen zu haben, und der sich weigert, mich 
zu empfangen. In Wahrheit geht es Rom nicht um einen Dialog, 
sondern um Unterwerfung.« 
Unter dem Direktorat von Kardinal Ratzinger ist die Glaubens- 
kongregation im Laufe der letzten Dekade immer mehr zu einem 
Bollwerk ausgebaut, intransigent und reaktionär geworden. Rat- 
zinger steht allen Veränderungen in der Kirche seit dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil (1962-1965) äußerst ablehnend gegenüber. 
Die Lehren der Kirche werden seiner Meinung nach durch Zwei- 
feln und Hinterfragen »besudelt«. Nach Auffassung eines Kom- 
mentators strebt Ratzinger »eine Rückkehr zum katholischen Fun- 
damentalismus an ... und behauptet die unanfechtbare Wahrheit 
des vom Papst ex cathedra verkündeten Dogmas«. Auf dem Weg 
über die Kongregation für die Glaubenslehre bestimmt Ratzingers 
Einstellung auch die Haltung der Päpstlichen Bibelkommission, 
die er ja gleichfalls präsidiert. Und von dort gelangt seine Auffas- 
sung in die Ecole Biblique. 
Im Verlauf des Jahres 1990 haben diese Auffassungen die Kongre- 
gation in die Schlagzeilen gebracht. Im Mai gab die Kongregation 
einen Vorabdruck des neuen revidierten »allgemeinen Katechis- 
mus der katholischen Kirche« heraus - die offizielle Formulierung 
der Dogmen, an die alle Katholiken glauben müssen. Ohne jegli- 
che Flexibilität verurteilt der neue Katechismus neben einem gan- 
zen Katalog anderer Dinge ausdrücklich Ehescheidung, Homose- 
xualität und Geschlechtsverkehr vor und außerhalb der Ehe. Er 
führt die Unfehlbarkeit des Papstes, die unbefleckte Empfängnis 
und die Aufnahme Mariens in den Himmel und auch die »allum- 
fassende Autorität der katholischen Kirche« als Grunddogmen des 
katholischen Glaubens auf. In einer besonders dogmatisch formu- 
lierten Passage erklärt der neue Katechismus, daß »die Aufgabe 
einer authentischen Interpretation des Wortes Gottes ... dem 
jeweiligen Lehramtsvertreter der Kirche allein zusteht«. 

Im Juni erschien ein zweites Dokument, veröffentlicht von der 
Kongregation für die Glaubenslehre und von Kardinal Ratzinger 
selbst verfaßt. Dieses Dokument bezieht sich insbesondere auf die 
Aufgaben und Verpflichtungen des Theologen, ein Begriff, der 
auch den biblischen Historiker und Archäologen einbezieht. Nach 
diesem vom Papst gebilligten und abgesegneten Dokument steht 
den katholischen Theologen nicht das Recht zu, von der festste- 



henden Lehrmeinung der Kirche abzuweichen. Eine abweichende 
Meinung wird zur Sünde erhoben (oder herabgewürdigt): »Der 
Versuchung abweichender Meinung zu erliegen ... [bedeutet] dem 
Heiligen Geist zu entsagen .. .« 
Ein Theologe, der die kirchliche Lehre hinterfragt, wird also durch 
psychologische Manipulation dazu gebracht, sich für unmoralisch 
zu halten. Jegliche Neigung dazu wird gegen den Fragenden 
gekehrt und in Schuld verwandelt - eine Taktik, mit der die Kirche 
immer schon gut gefahren ist. 
Im gleichen Dokument erklärt Kardinal Ratzinger: 
Das verbriefte Recht auf Freiheit des Glaubens rechtfertigt 
nicht das Herleiten eines Rechts auf Abweichung. Das Recht 
auf Glaubensfreiheit hat nicht die Freiheit in bezug auf die 
Wahrheit zum Inhalt, sondern die freie Bestimmung eines 
Menschen, in Übereinstimmung mit seinen moralischen Ver- 
pflichtungen, die Wahrheit zu akzeptieren. 
Oder um es anders zu sagen: Man ist selbstverständlich völlig frei, 
die Lehren der Kirche zu akzeptieren, nicht aber sie zu hinterfra- 
gen oder abzulehnen. Freiheit kann nur in Unterwerfung bestehen 
oder zum Ausdruck kommen. Dies ist ein recht seltsames Ver- 
ständnis von Freiheit. Es ist schlimm genug, wenn so ungeheuerli- 
che Beschränkungen Katholiken auferlegt werden - ungeheuer- 
lich, was den psychischen und emotionalen Schaden betrifft, den 
sie anrichten, die Schuldgefühle, die Intoleranz und Bigotterie, die 
sie nähren, den Horizont von Erkenntnis und Verständnis, den sie 
beschneiden. Wird aber lediglich eine Glaubensausrichtung auf 
diese Weise eingeengt, dann wirken sich die Beschränkungen nur 
auf jene aus, die sich freiwillig unterwerfen. In diesem Fall kann 
sich der nicht-katholische Teil der Weltbevölkerung die Freiheit 
nehmen, sie zu ignorieren. Die Schriftrollen vom Toten Meer sind 
nun aber keine Glaubensartikel, sondern historisch-archäologisch 
bedeutsame Dokumente, die nicht Eigentum der katholischen 
Kirche sind, sondern der Menschheit insgesamt gehören. Es ist 
erschreckend und tief beunruhigend, daß - solange es nach Kar- 
dinal Ratzinger geht - alles, was wir je über die Qumrantexte 
erfahren werden, durch die Zensur der Glaubenskongregation 
gegangen ist, das heißt, letztlich von der Inquisition gefiltert und 
mundgerecht aufbereitet worden ist. 
In Anbetracht ihrer Verpflichtung der Glaubenskongregation ge- 



genüber drängt sich unweigerlich die Frage auf, ob der Ecole 
Biblique zu trauen ist. Gesetzt den Fall, die israelische Regierung 
würde einschreiten und die sofortige Freigabe aller Qumrantexte 
anordnen: Könnten wir dann sicher sein, daß Texte, die die Kirche 
kompromittieren könnten, je ans Licht kommen würden? Als 
Autoren des vorliegenden Buches würden wir gerne folgende 
Fragen öffentlich an Pater Jean-Luc Vesco, den jetzigen Leiter der 
Ecole Biblique, stellen: 
1. Wenn die Ecole Biblique der Päpstlichen Bibelkommission 
und der Kongregation für die Glaubenslehre rechenschafts- 
pflichtig ist, welche Verpflichtung hat sie dann gegenüber der 
Wissenschaft? 
2. Wie kann eine angesehene akademische Institution unter 
einem derartigen Druck vermutlich gespaltener, wenn nicht gar 
einander feindlich gegenüberstehenden Ansprüchen von Loya- 
lität funktionieren? 
3. Und was genau würde die Ecole Biblique unternehmen, wenn 
unter den unveröffentlichten oder vielleicht immer noch unent- 
deckten Qumrantexten etwas zum Vorschein käme, was im 
Widerspruch zur kirchlichen Lehre steht? 



 

 
 

III 
 

Die Schriftrollen vom Toten Meer 



 
 
 

Das Dilemma der christlichen Orthodoxie 
 
Unter allen betroffenen Parteien - mit Ausnahme natürlich der 
Mitglieder der internationalen Gruppe und der Ecole Biblique - 
herrscht praktisch Übereinstimmung darüber, daß die Geschichte 
der Qumranforschung ein Skandal par excellence und kaum daran 
zu zweifeln ist, daß hinter den Verzögerungen, Verschleppungen, 
Zweideutigkeiten und der Zurückhaltung von Material etwas stek- 
ken muß - etwas, was nach dem Gesetz vielleicht nicht angreifbar, 
aber doch auch moralisch oder akademisch nicht zu rechtfertigen 
ist. Bis zu einem gewissen Ausmaß mag die Situation gewiß ganz 
einfach von alltäglicher Korrumpierbarkeit bestimmt sein: von 
akademischen Eifersüchteleien und Rivalitäten und der Wahrung 
verhüllter Eigeninteressen. Wissenschaftliche Reputation scheint 
für manche dazu da zu sein, daß man sie für sich aufbaut oder daß 
sie ein anderer demontiert, und unter Akademikern steht nun 
einmal nichts höher im Kurs. Die Trauben hängen deshalb, min- 
destens für die, die dabei mitbieten wollen, hoch. 
Und sie hängen überall dort besonders hoch, wo auf einem Gebiet 
zuverlässige Zeugnisse aus erster Hand fehlen und durch histo- 
risch-archäologische Forschungen ersetzt werden müssen. Ein sol- 
cher Fall wäre zum Beispiel auch dann gegeben, wenn unvermutet 
ein Corpus von Dokumenten über die Zeit der Artusrunde auftau- 
chen würde. Könnte es in diesem Fall zu einer ähnlichen Unter- 
drückung von Material kommen wie bei den Schriftrollen vom 
Toten Meer? Würde sich im Hintergrund als oberster Richter das 
düstere Gespenst einer kirchlichen Institution ähnlich der Kongre- 
gation für die Glaubenslehre drohend emporrecken? Die Nag- 
Hammadi-Rollen bieten sich hier zum Vergleich an. Auch dieser 
Fall bot sicherlich reichlich Gelegenheit für den Einfluß korrupter 
Motive, und bis zu einem gewissen Grad mögen sie auch durchaus 
zum Zug gekommen sein. Niemals jedoch gelang es der Kirche 
über die Nag-Hammadi-Texte eine Kontrolle auszuüben, und 
trotz des möglichen Einflusses von wenig schmeichelhaften, per- 
sönlichen Motiven ist das gesamte Corpus doch der Öffentlichkeit 
rasch zugänglich gemacht worden. 



Das große Engagement der Kirche in der Qumranforschung muß 
auf jeden Fall Verdacht erregen. Läßt sich überhaupt ein möglicher 
Zusammenhang zwischen diesem Engagement und dem Schlacht- 
feld, zu dem die Qumranforschung verkommen ist, noch überse- 
hen? Nein, man kommt im Gegenteil nicht um die Frage herum - 
und viele, die mit der Materie vertraut sind, haben die Frage auch 
laut gestellt -, was für verhüllte Interessen dahinterstecken, und 
zwar wichtigere Interessen als die Reputation einzelner Wissen- 
schaftler, Interessen vielmehr, die das Christentum und die christ- 
liche Lehre insgesamt betreffen, zumindest in der Form, wie Kirche 
und Tradition sie repräsentieren. 
Seit der Entdeckung der Schriftrollen vom Toten Meer beschäf- 
tigte vor allem eine Frage die Phantasie, und sie schwebte wie eine 
dunkle Wolke über den Köpfen aller, die sich damit beschäftigten, 
löste Unruhe und sogar Ängste aus: Könnten diese Texte, die so 
nahe dem ursprünglichen Geschehen entstanden und im Gegen- 
satz zum Neuen Testament weder bearbeitet oder gar verfälscht 
worden sind, nicht ein ganz neues Licht auf die Entstehung des 
Christentums, die sogenannte Urkirche in Jerusalem und mög- 
licherweise auch auf Jesus, sein Leben und Wirken, selbst werfen? 
Könnten sich darin nicht Informationen befinden, die überlieferte 
Traditionen kompromittierten, in Frage stellten oder gar wider- 
legten? 
In der offiziellen Interpretation beeilte man sich natürlich, dies in 
Abrede zu stellen. Indes lassen sich der internationalen Gruppe 
keine bewußten, systematischen Fälschungen unterstellen. Doch 
Pater de Vaux' Engagement war so tiefgreifend von seiner inner- 
sten Überzeugung getragen, daß sich dies fast irgendwie ausge- 
wirkt haben muß. Für die Frage, welche Bedeutung die Rollen 
haben und ob eine entscheidende Beziehung zum Christentum 
besteht oder nicht, spielt zum Beispiel ihre Datierung eine Schlüs- 
selrolle. Stammen sie aus vor- oder nachchristlicher Zeit? Wie eng 
sind sie mit Jesu Leben um 30 nach Christus verwoben? Mit den 
Reisen und Briefen des Paulus etwa zwischen 50 und 65 nach 
Christus? Mit der Abfassung der Evangelien zwischen 70 und 95 
nach Christus? Jede Datierung kann zum Stein des Anstoßes für 
das Christentum werden, wenn auch von unterschiedlicher Größe. 
Falls die Rollen vor Christus datiert werden, sind Jesu Originalität 
und Einzigartigkeit direkt betroffen - was er ausgesagt und ver- 



kündet hat, wäre dann nicht ausschließlich von ihm selbst gekom- 
men, sondern Ausfluß eines breiten Stromes von Gedanken, Leh- 
ren und Traditionen gewesen, der schon reichlich floß und wirkte. 
Sollten die Rollen in Jesu Lebenszeit oder die Zeit kurz danach zu 
datieren sein, wären die Folgen aber noch beunruhigender. Man 
könnte ihren Inhalt dann so auslegen, daß der darin erwähnte 
»Lehrer der Gerechtigkeit« Jesus selbst war und er somit von seinen 
Zeitgenossen nicht für göttlich gehalten wurde. Ja, die Rollen 
enthielten oder zumindest implizierten darüber hinaus Indizien, 
die den späteren Vorstellungen vom Wesen des Urchristentums 
widersprächen. So gibt es zum Beispiel Belege für einen militanten 
messianischen Nationalismus, der bislang nur mit den Zeloten in 
Verbindung gebracht wurde - während Jesus als unpolitisch gilt 
und dem »Kaiser gibt, was des Kaisers ist«. Es könnte sich gar 
herausstellen, daß Jesus nicht im Traum die Stiftung einer neuen 
Religion oder eine Aufhebung des judaischen Gesetzes im Sinn 
hatte. 
Die Forschungsergebnisse lassen sich allerdings unterschiedlich 
interpretieren, und bei manchen Auslegungen wird das Christen- 
tum mehr, bei anderen weniger kompromittiert. Unter diesen 
Umständen überrascht es wohl kaum, daß de Vaux zu möglichst 
unkritischen Interpretationen neigte. Auch wenn dies nie aus- 
drücklich gesagt wurde, las oder interpretierte man die Beweisstük- 
ke stets auf dem Hintergrund bestimmter Grundprinzipien. So galt 
es zum Beispiel als ungeschriebenes Gesetz, daß die Schriftrollen 
und ihre Autoren möglichst nicht mit dem Urchristentum - wie es 
»n Neuen Testament dargestellt ist - und der Hauptrichtung des 
Judaismus im ersten Jahrhundert, aus der das Urchristentum her- 
vorging, in Verbindung gebracht werden durften. Im Einklang mit 
diesem und ähnlichen Dogmen entwickelte sich die orthodoxe 
Auslegung der Texte, und so entstand auch der Consensus der 
Wissenschaftler. Die Schlußfolgerungen, die Pater de Vaux' Grup- 
pe aufgrund dieser Voraussetzungen zog, lassen sich wie folgt 
zusammenfassen: 
1. Die Qumrantexte werden in die Zeit weit vor Christus datiert. 
2. Die Rollen werden als das Werk einer einzelnen abgeschie- 
denen Gemeinde aufgefaßt, einer unorthodoxen, an der Peri- 
pherie des Judaismus angesiedelten »Sekte«, die nichts mit den 
vorherrschenden sozialen, politischen und religiösen Strömun- 



gen der Epoche zu tun hatte, insbesondere nichts mit dem 
militanten, revolutionären und messianischen Nationalismus 
etwa der Verteidiger von Masada. 
3. Die Gemeinde von Qumran muß während des allgemeinen 
Aufstandes in Judäa 66-73 n. Chr. zerstört worden sein. Ihre 
Dokumente haben ihre Mitglieder vorher aus Sicherheitsgrün- 
den in Höhlen der Umgebung versteckt. 
4. Die Glaubengrundsätze der Gemeinde von Qumran werden 
grundsätzlich von den christlichen unterschieden. Der »Lehrer 
der Gerechtigkeit« kann nicht mit Jesus gleichgesetzt werden, 
da er nicht als göttlich dargestellt wird. 
5. Da die Verbindungen zwischen Johannes dem Täufer und 
der Gemeinde von Qumran erwiesenermaßen sehr eng sind, 
wird er noch nicht als »richtiger« Christ, sondern erst als 
Vorläufer des Christentums eingestuft. 
In vielen Punkten stimmen jedoch die Qumrantexte, und damit die 
Gemeinde, die sie verfaßte, mit urchristlichen Texten und der 
sogenannten Urkirche überein. Mehrere dieser Parallelen fallen 
sofort ins Auge. 
Erstens praktizierte die Qumrangemeinde einen der Taufe - und 
damit einem der Hauptsakramente des Christentums - ähnlichen 
Ritus. Nach einem wichtigen Qumrantext, der sogenannten »Ge- 
meinderegel«, wird der neue Anhänger des Glaubens »durch hei- 
ligmäßigen Geist für die Einung in Seiner Wahrheit ... gereinigt 
von all seinen Sünden ... Durch seine Unterwerfung unter alle 
Gesetze Gottes wird gereinigt sein Fleisch, so daß er sich bespren- 
gen kann mit Reinigungswasser und sich heiligen mit Wasser der 
Reinheit.« 
Zweitens sollen die Mitglieder der Urkirche laut Darstellung in der 
Apostelgeschichte alles gemeinsam besessen haben: »Alle Gläubig- 
gewordenen aber hatten alles miteinander gemeinsam. Sie verkauf- 
ten ihren Besitz, ihre Habe und verteilten sie an alle, je nachdem 
einer bedürftig war. Täglich weilten sie einmütig im Tempel, 
brachen reihum in den Häusern das Brot und nahmen Speise zu 
sich in Fröhlichkeit und Schlichtheit des Herzens.. .« Im Vergleich 
dazu lautet die erste Vorschrift in der Gemeinderegel von Qum- 
ran: »Und alle Willigen ... sollen all ihre Kenntnis und ihre Kraft 
und ihr Vermögen in die Gemeinschaft Gottes bringen.. .« In einer 
anderen Vorschrift heißt es: »Sie sollen gemeinsam essen und 



gemeinsam preisen .. .« Und eine weitere sagt über den Neuauf- 
genommenen: »... schreibe man ihn ... ein für das, was ... die 
Vermehrung seiner Güter angeht; und er kann seine Meinung der 
Gemeinschaft geben und sein Urteil.« Die Apostelgeschichte (5,1- 
11) berichtet von Ananias und seiner Frau Saphira, die einen Teil 
ihrer Besitztümer, die sie der Urkirche in Jerusalem hätten verma- 
chen sollen, behalten hatten. Beide werden in diesem Bericht von 
der rächenden göttlichen Macht erschlagen. In Qumran war die 
Strafe für ein solches Vergehen nicht so streng; laut der Gemein- 
deregel bestand sie in sechs Monaten Buße. 
Drittens: Nach der Apostelgeschichte bilden die zwölf Apostel die 
Führung der Urkirche. Dreien von ihnen, nämlich Jakobus (»der 
Bruder des Herrn«), Johannes und Petrus, kommt eine besondere 
Autorität zu. Dazu im Vergleich: Nach der Gemeinderegel wurde 
Qumran von einem zwölfköpfigen »Rat« regiert. Drei »Priester« 
werden auch dort herausgehoben. Der Text läßt allerdings offen, 
ob es drei von den zwölfen sind oder ob diese drei zu den anderen 
noch hinzukommen.6 
Viertens - dies ist die wichtigste Parallele von allen: Sowohl die 
Gemeinde von Qumran als auch die Urchristen waren in besonde- 
rer Weise messianisch orientiert. Sie waren von der Vorstellung der 
unmittelbar bevorstehenden Ankunft mindestens eines neuen Mes- 
sias beherrscht. Beide erwarteten eine charismatische Führerfigur, 
eren Persönlichkeit sie begeisterte und deren Lehren die Grund- 
lage ihres Glaubens ausmachte. Im Urchristentum war diese Figur 
natürlich Jesus. In den Qumrantexten wird sie als »Lehrer der 
Gerechtigkeit« bezeichnet. Es gibt Stellen im Porträt dieses »Leh- 
rers der Gerechtigkeit« in den Qumrantexten, in denen man Jesus 
zu erkennen glaubt. Auch mehrere Wissenschaftler sind in ihren 
Vermutungen so weit gegangen. Allerdings wird der »Lehrer der 
Gerechtigkeit« nicht als göttlich beschrieben - aber das wurde auch 
Jesus erst lange nach seinem Tod. 
Den Qumrantexten und den Schriften des Urchristentums sind 
aber nicht nur etliche Ideen, Begriffe und Prinzipien gemeinsam, 
sie weisen darüber hinaus auch in ihren Bildern und in ihrer 
Wortwahl verblüffende Ähnlichkeiten auf. »Selig sind die Sanft- 
mütigen«, sagt Jesus zum Beispiel in einem der berühmtesten Verse 
der Bergpredigt, »denn sie werden das Land besitzen« (Matth. 5,5). 
Diese Prophezeiung stammt aus Psalm 37, Vers 11: »Die Stillen 



aber werden besitzen das Land, und sie genießen die Fülle des 
Friedens.« Derselbe Psalm war auch für die Qumrangemeinde von 
großem Interesse. In den Schriftrollen vom Toten Meer befindet 
sich ein Kommentar über die Bedeutung dieses Verses: »Seine 
Deutung bezieht sich auf [alle die] Armen .. .« Als Gemeinschaft 
»der Armen« (oder der »Sanftmütigen«) bezeichnete sich (unter 
anderem) die Gemeinde von Qumran selbst. Dies ist aber nicht die 
einzige Parallele: »Selig die Armen im Geiste, denn ihrer ist das 
Himmelreich«, lehrt Jesus (Matth. 5,3). Und in der Kriegsrolle aus 
Höhle l heißt es: »Ja, mit den Armen ist deine [i.e. Gottes] 
mächtige Hand!«8 Zudem enthält das ganze Matthäusevangelium, 
besonders Kapitel 10 und 18, Metaphern und Bezeichnungen, die 
denen der Gemeinderegel manchmal zum Verwechseln ähnlich 
sind. In Matthäus 5,48 äußert sich Jesus über den Begriff der 
Vollkommenheit: »Seid ihr also vollkommen, wie euer himmli- 
scher Vater vollkommen ist.« Die Gemeinderegel spricht von je- 
nen, »die auf vollkommenem Wege wandeln, wie Er befohlen ...« 
Und der weitere Text bekräftigt: »Ich will... mich all derer nicht 
erbarmen, die vom Weg abweichen, die Zerknirschten nicht trö- 
sten, bis ihr Wandel vollkommen ist.« Und mit Berufung auf 
Jesaja 28,16 gibt Jesus in Matth. 21,42 den Psalm 118,22 aus dem 
Alten Testament und seine Rede vom »Eckstein« wieder, wenn er 
sagt: »Habt ihr nie in den Schriften gelesen: >Der Stein, den die 
Bauleute verworfen haben, der ist zum Eckstein geworden<?« Die 
Gemeinderegel beruft sich auf dieselbe Stelle, wenn sie festhält, 
»der Rat der Gemeinde« sei »die erprobte Mauer, der kostbare 
Eckstein«. 
Weisen die Qumranschriften und die Evangelien schon eine Men- 
ge Parallelen auf, so sind diese erst recht auffällig zwischen den 
Qumrantexten und den Paulus-Briefen sowie der Apostelge- 
schichte. Der Begriff der Heiligkeit, zum Beispiel, und vor allem 
das Wort »heilig« sind später im Christentum zwar gang und gäbe, 
im Kontext des Judaismus im ersten nachchristlichen Jahrhundert 
jedoch ganz ungewöhnlich. In der ersten Zeile der Gemeinderegel 
heißt es aber: »... damit er unterweise die Heiligen, auf daß sie 
leben nach der Gemeinschaft ...«'2 Paulus verwendet in seinem 
Brief an die Römer (15,25-27) denselben Ausdruck für die Urkir- 
che: »Jetzt aber reise ich im Dienst der Heiligen nach Jerusalem.« 
Überhaupt verwendet Paulus Ausdrücke und Sprachbilder aus 



Qumran geradezu verschwenderisch. Ein Qumrantext spricht zum 
Beispiel von all jenen »im Hause Juda, die Gott erretten wird aus 
dem Hause des Gerichts um ihrer Mühsal und ihrer Treue willen 
zum Lehrer der Gerechtigkeit«. Paulus schreibt dem Glauben an 
Jesus ähnlich erlösende Macht zu. Erlösung, sagt er in seinem Brief 
an die Römer (3,21-23), komme »aus dem Glauben an Jesus 
Christus«. Und an die Galater (2,16-17) schreibt er: »... daß kein 
Mensch gerechtfertigt wird auf Grund von Gesetzeswerken, son- 
dern nur durch den Glauben an Jesus Christus.« Es besteht kein 
Zweifel, daß Paulus bestens mit den Metaphern, dem Stil, den 
Redewendungen und der Rhetorik vertraut ist, die die Gemeinde 
von Qumran bei ihrer Interpretation alttestamentarischer Texte 
verwendet. Wie wir noch sehen werden, nutzte er diese vertraute 
Sprache noch für einen ganz anderen Zweck. 
In dem obigen Zitat aus dem Brief an die Galater mißt Paulus dem 
Gesetz keine überragende Bedeutung bei. In den Qumrantexten 
kommt dem Gesetz dagegen höchste Priorität zu. Die Gemeinde- 
regel hebt an: »... damit er [der Meister] unterweise die Heiligen, 
auf daß sie leben nach der Gemeinschaft; um Gott zu suchen ... 
um das, was gut und recht ist vor ihm, zu tun gemäß dem, was Er 
vorgeschrieben hat durch Mose und durch alle seine Diener, die 
Propheten.« Etwas später wird festgehalten, daß man jeden, der 
»irgendeinen Punkt des Gesetzes des Mose vorsätzlich oder aus 
Nachlässigkeit übertritt... aus dem Rat der Gemeinschaft fortja- 
gen« solle, und daß das Gesetz »die ganze Zeit der Herrschaft 
Belials hindurch«16 Bestand haben werde. In seiner rigorosen For- 
derung nach dem Befolgen des Gesetzes steht Jesus - das ist 
deutlich genug - den Qumrantexten viel näher als Paulus. In der 
Bergpredigt (5,17-19) legt Jesus seinen Standpunkt unzweideutig 
dar - einen Standpunkt, den Paulus später verriet: 
Meinet nicht, ich sei gekommen, das Gesetz oder die Propheten 
aufzulösen. Ich bin nicht gekommen aufzulösen, sondern zu 
erfüllen. Denn wahrlich, ich sage euch: bis Himmel und Erde 
vergehen, wird nicht ein Jota oder Häkchen vom Gesetze 
vergehen, bis alles geschehen ist. Wer also eines dieser gering- 
sten Gebote aufhebt und die Menschen so lehrt, wird der 
Geringste heißen im Himmelreich, wer sie aber tut und lehrt, 
wird groß heißen im Himmelreich ... 
Aber Jesus stimmt nicht nur in seiner Auffassung vom Gesetz mit 



der Gemeinde von Qumran überein, sondern feiert auch das Letzte 
Abendmahl zum selben Zeitpunkt. Jahrhundertelang haben offen- 
sichtliche Widersprüche in den Evangelien die Bibelkommentato- 
ren irregemacht. Im Matthäusevangelium (26,17-19) wird das 
Letzte Abendmahl als Paschamahl beschrieben, und Jesus wird am 
Tag darauf gekreuzigt. Im Johannesevangelium (13,1 und 18,28) 
dagegen wird das Abendmahl uordem Paschafest angesetzt. Eini- 
ge Wissenschaftler haben den Widerspruch zu lösen versucht, 
indem sie das Abendmahl als Paschamahl aufgefaßt haben. Doch 
würde der Zeitpunkt des Paschafestes dann nach einem anderen 
Kalender berechnet. Nun lebte die Gemeinde von Qumran tat- 
sächlich nach solch einem anderen Kalender - einem Sonnenka- 
lender nämlich, im Unterschied zum Mondkalender, an dem sich 
die Priester des Tempels orientierten. In den beiden Kalendern 
fällt das Paschafest auf einen anderen Tag. Jesus hat sich also ganz 
offensichtlich an demselben Kalender orientiert wie die Gemeinde 
von Qumran. Es steht fest, daß die Gemeinde von Qumran ein Fest 
beging, dessen kennzeichnendes Element sehr stark an das Letzte 
Abendmahl, wie es in den Evangelien beschrieben wird, erinnert. 
In der Gemeinderegel heißt es: »Und sodann, wenn sie den Tisch 
um Essen gerichtet... strecke der Priester zuerst seine Hand aus, 
damit man den Segen spreche über die Erstlinge des Brots und 
Weins.« Und in einem anderen Qumrantext, der sogenannten 
»Messianischen Regel«, heißt es ergänzend: »Sie sollen sich um 
den gemeinsamen Tisch versammeln, um zu essen und neuen Wein 
zu trinken... niemanden seine Hand nach den Erstlingen von Brot 
und Wein ausstrecken lassen vor dem Priester ... danach soll der 
Messias von Israel seine Hand über das Brot ausstrecken.« 

Dieser Text vermochte sogar Rom zu überzeugen. Kardinal Jean 
Danielou schrieb mit einem nihilohstat aus dem Vatikan: »Christus 
muß das Letzte Abendmahl am Osterabend nach dem essenischen 
Kalender gefeiert haben.« 
Man kann sich die Reaktion von Pater de Vaux und seinem Team 
ausmalen, als sie zum ersten Mal die auffälligen Parallelen zwi- 
schen den Qumrantexten und dem sogenannten Urchristentum 
bemerkten. Bisher hatte man Jesu Lehre für einzigartig gehalten. 
Jesus hatte sich zwar eingestandenermaßen auf alttestamentarische 
Quellen bezogen, aber diese Elemente doch in eine neue Botschaft 
eingewoben, in ein Evangelium, in die Verkündigung einer frohen 



Botschaft, wie sie die Welt vorher noch nicht gekannt hatte. Und 
nun kamen hier auffällige Parallelen zu dieser Botschaft und 
vielleicht sogar zu Jesu Leben und Sterben in einer Sammlung alter 
Pergamente ans Licht, die in der judäischen Wüste erhalten geblie- 
ben war. 
Schon für einen agnostischen Historiker oder auch einen undog- 
matischen Christen wäre eine solche Entdeckung ohne Zweifel 
höchst aufregend gewesen. Auch sie hätten vermutlich dergleichen 
Dokumente aus den Tagen, da Jesus mit seinen Anhängern durch 
das alte Palästina zog, mit einer Art heiligem Schauer behandelt 
und sich Jesus selbst näher gefühlt. Es wäre möglich geworden, die 
bislang so lückenhafte Darstellung von Jesu Leben und Sterben und 
die Umgebung, in der er gewirkt hat, aus dem starren Bild heraus- 
zulösen, in das sie während nahezu zweitausend Jahren einge- 
schlossen waren, sie hätte an Dichte, Konturen und Festigkeit 
gewonnen. Man hätte die Schriftrollen vom Toten Meer nicht als 
Quellen betrachtet, die eine zur Bibel kontroverse Hypothese 
verkünden, sondern vielmehr als Fundgrube von Belegen aus erster 
Hand; willkommen geheißen von einer stets wissensdurstigen 
Schar von Gelehrten des zwanzigsten Jahrhunderts... 
Aber selbst einem Ungläubigen hätten sich dabei Fragen nach der 
moralischen Verantwortlichkeit aufgedrängt. Selbst wenn man in 
Glaubenssachen noch so skeptischen Anschauungen anhing: 
Konnte, ja durfte man so weit gehen und mit einem Schlag einen 
Glauben untergraben, in dem Millionen Trost und Hoffnung 
finden? Bei de Vaux und seine Kollegen, Repräsentanten der 
römisch-katholischen Kirche, muß die Erkenntnis dessen, was sie 
da vor sich hatten, erst recht das Gefühl ausgelöst haben, spiritu- 
ellen, religiösen Sprengstoff in Händen zu halten - etwas, was das 
ganze Gebäude der christlichen Lehre und des christlichen Glau- 
bens zum Einsturz bringen konnte. 
 



 
 

Die einzelnen Schriftrollen 
 

Sämtliche Texte, von denen man weiß, daß sie in Qumran gefun- 
den, und die sogar übersetzt und publiziert wurden, in diesem Buch 
aufzuzählen, empfiehlt sich nicht, denn viele davon sind wirklich 
nur für Spezialisten von Interesse. Oftmals handelt es sich nur um 
kleine Bruchstücke, deren Kontext und Bedeutung man im Augen- 
blick auch noch gar nicht abschätzen kann. Eine erkleckliche 
Anzahl dieser Fragmente sind Kommentare zu Büchern des Alten 
Testamentes und anderen jüdischen Schriften, den sogenannten 
Apokryphen und Pseudepigraphen. Doch es ist an der Zeit, ein 
paar ganz bestimmte Dokumente aus Qumran genauer vorzustel- 
len, da sie inhaltlich besonders relevant sind. Vor allem zwei Rollen 
sind nicht nur sehr aufschlußreich, sondern enthalten eine Menge 
Zündstoff für Auseinandersetzungen über die herrschende Lehr- 
meinung. 
 

Die Kupferrolle 
 

Die in Höhle 3 gefundene Kupferrolle listet nüchtern und trocken 
ein Inventar auf. Es handelt sich um ein Verzeichnis von einund- 
sechzig Orten, an denen Gold, Silber und wertvolle sakrale Gefäße 
verborgen worden sein sollen. Die meisten dieser Verstecke befin- 
den sich in Jerusalem, einige unter dem Tempel oder in seiner 
Nähe. Andere liegen in der Umgebung, möglicherweise sogar bis 
nach Qumran. Wenn die Zahlen in der Rolle stimmen, beträgt das 
Gesamtgewicht des über die verschiedenen Verstecke verteilten 
Schatzes etwa fünfundsechzig Tonnen Silber und sechsundzwan- 
zig Tonnen Gold, die heute etwa neunzig Millionen Mark wert 
wären. Das ist im Vergleich zu anderen Schätzen nicht unbedingt 
eine schwindelerregende Summe. Eine versunkene spanische Ga- 
leone würde beispielsweise weit mehr erbringen. Dennoch würden 
viele Leute sich natürlich die Finger danach lecken. Zudem ist der 
religiöse und symbolische Wert eines solchen Schatzes mit Geld 
gar nicht aufzuwiegen: zwar wurde darüber Stillschweigen ge- 
wahrt, als man den Inhalt der Rolle publizierte, der Text läßt 



jedoch keinen Zweifel daran, daß es sich hier um einen Teil des 
Tempelschatzes handelt, den man - vermutlich vor den eindrin- 
genden römischen Soldaten - in Sicherheit bringen mußte. Daraus 
läßt sich schließen, daß die Kupferrolle aus der Zeit der römischen 
Invasion im Jahr 68 n. Chr. stammt. Wie schon bemerkt, halten 
mehrere Wissenschaftler der internationalen Gruppe, darunter 
auch Frank Cross und Milik, den Schatz nicht für real. Dagegen 
stimmen heute die meisten unabhängigen Wissenschaftler darin 
überein, daß es ihn wohl doch wirklich gegeben hat. Wie dem auch 
sei, es erwies sich als unmöglich, die Verstecke ausfindig zu ma- 
chen. Die Angaben - Richtungen, Plätze und andere Orientie- 
rungspunkte - sind im Text mit Namen von Orten versehen, die 
es schon lange nicht mehr gibt oder die man nicht mehr zu deuten 
weiß. Die ganze Gegend hat sich im Verlauf von zweitausend 
Jahren Geschichte mit vielen Kriegen vollständig gewandelt. 
1988 wurde jedoch nördlich der Höhle, in der man die Kupferrolle 
gefunden hatte, eine weitere Entdeckung gemacht: In einer ande- 
ren Höhle, etwa einen Meter unter der Erdoberfläche, wurde ein 
kleiner Krug aus der Zeit des Herodes und seiner unmittelbaren 
Nachfolger ausgegraben. Ganz offenbar hatte man seinerzeit den 
Krug für außerordentlich wertvoll gehalten. Jedenfalls war er mit 
größter Sorgfalt in Palmenwedel eingewickelt und versteckt wor- 
den. In diesem Krug befand sich ein dickflüssiges rotes Öl, das sich 
bei der chemischen Analyse als gänzlich verschieden von jedem 
heute bekannten Öl erwies. Es wird allgemein angenommen, daß 
es sich bei diesem Öl um Balsamöl handelt - ein höchstwertvolles 
Öl, das der Überlieferung nach ganz in der Nähe, nämlich in 
Jericho, hergestellt wurde und traditionell zur Salbung der recht- 
mäßigen Könige Israels diente. Da der Balsambaum seit rund 
fünfzehnhundert Jahren ausgerottet ist, läßt sich allerdings kein 
definitiver Beweis für diese Hypothese erbringen. 
Sollte es sich aber bei dem Öl wirklich um Balsamöl handeln, dann 
könnte es sehr wohl zu dem in der Kupferrolle aufgeführten Schatz 
gehören. Wie dem auch sei, es paßt schlecht zu einer Gemeinde 
von angeblich isoliert in der Wüste lebenden Asketen, daß sie solch 
kostbares Öl verwendet haben soll. Wie wir jedoch bereits erwähnt 
haben, besagt allein schon die Tatsache, daß die Kupferrolle in 
Qumran aufbewahrt wurde, daß Qumran eben alles andere als eine 
isolierte Enklave gewesen ist. Es scheinen im Gegenteil vielmehr 



enge Verbindungen zwischen der Gemeinde von Qumran und mit 
dem Tempel in Jerusalem assoziierten Gruppierungen bestanden 
zu haben. 
 

Die Gemeinderegel 
 
In Höhle l in Qumran wurde die sogenannte Gemeinderegel - 
auch Sektenkanon oder Rolle der Regel genannt - gefunden, in 
der die Riten und Regeln des Zusammenlebens der Wüstenge- 
meinde festgehalten sind. Außerdem wird darin der hierarchische 
Aufbau der Gemeinde beschrieben, und es werden Anweisungen 
für den »Meister« und die ihm zur Seite stehenden Untergebenen 
aufgelistet. Des weiteren enthält sie Verhaltensregeln und den 
Sühnekanon für die Bestrafung von Verstößen gegen die Gemein- 
deordnung. So soll zum Beispiel »wer wissentlich lügt«, dafür 
»sechs Monate bestraft werden«. Gleich am Anfang des Textes 
stehen die Grundsätze, auf denen die Gemeinde aufgebaut ist und 
durch die sie sich von anderen abgrenzt. So müssen alle Mitglieder 
»eintreten in den Bund vor Gott, zu tun entsprechend allem, was 
er befohlen hat«. Wer auf ihn hört, wird »gereinigt von allen seinen 
Sünden«. Gesetzestreue gehört zu den obersten Tugenden. Für 
die Mitglieder der Gemeinde finden sich Umschreibungen wie 
»Priester, die den Bund wahren und seinen Willen erforschen«, 

und sie sollen »mit Eifer bedacht [sein] auf das Gesetz«. 
den Ritualen gehören Reinigung und Läuterung durch die 
Taufe, aber nicht als einmaliges Ereignis, sondern als tägliche 
Übung. Täglich müssen auch in der Morgen- und Abenddämme- 
rung bestimmte Gebete gesprochen werden. Dazu gehört auch das  
Hersagen von Gesetzesvorschriften. Die Gemeinde läuten sich 
außerdem durch ein »Mahl aller Versammelten,«7 ein Mahl, das 
auch nach dem Zeugnis anderer Rollen dem Letzten Abendmahl 
der sogenannten Urkirche sehr ähnlich ist. 
Die Gemeinderegel erwähnt auch den »Rat« der Gemeinde, beste- 
hend aus zwölf Männern und zeitweilig drei - möglicherweise - 
weiteren Priestern. Wir haben schon vom interessanten Gleichnis 
vom »Eckstein« und seiner Beziehung zum Rat der Gemeinde 
berichtet. In der Rolle wird weiterhin erwähnt, daß dieser »Rat der 
Gemeinde« da sein soll, »um Glauben zu bewahren im Lande mit 
festem Sinn und zerbrochenem Geist, Schuld zu sühnen, indem sie 



recht tun, und Drangsal der Läuterung [zu ertragen] ...« 
In ihren Bemühungen, die Gemeinde von Qumran von Jesus und 
seiner Gefolgschaft zu trennen, heben die Befürworter des Con- 
sensus der internationalen Gruppe jeweils hervor, in den Lehren 
von Qumran spielten Bußvorschriften keine Rolle - daß sich also 
Jesus gerade durch seine Lehre von der Buße vom »Lehrer der 
Gerechtigkeit« in Qumran unterscheide. Die Gemeinderegel zeigt 
jedoch, daß Bußvorschriften in Qumran dieselbe zentrale Bedeu- 
tung zukam, die sie für Jesus und seine Nachfolger in der soge- 
nannten Urkirche hatten. 
Und schließlich spricht die Gemeinderegel auch von einem Messias 
- oder möglicherweise von Messiassen. Die Mitglieder der Ge- 
meinde, die »den Weg der Vollkommenheit wandeln«, werden 
zum Eifer für das Gesetz angehalten, »bis daß der Prophet und die 
Gesalbten Aarons und Israels kommen«. Diese Stelle wird in der 
Regel so interpretiert, als handle es sich um zwei verschiedene 
Messiasse, um zwei ranggleiche, königliche Gestalten, von denen 
die eine aus dem Geschlecht Aarons, die andere von Israel ab- 
stammt, das heißt aus dem Stamm Davids und Salomons. Doch 
kann man sie auch so lesen, daß nur ein Messias gemeint ist, der 
in sich beide Häuser vereinigt. Im Kontext jener Zeit bedeutet 
Messias natürlich nicht dasselbe wie in der späteren christlichen 
Tradition. Es bedeutet einfach »der Gesalbte«, womit die Konse- 
kration durch Öl gemeint ist. Nach israelischer Tradition wurden 
Könige und Priester - das heißt überhaupt Inhaber hoher Ämter - 
gesalbt. 
 

Die Kriegsrolle 
 
Exemplare der Kriegsrolle wurden sowohl in Höhle l als auch in 
Höhle 4 bei Qumran gefunden. Die Kriegsrolle ist zum einen ein 
detailliertes Handbuch über Strategie und Taktik mit Angaben für 
ganz bestimmte Umstände an einem bestimmten Ort zu einer 
bestimmten Zeit. So heißt es zum Beispiel: »Sieben Abteilungen 
von Reitern sollen sich noch zur rechten und zur linken Seite der 
Schlachtreihe aufstellen; ihre Abteilungen sollen zu beiden Seiten 
stehen ...«'° Zum ändern enthält der Text jedoch auch Ermahnun- 
gen und prophetische Propaganda, die gegen den einfallenden 
Feind, die »Kittim« oder Römer aufhetzen soll. Der oberste Führer 



Israels gegen die »Kittim« wird ganz eindeutig als Messias bezeich- 
net, wenn auch etliche Kommentatoren diese Bezeichnung da- 
durch zu vernebeln trachten, daß sie von ihm als »Deinem Gesalb- 
ten«" sprechen. Die Ankunft des Messias wird in Numeri 24,17 
prophezeit, wo es heißt, »ein Stern geht auf aus Jakob, und ein 
Zepter erhebt sich aus Israel«. »Stern« ist hier nichts anderes als 
eine Umschreibung für den Messias, den königlichen Krieger und 
Priesterkönig, der die Streitmacht Israels zum Triumph führen 
wird. 
Wie Robert Eisen man betont, taucht diese prophetische Verbin- 
dung der Messiasgestalt mit dem Bild des Sterns immer wieder in 
der Qumranliteratur auf und ist dort von zentraler Bedeutung. 
Dieselbe Prophezeiung zeigt sich genauso deutlich auch in Quel- 
len, die sowohl von Qumran als auch vom Neuen Testament völlig 
unabhängig sind, nämlich bei den römischen Historikern und 
Geschichtsschreibern des ersten nachchristlichen Jahrhunderts, 
zum Beispiel Josephus, Tacitus und Sueton. Und auch Simeon Bar 
Kochba, der Anführer des zweiten Aufstandes gegen die Römer 
zwischen 132 und 135 nach Christus, hat sich als »Sohn des Sterns« 
bezeichnet. 
Die Kriegsrolle verleiht dem Kampf gegen die »Kittim« eine me- 
taphysische und theologische Dimension, indem sie ihn als eine 
Schlacht zwischen den »Söhnen des Lichts« und den »Söhnen der 
Finsternis« beschreibt. Noch wichtiger ist freilich, daß die Rolle 
selbst einen wichtigen Schlüssel für ihre Datierung und damit die 
zeitliche Einordnung enthält. Dort wo der Text von den »Kittim« 
spricht, bezieht er sich explizit auf ihren »König«. Die gemeinten 
»Kittim« können deswegen nicht die Truppen des republikani- 
schen Rom sein, die 63 v. Chr. in Palästina einfielen und nicht von 
einem Monarchen befehligt wurden. Es muß sich also um Soldaten 
der Kaiserzeit handeln, die anläßlich der Erhebung von 66 n. Chr. 
einmarschierten - unabhängig davon, daß natürlich seit Einset- 
zung kaiserlich-römischer Präfekten oder Prokuratoren im Jahre 
6 n. Chr. eine Besatzungsmacht in Palästina stationiert war. Daraus 
geht hervor, daß die Kriegsrolle sich nicht auf die Zeit vor Christus 
bezieht, sondern auf das erste nachchristliche Jahrhundert. "Wie wir 
noch sehen werden, sind gleichbedeutende Hinweise auf den zeit- 
lichen Ablauf - die die Anhänger des Consensus sich eifrig zu 
ignorieren bemühen - noch in einem anderen, ganz zentralen 



Qumrantext überzeugend enthalten, nämlich im Habakuk-Kom- 
mentar. 
 

Die Tempelrolle 
 
Die Tempelrolle soll in Höhle 11 in Qumran entdeckt worden sein, 
aber diese Tatsache hat niemals definitiv belegt werden können. 
Wie schon ihr Name sagt, handelt die Rolle - zumindest zum Teil 
- vom Tempel in Jerusalem, seiner Anlage, seiner Ausstattung und 
seinem Inventar. Die Rolle enthält auch einzelne Details von 
rituellen Handlungen, die im Tempel vollzogen wurden. Gleich- 
zeitig gibt der Name, den Yigael Yadin der Rolle gegeben hat, aber 
auch zu Mißverständnissen Anlaß. 
Die Tempelrolle ist nämlich eine Art Thora oder Gesetzeswerk, so 
etwas wie eine alternative Thora, die die Gemeinde von Qumran 
und Gruppierungen an anderen Orten in Palästina benutzt haben. 
Die offizielle Thora des Judaismus enthält die ersten fünf Bücher 
des Alten Testamentes: Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri und 
Deuteronomium. Diese gelten als die Gesetzesbücher, die Moses 
auf dem Berg Sinai empfangen hat und deren Autor nach der 
Tradition Moses selbst sein soll. In gewissem Sinne ist die Tempel- 
rolle ein sechstes Gesetzbuch. 
nie darin enthaltenen Gesetze beschränken sich jedoch nicht auf 
Vorschriften hinsichtlich religiöser Verehrung und des Dienstes im 
Tempel- Manche Gesetze sind allgemeiner gehalten. So finden sich 
etwa Gebote über Reinigungszeremonien, Vorschriften über die 
Ehe und den Geschlechtsverkehr. Besonders wichtig und interes- 
sant sind aber die Gesetze, die das Königtum in Israel regeln - jene 
über den Charakter, die Haltung, das Betragen und die Pflichten 
des Königs. So darf zum Beispiel der König unter keinen Umstän- 
den ein Fremder sein. Der König darf nur eine Frau haben, und es 
ist ihm wie allen anderen Juden untersagt, seine Schwester, Tante, 
die Frau seines Bruders oder seine Nichte zu heiraten. 

An den meisten dieser Verbote und Gebote ist nichts neu oder 
überraschend. Sie stehen fast alle bereits im Buch Leviticus (l 8-20) 
des Alten Testamentes. Eines aber davon - das dem König die Ehe 
mit seiner Nichte untersagt - ist neu. Und es wird nur an einer 
einzigen anderen Stelle noch einmal erwähnt, und zwar ebenfalls 
in einer Schriftrolle vom Toten Meer, in der sogenannten Damas- 



kusschrift. Eisenman hat darauf hingewiesen, daß diese Striktur 
(Verurteilung) ein wichtiger Schlüssel zur Datierung sowohl der 
Tempelrolle als auch der Damaskusschrift ist - und damit natürlich 
auch für die anderen Schriftrollen vom Toten Meer. Wie schon 
mehrmals erwähnt, hat sich das internationale Team darauf ver- 
steift, die Schriftrollen vom Toten Meer in die Zeit vor Christi 
Geburt, also in die Zeit der Herrschaft der Makkabäerkönige in 
Israel zu datieren. Doch es gibt keinerlei Beweise dafür, daß die 
Makkabäerkönige - oder andere israelische Könige vor ihnen - 
jemals ihre Nichten geheiratet oder aber diese Praxis kritisiert 
hätten.13 Dieser Umstand scheint überhaupt keine Rolle gespielt zu 
haben. Entweder hat man also Nichtenheirat allgemein akzeptiert, 
oder aber sie wurde ohnehin nicht praktiziert. In beiden Fällen 
bedurfte es keines Verbotes. 
Die Situation änderte sich allerdings grundlegend, als Herodes und 
seine Nachfolger die Herrschaft übernahmen. Zuerst einmal war 
Herodes nach den damaligen Geboten des Judaismus ein Fremder. 
Er war arabischer Herkunft, stammte aus Idumäa, dem Landstrich 
südlich von Judäa. Und zum zweiten - es war gang und gäbe, daß 
die Könige der herodianischen Dynastie ihre Nichten und hero- 
dianische Prinzessinnen ihre Onkel heirateten. So ehelichte zum 
Beispiel Berenike, die Schwester von König Agrippas II. (48-53 n. 
Chr.), ihren Onkel. Herodias, die Schwester von Agrippa I. (37 bis 
44), heiratete sogar zwei Onkel nacheinander. Das Verbot in der 
Tempelrolle ist also für einen ganz bestimmten Zeitabschnitt von 
besonderer Bedeutung und eine direkte Kritik an der herodiani- 
schen Dynastie - und überdies einer Dynastie fremdländischer 
Könige, die das kaiserliche Rom Israel mit Gewalt als Marionetten 
aufgezwängt hatte und deren Macht es aufrechthielt. 
Alles in allem steht demnach die Beweisiage aufgrund der Aussa- 
gen in der Tempelrolle dem Consensus der internationalen Gruppe 
in drei wichtigen Punkten entgegen: 
1. Nach dem vereinbarten Consensus hatte die Gemeinde von 
Qumran weder Verbindung zum, noch Interesse am Tempel in 
Jerusalem und auch nicht zum offiziellen Judaismus der Zeit. 
Wie die Kupferrolle beweist aber auch die Tempelrolle, daß die 
Gemeinde von Qumran sich sehr wohl mit den Vorgängen im 
Tempel und der herrschenden Theokratie beschäftigte.  
2. Nach dem vereinbarten Consensus bestand zwischen den 



Essenern von Qumran und Herodes ein freundliches Einver- 
nehmen. Die Tempelrolle weist indes auf einen anderen Weg; 
sie enthält ganz besondere Strikturen - Strikturen, die dem Ziel 
dienen, Herodes samt seiner Dynastie zu verdammen. In 
jedem anderen Kontext ergäben diese Gebote keinerlei Sinn. 
3. Nach dem vereinbarten Consensus stammt die Tempelrolle 
wie auch alle anderen Qumrantexte aus vorchristlicher Zeit. 
Doch nach der inneren Logik einiger Punkte, die in der Rolle 
erwähnt werden, ergibt sich ein Sinn nur für die Zeit der 
herodianischen Herrschaft, das heißt also für die Zeit des ersten 
nachchristlichen Jahrhunderts. 
 

Die Damaskusschrift 
 
Die Damaskusschrift war der Welt schon längst vor der Entdek- 
kung der Schriftroilen von Qumran bekannt. Da den Wissen- 
schaftlern aber der Kontext fehlte, wußten sie nichts damit anzu- 
fangen. Gegen Ende des letzten Jahrhunderts fand man auf dem 
pachboden einer alten Synagoge in Kairo eine sogenannte Genisa 
- eine Kammer in der Synagoge, in der aussortierte, beschädigte 
oder überzählige, religiöse Texte und Kultgegenstände aufbe- 
wahrt werden. Sie stammte aus dem neunten Jahrhundert nach 
Christus. 1896 wurden einzelne Fragmente aus dieser Genisa Sa- 
lomon Schechter überlassen, einem Dozenten der Universität 
Cambridge, der sich damals in Kairo aufhielt. Eines der Fragmente 
stellte sich als hebräisches Original eines Textes heraus, den man 
tausend Jahre Sang nur in Übersetzungen gekannt hatte. Dieser 
Umstand bewog Schechter zu weiteren Nachforschungen. Im 
Dezember 1896 brachte er den gesamten Inhalt der Genisa in 
seinen Besitz - es waren nicht weniger als hundertvierundsechzig 
Kisten mit hunderttausend Manuskripten - und ließ sie nach 
Cambridge überführen. In diesem Materialberg fanden sich zwei 
hebräische Fassungen der - später so genannten - Damaskus- 
schrift. Die Fassungen aus der Kairoer Genisa waren offensichtlich 
später entstandene Kopien eines noch viel älteren Werkes. Die 
Texte waren unvollständig, viele Enden fehlten und vermutlic h 
auch große Mittelstücke. Der Ablauf der Texte war völlig unzu- 
sammenhängend und der logische Aufbau der Themen konfus. 
Doch selbst in dieser chaotischen Form war der Inhalt der Damas- 



kusschrift provokativ, ja sie enthielt sogar erheblichen Zündstoff. 
1910 veröffentlichte Schechter sie zum ersten Mal, und 1913 ließ 
R. H. Charles sie in seiner Sammlung von Apokryphen und Pseud- 
epigraphen des Alten Testaments erneut abdrucken. 
Im Cornputerausdruck mit der Auflistung von allem Qumranma- 
terial, über welches die internationale Gruppe verfügt, den Eisen- 
man 1988 in seine Hand bekam und an die Biblical Archaeology 
Review weiterleitete, befanden sich unter den angeführten Texten 
auch zwei zusätzliche Fassungen und/oder Fragmente der Damas- 
Kusschrift. Man hatte sie in Qumran gefunden. Sie waren offen- 
sichtlich erheblich älter als die aus der Genisa in Kairo und ver- 
mutlich auch vollständiger. Es waren genau jene Fassungen 
beziehungsweise Fragmente der Damaskusschrift, die Eisenman 
und Philip Davies seinerzeit in ihrem förmlichen Antrag an John 
Strugnell zu sehen gewünscht hatten. Und daraus war damals die 
erbitterte und mit äußerster Feindseligkeit geführte Kontroverse 
von 1989 entstanden. Warum hatte dieses Dokument zu einem 
derartigen Zankapfel werden können? 
Die Damaskusschrift erwähnt als erstes eine Gruppe von Juden 
die im Unterschied zu ihren Glaubensgenossen treu zum Gesetz 
standen. Unter ihnen tritt ein »Lehrer der Gerechtigkeit« in Er- 
scheinung. Wie Moses führte er die Glaubensbrüder in die Wildnis, 
an einen »Damaskus« genannten Ort, wo sie einen »neuen Bund« 
mit Gott schlössen. Aus zahlreichen Textstellen geht klar hervor, 
daß es sich bei diesem Bund um denselben handelt, von dem die 
Gemeinderegel in Qumran spricht. Auch ist deutlich ersichtlich - 
und kein Wissenschaftler bestreitet dies -, daß in dieser Schrift 
dieselbe Gemeinde gemeint ist wie in den Schriftrollen von Qum- 
ran. Doch wird als Name des Ortes, an dem sich die Gemeinde 
aufhält, Damaskus genannt. 
Aus dem Kontext geht allerdings klar hervor, daß der darin Da- 
maskus genannte Ort in der Wüste unmöglich die romanisierte 
Stadt in Syrien sein kann. Fast alle unabhängigen Wissenschaftler 
- und sogar die meisten Anhänger des Consensus - stimmen darin 
überein, daß der einzige in Frage kommende Ort für dieses Da- 
maskus nur Qumran sein kann. Warum der Name von Qumran 
auf diese Weise getarnt wurde, ist nicht ersichtlich: aus reinem 
Selbstschutz aufgrund der Wirren im Gefolge des Aufstandes von 
66 n. Chr. wäre als Erklärung durchaus zu akzeptieren, zumal 



Qumran zur damaligen Zeit keinen eigenen Namen hatte. Es kann 
jedenfalls kaum Zufall sein, daß - wie die Computerliste der 
internationalen Gruppe belegt - mindestens zehn Kopien bezie- 
hungsweise Fragmente der Damaskusschrift in den Höhlen um 
Qumran gefunden wurden. 
Wie in der Gemeinderegel findet sich auch in der Damaskusschrift 
eine Liste mit Vorschriften und Geboten. Einige davon sind mit 
den entsprechenden Vorschriften in der Gemeinderegel identisch, 
von den übrigen widerspricht keine den Lehren dieser Regel. Doch 
enthält die Damaskusschrift zusätzliche Vorschriften, von denen 
zwei nennenswert sind. Eine bezieht sich auf Heirat und Kinder, 
woraus hervorgeht, daß die Gemeinde von Qumran nicht, wie de 
Vaux behauptet hat, nur aus zölibatär lebenden Essenern bestan- 
den hat. Eine andere bezieht sich - wie nebenbei, als sei dies 
selbstverständlich und allgemein bekannt - auf über ganz Palästina 
verstreute, verwandte Gemeinden. Das heißt nichts anderes, als 
daß Qumran seinerzeit nicht so von aller Welt abgeschnitten war, 
wie de Vaux behauptet hat. 
In der Damaskusschrift werden vor allem drei Vergehen angepran- 
gert, die unter den Feinden des »Gerechten«, also jenen, die in den 
»neuen Bund vor Gott eingetreten« sind, grassiert haben sollen. 
Diese Vergehen sind Reichtum, weltliche Zweckentfremdung des 
Tempels (wogegen man sich auch in der Tempelrolle empört) und 
eine reichlich begrenzte Auffassung von Unzucht, nämlich die 
Tatsache, mehr als eine Frau zu haben oder seine Nichte zu 
ehelichen. Wie Eisenman zeigte, bestätigt die Damaskusschrift also 
die Forderungen der Tempelrolle, indem sie Punkte aufnimmt, die 
einzig für die Zeit der Herrschaft der Herodesdynastie relevant 
sind.16 Sie bestätigt zudem, wie noch zu zeigen sein wird, eine 
Auseinandersetzung innerhalb der Gemeinde, die noch deutlicher 
in einer anderen Schriftrolle vom Toten Meer, dem sogenannten 
Habakuk-Kommentar, in Erscheinung tritt. In dieser Auseinan- 
dersetzung tritt eine als »der Lügenpriester« bezeichnete Person 
auf, die von der Gemeinde abfällt und ihr Feind wird. In der 
Damaskusschrift werden alle die verurteilt, »die in den neuen Bund 
im Lande Damaskus eingetreten sind, sich aber abgewandt und 
Verrat geübt haben«. Kurz danach erwähnt das Dokument all 
jene, die »umgekehrt sind [m]it dem Mann der Lüge«. 

Die Damaskusschrift bestätigt auch Aussagen der Gemeinderegel 



und der Kriegsrolle, und zwar dort, wo sie von einer messianischen 
Gestalt - möglicherweise auch zwei solchen Gestalten - spricht, 
die nach Damaskus kommen wird: ein Prophet oder »Ausleger des 
Gesetzes«, genannt »der Stern«, und ein Königssohn aus dem 
Stamm Davids, genannt »Zepter«.'9 Und an fünf weiteren Stellen 
wird in den verschiedenen Abschriften der Damaskusschrift von 
einer einzigartigen Gestalt gesprochen: »dem Messias von Aaron 
und Israel«. 
Auf die Bedeutung dieser Messiasgestalt wird später zurückzu- 
kornrnen sein. An dieser Stelle drängt es sich auf, über die Impli-
kationen nachzudenken, die zur Bezeichnung »Damaskus« für 
den Ort Qumran geführt haben. Den meisten Christen ist Damas- 
kus natürlich aus dem neunten Kapitel der Apostelgeschichte be- 
kannt, unter der Annahme, daß es sich dabei um die romanisierte 
Stadt in Syrien handle, die heutige Hauptstadt dieses Landes: Auf 
der Straße nach Damaskus wird bekanntlich Saulus von Tarsus zu 
Paulus bekehrt. Diese Stelle gehört zu den ganz bekannten und 
zentralen des Neuen Testamentes. 
Laut Apostelgeschichte 9 ist Saulus eine Art Inquisitor und Voll- 
strecker, den der Hohepriester des Tempels von Jerusalem gegen 
die in Damaskus lebende Gemeinde häretischer Juden - das heißt 
der »Urchristen« - ausgesandt hat. Die Tempelpriesterschaft kol- 
laboriert geschlossen mit den Römern; Paulus ist einer ihrer 
Knechte. In Jerusalem soll er bereits aktiv an Angriffen gegen 
Angehörige der Urkirche teilgenommen haben. Wenn man der 
Apostelgeschichte Glauben schenken kann, ist er sogar persönlich 
in die Ereignisse um die tödliche Steinigung des Stephanus genann- 
ten Mannes verwickelt, der von der späteren Tradition als erster 
christlicher Märtyrer bezeichnet wird. Paulus gesteht außerdem 
selbst freimütig, er habe seine Opfer »zu Tode« gehetzt. 
Erfüllt von solch glühendem Fanatismus, macht sich Saulus also 
auf den Weg nach Damaskus, um flüchtige Mitglieder der nun dort 
ansässigen Urkirche aufzuspüren. Er ist in Begleitung einer Gruppe 
von Männern, die vermutlich bewaffnet sind. Und er trägt die 
Haftbefehle, die vom Hohenpriester in Jerusalem ausgestellt sind, 
bei sich. 
Das heutige Syrien gehörte damals nicht zu Palästina, sondern war 
eine eigenständige römische Provinz, die von einem römischen 
Legaten regiert wurde und verwaltungsmäßig und politisch keiner- 



lei Verbindungen zu Palästina unterhielt. Wie hätte unter diesen 
Umständen die Haftanordnung des Hohenpriesters bis dorthin 
reichen sollen? Das Imperium Romanum würde wohl kaum gedul- 
det haben, daß selbsternannte Schlägertrupps sich von einem Ter- 
ritorium in ein anderes innerhalb seines Herrschaftsgebietes auf- 
gemacht, Verhaftungen vorgenommen, Hinrichtungen ausgeführt 
und die so sehr geschätzte Stabilität der zivilen Ordnung bedroht 
hätten. Entsprechend der offiziellen Politik war eine Religion 
ußerdem so lange zu tolerieren, wie sie nicht die weltliche Auto- 
ität oder das gesellschaftliche Gefüge bedrohte. Ein in Jerusalem 
ansässiger Schlägertrupp, der in Syrien operierte, würde in kürze- 
ster Zeit ziemlich schreckliche Vergeltungsmaßnahmen der römi- 
schen Administration ausgelöst haben - Maßnahmen, die kein 
Hoherpriester, dessen Stellung von der Gunst der Römer abhing, 
zu provozieren gewagt hätte. Wie also hätte unter diesen Voraus- 
setzungen Saulus von Tarsus, ausgestattet mit den Haftbefehlen 
des Hohenpriesters, eine derartige Strafaktion gegen Damaskus 
unternehmen können - falls mit Damaskus hier wirklich die in 
Syrien gelegene Stadt gemeint gewesen sein sollte? 
Sollte mit Damaskus an dieser Stelle aber Qumran gemeint sein, 
bekommt das Unternehmen von Saulus plötzlich einen historisch 
völlig einsichtigen Sinn. Anders als Syrien lag Qumran nämlich 
durchaus innerhalb des Territoriums, in dem die Vollmacht des 
Hohenpriesters Gültigkeit besaß. Es wäre dem Hohenpriester in 
Jerusalem durchaus möglich gewesen, seine Bevollmächtigten zur 
Ausrottung häretischer Juden nach Qumran zu entsenden, das nur 
etwa fünfunddreißig Kilometer entfernt in der Nähe von Jericho 
lag. Eine solche Aktion wäre zudem ganz im Sinn römischer Politik 
gewesen, die sich in rein interne Angelegenheiten gewöhnlich nicht 
direkt einmischte. Juden konnten also durchaus innerhalb ihres 
eigenen Machtbereichs andere Juden quälen und foltern, solange 
sie mit solchen Aktivitäten der römischen Verwaltung nicht ins 
Gehege kamen. Und da der Hohepriester eine römische Mario- 
nette war, wären seine Maßnahmen zur Ausrottung rebellischer 
Religionsgenossen nur um so willkommener gewesen. 
Doch so plausibel diese Erklärung historisch klingt, wirft sie doch 
eine Reihe äußerst peinlicher Fragen auf. Gemäß dem Consensus 
der internationalen Gruppe bestand die Gemeinde von Qumran 
aus einer jüdischen Sekte, den sogenannten Essenern, einer pazi- 



fistischen Sekte von Asketen, die keinerlei Verbindung zum Ur- 
christentum und zur Hauptrichtung des damaligen Judaismus 
unterhielt. Aber Saulus macht sich nach Aussage der Apostelge- 
schichte auf den Weg nach Damaskus, um flüchtige Mitglieder der 
Urkirche zu verfolgen. Hierin liegt daher eine provokative Her- 
ausforderung. Sie stellt sowohl die christliche Tradition in Frage 
wie auch die Glaubwürdigkeit der Anhänger des Consensus, die 
diesen Zusammenhang geflissentlich übersehen haben. Entweder 
hatten nämlich Mitglieder der Urkirche in der Qumrangemeinde 
Unterschlupf gesucht, oder aber die Urkirche und die Gemeinde 
von Qumran waren ein und dasselbe. In beiden Fällen - so zeigt 
die Damaskusschrift - lassen sich die Schriftrollen vom Toten 
Meer deshalb nicht von den Anfängen des Christentums trennen. 
 

Der Habakuk-Kommentar 
 
Der in Höhle l bei Qumran gefundene »Habakuk-Pesher« oder 
Habakuk-Kommentar stellt innerhalb des gesamten Corpus der 
Schriftrollen vom Toten Meer die vielleicht weitestgehende Annä- 
herung an den chronologischen Ablauf der Geschichte der Ge- 
meinde oder jedenfalls sehr wichtiger Ereignisse ihrer Geschichte 
dar. Wie in der Damaskusschrift geht es auch hier um die oben 
erwähnte Auseinandersetzung. Diese Auseinandersetzung, der 
Anfang eines Schismas, scheint sich traumatisch auf das Leben der 
Gemeinde von Qumran ausgewirkt zu haben. Sie findet sich nicht 
nur in der Damaskusschrift und im Habakuk-Kommentar, son- 
dern außerdem noch in vier anderen Qumrantexten. Und in wei- 
teren vier Texten scheint es Anspielungen darauf zu geben. 
Wie die Damaskusschrift berichtet auch der Habakuk-Kommen- 
tar, daß einige Mitglieder der Gemeinde unter der frevelhaften 
Anstiftung einer als »Lügenpriester« genannten Person abfallen, 
den neuen Bund brechen und das Gesetz nicht länger befolgen. 
Dies beschwört einen Konflikt herauf zwischen ihnen und dem 
»Lehrer der Gerechtigkeit«, der der Gemeinde vorsteht. Es ist dort 
auch die Rede von einem niederträchtigen Gegner, der der »Fre- 
velpriester« genannt wird. Die Anhänger des Consensus haben die 
Bezeichnungen »Lügenpriester« und »Frevelpriester« als zwei 
Charakterisierungen ein und derselben Person aufgefaßt. Erst 
kürzlich hat dagegen Eisenman überzeugend dargelegt, daß der 



»Lügenpriester« und der »Frevelpriester« zwei voneinander ver- 
schiedene Personen sind.23 Nach seiner Folgerung wird klar, daß 
der »Lügenpriester« im Unterschied zum »Frevelpriester« aus der 
Qumrangemeinde selbst hervorgeht. Nachdem ihn die Gemeinde 
ufgenommen und mehr oder weniger als vollwertiges Mitglied 
akzeptiert hat, fällt er von ihr ab. Er wird dadurch nicht nur zum 
Gegner, sondern auch zum Verräter. Dagegen ist der »Frevelprie- 
ster« ein Außenstehender, ein Repräsentant der etablierten Prie- 
sterschaft des Tempels. Wenn er auch ein Gegner ist, so ist er doch 
kein Verräter. Was ihn besonders interessant macht, ist die Tatsa- 
che, daß er einen Schlüssel für die Datierung der im Habakuk- 
Kommentar berichteten Ereignisse liefert. Wenn der »Frevelprie- 
ster« Mitglied der etablierten Tempelpriesterschaft ist, bedeutet, 
dies, daß der Tempel noch immer steht und die Priesterschaft 
ebenfalls noch intakt ist. Was soviel heißt wie, daß die Aktivitäten 
des »Frevelpriesters« somit in die Zeit vor der Zerstörung des 
Tempels durch die Römer im Jahre 70 n.Chr fallen würden. 
Und wie in der Kriegsrolle gibt es auch im Habakuk-Kommentar 
ganz deutliche Hinweise, die auf das kaiserliche und nicht das 
republikanische Rom hindeuten, also das Römische Reich im 
ersten nachchristlichen Jahrhundert. Der Habakuk-Kommentar 
spielt beispielsweise auf den Brauch an, daß siegreiche römische 
Truppen ihren Standarten Opfer darbrachten. Josephus bestätigt 
diesen Brauch für die Zeit der Zerstörung des Tempels im Jahre 
70 n. Chr. Dieser Brauch ergäbe für die republikanische Zeit auch 
keinerlei Sinn, da siegreiche Truppen damals noch ihren Göttern 
opferten. Erst nach Schaffung des Kaisertums, erst nachdem der 
Kaiser selbst göttlich geworden und oberster Gott seiner Unterta- 
nen war, pflegte man mit seinem Bild oder Zeichen oder Mono- 
gramm die Standarten seiner Truppen heraldisch zu schmücken. 
Der Habakuk-Kommentar weist also, ebenso wie die Kriegsrolle, 
die Tempelrolle und die Damaskusschrift, auf die Herrschaftszeit 
der herodianischen Dynastie hin. 



 
 

Wissenschaft im Dienst des Glaubens 
 

Die Mitglieder des internationalen Teams sind der Auffassung, die 
historischen Ereignisse, auf die in den Schriftrollen vom Toten 
Meer Bezug genommen wird, hätten sämtlich in der Zeit der 
Makkabäer stattgefunden - also zwischen der Mitte des zweiten 
und der Mitte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts. Den »Fre- 
velpriester«, der den »Lehrer der Gerechtigkeit« sucht, verfolgt 
und vielleicht tötet, identifizieren sie mit Jonathan Makkabäus 
oder aber seinem Bruder Simon, die beide in jener Zeit hervorra- 
gende Positionen innehatten. Die Invasion einer fremdländischen 
Armee wird als die der Römer unter Pompejus im Jahre 63 v. Chr. 
interpretiert.' Anhand dieser Anhaltspunkte und Festlegungen da- 
tieren sie die Schriftrollen in einen ungefährlichen vorchristlichen 
Zeitabschnitt, wo sie weder das Neue Testament noch die Tradi- 
tion irgendwie in Frage stellen oder gar untergraben. 
Es ist ein schwerwiegender Fehler - wenn nicht gar eine absichtli- 
che Vernebelung der Tatsachen -, aus dem Umstand, daß einige 
der Schriftrollen sich zweifellos auf Ereignisse in vorchristlicher 
Zeit beziehen, zu schließen, daß dies für alle zutreffe. Pompejus, 
der 63 v. Chr. ins Heilige Land einmarschierte, war bekanntlich 
ein Zeitgenosse von Julius Caesar. Zu seiner und Caesars Zeit war 
Rom noch Republik. Erst im Jahre 27 v. Chr. wurde das Römische 
Reich durch die Einführung des Prinzipats Kaiserreich, nämlich 
unter Caesars Großneffen Oktavian, der den kaiserlichen Titel 
eines Augustus annahm. Falls die in den Rollen erwähnte römische 
Invasion die des Pompejus gewesen wäre, hätte es sich um Truppen 
des republikanischen Rom gehandelt. Die Kriegsrolle spricht aber 
von einem »König« oder »Monarchen« der Invasoren. Und der 
Habakuk-Kommentar verweist ausdrücklich darauf, daß die In- 
vasoren ihren Standarten opferten. Daraus geht klar hervor, daß 
sich bei der fraglichen Invasion um eine des kaiserlichen Rom 
handelte, nämlich um die Invasion, die der Aufstand von 66 n. Chr. 
provozierte. 
Godfrey Driver von der Universität Oxford hat, zahlreiche Hin- 
weise in den Texten der Rollen ausfindig gemacht, die als verläß- 



liche Anhaltspunkte für die Datierung dienen. Vor allen Dingen 
anhand der Beschäftigung mit dem Habakuk-Kommentar kam er 
zum Schluß, die Invasoren könnten nur die »römischen Legionen 
zur Zeit des Aufstandes 66 n. Chr.« gewesen sein. Dieser Schluß, 
so fügte er hinzu, »ist zweifellos sichergestellt durch den Bericht, 
daß sie [die römischen Truppen] ihren Feldzeichen opferten«. 

Damit löste er einen heftigen Angriff von de Vaux aus, der erkannt 
hatte, daß sich daraus als »historischer Hintergrund der Rollen 
folglich der Krieg gegen Rom«  ergeben mußte. Das konnte de 
Vaux natürlich unmöglich akzeptieren. Gleichzeitig war es ihm 
aber auch unmöglich, eine so präzise Beweisführung zu widerle- 
gen. Daher entschloß er sich, den Beweis zu ignorieren und statt 
dessen Drivers Hauptthese zu attackieren: »Driver geht von der 
vorgefaßten Meinung aus, alle Rollen stammten aus der Zeit nach 
Christus, und diese Meinung beruht auf trügerischen Zeugnissen 
von Orthographie, Wortwahl und Sprachstil.« Es liege, fuhr er 
fort, nun bei den Historikern von Profession, darüber zu befinden, 
»ob [Drivers] schillernde Geschichte durch die Texte genügend 
abgesichert« 5 sei. Interessant daran ist, daß de Vaux, der ja an der 
Ecole Biblique biblische Geschichte lehrte, sich plötzlich in das 
Gewand falscher Bescheidenheit hüllte und auf andere Historiker 
verwies - zumindest in seiner Antwort auf Driver -, indem er sich 
hinter den »Bollwerken« von Archäologie und Paläographie ver- 
schanzte.6 Dabei stützen aber die archäologischen Anhaltspunkte 
in der Tat die Hinweise auf den zeitlichen Ablauf, wie ihn auch die 
innere Logik der Rollen nahelegt. Somit stimmen äußere Beweise 
mit den inneren überein - ein Umstand, gegen den die Anhänger 
des Consensus anscheinend die Augen auf ewig verschließen wol- 
len. Und dies hat mehr als einmal zu einem peinlichen Fauxpas 
geführt. 
Man rufe sich ins Gedächtnis, daß de Vaux 1951 in den Ruinen 
von Qumran eine Probegrabung vorgenommen hat. Die Funde 
reichten zur Planung eines gründlicheren Unternehmens aus 
Doch dann setzte die bekannte Nachlässigkeit ein, so daß bis 1953 
keine gründliche Ausgrabung unternommen wurde. Ab da erfolg- 
ten bis 1956 jährlich Ausgrabungen. 1958 wurde bei Ein Feshka 
in nicht allzu weiter Entfernung, nämlich nur einen guten Kilome- 
ter weiter südlich, gleichfalls eine Grabung vorgenommen. 
Bei seinen eifrigen Bemühungen, die Gemeinde von Qumran von 



jeglicher Verbindung zu den Urchristen fernzuhalten, ließ de Vaux 
seine Schlußfolgerung hinsichtlich der Datierung überstürzt in 
Druck gehen. In manchen Fällen wartete er gar nicht erst ab, ob 
die archäologischen Erkenntnisse seine Hypothese stützten. Schon 
1954 hielt der Jesuitenprofessor Robert North fest, daß de Vaux 
in der Folge in mindestens vier Fällen gezwungen war, seine 
Datierung zurückzunehmen. North hielt es außerdem für gerade- 
zu sträflich, daß in so wichtigen Angelegenheiten keine »von de 
Vaux' Einfluß unabhängige«7 Spezialisten beigezogen worden wa- 
ren. Aber es war nicht de Vaux' Art, nach Ansichten Ausschau zu 
halten, die mit seinen eigenen kollidierten und das Material in 
einem anderen Licht erscheinen ließen. Er beeilte sich auch nicht 
sonderlich, zu seinen eigenen Irrtümern Stellung zu nehmen. Er 
war zwar sehr schnell, wenn es darum ging, Schlußfolgerungen, 
die seine Thesen stützten, zu publizieren, aber er ließ sich auffällig 
viel Zeit, wenn es darum ging, Erkenntnisse zurückzunehmen, 
wenn sie sich als irrig erwiesen hatten. 
De Vaux ließ sich bei seinen Schlußfolgerungen vor allem vom 
Vorhandensein einer dicken Ascheschicht leiten, die das Gelände 
um die Ruinen überzog. Diese Ascheschicht zeugte eindeutig von 
einer Feuersbrunst, die beträchtliche Schäden verursacht, ja ver- 
mutlich sogar dazu geführt hatte, daß Qumran von einem Teil, 
wenn nicht sogar von allen Mitgliedern der Gemeinde für mehrere 
Jahre verlassen wurde. Die Untersuchung von Münzen, die gefun- 
den wurden, hat ergeben, daß die Feuersbrunst etwa zur Zeit des 
Herrschaftsantritts von Herodes dem Großen ausgebrochen sein 
muß, der den Thron von 37 bis 4 vor Christus innehatte. Sie ergab 
weiterhin, daß mit dem Wiederaufbau unter der Herrschaft von 
Herodes' Sohn Archelaus begonnen wurde, der - nicht als König, 
sondern als Ethnarch - von 4 vor Christus bis 6 nach Christus 
herrschte. De Vaux vertrat die These, die Gemeinde von Qumran 
habe aus sanftmütigen, friedliebenden und asketischen Essenern 
bestanden, die mit Herodes ebenso in Frieden lebten wie mit allen 
anderen. Damit diese Annahme bestätigt wurde, durfte das Feuer, 
das die Niederlassung zerstörte und die Gemeindemitglieder ver- 
trieb, nicht in böser Absicht gelegt worden sein - zum Beispiel 
während eines kriegerischen Ereignisses -, sondern mußte durch 
einen Unfall oder eine Naturkatastrophe ausgebrochen sein. Zum 
Glück für de Vaux wurde ein breiter Riß entdeckt, der sich quer 



durch eine Zisterne zog. Zwar fanden unabhängige Forscher keine 
Anzeichen dafür, daß sich der Riß noch weiterzog, aber de Vaux 
blieb bei seiner Behauptung, er habe Spuren davon durch sämtliche 
Überreste, also durch die gesamte Niederlassung der Gemeinde 
von Qumran verfolgen können. Selbst wenn das zutreffen sollte, 
könnte man es nach Ansicht mehrerer Experten auch auf Erosions- 
vorgänge zurückführen. Für de Vaux aber galt als sicher, daß der 
Riß die Folge eines Erdbebens oder mehrerer Erdbeben war, von 
denen die Region über die Jahrhunderte hinweg betroffen worden 
ist. Anstatt nach der Ursache für den Riß zu suchen, machte er sich 
in der Folge daran herauszufinden, ob es ein Erdbeben gegeben 
habe, auf das sich der Riß zurückführen ließ. Und er wurde fündig: 
Er entdeckte einen Bericht über ein mehr oder weniger »geeigne- 
tes« Erdbeben. Flavius Josephus erwähnt, ein solches habe sich im 
Jahre 31 v. Chr. ereignet, in der Anfangszeit also von Herodes' 
Herrschaft. Dies, so schloß de Vaux, habe das Feuer entzündet 
und die Gemeinde zum Verlassen gezwungen. Er hielt es nicht für 
nötig zu erklären, warum erst ein Vierteljahrhundert später, dann 
aber mit bemerkenswerter Eile, mit dem Wiederaufbau begonnen 
wurde. 
Robert Eisenman weist dagegen auf eine verblüffende zeitliche 
Übereinstimmung hinsichtlich des Wiederaufbaus hin. Der Zeit- 
punkt, da die Arbeiten aufgenommen wurden, fällt genau mit dem 
Ende von Herodes' Herrschaft zusammen. Kaum war er gestor- 
ben, hatte man also den Wiederaufbau in die Hand genommen - 
und dabei überdies nicht nur insbesondere die Verteidigungstürme 
verstärkt, sondern auch neu eine Brustwehr errichtet. Aus diesen 
ünden - die de Vaux zu ignorieren geruhte - scheint klar 
hervorzugehen, daß niemand sich an den Wiederaufbau von Qum- 
ran herangewagt hatte, solange Herodes noch auf dem Thron war 
Aber warum dies alles, wenn doch die Gemeinde mit Herodes 
keinerlei Schwierigkeiten hatte, wie de Vaux behauptete, und 
wenn die Niederlassung von einem Erdbeben zerstört wurde? Es 
erscheint doch viel glaubwürdiger, daß die Niederlassung vorsätz- 
lich zerstört wurde, und zwar auf Befehl von Herodes, und daß 
mit dem Wiederaufbau gar nicht vor seinem Tod begonnen werden 
konnte. Aber warum sollte Herodes bloß die Zerschlagung einer 
so sanftmütigen, so überall beliebten, sich aller politischen Betäti- 
gung enthaltenden Gemeinde befohlen haben? 



Sei es nun absichtlich oder aufgrund von Schlampigkeit, jedenfalls 
verschloß sich de Vaux solchen Fragen. Nach und nach wurde 
jedoch die Logik, mit der er sich bemühte, seine Hypothese von 
der Zerstörung durch ein Erdbeben zu stützen, sogar in den Augen 
seines eifrigsten Anhängers, des damaligen Paters Milik, über 
Gebühr strapaziert. 1957 schrieb Milik über das Feuer und das 
angebliche Erdbeben: 
Die archäologische Beweislage in Qumran bezüglich dieser 
beiden Ereignisse ist nicht eindeutig ... die dicke Ascheschicht 
weist auf eine heftige Feuersbrunst hin, die man eher als Ergeb- 
nis eines vorsätzlichen Versuchs, den gesamten Gebäudekom- 
plex niederzubrennen, auffassen sollte; die Asche könnte also 
durchaus beweisen, daß Qumran absichtlich zerstört worden 
ist. 
Ob der Brand nun durch ein Erdbeben oder aber eine vorsätzliche 
menschliche Handlung verursacht worden ist, läßt sich nicht mehr 
eindeutig klären. Die Beweislage spricht weniger für de Vaux als 
für Milik und Eisenman, die in diesem Fall ausnahmsweise einer 
Meinung sind. Trotzdem bemühen die meisten Anhänger des 
Consensus als Begründung immer noch das Erdbeben. Diese Ver- 
sion wird denn auch mit schöner Regelmäßigkeit in ihren diesbe- 
züglichen Arbeiten wiederholt. 
In einem anderen Punkt war de Vaux' Fehlinterpretation - oder, 
freundlicher ausgedrückt, sein Wunschdenken - noch viel frag- 
würdiger. Schon zu Beginn seiner Ausgrabungen fand er eine stark 
oxydierte Münze, auf der er - wie er sich ausdrückte - die Insignien 
Her zehnten römischen Legion ausmachen zu können »glaubte«. 
Mit Berufung auf Josephus erklärte er weiter, die zehnte Legion 
habe ja die etwa dreizehn Kilometer entfernte Stadt Jericho im Juni 
68 n. Chr. erobert. Alles schien wunderbar zusammenzupassen. 
Gestützt auf diese Münze, behauptete de Vaux schließlich, daß 
Qumran im Jahre 68 n. Chr. von der zehnten römischen Legion 
zerstört worden sei. »Keine Handschrift aus den Höhlen«, erklärte 
er später, immer dogmatischer in der Datierungsfrage beharrend, 
»kann nach Juni 68 n. Chr. datiert werden.« 

De Vaux hat die Entdeckung der Münze erstmals 1954 in der 
Revue biblique bekanntgemacht. Fünf Jahre später, also 1959, 
wiederholte er seinen Bericht in derselben Zeitschrift.13 Die »Tat- 
sache«, daß es diese Münze gab und daß de Vaux durch nichts 



dazu zu bringen war, von einer Datierung auf dieser Grundlage 
abzurücken, sicherte »dieser Tatsache« im Schrein des etablierten 
Corpus von Beweisen, den die Anhänger des Consensus beharrlich 
ausschmückten, einen sicheren Platz. So schrieb zum Beispiel 
Frank Cross, die Münze mit den Insignien der zehnten Legion 
erbringe die »harte Bestätigung«, 4 daß dem eben so sei. 
De Vaux waren jedoch zwei peinliche Irrtümer unterlaufen. Zum 
ersten hatte er es doch tatsächlich geschafft, Josephus falsch zu 
lesen, denn er schrieb ihm genau das Gegenteil dessen zu, was 
dieser tatsächlich geschrieben hat. Josephus hat nämlich gerade 
eben nicht behauptet, daß die zehnte Legion Jericho 68 n. Chr. 
eingenommen habe. Wie Cecil Roth dargelegt hat, war von den 
drei in dieser Gegend stationierten römischen Legionen ausgerech- 
net die zehnte an der Eroberung von Jericho nicht beteiligt.15 Die 
zehnte Legion war im Gegenteil in beträchtlicher Entfernung 
nördlich von Jericho verblieben, wo sie das obere Jordantal be- 
wachte. Zum zweiten stellte sich heraus, daß die von de Vaux 
gefundene Münze überhaupt nicht von der zehnten Legion - und 
auch von keiner anderen - stammte. Obwohl die Münze schwer 
beschädigt und oxydiert war, erwies sich bei der Untersuchung 
durch Experten, daß sie aus Aschkelon, und zwar aus dem Jahr 72 
oder 73 n. Chr. stammte. 
Das war ein Fehler, der sich nicht vertuschen ließ. De Vaux bli K 
keine andere Wahl, als eine förmliche Zurücknahme seiner Be- 
hauptung zu veröffentlichen. Sie erschien jedoch lediglich als 
Fußnote in seiner Abhandlung L'arcbeologie et les manuscrits de la. 
mer morte, die 1961 in französischer Sprache und 1973 in englischer 
Übersetzung erschien. »Es war leider unklug, dies zu erwähnen« 
konstatierte de Vaux lakonisch, »denn eine solche Münze gibt es 
nicht.« 
Insgesamt war es geradezu unverschämt, was sich de Vaux anhand 
von aufgefundenen Münzen für Schlußfolgerungen erlaubte. Fand 
er welche, die seine Theorien nicht stützten, ging er einfach dar- 
über hinweg. So fand er beispielsweise eine Münze, die aus dem 
Zeitraum zwischen 138 und 161 nach Christus stammte. Er schlug 
jede weitere Vermutung über eine mögliche Bedeutung mit der 
Bemerkung in den Wind: »Die muß wohl ein Durchreisender 
verloren haben.«17 Natürlich hätte so was auch auf eine früher 
datierte Münze zutreffen können, eine beispielsweise, auf die de 



Vaux seine Chronologie für Qumran stützte. Diese Möglichkeit 
scheint er jedoch gar nicht in Betracht gezogen zu haben. 
Von den bei Qumran gefundenen archäologischen Beweisstücken 
haben Münzen für die internationale Gruppe und die Anhänger 
des Consensus stets eine besonders wichtige Rolle gespielt. Auf 
diese Beweise gestützt haben sie sogar die Lebensdauer der Ge- 
meinde konstruiert. Und indem sie diese Beweisstücke auf ihre 
Weise interpretierten, haben sie die Rollen datiert und den chro- 
nologischen Ablauf festgelegt. Aber niemand hat sich mit diesen 
Fehlinterpretationen näher befaßt, bevor Robert Eisenman es in 
Angriff nahm. Roth und Driver versuchten - wie wir gesehen 
haben -, eine Chronologie auf der Grundlage der inhaltlichen 
Beweise der Schriftrollen zu erstellen. De Vaux und die interna- 
tionale Gruppe konnten sie daraufhin durch den simplen Verweis 
auf die externen Beweise, die sie vor allen Dingen von den Münzen 
herleiteten, zum Schweigen bringen. Dabei blieb unbemerkt, daß 
sie diese Belege manchmal falsch ausgewertet hatten. Eisenman 
stellte fest, daß Roth und Driver mit ihrer Argumentation auf der 
Grundlage der inneren Logik der Schriften tatsächlich recht gehabt 
hatten Doch damit er dies auch beweisen konnte, mußte er zuerst 
die falsche Auswertung der externen Beweise offenlegen. Zu die- 
Zweck sortierte er die Münzen nach der Zeit ihrer Entstehung 
und bemerkte dabei, daß es im wesentlichen zwei Zeitabschnitte 
besonderer Aktivität gegeben habe. 
Im Verlauf der Ausgrabungen waren in Qumran rund 450 Bron- 
zemünzen gefunden worden. Sie decken eine Zeitspanne von etwa 
zweihundertfünfzig Jahren ab, nämlich die Zeit von 135 v. Chr. bis 
136 n. Chr. In der folgenden Tabelle sind die Münzen den je- 
weiligen Regierungszeiten zugeordnet, in denen sie geprägt wur- 
den:  
1  Münze 
 

Zeitspanne:         135- 104 v. Chr. 

1 Münze 
 

Zeitspanne:        104 v. Chr. 
 

143 Münzen 
 

Zeitspanne:        103 -76 v. Chr. 
 

1  Münze 
 

Zeitspanne:          76 -67 v. Chr. 
 

5 Münzen Zeitspanne:          67 -40 v. Chr. 



  
4 Münzen 
 

Zeitspanne:          40 -37 v. Chr. 
 

10 Münzen 
 

Zeitspanne:          37 -4 v. Chr. 
 

16 Münzen 
 

Zeitspanne :            4 v. Chr- 6 n. Chr. 
 

91  Münzen 
 
 

Zeitspanne:            6 -41 n. Chr. 
(Zeit der Prokuratoren) 

78 Münzen 
 
 
 

Zeitspanne :          37-44 n. Chr. 
(Regierung Agrippa I.) 
 

2 röm. Münzen 
 

Zeitspanne:          54-68 n. Chr. 
 

83 Münzen 
 

Zeitspanne:          67 n. Chr. 
 

 
 

(2. Jahr des Aufstandes) 
 

5   Münzen 
 
 
 

Zeitspanne:          68 n. Chr. 
(3. Jahr des Aufstandes) 
 

6   Münzen 
 
 
 

Zeitspanne: Aufstand (so stark oxydiert, 
daß sie nicht genauer datiert 
werden können) 

13 röm. Münzen 
 

Zeitspanne:          67 -68 n. Chr. 
 

1 röm. Münze 
 

Zeitspanne :          69-79 n. Chr. 
 



2 Münzen 
 

Zeitspanne :          72 - 73 n. Chr. 
 

4 Münzen 
 

Zeitspanne:          72- 81 n. Chr. 
 

1  röm. Münze 
 

Zeitspanne:          87 n. Chr. 
 

3 röm. Münzen 
 

Zeitspanne :          98 - 1 1 7 n. Chr. 
 

6 Münzen 
 
 

Zeitspanne:         132- 136 n. Chr 
(Aufstand des Simeon Bar Kochba) 
 

Die Häufigkeit der Münzen in bezug auf die Zeitspanne, in der sie 
geprägt wurden, weist auf zwei Zeitabschnitte hin, in denen die 
Gemeinde von Qumran besonders aktiv war, nämlich zwischen 
103 und 76 vor Christus und zwischen 6 und 67 nach Christus. Aus 
der ersten Periode hat man 143 Münzen, aus der zweiten insgesamt 
254 Münzen gefunden. Den Anhängern des Consensus paßte das 
weniger gut in ihre theoretischen Konstruktionen, als ihnen lieb 
war. So wie sie die Handschriften interpretierten, war der soge- 
nannte »Frevelpriester« höchstwahrscheinlich identisch mit dem 
Hohenpriester Jonathan, der zwischen 160 und 142 vor Christus 
lebte - damit also ein halbes Jahrhundert vorder ersten massiven 
Häufung der Münzen. Um seine Hypothese zu stützen, benötigte 
Pater de Vaux für die Gründung der Gemeinde von Qumran ein 
möglichst frühes Datum. Deshalb mußte er die einzige Münze aus 
dem Zeitraum zwischen 135 und 104 vor Christus als Stütze dafür 
heranziehen. Der gesunde Menschenverstand legt aber eher nahe, 
daß die Gemeinde aus der Zeit zwischen 103 und 76 vor Christus 
stammt, nämlich der Periode, aus der eine stattliche Ansammlung 
von 143 Münzen vorliegt. Die frühe Münze, auf der de Vaux seine 
Argumentation aufbaute, könnte, da sie die einzige ihrer Art ist, 
auch eine Münze sein, die noch Jahre nach ihrer Prägung m 
Umlauf war. 
De Vaux hielt den Umstand, daß die judäischen Münzen nach dem 
Jahr 68 n. Chr. nicht mehr auftauchen und sich statt dessen unter 
den Münzen aus den folgenden Jahren achtzehn römische be*f" 
den, für besonders bedeutsam. Dies »beweist«, behauptete er, 
Qumran im Jahre 68 n. Chr. zerstört worden sei. Die römische 



Münzen würden darauf hinweisen, daß die Ruinen von einer 
Abteilung römischer Truppen »besetzt« worden seien. Auf diese 
Argumentation stützte er die definitive Festlegung des Zeitpunk- 
tes, zu dem die Schriftrollen deponiert worden seien. »Unsere 
Schlußfolgerung: Keine von den der Gemeinde zugehörigen 
Handschriften stammt aus späterer Zeit als die Ruine von Khirbet 
Qumran aus dem Jahre 68 n. Chr.« 
Die Fadenscheinigkeit dieser Konstruktion liegt auf der Hand. 
Zunächst einmal sind judäische Münzen gefunden worden, die aus 
der Zeit des Aufstandes unter Simeon Bar Kochba zwischen 132 
und 136 nach Christus stammen. Zweitens beweisen die Münzen 
nur, daß sich Menschen in der Nähe von Qumran aufhielten, die 
die Münzen verloren haben. Sie geben keinerlei Auskunft über die 
Deponierung der Schriftrollen, die genausogut zu Bar Kochbas 
Zeit in Qumran vergraben worden sein können. Und schließlich 
überrascht es auch nicht weiter, daß es sich bei den Münzen aus 
der Zeit nach dem Jahr 68 um römische handelt. In den Jahren, die 
dem Aufstand folgten, waren römische Münzen nämlich die ein- 
zige Währung in Judäa. Und weil das so ist, müssen sie nicht 
unbedingt aus dem Eigentum von Römern stammen. 
Eisenman beschäftigt sich ausdrücklich mit den Schlußfolgerun- 
gen, die aus de Vaux' archäologischen Untersuchungen zu ziehen 
sind. Wenn sie überhaupt etwas bewiesen, so konstatierte er, dann 
das genaue Gegenteil dessen, was de Vaux aus ihnen geschlossen 
habe, nämlich daß das spätestmögliche Datum für die Deponie- 
rung der Rollen in Qumran nicht 68 n. Chr., sondern 136 n. Chr. 
sei. Jede Zeit bis zu diesem Datum würde mit der archäologischen 
Beweislage übereinstimmen. Außerdem, fügte Eisenman noch 
hinzu, gingen die Anhänger des Consensus auch darin falsch 
anzunehmen, daß mit der Zerstörung der Hauptgebäude in Qum- 
ran auch gleichzeitig die ganze übrige Siedlung zerstört worden 
sein müsse. So gibt es in der Tat Hinweise darauf, daß in der 
Niederlassung zumindest vorübergehend oder provisorisch Wie- 
deraufbauarbeiten in Angriff genommen wurden, dabei unter an- 
derem die Anlage eines »primitiven Kanals« zur Versorgung der 
Zisternen mit Wasser. Es überzeugt nicht, wenn de Vaux diesen 
Kanal auf die römischen Besatzer zurückführt und behauptet, der 



Münzenfund beweise ja, daß sie den Ort eingenommen hätten 

Driver konterte, indem er darauf aufmerksam machte, daß die 
Primitivität der Konstruktion die Römer als Erbauer ausschließe 

De Vaux ließ sich nicht von seiner Theorie abbringen und hielt 
dagegen, seine Hypothese, nach der Qumran im Jahre 68 n. Chr 
zerstört worden sei, stehe in Übereinstimmung mit »les donnees 
d'histoire«, also »den anerkannten Gegebenheiten der Geschichte« 
Dabei aber »vergaß er«, wie Professor Driver trocken feststellte 
»daß gerade die historischen Quellen schlicht nichts von einer 
Zerstörung Qumrans im Jahre 68 n. Chr. durch die Römer« 
vermelden. Kurz, Driver schloß daraus, daß »diese >donnees d'hi- 
stoire< nichts als historische Erfindung« seien. 
Es gibt ein weiteres Kernstück archäologischer Beweise, das der 
Auslegung nach dem Consensus diametral zuwiderläuft. Mit 
Recht hat de Vaux selbst immer peinlich darauf geachtet, die 
Ruinen von Qumran nicht als Kloster zu bezeichnen. Er erklärte 
stets, daß er diesen Ausdruck in seinen Schriften über die Ausgra- 
bungen von Qumran deshalb vermeide, weil die archäologischen 
Untersuchungen für sich genommen diesen Schluß nicht rechtfer- 
tigten. Auf der anderen Seite ist jedoch klar, daß er Qumran 
dennoch für eine Art Kloster hielt. Dies geht schon aus dem 
zwanglosen Gebrauch von Wörtern wie »Skriptonum« und »Re- 
fektorium« zur Beschreibung bestimmter Räumlichkeiten hervor. 
Und hatte de Vaux selbst noch gewisse Bedenken, Qumran als 
Kloster zu bezeichnen, so teilten doch andere Vertreter des Con- 
sensus diese Bedenken nicht. So ließ sich zum Beispiel Kardinal 
Danielou in seinem Buch über die Schriftrolien vom Toten Meer 
munter über die »Mönche von Qumran« aus. Ja, er ging sogar so 
weit zu behaupten, »die Ordensgemeinschaft von Qumran [könne] 
als Vorläufer christlicher Klostergemeinschaften betrachtet wer- 
den«. 
Was de Vaux, seine Kollegen und die Anhänger des Consensus 
jedoch immer wieder geflissentlich übersahen, ist der unmißver- 
ständlich militärische Charakter einiger Ruinen. Wer Qumran 
heutzutage aufsucht, dem fallen unweigerlich die Überreste eines 
mächtigen Verteidigungsturmes mit meterdicken Wänden aut, o 
nur durch einen Eingang im zweiten Stockwerk zu betreten ist. 
Nicht ganz so augenfällig liegt, dem Turm direkt gegenüber und 
nur durch einen schmalen Durchgang von ihm getrennt, ein wei- 



terer Bau, dessen Funktion allerdings möglicherweise nicht sofort 
ersichtlich wird. Es handelt sich um die Überreste einer Schmiede 
- mit eigener Wasserversorgung zum Abkühlen der Werkzeuge 
und Waffen, die hier geschmiedet wurden. Nicht verwunderlich, 
daß diese Schmiede den Wissenschaftlern der internationalen 
Gruppe erhebliches Kopfzerbrechen bereitete, widerspricht sie 
doch ihrer Vorstellung von den sanften, pazifistischen Essenern, 
von der sie nicht ablassen wollen. De Vaux entfloh denn auch 
diesem Thema Hals über Kopf und so schnell ihn Gedanken und 
Feder trugen: 
Es gab dort eine Werkstatt mit Feuerstelle, oberhalb derer sich 
ein gepflasterter Bezirk mit einem Ablauf befand. Diese Ein- 
richtung deutet darauf hin, daß zu der Arbeit, die dort verrich- 
tet wurde, ein großes Feuer und eine größere Menge Wasser 
vonnöten waren. Ich wage ihren Zweck nicht genauer zu 
bestimmen. 
Daß er dies angesichts der Fundstelle nicht wagt, läßt sich in etwa 
vergleichen mit jemandem, der den Zweck von leeren Patronen- 
hülsen in und um einen Schießstand nicht näher zu bestimmen 
wagt. Frank Cross, der zwar auf de Vaux' Fußspuren wandelt, aber 
zu dessen Verschleierungstaktik doch nicht fähig ist, bemerkte 
grollend, es könne »kaum etwas anderes als eine Schmiede gewe- 
sen sein«. 
Dabei wurden innerhalb der Ruinen von Qumran sogar Pfeile 
gefunden. Nun kann man natürlich argumentieren, diese hätten 
die angreifenden Römer zurückgelassen, genausogut aber mit 
Professor Driver sagen, daß sie »wahrscheinlich den Bewohnern 
(von Qumran] gehört« haben - wenn nicht sogar sehr wahr- 
scheinlich. Alles in allem betrachtet ist der militärische Charakter 
der Ruinen so auffällig, daß ein anderer unabhängiger Wissen- 
schaftler, Professor Golb von der Universität von Chicago, sie 
sogar als eine rein militärische Einrichtung einstufte. Nach Golbs 
Theorie sind die Schriftrollen überhaupt nicht in Qumran verfaßt 
oder kopiert, sondern von Jerusalem dort hingebracht worden, 
weil sie dort sicher zu sein schienen. »Kein einziges Bruchstück von 
Pergament oder Papyrus«, so macht er geltend, »ist je im Gebäu- 
deschutt gefunden worden ... geschweige denn irgendwelche Ar- 
beitsutensilien von Kopisten ...«" 
Außer den Münzen und den baulichen Überresten, den beiden 



Eckpfeilern der externen Beweise, die die internationale Gruppe 
zur Datierung der Schriftrollen vom Toten Aleer bemüht, stützt 
sich ihre Beweisführung auch auf die heikle Wissenschaft der 
Paläographie. Dabei werden Mittel und Formen alter Handschrif- 
ten vergleichend untersucht. In der Handschriftenkunde geht man 
von einem streng chronologischen, linearen Fortschritt in der 
Handschriftenentwicklung aus und versucht deshalb, anhand be- 
stimmter Veränderungen der Buchstabenformen eine Zeittafel 
aufzustellen, mit deren Hilfe Handschriften zeitlich eingeordnet 
werden können. Wird also zum Beispiel irgendwo ein altes Manu- 
skript gefunden, stellt man allein anhand der Schrift, also seiner 
äußeren Form - und nicht seines Inhalts - fest, daß es aus dem 
siebzehnten und nicht aus dem achtzehnten Jahrhundert stammt. 
Soweit würde wohl auch ein Amateur-Paläograph kommen. Aber 
es erübrigt sich, besonders darauf hinzuweisen, daß diese Art der 
Bestimmung, selbst wenn man sie mit größter Akribie durchführt, 
noch lange keine Beweiskraft erbringt. Auf die Texte von Qumran 
angewendet, gibt sie fast gar nichts her, ja manchmal wirkt ein 
solches Vorgehen geradezu lächerlich. Trotzdem betrachtete de 
Vaux die Paläographie als ein weiteres wichtiges Mittel externer 
Beweisführung, mit dem sich die Schlußfolgerungen von Roth und 
Driver widerlegen ließen, Schlußfolgerungen notabene, zu denen 
die beiden Wissenschaftler durch die innere Logik der Schriften 
gekommen waren. Deshalb lag es für Eisenman nahe, diese paläo- 
graphischen Beweise für die mit Qumran in Zusammenhang ste- 
henden Schriften als nächstes aufs Korn zu nehmen. 
Eaut Frank Cross vom internationalen Team ist die Paläographie 
übrigens »die vielleicht präziseste und objektivste Methode, um das 
Alter einer Handschrift zu bestimmen«. Im weiteren erklärte er: 
Wir müssen die mit der historischen Interpretation unserer 
Texte verbundenen Probleme angehen, indem wir zuerst den 
Zeitabschnitt bestimmen, den die archäologischen Daten, die 
paläographischen Beweise sowie andere, objektivere Metho- 
den nahelegen, bevor wir die subjektiveren Methoden inhaltli- 
cher Textkritik anwenden. 
Warum die innere Logik notwendig subjektiver sein soll als 
Archäologie und Paläographie, geruhte Cross nicht näher zu er- 
läutern. Statt dessen enthüllt diese Aussage ziemlich eindeutig, 
warum die Vertreter des Consensus die Paläographie für so wichtig 



halten: nämlich weil sich damit die innere Logik der Dokumente 
abschmettern läßt - eine Logik, die nur im Kontext des ersten 
nachchristlichen Jahrhunderts einen Sinn ergibt. 
Die auffallendste paläographische Studie über die Schriftrollen 
vom Toten Meer erstellte Professor Solomon Birnbaum vom In- 
stitut für orientalische Studien an der Universität London. Birn- 
baums Bemühungen erhielten volle Rückendeckung durch Frank 
Cross, der sie lobend als »einen monumentalen Versuch, alle 
Perioden hebräischer Handschriften zu erforschen«, bezeichne- 
te. Um der von allen Seiten hagelnden Kritik an Birnbaums Aus- 
legung die Spitze zu nehmen, betonte Cross, nicht zu vergessen, 
»daß die Studie von einem professionellen Paläographen verfaßt 
worden ist, der bis zur Grenze des Erträglichen von liliputanischen 
Angriffen von Nichtspezialisten gepiesackt wurde«. 

Auf ein derartiges Niveau kann sich also die Form akademischen 
Tadels versteigen, wenn es um die Frage der Beweiskraft von 
paläographischen Studien geht. 
Dabei ist Birnbaums Methode, gelinde gesagt, grotesk. Sie hat 
wenig Ähnlichkeit mit modernen wissenschaftlichen Methoden, 
wie er sie anzuwenden vorgibt, sondern vielmehr, sagen wir, mit 
den Niederungen okkulter Numerologie. So geht Birnbaum zum 
Beispiel von der Voraussetzung aus - und das ganze nachfolgende 
Verfahren beruht einzig auf dieser unbegründeten Annahme -, 
daß die Entstehung aller bei Qumran gefundenen Texte sich exakt 
über den Zeitraum von 300 vor bis 68 nach Christus erstrecke. 
Dann nimmt er sich einen in Höhle 4 gefundenen Samuel-Text 
vor. Er kämmt diesen Text methodisch durch und gibt als Ergebnis 
fünfundvierzig Schriftzeichen mit einer bestimmten kalligraphi- 
schen Form und elf weitere Zeichen mit einer anderen Form an. 
»Mit der Dummheit«, bekundete einst Schiller, »kämpfen Götter 
selbst vergebens.« Aus Gründen, vor deren Einfältigkeit also selbst 
Götter aufgeben müßten, stellt Birnbaum daraufhin folgende Glei- 
chung auf: Das Verhältnis von 56 zu 11 ist gleich dem Verhältnis 
von 368 zu X (wobei 368 für die Anzahl der Jahre des von ihm 
angenommenen Zeitraumes steht und X für das Datum, das er für 
die Entstehung des fraglichen Textes zu ermitteln hofft). Als Wert 
für X - rein mathematisch ermittelt - ergibt sich natürlich 72. Diese 
Anzahl Jahre soll zu 300 v. Chr. - Birnbaums hypothetischem 
Ausgangspunkt - hinzugezählt werden. Nicht schwer zu erraten, 



daß man dadurch auf das Jahr 228 v. Chr. kommt. »Dieses Ergeb- 
nis«, triumphiert Birnbaum »ist so etwas wie das absolute Datum« 

für die Entstehung der Samuel-Handschrift. Von »so etwas« wie 
einem »absoluten Datum« zu reden, heißt etwa gleichviel, wie von 
einem relativ absoluten Datum zu sprechen. Aber einmal abgese- 
hen von solchen Sprachschnitzern ist Birnbaums Methode, um 
Eisenman zu zitieren, »natürlich absurd« Dennoch wandte Birn- 
baum genau dieses Verfahren auf sämtliche bei Qumran gefunde- 
nen Texte an, um dafür »absolute Entstehungsdaten« zu bestim- 
men. Am meisten schockiert jedoch der Urnstand, daß alle 
Anhänger des Consensus diese »absoluten« Daten noch immer für 
unanfechtbar halten. 
Philip Davies von der Universität Sheffield führt aus, daß »fast alle, 
die sich Zeit nehmen und sich mit dieser Materie befassen, zum 
Schluß kommen, daß die Anwendung der Paläographie in der 
Qumranforschung unwissenschaftlich ist«. Und er fügt hinzu, »es 
[fehle] nicht an Versuchen, die Texte genau zu datieren, aber sie 
[seien] lächerlich«. Eisenman drückt sich noch schärfer aus und 
bezeichnet Birnbaums Versuche als etwas, »was auf jedem anderen 
Gebiet als pseudowissenschaftliche und infantile Methode gelten 
würde«. Um dies etwas auszuführen, gibt er als Beispiel folgendes 
zu bedenken: 
Nehmen wir einmal an, zwei Kopisten unterschiedlichen Alters 
schreiben gleichzeitig denselben Text ab. Der jüngere hat vor nicht 
allzu langer Zeit eine moderne Kopistenschule besucht. Der ältere 
befleißigt sich absichtlich eines kalligraphischen Stils, den er in 
seiner Jugend erlernt hat. Oder aber, einer der zwei oder sogar alle 
beide bemühen sich, aus Hochachtung vor der Tradition oder weil 
sie es der besonders wichtigen Art ihrer Tätigkeit für angemessen 
halten, ganz bewußt um einen Stil vergangener Jahrhunderte - wie 
das ja auch heutzutage bei gewissen Dokumenten wie Diplomen, 
Zeugnissen oder anderen Urkunden der Fall ist. Wie sollte es 
möglich sein, nur anhand der Schriftformen diese Abschriften 
definitiv einem bestimmten Datum zuzuordnen?39 

Bei seinen paläographischen Erwägungen hat Birnbaum wohl vor 
allem eine wichtige Tatsache übergangen. Wird ein Dokument nur 
zur Übermittlung von Informationen verfaßt und kopiert, dann 
werden dafür aller Wahrscheinlichkeit nach auch die neuesten 
Techniken verwendet. Das gilt ja zum Beispiel auch für die Art der 



modernen Zeitungsproduktion. Nun spricht aber alles dafür, daß 
die Schriftrollen vom Toten Meer nicht nur zum Übermitteln von 
Informationen verfaßt wurden. Vielmehr weist alles darauf hin, 
daß sie außerdem rituelle oder halbwegs rituelle Funktionen erfüll- 
ten und daß sie mit besonderer Sorgfalt geschrieben wurden, so als 
gelte es ein Stück Tradition zu bewahren. Es kann daher als höchst 
wahrscheinlich betrachtet werden, daß spätere Kopisten den Stil 
ihrer Vorgänger beizubehalten versuchten. In der Tat haben sich 
die ganze Geschichtsschreibung hindurch Kopisten stets eher kon- 
servativverhalten. Man denke nur zum Beispiel an die illuminierten 
Handschriften des Mittelalters, deren kostbare Ausführung ein 
Element ehrwürdiger Tradition enthält und sich nicht neuer stili- 
stischer Verfahren bediente. Sogar heute noch werden Bibelaus- 
gaben in »altmodischer« Schrift gedruckt. Und aus denselben 
Gründen erwartet man auch nicht, daß für eine jüdische Thora 
eine Schrift verwendet wird, in der man einen schwungvollen 
Werbespruch auf ein T-Shirt drucken würde. 
Was nun die Kalligraphie in den Schriftrollen vom Toten Meer 
betrifft, kommt Eisenman zum Schluß: »Sie repräsentieren nichts 
anderes als eine Fülle unterschiedlicher Schreibstile von Eeuten, die 
mehr oder weniger gleichzeitig innerhalb eines vorgegebenen Rah- 
mens arbeiteten, und sagen deshalb über die Chronologie ihrer 
Entstehung gar nichts aus.« Cecil Roth von der Universität Ox- 
ford wurde - falls das überhaupt möglich ist - noch deutlicher: 
»Nimmt man sich zum Vergleich das Beispiel englischer Quellen 
vor, muß man sagen, daß es trotz der zahlreichen datierten Hand- 
schriften aus dem gesamten Mittelalter unmöglich ist, allein auf der 
Basis der Paläographie das genaue Datum eines [undatierten] Do- 
kumentes näher als innerhalb der Zeitspanne einer Generation zu 
bestimmen.« Er warnte vor einem »neuen Dogmatismus«, wie er 
gerade auf dem Gebiet der Paläographie im Entstehen sei, und 
betonte warnend, es werde »bereits erwartet, daß wir eine genaue 
Datierung dieser bis dahin unbekannten hebräischen Texte als 
historisches Kriterium annehmen, ohne daß wir als Grundlage 
dafür einen festen Anhaltspunkt haben«. In seiner Erregung über 
die Selbstgefälligkeit und Intransigenz des internationalen Teams 
verwendete er im folgenden sogar die in der wissenschaftlichen 
Literatur verpönten Großbuchstaben: 
ES GILT HIER EIN EUR ALLEMAL FESTZUHALTEN, 



DASS DIE SOGENANNTEN PALÄOGRAPHISCHEN BE- 
WEISE IN DIESER DISKUSSION ABSOLUT FEHL AM 
PLATZE SIND.  



 

 

Die Essener 
 

Die Leser dürften mittlerweile vertraut sein mit der Art, wie die auf 
den Consensus eingeschworene internationale Gruppe sowie die 
Mitglieder der Ecole Biblique - denen als Sprachrohr die eigenen 
Zeitschriften dienen - zu ihren Schlußfolgerungen gelangen, und 
wissen, welcher Art diese Schlußfolgerungen sind. Es ist deshalb 
an der Zeit, sich wieder den schriftlichen Zeugnissen und Quellen 
zuzuwenden, und zu sehen, ob es auch möglich wäre, daraus 
andere Schlüsse zu ziehen. Dazu müssen folgende grundsätzliche 
Fragen erneut gestellt werden: Wer waren die mysteriösen Bewoh- 
ner von Qumran? Wer gründete die Gemeinde? Wer schrieb ihre 
heiligen Texte ab und versteckte sie, um dann offensichtlich von 
der historischen Bildfläche zu verschwinden? Waren es wirklich 
Essener? L'nd wenn ja, was genau bedeutet diese Bezeichnung? 
Die traditionelle Vorstellung, wer und wie die Essener gewesen 
sind, haben uns Plinius, Philo und Josephus übermittelt. Sie be- 
schrieben sie als eine judaistische Sekte oder Splittergruppe des 
ersten Jahrhunderts.' Plinius bezeichnet die Essener, wie wir schon 
gesehen haben, als ein »Volk« zölibatär lebender Einsiedler, das 
»nur in Gesellschaft seiner Palmen« an einem Ort lebte, dessen 
Beschreibung durchaus auf Qumran zutreffen könnte. Josephus, 
dessen Aussagen sich mit denen von Philo decken, führt diese 
Kunde weiter aus. Auch er schreibt, sie hätten zölibatär gelebt, 
doch er fügt später als Nachtrag hinzu: »Außerdem gibt es nun 
noch einen zweiten Zweig der Essener, der in Lebensart, Sitten und 
Gebräuchen mit dem anderen ganz übereinstimmt, in der Ansicht 
der Ehe dagegen von ihm abweicht.« Im weiteren wird überliefert, 
daß die Essener Annehmlichkeiten und Reichtum verachteten, 
alles gemeinsam besaßen, so daß wer sich ihnen anschließen wollte, 
dem Privateigentum entsagen mußte. Sie wählten ihre Führer aus 
den eigenen Reihen. Sie unterhielten Niederlassungen in allen 
Städten von Palästina, lebten aber auch in abgeschlossenen Ge- 
meinden. Selbst in städtischer Umgebung hielten sie zum Rest der 
Bevölkerung Distanz. 
Josephus beschreibt die Essener wie Angehörige eines Mönchsor- 
dens oder wie Anhänger eines antiken Mysterienkultes. Wer sich 



ihnen anschließen will, muß eine dreijährige Probezeit bestehen, 
also eine Art Noviziat. Erst wenn der Kandidat das Noviziat mit 
Erfolg abgeschlossen hat, wird er offiziell aufgenommen. Vollgül- 
tige Mitglieder der Essenergemeinede beten vor Tagesanbruch 
und arbeiten dann fünf Stunden. Nach der Arbeit kleiden sie sich 
in ein sauberes Leinentuch und nehmen ein Bad. Dieses Reini- 
gungsritual vollziehen sie jeden Tag. Wenn sie sich dergestalt 
gereinigt haben, versammeln sie sich im sogenannten »Gemeinde- 
saal«, wo sie gemeinsam ein einfaches Mahl zu sich nehmen. Im 
Unterschied zu später falsch verbreiteten Auslegungen beschreibt 
Josephus die Essener nicht als Vegetarier. Sie nahmen offenbar 
vielmehr auch Fleisch zu sich. 
Die Essener sind nach Josephus hervorragende Kenner der Bücher 
des Alten Testamentes und der Eehren der Propheten. Sie haben 
überdies selbst die Kunst der Weissagung erlernt und können 
durch das Studium von heiligen Texten und nach dem Befolgen 
gewisser Reinigungsriten die Zukunft voraussagen. Nach Josephus 
glauben sie, daß die Seele zwar unsterblich, aber im sterblichen und 
vergänglichen Leib gefangen ist. Im Tod wird die Seele frei und 
entschwebt frohlockend in die Höhe. Josephus vergleicht die esse- 
nische Lehre an einer Stelle mit jener der »jüngeren Hellenen«, an 
einer anderen, wo er etwas wissenschaftlicher verfährt, setzt er ihre 
Grundsätze in Vergleich zu den Prinzipien der Pythagoreer. 
Josephus schreibt auch, die Essener seien Anhänger des mosai- 
schen Gesetzes: »Nächst Gott zollen sie die größte Verehrung dem 
Namen des Gesetzgebers: wer diesen lästert, wird mit dem Tode 
bestraft.« Alles in allem werden die Essener als Pazifisten darge- 
stellt, die mit den staatlichen Behörden in Frieden leben. Ja, sie 
sollen sich sogar der besonderen Gunst des Herodes erfreut haben, 
der »weiterhin alle Essener hochschätzte«. »Herodes hielt diese 
Essener in hohen Ehren und dachte von ihnen besser, ais es 
sterblichen Wesen gebührt ...« So zumindest berichtet Josephus. 
Aber es gibt eine Stelle, an der er sich widerspricht - oder verrät er 
sich unabsichtlich? Dort nämlich heißt es: 
Dabei läßt das schrecklichste Ungemach sie kalt, denn Schmer- 
zen überwinden sie durch Seelenstärke, und einen ruhmvollen 
Tod ziehen sie dem längsten Leben vor. Diese ihre Gesinnung 
trat so recht im Kriege gegen die Römer zutage. Auf die Folter 
wurden sie gespannt, ihre Glieder gereckt, verbrannt, zerbro- 



chen; mit allen erdenklichen Marterwerkzeugen quälte man 
sie, um sie zu Lästerung des Gesetzgebers oder zum Genuß 
einer ihnen verbotenen Speise zu zwingen ..  
An dieser einen Stelle, die von allem abweicht, was Josephus sonst 
sagt, haben die Essener verdächtig viel Ähnlichkeit mit den mili- 
tanten Verteidigern der Festung Masada: den Zeloten oder Sika- 
riern. 
Von dieser einen Bemerkung einmal ausgenommen, war es vor- 
nehmlich Josephus' Bericht, der das gängige Bild von den Essenern 
für beinahe zweitausend Jahre prägte. Als man in der Epoche der 
Aufklärung im Zuge »freieren Denkens« auch die christliche Tra- 
dition einer neuerlichen Prüfung unterzog, wurden mehr und 
mehr Parallelen und Ähnlichkeiten zwischen dem überlieferten 
Bild der frühen Christen und Josephus' Bild von den Essenern 
entdeckt oder hergestellt. 1770 schrieb kein Geringerer als Frie- 
drich der Große im Brustton der Überzeugung: »Jesus war eigent- 
lich ein Essener; er war von der Moral der Essener eingenommen, 
die viel von der des Zenon übernommen hat.« Solch geradezu 
skandalös anmutende Behauptungen kamen in der zweiten Hälfte 
des neunzehnten Jahrhunderts immer mehr in Umlauf. Schließlich 
veröffentlichte Renan 1863, wie bereits erwähnt, unter dem Titel 
Vie de Jesus (Das Leben Jesu) seine so erfolgreiche Beschreibung 
des Lebens Jesu, worin auch er unter anderem zu dem Schluß kam, 
das Christentum sei »ein Essenertum, das weitgehend geglückt 
ist«. 
Gegen Ende des neunzehnten Jahrhunderts wurde durch das neu 
auflebende Interesse an esoterischem Gedankengut der Zusam- 
menhang von Christentum und Essenern noch stärker betont. Die 
Theosophie, vor allem in Gestalt der Lehren von H. P. Blavatsky, 
begriff Jesus als Magier oder Adepten, der Elemente der esseni- 
schen Lehre und der Gnosis in sich vereinigte. Anna Kingsford, 
eine Schülerin von Blavatsky, entwickelte die Lehre vom »esoteri- 
schen Christentum«, deren Wurzeln stark alchimistisch verbrämt 
waren, und präsentierte Jesus als einen gnostischen Wundertäter 
(Thaumaturg), der vor Antritt seiner öffentlichen Mission bei den 
Essenern gelebt und gelernt habe. 1889 griffen derlei Theorien 
auch auf das übrige Europa über, verbreitet vor allem durch das 
Buch Les grands initiees (Die großen Eingeweihten) des französi- 
schen Theosophen Edouard Schure. Gestützt auf ihre mystische, 



geheimnisumwobene Umgebung wurden die Essener nun in die 
Nähe von Heilern mit besonderen medizinischen Fähigkeiten ge- 
rückt, als eine Art judäisches Pendant zu den griechischen Thera- 
peuten dargestellt. Ein anderes einflußreiches Werk, das Ende des 
neunzehnten Jahrhunderts in deutscher und um 1907 in englischer 
Sprache unter dem Titel Crucification by an Eye-Witnesserschien, 
wurde als echter, von einem Essener verfaßter antiker Text ausge- 
geben. Darin ist Jesus als Sohn von Maria und einem nicht näher 
bezeichneten essenischen Lehrer dargestellt, dem es gelang, auf- 
grund seines geheimen essenisch-medizinischen Wissens die Kreu- 
zigung zu überleben und seinen Jüngern zu erscheinen, als wäre 
er »vom Tod auferstanden«. George Moore bezog sich zweifellos 
auf diese Schrift, als er 1916 mit seinem Buch The Brook Kerith die 
christliche Leserschaft der gesamten englischsprachigen Welt vor 
den Kopf stieß. Auch er läßt Jesus darin als Zögling essenischer 
Denkart auftreten, der die Kreuzigung überlebt und sich in eine 
Essenergemeinde in der Nähe von Qumran zurückzieht. Dort 
erhält er Jahre später Besuch von einem Fanatiker namens Paulus, 
der ahnungslos ein Konglomerat von Mythos und Wirklichkeit 
über Jesu Vergangenheit verbreitet hat und diesen in der Folge zur 
Gottheit erhöht. 
Die Essener sind darin in den Grundzügen nach dem »Stereotyp« 
beschrieben, wie es durch die Schriften von Plinius, Josephus und 
Philo vermittelt wurde, haben aber zusätzlich ein mystisch ange- 
hauchtes Wesen erhalten, was sie den esoterisch orientierten 
Schriftstellern des ausgehenden neunzehnten und beginnenden 
zwanzigsten Jahrhunderts besonders lieb und teuer machte. Wenn 
gebildete Leser damals überhaupt jemals etwas über die Essener 
gehört hatten, dann war es dieses Bild von ihnen. Und etwas von 
diesem Bild hat sich selbst bei kritischen Kommentatoren wie 
Robert Ranke-Graves gehalten, der ansonsten eher bemüht war, 
die Ursprünge des Christentums zu entmystifizieren. 
Als die Schriftrollen vom Toten Meer ans Licht kamen, schienen 
sie - wenigstens bei oberflächlicher Betrachtung - nichts zu ent- 
halten, was dem vorherrschenden Bild der Essener widersprach. 
Daher war es nicht anders zu erwarten, als daß man die gängigen 
Vorstellungen auch auf diese Texte übertrug. 
Schon als Sukemk 1947 die ersten Qumrantexte zu Gesicht bekam, 
vermutete er, daß sie von essenischen Autoren stammten. Und auch 



Pater de Vaux und seine Gruppe bemühten das traditionelle Bild 
der Essener. Wie wir bereits dargelegt haben, identifizierte de 
Vaux Qumran ohne Umschweife mit der von Plinius erwähnten 
Siedlung der Essener. Und auch Cross schloß sich diesem Urteil 
an: »Die Gemeinde von Qumran war eine Essenersiediung.« So 
betrachtete man es schon bald als anerkannte und erwiesene Tat- 
sache, daß die Schriftrollen vom Toten Meer im wesentlichen von 
Essenern verfaßt worden seien und daß es sich dabei um Essener 
des bekannten Typus gehandelt habe, nämlich um Pazifisten, 
Asketen und Zölibatäre, die abgeschieden von der Öffentlichkeit 
lebten und sich vor allem jeglicher politischer Aktivitäten enthiel- 
ten. 
Die Gemeinde von Qumran gründete sich nach Ansicht der An- 
hänger des Consensus auf den viel älteren Überresten einer verlas- 
senen israelitischen Festung aus dem sechsten Jahrhundert vor 
Christus. Die Autoren der Rollen ließen sich um 134 v. Chr. an 
diesem Ort nieder. Die Hauptgebäude wurden um 100 v. Chr. und 
noch später errichtet - das ist eine ungefährliche und unumstritten 
vorchristliche Chronologie. Sie wird folgendermaßen fortgeführt: 
Die Gemeinde wuchs und gedieh, bis sie im Jahre 31 v. Chr. durch 
ein Erdbeben, das einen verheerenden Brand auslöste, dezimiert 
wurde. Unter der Herrschaft von Herodes dem Großen (37-4 v. 
Chr.) wurde Qumran aufgegeben und verlassen. Später, unter der 
Herrschaft von Herodes' Nachfolger, wurden die Ruinen wieder 
in Besitz und der Wiederaufbau in Angriff genommen. Immer noch 
nach der Auffassung der Anhänger des Consensus blühte Qumran 
in der Folgezeit als kontemplative, politisch neutrale und auch 
desinteressierte Enklave, bis es die Römer 68 n. Chr. zerstörten, 
und zwar im Verlauf jenes Krieges, der auch die Zerstörung 
Jerusalems mit sich brachte. Danach wurde an diesem Ort eine 
römische Militärgarnison einquartiert, die bis zum Ende des ersten 
Jahrhunderts dort verblieb. 
Als sich Palästina unter Bar Kochba zwischen 132 und 135 nach 
Christus erneut erhob, war Qumran von rebellierenden »Siedlern« 
bewohnt. Dies war ein hübsches, gefällig formuliertes Szenario, 
welches im Endeffekt die Schriftrollen vom Toten Meer jedes nur 
denkbaren Zündstoffes beraubte. Doch bei näherem Hinsehen 
Stellt sich heraus, daß man immer dann, wenn es der christlichen 
Theologie in den Kram paßte, wichtige Beweise gezielt übersehen 



zu haben scheint. 
So enthält, einmal ganz abgesehen von geographischen Fragen, de 
Vaux' Behauptung, die bereits zitierte Textstelle bei Plinius beziehe 
sich auf Qumran, einen Hinweis, der seiner Datierung der Rollen 
widerspricht. Plinius bezieht sich an dieser Stelle auf die Situation 
nach der Zerstörung von Jerusalem. Was er schreibt, weist darauf 
hin, daß En Gedi gleichfalls zerstört war - und das entspricht den 
Tatsachen. Dagegen wird die Essenergemeinde als noch intakt 
beschrieben, ja, Plinius sagt, man habe dort eine »Menge Flücht- 
linge« aufgenommen. Doch sogar de Vaux hat nicht bestritten, daß 
Qumran wie Jerusalem und En Gedi im Verlauf des Aufstandes 
von 66 bis 73 nach Christus zerstört wurde. Das macht es noch 
unwahrscheinlicher, daß die von Plinius erwähnte Essenergemein- 
de tatsächlich jene von Qumran gewesen ist. Im übrigen halten sich 
in der Gemeinde, die Plinius beschreibt, keine Frauen auf. Doch 
in Qumran finden sich auch Gräber von Frauen. Natürlich ist es 
trotzdem möglich, daß die Bewohner von Qumran Essener waren, 
dann aber doch wohl nicht die bei Plinius erwähnte Gemeinde, 
sondern eine andere. Sollte dies der Fall sein, dürfte der weitere 
genaue Inhalt der Schriftrollen vom Toten Meer enthüllen, wie 
schlecht Plinius über die Essener informiert war. 
Die Bezeichnung »Essener« ist griechisch. Sie taucht nur bei den 
klassischen Schriftstellern Josephus, Philo und Plinius auf, und 
zwar in den griechischen Formen »Essenoi« oder »Essaioi«. Falls 
also die Bewohner von Qumran tatsächlich Essener gewesen sind, 
wäre zu erwarten, daß »Essener« die griechische Übersetzung oder 
Anverwandlung eines ursprünglich hebräischen oder aramäischen 
Wortes ist, mit dem die Gemeinde von Qumran sich selbst bezeich- 
net hat. 
Die Berichte der klassischen Schriftsteller über die Essener stim- 
men nicht mit Eeben und Lehre der Gemeinde in Qumran überein, 
wie sie die äußerlichen Beweise der Archäologie oder die innere 
Logik der Texte selbst aufgedeckt haben. Josephus, Philo und 
Plinius zeichnen ein Bild von den Essenern, das oft ganz und gar 
nicht mit dem Zeugnis der Ruinen von Qumran und auch der 
Schriftrollen vom Toten Meer übereinstimmt. Einige dieser Wi- 
dersprüche sind bereits aufgeführt worden, doch ist es sinnvoll, die 
wichtigsten davon noch einmal im Überblick zu betrachten. 
1. Josephus spricht von einem »zweiten Zweig« von Essenern, 



die im Unterschied zu den anderen die Ehe eingehen, deutet 
allerdings an, daß dies untypisch war.12 Im allgemeinen, sagt 
Josephus - und das wird auch bei Philo und Plinius erwähnt -, 
hätten die Essener zölibatär gelebt. Aber in Qumran wurden 
auch Frauen- und Kindergräber gefunden. Zudem enthält die 
Gemeinderegel Vorschriften über die Ehe und die Erziehung 
der Kinder. 
2. Keiner der klassischen Schriftsteller weist jemals darauf hin, 
daß die Essener sich nach einem besonderen Kalender richte- 
ten. Die Gemeinde von Qumran orientierte sich jedoch nach 
einem einzigartigen Sonnenkalender, nicht nach dem üblichen 
judäischen Kalender, der nach dem Mond geht. Hätte die 
Gemeinde von Qumran tatsächlich aus Essenern bestanden, 
würde sich für ein solch auffälliges Merkmal doch sicherlich 
irgendein Anhaltspunkt finden. 
3. Nach Philo unterschieden sich die Essener von anderen 
Richtungen des damaligen Judaismus dadurch, daß sie keine 
Tiere opferten. 13 Dagegen finden sich in der Tempelrolie ge- 
naue Vorschriften für solche Opfer. Zudem wurden in den 
Ruinen von Qumran sorgfältig in Töpfen aufgehobene oder 
von Töpfen bedeckte, eingegrabene und mit einer dünnen 
Erdschicht überzogene Tierknochen gefunden. 14 De Vaux hielt 
diese Knochen für Überreste ritueller Mahlzeiten. Das kann 
durchaus stimmen. Es kann sich aber auch genausogut um die 
Überreste von Tieropfern handeln, was die Tempelrolle eigent- 
lich nahelegt. 
4. Die klassischen Schriftsteller verwenden die Bezeichnung 
»Essener« zur Benennung einer bedeutenden Strömung des 
Judaismus, und zwar in einem Atemzug mit den Pharisäern und 
Sadduzäern. Aber m den Schriftrollen vom Toten Meer taucht 
der Ausdruck »Essener« nirgendwo auf. 
5. Nach Josephus standen die Essener mit Herodes dem Gro- 
ßen auf gutem Fuß; er soll - wie Josephus ausführt - sie »hoch 
in Ehren« gehalten und »von ihnen besser [gedacht haben], als 
es sterblichen Wesen gebührt«.15 Im Gegensatz dazu enthält die 
Qumranliteratur Hinweise auf eine militante Feindseligkeit 
gegenüber nichtjüdischen Autoritäten insgesamt und gegen- 
über Herodes und seiner Dynastie ganz besonders. Außerdem 
scheint Qumran gerade deshalb verlassen worden und über 



Jahre hinweg unbewohnt gewesen zu sein, weil Herodes die 
Mitglieder der Gemeinde verfolgte. 
6. Nach Aussage der klassischen Schriftsteller waren die Esse- 
ner Pazifisten. Philo betont eigens, daß sich in ihren Reihen 
keine Waffenschmiede befanden. Und Josephus unterschei- 
det ausdrücklich zwischen den gewaltlosen Essenern und den 
militant messianisch und nationalistisch eingestellten Zeloten. 
Aber zu den Ruinen von Qumran gehört auch ein Verteidi- 
gungsturm unverkennbar militärischen Charakters und eine 
Einrichtung, die »kaum etwas anderes als eine Schmiede sein 
kann«. Die Qumranliteratur gibt sich außerdem des öfteren 
äußerst martialisch, zum Beispiel in der Kriegsrolie. Der krie- 
gerische Charakter solcher Texte scheint weniger gemeinsam 
zu haben mit dem, was Josephus von den Essenern sagt, als mit 
dem, was er und andere über die sogenannten Zeloten berich- 
teten - aus denen sich die Gemeinde von Qumran nach den 
Erkenntnissen von Roth und Driver auch zusammensetzte - 
eine Ansicht, mit der sie allerdings den Zorn von de Vaux und 
dem Rest der internationalen Gruppe heraufbeschworen. 
Die Gemeinde von Qumran schrieb in der Regel nicht griechisch, 
sondern aramäisch und hebräisch. Bis heute hat man im Aramäi- 
schen und Hebräischen keine allgemein anerkannte etymologische 
Erkärung des Wortes Essener gefunden. Auch den klassischen 
Schriftstellern war seine Herkunft nicht klar, und sie mystifizierten 
das Wort daher. So leitet Philo die Bezeichnung vom griechischen 
Wort für heilig (hosios) her; die Essener wären für ihn demnach die 
»Heiligen«. 
Der folgenden Hypothese wird in jüngerer Zeit unter manchen 
Wissenschaftlern eine gewisse Berechtigung zugesprochen. Laut 
Geza Vermes von der Universität Oxford leitet sich die Bezeich- 
nung »Essener« vom aramäischen Ausdruck assayya her, was Hei- 
ler bedeutet.19 Diese Parallele hat nun bei einigen Forschern die 
Vorstellung genährt, die Essener seien Ärzte gewesen, eine Art 
jüdisches Pendant zu den als Therapeuten bekannten Asketen von 
Alexandna. Aber das Wort assayya kommt im gesamten Corpus 
der Qumranliteratur überhaupt nicht vor. Dort findet sich auch 
keinerlei Hinweis auf das Heilen im besonderen, auf medizinische 
Tätigkeiten oder therapeutische Arbeit der Essener. Essener von 
assayya herzuleiten ist daher reine Spekulation, und man brauchte 



eine derartige Möglichkeit höchstens dann in Erwägung zu ziehen, 
wenn es absolut keine andere gäbe. 
Nun gibt es aber noch eine andere Option - und zwar ist sie nicht 
nur möglich, sondern sogar wahrscheinlich. Die Gemeinde von 
Qumran verwendet für sich selbst nie die Bezeichnung Essener 
oder assayya, dafür aber andere, hebräische und aramäische Aus- 
drücke. Daraus geht klar hervor, daß es für sie keinen bestimmten, 
allen bekannten und gebräuchlichen Namen gab. Trotzdem hatte 
sie unzweifelhaft ein sehr differenziertes und ausgeprägtes Selbst- 
verständnis, das sich in dieser Anzahl von Benennungen und Be- 
Zeichnungen  Ausdruck  verschaffte.   Dieses   Selbstverständnis 
gründet sich letztlich auf den alles entscheidenden »Bund«, den die 
Mitglieder durch einen Eid bekräftigten, in dem sie auf ewig 
absoluten Gehorsam gegenüber dem mosaischen Gesetz gelobten. 
So bezeichnen sich die Autoren der Schriftrollen vom Toten Meer 
zum Beispiel als »Wahrer des Bundes«. Als Synonyme für »Bund« 
und »Gesetz« verwenden sie zudem oft Ausdrücke, wie sie auch 
im Taoismus eine große Rolle spielen: »Weg«, »Werk« oder »Wer- 
ke« (auf hebräisch ma'asim genannt). Sie sprechen etwa vom »voll- 
kommenen Weg« oder von »dem Weg vollkommener Gerechtig- 
keit«,  wobei  »Weg«  soviel  bedeutet wie  »Werke/Taten  des 
Gesetzes« oder »der Weg, auf dem das Gesetz einherschreitet« 
oder »der Weg, auf dem das Gesetz wirkt«. Diese und ähnliche 
Formulierungen durchziehen wie ein Leitmotiv in zahlreichen 
Varianten die Schriften vom Toten Meer und sind so eine Art 
Kennzeichen der Gemeinde von Qumran und ihrer Mitglieder. 
Dieser Spur folgend, fand Eisenman im Habakuk-Kommentar 
eine besonders aufschlußreiche Variante, nämlich den Ausdruck 
Osei ha-Tomh, was so viel bedeutet wie »Befolger des Gesetzes«. 

Hierbei könnte es sich um den Ursprung für das Wort Essener 
handeln, denn die Mehrzahlform davon ist Osim. Als Kollektiv 
hätten die Mitglieder der Gemeinde sich demnach Osim genannt. 
Unter diesem Namen scheinen sie auch tatsächlich bekannt gewe- 
sen zu sein. Der frühchristliche Autor Epiphamos von Salamis 
erwähnt eine angeblich »häretische« judäische Sekte, die einst im 
Gebiet um das Tote Meer ansässig war. Die Angehörigen dieser 
Sekte seien, so behauptet er, als »Ossenes« bezeichnet worden.23 

Die Folgerung daraus, daß die »Essener« mit den »Ossenes« des 
Epiphanios und den Osim der Gemeinde von Qumran identisch 



waren, ist nicht so ohne weiteres von der Hand zu weisen. 
Man kann also durchaus annehmen, daß die Verfasser der Schrift- 
rollen vom Toten Meer Essener waren. Das heißt aber noch lange 
nicht, daß sie von der Art waren, wie sie Josephus, Plinius und Philo 
beschreiben. Die Berichte dieser klassischen drei Geschichtsschrei- 
ber erweisen sich insgesamt als zu einschränkend. Mit den Vorstel- 
lungen, die sie überliefert haben, haben sie überdies viele moderne 
Wissenschaftler daran gehindert, die nötigen Querverbindungen 
herzustellen - vielleicht in einigen Fällen sogar, weil ihnen dies 
damals nicht wünschenswert erschien. Stellt man die Verbindun- 
gen aber tatsächlich her, dann ergibt sich ein ganz anderes, umfas- 
senderes Bild - ein Bild, demzufolge Bezeichnungen wie »Essener« 
und »die Gemeinde von Qumran« sich als gegen andere austausch- 
bar erweisen. Eisenman faßt die Situation folgendermaßen zusam- 
men: 
Entgegen den Prämissen der modernen Wissenschaft erweisen 
sich Bezeichnungen wie: Ebionim, Nozrim, Chassidim, Zaddi- 
kim ... als Variationen ein und desselben Themas. Daß sie nicht 
in der Lage war, diese austauschbaren Metaphern miteinander 
in Verbindung zu bringen ... ist ein klares Versagen der wissen- 
schaftlichen Kritik. 
Und mit solchen austauschbaren Metaphern haben wir es hier zu 
tun - mit einer Anzahl verschiedener Bezeichnungen, die auf 
dieselben Leute oder Gruppierungen gemünzt sind. Dies hat schon 
1969 Matthew Black von der schottischen Universität St. Andrews, 
ein anerkannter Experte auf diesem Gebiet, erkannt. Man könne 
die Bezeichnung Essener durchaus gelten lassen, schrieb Professor 
Black: 
...vorausgesetzt, wir fassen den Begriff Essener nicht zu eng, 
indem wir ihn zum Beispiel ausschließlich auf die Gruppe vom 
Toten Meer beschränken, sondern als allgemeine Beschreibung 
einer weitläufigen, nonkonformistischen gegen Jerusalem und 
die Pharisäer gerichteten Bewegung jener Zeit auffassen. Aus 
dem so verstandenen essenischen Typ des Judaismus ist das 
Christentum hervorgegangen.  
Blacks Aussage findet Unterstützung im Werk des frühchristlichen 
Schriftstellers Epiphanios, der schon die »Ossenes« erwähnte. Epi- 
phanios berichtet, die »Christen« in Judäa, die ganz allgemein 
»Nazoräer« (zum Beispiel in der Apostelgeschichte) genannt wür- 



den, seien als »Essäer« bekannt gewesen. Diese »Christen« oder 
»Essäer« nun würden gut zu Blacks Formulierung »weitläufige, 
nonkonformistische, gegen Jerusalem und die Pharisäer gerichtete 
Bewegung« passen. Aber es gibt sogar eine noch wichtigere Quer- 
verbindung. 
Eine der Umschreibungen, mit denen sich die Gemeinde von 
Qumran selbst bezeichnete, hieß »Wahrer des Bundes«, hebräisch 
Nozrei ha-Brit. Von diesem Ausdruck leitet sich das Wort Nozrim 
her, welches eine der frühesten hebräischen Bezeichnungen für die 
später als Christen bekanntgewordene Sekte ist.20 Vom selben 
Ursprung leitet sich auch das moderne arabische Wort für die 
Christen, nämlich Nasrani, her. Und natürlich auch »Nazoräer« 
oder »Nazarener«, wie sowohl in den Evangelien als auch der 
Apostelgeschichte die Urchristen genannt werden. Ganz im Ge- 
gensatz zu der später Tradition gewordenen Annahme hat dieser 
Name nicht das geringste mit der angeblich in Nazareth verbrach- 
ten Jugendzeit Jesu zu tun, einem Ort, den es - wie die Belege 
(oder vielmehr jegliches Fehlen von Belegen) nahelegen - damals 
noch gar nicht gab. Es sieht vielmehr so aus, als hätten die frühen 
Bibelkommentatoren mit dem ungebräuchlichen Ausdruck »Na- 
zoräer« so gar nichts anzufangen gewußt, daß sie kurzerhand den 
Schluß daraus zogen, Jesu Familie habe aus Nazareth gestammt, 
einem Ort, der in der Zwischenzeit zu einer bekannten geographi- 
schen Größe geworden war. 
Zusammenfassend kann festgehalten werden, daß die »Essener« 
der klassisch-antiken Texte, die von Epiphanios erwähnten »Os- 
senes« und die Osim der Gemeinde von Qumran miteinander 
identisch waren und daß mit den »Essäern«, wie Epiphanios die 
Urchristen nennt, den Nozrei ha-Brit, den Nozrim, den Nasrani 
sowie den »Nazoräern« die gleiche Personengruppe gemeint ist. 
In Anbetracht dieser etymologischen Zusammenhänge wird voll- 
ends klar, daß wir es in der Tat mit der von Matthew Black 
postulierten »weitläufigen Bewegung« zu tun haben, die, wie Ei- 
senman sagt, gekennzeichnet ist durch verschiedene, sich verschie- 
bende Metaphern, durch eine Mehrzahl leicht voneinander abwei- 
chender Bezeichnungen, die für ein und denselben Personenkreis 
verwendet wurden und deren Formen sich durch vielfache Einflüs- 
se im Laufe der Zeit verschoben haben - so wie das Wort caesar 
einmal zu »Kaiser« und andernorts zu »Zar« sich gewandelt hat. 



Es sieht also ganz so aus, als wäre die Gemeinde von Qumran mit 
der Urkirche in Jerusalem gleichzusetzen, also den »Nazoräern«, 
die sich um Jakobus, »den Bruder des Herrn«, scharten. Und 
tatsächlich steht denn auch im Habakuk-Kommentar, die Führung 
von Qumran, der sogenannte »Rat der Gemeinde«, habe zu jener 
Zeit ihren Sitz in Jerusalem gehabt. Zudem werden in der Apo- 
stelgeschichte 9,2 die Mitglieder der Urkirche als »Anhänger des 
Weges« bezeichnet, ein Ausdruck, der dem Sprachgebrauch von 
Qumran genau entspricht. 



 
 

Die Apostelgeschichte 
 

Nach den Evangelien ist die Apostelgeschichte das bedeutendste 
Buch des Neuen Testaments. Für Historiker ist sie vielleicht sogar 
von noch größerem Gewicht. Wie alle historischen Dokumente, 
die Partei ergreifen, muß ihr Inhalt natürlich mit besonderer Vor- 
sicht und Skepsis betrachtet werden. Man muß sich darüber im 
klaren sein, wer den Text verfaßt und wem er gedient hat, wem er 
nützt und zu welchem Zweck er geschrieben ist. Nun hat aber die 
Apostelgeschichte bis heute in weit größerem Maß als die Evange- 
lien das abschließende Bild der ersten Jahre der Urkirche geprägt. 
Sie enthält auch unbestreitbar mehr grundsätzliche Information, 
als sie zu diesem Thema sonst irgendwo zu finden ist. In dieser 
Hinsicht, ist die Apostelgeschichte der grundlegende Text. 
Die Unzuverlässigkeit der Evangelien als historische Dokumente 
ist unbestritten. Das erste Evangelium, das Markusevangelium, 
wurde nicht vor dem Aufstand von 66 n. Chr. verfaßt, sondern, 
vermutlich kurze Zeit, später. Alle vier Evangelien beleuchten 
einen Zeitabschnitt, der lange vor dem Zeitpunkt ihrer Abfassung 
liegt - möglicherweise bis zu sechzig oder siebzig Jahren. Sie 
streifen den historischen Ablauf der Ereignisse nur flüchtig und 
konzentrieren sich wesentlich auf die stark mythologisierte Person 
Jesu und auf seine Lehren. Sie sind zudem im höchsten Grad 
dichterische und erbauliche Schriften und wollen auch keine Ge- 
schichtsschreibung sein. 
Die Apostelgeschichte ist von ganz anderem Zuschnitt. Auch sie 
ist natürlich mitnichten reine Geschichtsschreibung, sondern im 
Gegenteil sehr tendenziös. Eukas, der Autor des Textes, hat sich 
ganz offensichtlich auf verschiedene Quellen gestützt und dabei 
das Material so bearbeitet und umgeschrieben, bis es seinen Zwek- 
ken dienlich war. Er versucht kaum, die Lehrsätze oder den 
literarischen Stil zu vereinheitlichen. Selbst konservative Kirchen- 
geschichtler räumen ein, daß die chronologischen Abläufe nicht 
stimmen, weil der Autor viele Ereignisse, über die er schreibt, nicht 
selbst erlebt hat und ihnen daher sein eigenes Ordnungsschema 
aufzwingt. So verschmelzen manchmal verschiedene Ereignisse zu 



einem einzigen, und ein einzelnes Vorkommnis wird aufgeteilt in 
mehrere. Diese Probleme zeigen sich vor allem in Textpassagen, 
die sich auf Ereignisse vor dem Auftreten von Paulus beziehen. Des 
weiteren ist anzumerken, daß die Apostelgeschichte ebenso wie die 
Evangelien selektiv zusammengestellt und von späteren Herausge- 
bern stark verfälscht worden ist. 
Trotzdem ist die Apostelgeschichte im Unterschied zu den Evan- 
gelien aber klar als eine Art kontinuierliche Chronik über einen 
bestimmten Zeitabschnitt angelegt. Im Unterschied zu den Evan- 
gelien stellt sie den Versuch dar, historische Aufzeichnungen zu 
bewahren und, zumindest in einigen Passagen, Zeugnisse zu lie- 
fern von jemandem, der die beschriebenen Ereignisse als unmittel- 
barer oder mittelbarer Augenzeuge erlebt hat. Zwar liegt eine 
Bearbeitung eindeutig vor, aber diese ist von einem so persönlichen 
Standpunkt diktiert und deshalb so augenfällig, daß es modernen 
Kommentatoren möglich ist, zwischen den Zeilen zu lesen. 
Der in der Apostelgeschichte behandelte Zeitabschnitt beginnt 
kurz nach der Kreuzigung - man datiert sie im allgemeinen ins 
Jahr 30 nach Christus, aber auf keinen Fall später als 36 nach 
Christus - und endet zwischen 64 und 67 nach Christus. Es wird 
allgemein angenommen, daß die dargestellten Ereignisse zwischen 
70 und 95 nach Christus zusammengestellt - oder umgeschrieben 
- worden sind. Grob gerechnet ist die Apostelgeschichte also in 
etwa zeitgleich wie einige oder sogar alle Evangelien. Sie kann 
allerdings früher als alle vier Evangelien abgefaßt worden sein. 
Ziemlich sicher wurde sie früher als das sogenannte Johannesevan- 
gelium geschrieben, zumindest in der Fassung, in der der Text uns 
überliefert ist. 
Der Autorder Apostelgeschichte ist ein gebildeter Grieche, der sich 
Lukas nennt. Ob es derselbe Lukas ist, der im Brief an die Kolosser 
(4,14) als »Lukas, der geliebte Arzt« und enger Freund des Paulus 
Grüße übermittelt, ist nicht endgültig zu klären. Die meisten 
Neutestamentler vertreten diese Meinung. Sie stimmen auch darin 
überein, daß dieser Lukas wohl ziemlich eindeutig mit dem Autor 
des Lukasevangeliums identisch zu sein scheint. Ja, die Apostelge- 
schichte wird zuweilen gar als »zweite Hälfte« des Lukasevange- 
liums bezeichnet. Die eine wie die andere Schrift ist an einen 
unbekannten Empfänger namens Theophilus gerichtet. Da beide 
Werke in griechischer Sprache abgefaßt sind, sind viele Wörter und 



Namen in diese Sprache übersetzt worden und weichen vermutlich 
in einigen Fällen, manchmal in Nuancen, manchmal aber sogar in 
ihrer Bedeutung von den hebräischen oder aramäischen Original- 
formen ab. Auf jeden Fall wurden sowohl die Apostelgeschichte 
als auch das Lukasevangelium eigens für ein griechisches Publikum 
verfaßt - für ein ganz anderes Publikum also als jenes, an das sich 
die Qumranschriften wenden. 
Die Apostelgeschichte stellt Paulus in den Mittelpunkt, und um ihn 
geht es im zweiten Teil sogar ausschließlich. Sie enthält unter 
anderem Informationen über die Beziehung zwischen Paulus und 
der Gemeinde in Jerusalem, die sich aus den Jüngern Jesu unter 
der Führung des Jakobus, »des Bruders des Herrn«, zusammen- 
setzte - also jener Enklave oder Parteiung, die man erst später die 
ersten Christen genannt hat und die man heute als Früh- oder 
Urkirche bezeichnet. In ihrer Darstellung dieser Beziehung zwi- 
schen Paulus und der Urgemeinde berichtet die Apostelgeschichte 
nur aus der Perspektive von Paulus. Sie ist daher im wesentlichen 
ein Dokument des paulinischen Christentums - das heute als 
normsetzend aufgefaßt wird. Oder etwas anders formuliert: Der 
»Held« der Geschichte ist immer Paulus. Wer immer sich ihm 
widersetzt, seien es nun staatliche Autoritäten oder eben Jakobus, 
ist von vornherein als Bösewicht gebrandmarkt. 
Die Apostelgeschichte setzt kurze Zeit nachdem Jesus - »der 
Nazarener« (griechisch Nazoraion) genannt - von der Bildfläche 
verschwunden ist ein. Im folgenden wird über die Organisation 
und die Entwicklung der Gemeinde oder Urkirche in Jerusalem 
und ihre zunehmenden Reibungen mit den staatlichen Autoritäten 
berichtet. Die Gemeinde wird in Apostelgeschichte 2,44-46 an- 
schaulich beschrieben: »Alle Gläubiggewordenen aber hatten alles 
miteinander gemeinsam. Sie verkauften ihren Besitz, ihre Habe 
und verteilten sie an alle, je nachdem einer bedürftig war. Täglich 
weilten sie einmütig im Tempel, brachen reihum in den Häusern 
das Brot ...« (In diesem Zusammenhang beachte man das unge- 
brochene Verhältnis zum Tempel. Jesus und seine direkten Nach- 
folger werden nämlich gewöhnlich als Gegner des Tempels darge- 
stellt, wo nach den Evangelien Jesus die Tische der Wechsler 
umstürzte und auf diese Weise das äußerste Mißfallen der Prie- 
sterschaft erregte.) 
In Apostelgeschichte 6,8 wird von Stephanus, dem ersten offiziell 



anerkannten »christlichen Märtyrer«, berichtet, den man gefan- 
gengenommen und zum Tod durch Steinigen verurteilt hat. In 
seiner Verteidigungsrede weist Stephanus auf den Mord an jenen 
hin, die die Ankunft des »Gerechten« erwarten. Diese Bezeichnung 
stammt eindeutig und ausschließlich aus dem Vokabular der Qum- 
ranschriften. Der »Gerechte« tritt in den Schriftrollen vom Toten 
Meer wiederholt als Zaddik in Erscheinung, und die Bezeichnung 
»Lehrer der Gerechtigkeit« (Moreh ha-Zedek) in den Rollen leitet 
sich von derselben Wurzel her. Wenn der Historiker Josephus 
einen Lehrer erwähnt, der »Sadduc« oder »Zadok« genannt wird 
und Führer einer messianischen, antirömischen, judäischen Ge- 
folgschaft ist, dann scheint es sich auch hier um eine verstümmelte 
griechische Wiedergabe der Bezeichnung »der Gerechte« zu han- 
deln. Stephanus, so wie ihn die Apostelgeschichte zeichnet, drückt 
sich also in Worten aus, wie sie eindeutig und ausschließlich von 
der Gemeinde in Qumran verwendet wurden. 
Dies ist aber nicht das einzige Indiz in Stephanus' Rede, das auf 
die Gemeinde von Qumran hinweist. Bei seiner Verteidigung 
macht er außerdem seine Verfolger namhaft (Apostelgeschichte 
7,53): »...ihr, die ihr das Gesetz durch Vermittlung von Engeln 
empfangen, aber nicht gehalten habt.« So wie ihn die Apostelge- 
schichte darstellt, besteht Stephanus demnach darauf, daß das 
Gesetz unbedingt befolgt werden müsse. Und hier zeigt sich erneut 
ein Konflikt mit der heute orthodoxen, allgemein akzeptierten 
Überlieferung: Nach der späteren christlichen Tradition waren es 
nämlich die Juden jener Zeit, die das Gesetz zum finsteren purita- 
nischen Fetisch gemacht hatten. Dagegen werden die Urchristen, 
mindestens gemessen an dieser strikten Gesetzestreue, als »Außen- 
seiter« oder »Renegaten« beschrieben, die eine neue Freiheit und 
Flexibilität proklamierten und dem Brauch und Herkommen trotz- 
ten. Und hier macht sich nun Stephanus, der erste christliche 
Märtyrer, zum Anwalt des Gesetzes und bezichtigt seine Verfolger 
der Lauheit! 
Daß Stephanus, der sich selbst streng gesetzestreu nennt, durch 
stammesverwandte Juden, die auf dasselbe Gesetz schwören, er- 
mordet worden sein soll, ergibt keinen rechten Sinn. Was aber 
wäre, wenn jene jüdischen Volksgenossen im Auftrag einer Prie- 
sterschaft tätig gewesen wären, die sich mit der römischen Staats- 
gewalt arrangiert hatte? Ja, die in Wirklichkeit sogar Kollabora- 



teure waren, die ein möglichst ruhiges Leben führen wollten und 
befürchteten, das Wirken eines Agitators oder Widerstandskämp- 
fers unter ihnen könnte Repressalien auch für sie zur Folge haben? 

Die Urkirche, der Stephanus angehörte, betont unablässig ihre 
Rechtgläubigkeit, ihr Eifern für das Gesetz. Ihre Verfolger sind 
jene, die ein ungetrübtes Verhältnis zu Rom aufrechterhalten 
wollen und eben dadurch vom Gesetz abweichen oder - wie es in 
den Schriften von Qumran ausgedrückt ist - das Gesetz übertreten, 
das Gesetz verraten. In diesem Kontext ergibt sich nun sehr wohl 
ein Sinn, und zwar sowohl daß Stephanus sie anklagt, als auch daß 
sie ihn ermorden. Wie wir noch sehen werden, wird später auch 
Jakobus - Jakobus, »der Gerechte«, der Zaddik, der »Bruder des 
Herrn«, der die rigorose Treue zum Gesetz am nachdrücklichsten 
repräsentiert - gemäß einer späteren Überlieferung genau dasselbe 
Schicksal erleiden wie Stephanus. 
Nach der Apostelgeschichte betritt Paulus - damals noch als Saulus 
aus Tarsos - im Zusammenhang mit Stephanus' Tod die Bühne der 
Geschichte. Es heißt, er habe Wache gestanden, als die Mörder des 
Stephanus um seine Kleider würfelten, aber er kann durchaus auch 
eine aktive Rolle in der ganzen Angelegenheit gespielt haben. In 
Apostelgeschichte 8,1 erfahren wir, daß Saulus »seiner [Stepha- 
nus'] Ermordung zugestimmt« hat. Und in Apostelgeschichte 9,21 
heißt es, Saulus habe eben diese Art von Attacke auf Mitglieder der 
Urkirche in die Wege geleitet, die in Stephanus' Tod gipfelte. Es 
ist eindeutig, daß Saulus in diesem Lebensabschnitt ein glühender, 
ja sogar fanatischer Feind der Urkirche war. Nach Apostelge- 
schichte 8,3 suchte er »die Kirche zu vernichten. Er drang in die 
Häuser ein, schleppte Männer und Frauen weg und warf sie in den 
Kerker.« Zu jener Zeit handelt er natürlich als Günstling der 
prorömischen Priesterschaft. 
Apostelgeschichte 9 berichtet dann von Saulus' Bekehrung. Schon 
bald nach Stephanus' Tod soll er sich auf den Weg nach Damaskus 
gemacht haben, um dort Mitglieder der Urkirche aufzuspüren. Er 
reist in Begleitung eines Stoßtrupps und trägt die Haftbefehle 
seines Vorgesetzten, des Hohenpriesters, mit sich. Wie bereits 
angemerkt, führte diese Expedition höchstwahrscheinlich nicht 
nach dem syrischen Damaskus, sondern nach jenem Damaskus, 
von dem in der sogenannten Damaskusschrift die Rede ist, das 
heißt nach Qumran. 



Auf dem Weg zu seinem Bestimmungsort ereignete sich jenes für 
Saulus so traumatische Erlebnis, das die Bibelkommentatoren als 
Sonnenstich, als epileptischen Anfall oder als mystische Vision 
interpretiert haben (Apostelgeschichte 9, l -19; 22,6-16): Ein »Licht 
vom Himmel« läßt ihn angeblich vom Pferd stürzen, und »eine 
Stimme«, deren Quelle nicht auszumachen ist, ruft ihm zu: »Sau- 
lus, Saulus, warum verfolgst du mich?« Saulus fordert die Stimme 
auf, sich zu enthüllen. »Ich bin Jesus«, antwortet die Stimme, »den 
du verfolgst.« Die Stimme bedeutet ihm weiter, nach Damaskus zu 
gehen, wo er erfahren werde, was er im weiteren zu tun habe. Als 
diese Vision verschwindet und Saulus wieder zu Bewußtsein 
kommt, stellt er fest, daß er erblindet ist. In Damaskus wird seine 
Blindheit durch ein Mitglied der Urkirche geheilt, und er läßt sich 
taufen. 
Einem modernen Psychologen erscheint an Saulus' Abenteuer 
nichts sonderlich außergewöhnlich. Es kann tatsächlich durch 
einen Sonnenstich oder einen epileptischen Anfall ausgelöst wor- 
den sein. Es ließe sich aber genausogut als Halluzination, als 
hysterische oder psychotische Reaktion oder auch schlicht als die 
Reaktion eines schuldbewußten, sensiblen Menschen, dessen Hän- 
de von Blut befleckt sind, erklären. Saulus deutet es dagegen als 
eine echte Erscheinung Jesu, den er persönlich nie kennengelernt 
hat. Und auf diese Erscheinung hin erfolgt seine Bekehrung. Er 
ersetzt seinen früheren Namen durch »Paulus«. In der Folgezeit 
verbreitet er die Lehren der Urkirche mit demselben Fanatismus, 
mit der er bis dahin ihre Mitglieder auszurotten versucht hatte. Er 
schließt sich der Gemeinde an und wird einer ihrer Lehrlinge oder 
Jünger. In seinem Brief an die Galater (Gal. 1,17-18) gibt er als 
Dauer für diese Lehrzeit drei Jahre an. Den größten Teil dieser 
Zeit hält er sich in Damaskus auf. Nachdem was wir aus den 
Schriftrollen vorn Toten Meer wissen, betrug die Lehrzeit für einen 
in die Gemeinde von Qumran neu Eintretenden gleichfalls drei 
Jahre." 
Nach seinem dreijährigen Noviziat kehrt Paulus nach Jerusalem 
zurück, um sich den Führern der dortigen »Gemeinde« anzuschlie- 
ßen. Es ist nicht verwunderlich, daß ihm die meisten Mitglieder 
mißtrauen und von seiner Bekehrung nicht restlos überzeugt sind. 
Im Brief an die Galater 1,18-20 sagt Paulus, er habe nur Jakobus 
und Kephas zu Gesicht bekommen. Alle anderen, einschließlich 



der Apostel, scheinen ihm aus dem Weg gegangen zu sein. Er muß 
sich immer wieder bewähren, und erst danach findet er Bundesge- 
nossen und darf predigen. Es kommt jedoch schon bald zu Aus- 
einandersetzungen, und nach Apostelgeschichte 9,29 drohen ihm 
etliche Mitglieder der Jerusalemer Gemeinde. Um eine möglicher- 
weise prekäre Situation zu entschärfen, entsenden ihn seine Ge- 
treuen nach Tarsos, seiner Geburtsstadt (in der heutigen Türkei). 
Man hat ihn also sozusagen nach Hause geschickt, damit er dort 
die Botschaft verkünde. 
Dies war aber in Wirklichkeit gleichbedeutend mit dem Exil. Die 
Gemeinde in Jerusalem war, ebenso wie jene von Qumran, fast 
ausschließlich mit den Ereignissen in Palästina beschäftigt. Der 
Rest der Welt, darunter auch Rom, war nur insofern von Bedeu- 
tung, als sich ihre Vertreter in die lokalen Angelegenheiten ein- 
mischten. Daß Paulus nach Tarsos geschickt wurde, läßt sich daher 
in etwa vergleichen mit der Maßnahme eines IRA-Führers, der 
einen undisziplinierten und übereifrigen Rekruten aussendet, um 
unter den Mitgliedern des »Sendero Luminoso« in Peru um Unter- 
stützung zu werben. Falls er, was unwahrscheinlich ist, tatsächlich 
Anhänger, Geld, Material oder sonst etwas Nützliches auftreibt, 
um so besser. Sollte er aber dabei draufgehen, würde man ihn nicht 
arg vermissen, da er ohnehin mehr geschadet als genützt hat. 
So kommt es zur ersten der - nach der Apostelgeschichte - drei 
Auslandsreisen des Paulus. Unter anderem gelangt er nach Antio- 
chien. Aus Apostelgeschichte 11,26 erfahren wir: »In Antiochia gab 
man den Jüngern zum ersten Mal den Namen Christen.« Die 
Kommentatoren verlegen diese Reise nach Antiochien etwa in das 
Jahr 43 n. Chr. Zu jener Zeit gab es dort schon eine Gemeinde der 
Frühkirche, die Verbindung zur Führung unter Jakobus in Jerusa- 
lem hielt. 
Etwa fünf Jahre danach oder etwas später - Paulus lehrt noch 
immer in Antiochien - kommt es zu einer Auseinandersetzung über 
die Art und den Inhalt seiner Missionstätigkeit. In Apostelge- 
schichte 15 wird berichtet, daß Vertreter der Führung aus Jerusa- 
lem in Antiochien eintreffen, ja, Eisenman vermutet, daß sie mög- 
licherweise eigens dorthin gereist sind, um Paulus' Aktivitäten zu 
überprüfen.  Sie legen besonderen Wert darauf, ihn zu ermahnen, 
wie wichtig es sei, daß die Gesetze strikt eingehalten würden, und 
werfen Paulus vor, er sei in dieser Beziehung lau. Er und sein 



Begleiter Barnabas werden zur persönlichen Rechtfertigung vor 
die Führung nach Jerusalem beordert. Von diesem Zeitpunkt an 
öffnet sich die Kluft zwischen Paulus und Jakobus, und sie wird 
immer breiter. Der Autor der Apostelgeschichte verhält sich, soweit 
es diesen Disput betrifft, als Paulus' Apologet. 
Bei allen Wechselfäilen, die in der Folge eintreten, muß man sich 
stets vergegenwärtigen, daß Paulus im Grunde der erste »christli- 
che« Häretiker war und daß seine Lehren - die ja das Fundament 
für das spätere Christentum werden - eine entscheidende Abwei- 
chung von der »originären« oder »reinen« Form waren, die die 
Führung in Jerusalem lobpreisend hochhielt. Dies ist denn auch 
eine der grundlegenden Voraussetzungen für den Standpunkt, den 
Eisenman in seinen Schriften einnimmt und ausführlich darlegt. 
Ganz gleich, ob Jakobus, »der Bruder des Herrn«, nun ein Bluts- 
verwandter von Jesus war oder nicht (und alles spricht dafür, daß 
er es war), er hat auf jeden Fall Jesus persönlich gekannt oder aber 
die später als Jesus in Erinnerung gebliebene Person. Das gilt auch 
für die meisten anderen Mitglieder der Gemeinde beziehungsweise 
der Urkirche in Jerusalem und natürlich auch für Petrus. Wenn sie 
etwas sagten, sprachen sie gewissermaßen mit der Autorität aus 
erster Hand. Paulus hingegen konnte auf diese persönliche Be- 
kanntschaft mit der Person, die er als seinen »Erlöser« anzusehen 
begonnen hatte, niemals wirklich zurückgreifen, sondern sich nur 
auf sein mystisches Erlebnis in der Wüste und die Worte der 
Geisterstimme berufen. Vor diesem Hintergrund für sich Autorität 
zu beanspruchen, erscheint deshalb, gelinde gesagt, anmaßend. 
Zudem hat er diese Grundlage dazu benutzt, Jesu Lehre im höch- 
sten Maße zu verdrehen - er hat daraus nichts anderes gemacht, 
als seine persönliche, idiosynkratische Theologie formuliert und 
sie dadurch zu legitimieren versucht, daß er sie fälschlicherweise 
Jesus zuschrieb. Jesus, dem rigorosen Anhänger des jüdischen 
Gesetzes, wäre es als äußerste Gottlosigkeit erschienen, zuzulas- 
sen, daß ein menschliches Wesen - auch nicht er selbst - angebetet 
wird. Dies geht aus den Evangelien klar hervor: Er hält seine 
Jünger, Anhänger und Zuhörer unzweideutig dazu an, Gott an- 
zuerkennen. So wird Jesus zum Beispiel in Johannes 10,33-35 der 
Gotteslästerung angeklagt, da er selbst den Anspruch erhebe, Gott 
zu sein. Darauf antwortet Jesus, indem er Psalm 82 zitiert: »Steht 
nicht in eurem Gesetz geschrieben: >Ich [damit ist im Psalm Gott 



gemeint] habe gesagt: Götter seid ihr?< Wenn er die, an welche das 
Wort Gottes ergangen ist, Götter genannt hat - und die Schrift 
doch nicht ihre Geltung verlieren kann ...« 
Paulus jedoch schiebt letztlich Gott beiseite und setzt an seine Stelle 
zum ersten Mal die Anbetung Jesu - Jesus als Gegenstück zu 
Adonis, Tammuz, Attis oder irgendeinen anderen all jener ster- 
benden und wieder auferstehenden Götter, die in jenen Tagen im 
Nahen Osten populär waren. Jesus sollte, um mit diesen seinen 
Rivalen fertig zu werden, sie Punkt für Punkt, Wunder für Wunder 
ausstechen. Auf dieser Stufe der Entwicklung wird Jesu Leben 
denn auch mit so vielen wundertätigen Geschehnissen in Verbin- 
dung gebracht. Aller Wahrscheinlichkeit gehört in diesen Umkreis 
auch seine angebliche Geburt aus einer Jungfrau und seine Aufer- 
stehung von den Toten. Sie sind im wesentlichen Erfindungen des 
Paulus, die oft der reinen Lehre, die Jakobus und die Gemeinde in 
Jerusalem verkündeten, eklatant widersprechen. Daher ist es nur 
allzu verständlich, daß Jakobus und seine Anhänger höchst irritiert 
verfolgten, was Paulus tat. 
Aber Paulus wußte ganz genau, was er tat. Mit einem erstaunlich 
modern anmutenden Durchblick bediente er sich souverän der 
Mechanismen religiöser Propaganda. Er wußte, was nötig ist, um 
einen Menschen in einen Gott zu verwandeln, und ging dabei 
klüger zu Werk als die Römer bei der Vergöttlichung ihrer Kaiser. 
Wie er selbst nachdrücklich gesteht, gab er keineswegs vor, den 
historischen Jesus zu verkündigen, den Menschen, den Jakobus, 
Petrus und Simeon persönlich gekannt hatten. Im Gegenteil, im 
Zweiten Korintherbrief 11,3-4 sagt er deutlich, daß die Gemeinde 
in Jerusalem »einen anderen Jesus« [Hervorh. vom Verf.] verkünde. 
Ihre Repräsentanten, so sagt er weiter unten, würden sich »Diener 
der Gerechtigkeit« nennen - ein typischer Ausdruck, wie ihn die 
Gemeinde von Qumran verwendete. Sie waren also mittlerweile in 
jeder Hinsicht Gegenspieler geworden. 
Wie ihm befohlen ist, begibt sich Paulus also - wie im allgemeinen 
angenommen wird, etwa ums Jahr 48 oder 49 - von Antiochien 
nach Jerusalem, um sich mit der Führung der Gemeinde zu Bera- 
tungen zu treffen. Natürlich kommt es erneut zu Auseinanderset- 
zungen. Kann man der Apostelgeschichte Glauben schenken, dann 
läßt sich Jakobus um des lieben Friedens willen auf einen Kompro- 
miß ein, aufgrund dessen sic h »Heiden« leichter der Glaubensge- 



meinschaft anschließen können. Und er stimmt auch, was aller- 
dings recht unwahrscheinlich klingt, der Milderung einiger 
Gesetzesvorschriften zu. Auf anderen dagegen beharrt er eisern. 
Paulus leistet der Führung Lippendienste. Noch braucht er ihre 
Rückendeckung - nicht etwa um seine Lehre zu legitimieren, 
sondern um die Gemeinden, die er in fremden Landen begründet 
hat, zu legitimieren und aufrechterhalten zu können. Er ist aber 
bereits entschlossen, seinen eigenen Weg zu gehen. Er begibt sich 
erneut auf Missionsreise. Sie wird ebenfalls durch einen Besuch in 
Jerusalem unterbrochen (Apostelgeschichte 18,21). Die meisten 
seiner Briefe stammen aus dieser Zeit: zwischen 50 und 58 nach 
Christus. Aus diesen Briefen geht klar hervor, daß er sich inzwi- 
schen von der Führung in Jerusalem und ihrer Gesetzestreue 
beinahe vollständig entfernt hat. In seinem Sendschreiben an die 
Galater (um 57 n. Chr.) spricht er schneidend »von den maßgeben- 
den Männern - welcherlei Leute sie auch immer waren, ist mir 
gleichgültig« (Gal. 2,6). Seine theologische Position ist also unwi- 
derruflich von der jener abgewichen, die treu zum Gesetz stehen. 
Im selben Brief an die Galater (2,16) schreibt er, daß »kein Mensch 
gerechtfertigt wird auf Grund von Gesetzeswerken, sondern nur 
durch den Glauben an Jesus Christus, und ... aus Gesetzeswerken 
wird kein Mensch gerechtfertigt werden«. Irn Brief an die Philipper 
(3,9) schreibt er: »...und achte es für Dreck, auf daß ich Christum 
gewinne, und in ihm erfunden werde, daß ich nicht habe meine 
Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz kommt, sondern die durch den 
Glauben an Christum kommt...« Dies sind die provokativen und 
herausfordernden Äußerungen eines selbsternannten Renegaten. 
Das »Christentum«, wie es sich in der Folgezeit .seit Paulus' Wirken 
entwickelte, hat damit praktisch jede Verbindung zu seinen Wur- 
zeln verloren, ja, man kann im Grunde sogar sagen, daß es nichts 
mehr mit Jesus gemein hat, sondern vielmehr mit dem Bild von 
Jesus, das Paulus vermittelt hat. 
Um 58 nach Christus begibt Paulus sich noch einmal nach Jerusa- 
lem, obwohl seine Anhänger, die ernsthafte Schwierigkeiten mit 
der Hierarchie befürchten, ihn dringend gebeten haben, nicht 
dorthin zu gehen. Auch diesmal trifft er sich mit Jakobus und den 
anderen Führern der Jerusalemer Gemeinde. In uns inzwischen 
vertrauten Formulierungen, wie sie in Qumran gebräuchlich wa- 
ren, bringen sie ihre Sorgen zum Ausdruck, die sie mit anderen 



»Eiferern für das Gesetz« teilen: daß Paulus in seinen Predigten 
die in der Fremde lebenden Juden darin bestärke, das Gesetz des 
Moses aufzugeben. Natürlich ist die Anklage berechtigt, das geht 
aus Paulus" Briefen klar hervor. Eine direkte Antwort auf diese 
Anschuldigungen ist in der Apostelgeschichte nicht verzeichnet. 
Man gewinnt aber den Eindruck, Paulus bestreite sie, verleugne 
sich selbst und weise die Anklage von sich. Als er aufgefordert wird, 
sich sieben Tage lang zur Buße zu reinigen - um damit die 
Unrichtigkeit der Anschuldigungen und seine fortgesetzte Treue 
zum Gesetz zu beweisen -, ist er sofort bereit, dies zu tun. 
Aber schon wenige Tage später erregt Paulus erneut den Zorn 
jener »Eiferer für das Gesetz«, die noch strenger sind als Jakobus. 
Als man ihn im Tempel erblickt, wird er von einer Schar Frommer 
tätlich angegriffen. Sie schreien in ihrer Wut: »Das ist der Mensch, 
der überall vor aller Welt gegen das Volk, das Gesetz und die Stätte 
eifert.« (Apostelgeschichte 21,28ff.) Daraufhin entsteht ein Auf- 
ruhr, und Paulus wird aus dem Tempel gezerrt; er schwebt in 
akuter Lebensgefahr. Und er wird im letzten Augenblick von einem 
römischen Offizier gerettet, den man von dem Aufruhr unterrich- 
tet hat und der daraufhin mit einem Trupp Soldaten anrückt. 
Paulus wird gefangengesetzt und in Ketten gelegt, weil man zuerst 
offensichtlich annimmt, er sei ein Führer der Sikarier, des Terro- 
ristenkaders der Zeloten. 
Von dieser Stelle an wird die Apostelgeschichte immer konfuser, 
und es drängt sich die Vermutung auf, daß sie teilweise verändert 
oder entschärft worden ist. Nach dem heute vorliegenden Text 
protestiert Paulus, noch bevor ihn die Römer abtransportieren, er 
sei ein Jude aus Tarsos, und bittet um die Erlaubnis, zu der Menge 
zu sprechen, die ihn soeben zu lynchen versucht hat. So seltsam es 
ist, die Römer gestatten es ihm. Paulus beginnt daraufhin zu 
berichten von seiner pharisäischen Lehrzeit unter Gamaliel - einem 
berühmten Lehrer jener Zeit -, von seiner anfänglichen Feindse- 
ligkeit gegenüber der Urkirche, von seiner Beteiligung an der 
Ermordung des Stephanus und seiner anschließenden Bekehrung. 
All dies - oder vielleicht auch nur ein Teil davon, was genau, läßt 
sich nicht sicher feststellen - entfacht den Zorn der Menge aufs 
neue. »Hinweg von der Erde mit einem solchen Menschen!« 
schreien sie. »Er darf nicht länger am Leben bleiben!« (Apostelge- 
schichte 22,22) 



Die Römer achten nicht auf diese Hetzreden, schaffen vielmehr 
Paulus zur »Burg« - womit vermutlich die Antoniaburg, das mili- 
tärische und administrative Hauptquartier der Römer, gemeint ist. 
Hier wollen sie ihn unter Anwendung der Folter verhören. Was 
wollen sie von Paulus wissen? Laut Apostelgeschichte wollen sie 
herausfinden, warum er eine derartige Haßreaktion ausgelöst hat. 
Aber er hat seine Geschichte ja bereits öffentlich dargelegt - es sei 
denn, seine Rede habe Elemente enthalten, die die Römer - in 
welcher Weise geht aus dem Text nicht hervor - für gefährlich oder 
subversiv halten mußten. Wie dem auch sei, nach römischem 
Gesetz konnte niemand der Folter unterzogen werden, der offiziell 
das volle römische Bürgerrecht besaß - und darauf konnte Paulus 
sich als Sohn einer reichen Familie in Tarsos zu seinem Glück 
berufen. Er macht also seine Immunität geltend, entgeht zwar der 
Folter, bleibt aber weiterhin in Haft. 
Mittlerweile hat sich eine Gruppe wutentbrannter Juden - es 
mögen etwa vierzig gewesen sein - heimlich versammelt. Sie 
schwören, nicht eher wieder zu essen oder zu trinken, bis sie Paulus 
umgebracht haben. Allein schon das Ausmaß an Intensität und die 
Grenzenlosigkeit, die sich in dieser Antipathie äußern, sind von 
höchstem Interesse. Eine derartige Feindseligkeit - um nicht zu 
sagen, Entschlossenheit zu gewaltsamen Aktionen - erwartet man 
nicht von »gewöhnlichen Pharisäern und Sadduzäern«. Wer sich 
so verhält, gehört ganz offensichtlich zu den »Eiferern für das 
Gesetz«. Nun waren aber die einzigen m dieser Weise fanatischen 
Anhänger des Gesetzes zu jener Zeit in Palästina jene, deren heilige 
Texte später in Qumran ans Eicht kommen sollten. Und sie hatten 
ihre eigenen Vorstellungen, wie man mit »Abtrünnigen« umgeht. 
So macht beispielsweise Eisenman auf eine Schlüsselstelle in der 
Damaskusschrift aufmerksam, wo von einem Mann gesagt wird: 
»Und sobald er sich erst einmal verpflichtet hat, sich dem Gesetz 
des Mose aus ganzem Herzen und aus ganzer Seele zuzuwenden, 
wie furchtbar wird es dann für ihn sein, wenn er dazu kommen 
sollte, [es] zu ver[ra]ten.« 
Wie kann man die gewaltsame Aktion gegen Paulus mit der später 
verbreiteten Vorstellung, die auch die Anhänger des Consensus 
unterstützen, von sanftmütigen, asketischen und kontemplativen 
Essenern in Einklang bringen? Die heimliche Versammlung, der 
glühende Schwur, Paulus auszulöschen: dies charakterisiert eher 



militante Zeloten und ihre speziellen Todesschwadronen, die ge- 
fürchteten Sikarier. Man kann sich einmal mehr des Verdachts 
nicht erwehren, die Zeloten und die »Eiferer für das Gesetz« in 
Qumran seien ein und dieselben Eeute gewesen. 
Wer immer sie auch waren, nach der Apostelgeschichte werden die 
potentiellen Meuchelmörder durch die plötzliche Ankunft eines bis 
dahin nicht erwähnten Neffen von Paulus, der von ihrem Vorha- 
ben gehört hat, an der Durchführung gehindert. Dieser Verwand- 
te, von dem weiter nichts bekannt ist, informiert Paulus und die 
Römer. Noch in derselben Nacht wird Paulus zu seiner eigenen 
Sicherheit aus Jerusalem weggebracht. Dabei wird er begleitet von 
einer Eskorte, die 470 Soldaten - zweihundert Fußsoldaten unter 
dem Kommando zweier Zentunonen, zweihundert Eanzenträger 
und siebzig Berittene - umfaßt! Sie bringen ihn nach Caesarea, 
der römischen Hauptstadt von Judäa, wo er Agrippa, dem Gou- 
verneur und Marionettenkönig Roms, vorgeführt wird. Als römi- 
scher Bürger hat Paulus aber das Recht, seinen Fall in Rom zu 
Gehör zu bringen, und von diesem Recht macht er auch Gebrauch. 
Daraufhin wird er auf die Reise nach Rom geschickt, wo ihm der 
Prozeß gemacht werden soll. Wofür er sich verantworten soll, wird 
nirgends gesagt. 
Mit der Beschreibung der Gefahren und Abenteuer, die Paulus auf 
dieser Reise erlebt - dazu gehört auch ein Schiffbruch -, endet die 
die Apostelgeschichte. Oder vielmehr: sie bricht ab, als wäre der 
Autor bei seiner Arbeit unterbrochen worden oder als hätte jemand 
den ursprünglichen Schluß entfernt und ihn durch einen nichtssa- 
genden ersetzt. Es gibt natürlich zahlreiche spätere Überlieferun- 
gen: Paulus sei ins Gefängnis gebracht worden, man habe ihm eine 
persönliche Audienz beim Kaiser gewährt, man habe ihn befreit 
und nach Spanien gebracht, Nero habe seine Hinrichtung ange- 
ordnet, er sei in Rom (beziehungsweise dort im Gefängnis) Petrus 
begegnet, und er und Petrus hätten gemeinsam den Märtyrertod 
erlitten. 
Aber es lassen sich weder in der Apostelgeschichte noch in einem 
arideren verläßlichen Dokument für all diese Geschichten glaub- 
würdige Anhaltspunkte finden. 
Vielleicht wurde der ursprüngliche Schluß der Apostelgeschichte 
tatsächlich beseitigt oder abgeändert. Vielleicht wußte der Autor 
Lukas auch einfach nicht, wie die Geschichte ausgegangen ist, und 



hat es, da ihm nichts an ästhetischem Gleichmaß gelegen war, bei 
einem nichtssagenden Schluß bewenden lassen. Oder aber - das ist 
die Annahme, die Eisenman vertritt, und wir werden diese Mög- 
lichkeit später noch erörtern -, Eukas wußte sehr wohl Bescheid 
und brach seine Geschichte gerade deswegen absichtlich so abrupt 
ab, nämlich um zu verhehlen, was er wußte. Oder aber sie wurde 
aus demselben Grund von späteren Bearbeitern in dieser abrupten 
Weise abgebrochen. 
Die letzten Kapitel der Apostelgeschichte - angefangen bei dem 
Aufruhr im Tempel - sind also, wie schon erwähnt, zusammenge- 
schustert, konfus und voller ungelöster Rätsel. Im Gegensatz dazu 
ist die Apostelgeschichte sonst recht einfach zu verstehen. Vorder- 
gründig spielt sich die Geschichte ab von Paulus' Bekehrung und 
seinen anschließenden Erlebnissen. Dahinter aber schimmert die 
Geschichte zunehmender Reibungen zwischen zwei Parteiungen 
innerhalb der ursprünglichen Jerusalemer Gemeinde, der Urkir- 
che, durch. 
Eine dieser Parteiungen bilden die »Unnachgiebigen«, die die 
Lehren der Qumrantexte vertreten und auf der rigorosen Befol- 
gung des Gesetzes beharren. Die anderen, vertreten durch Paulus 
und seine engsten Anhänger, wollen das Gesetz aufweichen und - 
indem sie den Zugang zur Glaubensgemeinschaft erleichtern - die 
Anzahl der Neubekehrten erhöhen. Die »Unnachgiebigen« sind 
weniger an der Zahl der Mitglieder interessiert als an der Reinheit 
der Lehre und scheinen sich um die Vorgänge außerhalb Palästinas 
nicht sonderlich zu kümmern. Sie zeigen auch an einem Arrange- 
ment mit Rom kein Interesse. Paulus dagegen geht die Reinheit 
der Lehre nicht allem anderen vor. Ihm ist vor allem an der 
möglichst umfassenden Verbreitung seiner Botschaft gelegen. Er 
möchte möglichst viele Gläubige gewinnen. Um dieses Ziel zu 
erreichen, versucht er die Konfrontation mit den Autoritäten zu 
vermeiden und ist bereit, mit Rom einen Burgfrieden zu schließen, 
ja sich sogar bei den Römern einzuschmeicheln. 
Nach dem zu urteilen, was über die Situation der Urkirche in der 
Apostelgeschichte zu lesen ist, stand diese klar vor einem Schisma, 
dessen Urheber Paulus war. Paulus' Hauptgegner war die rätsel- 
hafte Figur des Jakobus, des »Bruders des Herrn«. Jakobus er- 
scheint unzweifelhaft als der anerkannte Anführer der Gemeinde 
in Jerusalem, die in der späteren Tradition als Urkirche bezeichnet 



wird. 
An den meisten Stellen erscheint Jakobus als »Unnachgiebiger«, 
wenn er auch - falls man der Apostelgeschichte Glauben schenken 
kann - in bestimmten Punkten Kompromißbereitschaft zeigt. Alles 
spricht jedoch dafür, daß sogar dieser Anflug von Nachgiebigkeit 
vermutlich auf das Konto des Autors der Apostelgeschichte geht. 
Es war offenbar unmöglich, Jakobus ganz aus der Geschichte zu 
tilgen, weil die Rolle, die er spielte, zu gut bekannt war. Also blieb 
nur noch die Möglichkeit, seine Bedeutung herunterzuspielen und 
ihn als versöhnlerische Gestalt darzustellen - als einen, der irgend- 
wo zwischen Paulus und den extremen »Unnachgiebigen« anzu- 
siedeln ist. 
Auf jeden Fall drehen sich beim näherem Hinsehen also die Ge- 
schehnisse, die zwischen den Zeilen der Apostelgeschic hte durch- 
scheinen, um den Zusammenprall der beiden mächtigen Persön- 
lichkeiten Jakobus und Paulus. Eisenman hat dargelegt, daß 
Jakobus als Wächter der ursprünglichen Lehre, als Vertreter der 
Reinheit der Lehre und der rigorosen Befolgung des Gesetzes in 
Erscheinung tritt. Eine »neue« Religion zu begründen wäre ihm im 
Traum nicht eingefallen. 
Dies aber tut Paulus. Sein Jesus ist ein »ausgewachsener« Gott, 
dessen Wundertaten, eine nach der anderen, die Taten rivali- 
sierender Gottheiten übertrumpfen müssen, mit denen er um den 
Marktanteil an Gläubigen ringt - schließlich verkaufen sich Götter 
nach denselben Marktprinzipien wie Seife oder Tierfutter. 
Aber gemessen an den Grundsätzen eines Jakobus - ja, an denen 
eines jeden gläubigen Juden - ist dies reine Blasphemie und Apo- 
stase. Angesichts der Leidenschaften, die solche bedeutenden The- 
men zu erregen pflegen, kann die Kluft, zwischen Jakobus und 
Paulus sich schwerlich - wie die Apostelgeschichte suggeriert - auf 
die Form einer zivilisiert geführten Debatte beschränkt haben. 
Vielmehr muß eben daraus jene mörderische Feindseligkeit ent- 
standen sein, die gegen Ende der Geschichte so offen zutage tritt. 
Mit dem Konflikt zwischen Jakobus und Paulus stand die Grün- 
dung und Entwicklung dessen, was wir Christentum nennen, an 
einem Kreuzweg. Hätte sich die Waagschale der Geschichte auf 
die Seite von Jakobus' Lehren geneigt, würde es kein Christentum 
geben, sondern nur eine Sonderform des Judaismus, die sich unter 
Umständen gegenüber anderen Richtungen durchgesetzt hätte - 



oder auch nicht. So wie die Zeichen standen, stellte sich die neue 
Bewegung im Laufe der ersten drei Jahrhunderte aber mehr und 
mehr hinter Paulus und seine Lehre, und es entstand - zweifellos 
zum postumen Entsetzen von Jakobus und seinen Anhängern - 
eine völlig neue Religion: eine Religion, die immer weniger mit 
ihrem angeblichen Stifter zu tun hatte. 
Jakobus »der Gerechte« 
Warum wissen wir so wenig von Jakobus, wenn er doch zu seiner 
Zeit eine so zentrale Rolle spielte? Warum ist er zu einer Schatten- 
figur im Hintergrund degradiert worden? Solche Fragen sind gar 
nicht so schwer zu beantworten. Eisenman weist darauf hin, daß 
Jakobus, selbst wenn er nicht der leibliche Bruder Jesu gewesen 
sein sollte, Jesus doch persönlich gekannt habe, Paulus dagegen 
nicht. In seinen Lehren stand er somit der »Quelle« sicherlich 
näher, als Paulus ihr je gekommen ist. Außerdem sind seine Ziele 
und Voraussetzungen in so manchen Fällen von denen des Paulus 
ganz verschieden, ja sie waren diesen manchmal sogar diametral 
entgegengesetzt. Folglich war Jakobus für Paulus ein ständiger 
Pfahl im Fleisch. Als das paulinische Christentum dann triumphier- 
te, gab es nichts anderes, als daß die Bedeutung des Jakobus, 
konnte sie auch nicht vollständig getilgt werden, so doch wenig- 
stens abgeschwächt werden mußte. 
Im Unterschied zu anderen Personen, die im Neuen Testament 
vorkommen, scheint Jakobus eine Persönlichkeit von historischem 
Format gewesen zu sein und darüber hinaus eine, die eine weit 
überragendere Rolle in ihrer Zeit gespielt hat, als gemeinhin ange- 
nommen wird. Es gibt eine beträchtliche Literatur zu Jakobus, 
wenn auch zum überwiegenden Teil außerhalb der kanonischen 
Schriften des Neuen Testaments. 
Im Neuen Testament wird Jakobus in den Evangelien als einer der 
Brüder Jesu erwähnt. Der Kontext ist jedoch im allgemeinen vage 
oder konfus und offensichtlich stark verfälscht. In der Apostelge- 
schichte tritt Jakobus, wie wir bereits erörtert haben, deutlicher 
profiliert in Erscheinung. Doch erst im zweiten Teil der Apostel- 
geschichte gewinnt sein Bild allmählich klare Konturen. In Paulus' 
Brief an die Galater ist er dann deutlich als Führer der Urkirche zu 
erkennen, der in Jerusalem residiert und von einem Ältestenrat 
unterstützt wird. Abgesehen von seinen Handlungen, mit denen 
er Paulus in die Quere kommt, erfährt man jedoch kaum etwas 



über seine Aktivitäten und noch weniger über seine Persönlichkeit 
und sein Leben. In dieser Hinsicht ist auch der Jakobusbrief im 
Neuen Testament nicht sehr ergiebig. Es ist gut möglich, daß dieser 
Brief sich tatsächlich auf einen Text von Jakobus bezieht. Eisenman 
weist zum Beispiel stilistische, sprachliche und metaphorische Ein- 
flüsse von Qumran nach. Der Jakobusbrief enthält unter anderem 
eine Anklage, deren außerordentliche Bedeutung schon bald klar 
wird - eine Anklage, die lautet: »Ihr habt den Gerechten verurteilt, 
ja hingemordet.« Aber auch im Zusammenhang mit dieser Stelle 
gibt es keinerlei Information über seine Person. 
Jakobus' Rolle, wie sie in der Schrift dargestellt wird, bietet also 
nichts Außergewöhnliches. Schaut man sich aber nach weiteren 
Quellen um, dann entsteht allmählich ein genaueres Bild von ihm. 
Und dieses zu erforschen, hat Eisenman sich in den letzten Jahren 
zur Aufgabe gemacht. Eine seiner Informationsquellen ist ein Text 
der Urkirche, die sogenannten »Erkenntnisse« des Clemens Ro- 
manus aus den ersten Jahren des dritten nachchristlichen Jahrhun- 
derts. In dieser Schrift ist zu lesen, ein nicht namentlich genannter 
»Gegner« sei mit einer Gefolgschaft in den Tempel gestürmt, als 
Jakobus gerade dort predigte. Dieser »Gegner« verhöhnt die Zu- 
hörer des Jakobus und übertönt dessen Worte mit lautem Lärm. 
Darauf fängt er an, die Menge »mit Schmähungen und Flüchen in 
Rage zu versetzen und wie ein Wahnsinniger zum Mord anzusta- 
cheln, indem er ihnen zuruft: >Was tut ihr? >Warum zögert ihr? 
Oh, ihr Schlappschwänze und Faulpelze, warum legen wir nicht 
Hand an sie an und reißen diese Kerle in Stücke?< «4 Der »Gegner« 
läßt es aber nicht bei diesen verbalen Attacken bewenden, sondern 
ergreift vielmehr ein brennendes Holzscheit und drischt damit auf 
die versammelten Andächtigen ein, und seine Getreuen tun es ihm 
nach. Daraufhin kommt es zu einem Aufruhr von noch größerem 
Ausmaß: 
Es fließt viel Blut. Dann setzt eine wilde Flucht ein, in deren 
Verlauf der Gegner Jakobus angreift und ihn kopfüber die 
Treppe hinunterstürzt. Da er ihn für tot hält, wendet er keine 
weitere Gewalt gegen ihn an. 
Jakobus ist jedoch nicht tot. In den »Erkenntnissen« wird im 
weiteren berichtet, daß seine Anhänger ihn in sein Haus in Jerusa- 
lem bringen. Noch vor Tagesanbruch des folgenden Tages flieht 
der Verletzte mit seinen Gefolgsleuten aus der Stadt nach Jericho, 



wo sie sich eine Zeitlang aufhalten - vermutlich, bis Jakobus wieder 
gesund ist. 
Eisenman sieht in diesem Angriff auf Jakobus ein ganz zentrales 
Ereignis. Er weist auf Parallelen zwischen diesem und dem Angriff 
auf Stephanus hin, über den die Apostelgeschichte berichtet. Er 
hält es gar für möglich, daß Stephanus eine fingierte Person ist, um 
zu vertuschen, daß die Attacke in Wirklichkeit - dies hätte die 
Apostelgeschichte unmöglich zugeben können - Jakobus galt. 
LInter anderem weist er darauf hin, daß Jericho, wo Jakobus 
Zuflucht suchte, nur ein paar Kilometer von Qumran entfernt ist. 
Und diese Flucht nach Jericho, so argumentiert Eisenman, könnte 
sehr gut historischer Wahrheit entsprechen, denn sie gehört zu der 
Art von Details, die schwerlich erfunden und auf ein anderes 
Ereignis übertragen werden, weil ihnen keine bestimmte Absicht 
zugrunde liegt. Es ist nicht allzu schwer zu erraten, wer mit dem 
»Gegner« gemeint sein könnte; die »Erkenntnisse« des Clemens 
Romanus schließen mit den Worten: 
Dann kam nach drei Tagen einer der Brüder zu uns von 
Gamaliel... mit der geheimen Nachricht, daß der Gegner von 
Kaiphas, dem Hohenpriester, den Auftrag erhalten habe, alle 
die festzunehmen, die an Jesus glaubten, und mit seinen Briefen 
nach Damaskus zu gehen .. ,« 
Was von Josephus' Werk Jüdische Altertümer erhalten ist, enthält 
nur einen einzigen Hinweis auf Jakobus, was eventuell auf spätere 
Textmanipulation zurückzuführen sein könnte. Josephus berichtet 
in seinem Geschichtswerk, der Sanhedrin, der oberste religiöse 
Gerichtshof, habe Jakobus vorgeladen, »den Bruder Jesu, der 
Christus genannt wurde«.8 Jakobus und seine Gefährten, so berich- 
tet es weiter, sind angeklagt, gegen das Gesetz verstoßen zu haben 
- was höchst unwahrscheinlich ist -, und sie werden, wie bei einem 
solchen Vergehen üblich, zu Tode gesteinigt. Ganz gleich, ob 
dieser Bericht der Wahrheit entspricht, gefälscht oder frei erfunden 
ist, das Wichtigste daran ist das Datum, auf das er Bezug nimmt. 
Josephus setzt die Ereignisse, die er beschreibt, in einem Interreg- 
num zwischen zwei römischen Prokuratoren in Judäa an. Er be- 
richtet, der regierende Prokurator sei kurz davor gestorben, und 
sein Nachfolger, Lucceius Albinus, befinde sich noch auf dem Weg 
von Rom nach Palästina. Während des Interregnums übte der 
Hohepriester in Jerusalem faktisch die Herrschaft aus, in diesem 



Fall ein unbeliebter Mann namens Ananas. Diese Angaben erlau- 
ben es, den Tod des Jakobus etwa um das Jahr 62 n. Chr. zu 
datieren - also nur vier Jahre vor Ausbruch des Aufstandes von 66 
nach Christus. Damit liegt aber zumindest ein chronologischer 
Hinweis darauf vor, daß Jakobus' Tod etwas mit dem Krieg zu tun 
gehabt, haben könnte, der von 66 bis 73 im Heiligen Land tobte. 
Um weitergehende Informationen darüber zu erhalten, muß man 
sich allerdings mit den Schriften späterer Kirchenhistoriker befas- 
sen. 
Wahrscheinlich die wichtigste Quelle ist Eusebius, im vierten nach- 
christlichen Jahrhundert Bischof von Caesarea - der römischen 
Hauptstadt von Judäa - und Autor eines sehr wichtigen Ge- 
schichtswerks über die frühe Kirche. Nach der Gepflogenheit 
seiner Zeit zitiert Eusebius ausführlich ältere Autoren, deren Wer- 
ke nur ausnahmsweise auf uns gekommen sind. Dort wo er von 
Jakobus spricht, greift er auf Clemens, Bischof von Alexandria (um 
150-215), zurück. Bischof Clemens soll von Jakobus als von dem 
»Gerechten« , hebräisch Zaddik, gesprochen haben. Dieser Aus- 
druck ist uns natürlich längst aus den Schriften von Qumran 
vertraut; von ihm hat die Gemeinde von Qumran die Bezeichnung 
für ihren Führer, den »Lehrer der Gerechtigkeit«, abgeleitet. Unter 
Berufung auf Clemens berichtet Eusebius, Jakobus sei von der 
Tempelmauer herabgestürzt und dann mit einem Knüttel erschla- 
gen worden. 
An einer späteren Stelle seiner Chronik zitiert Eusebius außerdem 
ausführlich Hegesippus, einen Kirchenhisioriker des zweiten Jahr- 
hunderts. Hegesippus' gesamtes Werk soll angeblich noch im 
sechzehnten oder siebzehnten Jahrhundert erhalten gewesen sein. 
Seit der Zeit aber ist es verschollen. Kann sein, daß Kopien davon 
vielleicht noch im Vatikan vorhanden sind oder auch in der Biblio- 
thek des einen oder anderen Klosters - etwa m Spanien." Zur Zeit 
ist aber von Hegesippus' Werk nichts anderes bekannt als die 
Auszüge, die Eusebius aus seinem Werk zitiert. 
Danach soll Jakobus, »der Gerechte«, so schreibt Eusebius, »heilig 
gewesen sein von Geburt an«: 
Er trank keinen Wein ... aß kein Fleisch, schor niemals sein 
Haar; er salbte sich nicht mit Öl und badete sich niemals. Ihm 
allein war erlaubt, den Heiligen Ort [das Allerheiligste im 
Tempel] zu betreten, denn seine Kleidung war nicht aus Wolle, 



sondern aus Leinen [das heißt, es handelte sich um priesterliche 
Gewänder]. Er betrat das Heiligtum immer allein, und man sah 
ihn oft kniend um Vergebung für das Volk beten, so daß seine 
Knie hart wurden wie die eines Kamels ... Wegen seiner un- 
übertrefflichen Gerechtigkeit nannte man ihn den Gerechten 
und ... »Bollwerk des Volkes« ...An dieser Stelle verlohnt es sich, die 
Lektüre des Textes zu unter- 
brechen, um sich einigen interessanten Details zuzuwenden. Jako- 
bus soll also Kleider aus Leinen getragen haben, was soviel bedeu- 
tet wie priesterliche Gewänder. Dies war ein Vorrecht jener, die 
im Tempel dienten und einem Priestergeschlecht angehörten: nach 
der Tradition der sadduzäischen »Aristokratie«, die sich im Ver- 
lauf des ersten Jahrhunderts mit den Römern und den römischen 
Marionetten aus der herodianischen Dynastie arrangierte. Ei- 
senman hat in diesem Zusammenhang auch bei dem Kirchenhis- 
toriker Epiphanius eine Stelle gefunden. Dieser erwähnt, Jakobus 
habe die Mitra des Hohenpriesters getragen. Damals durfte nur 
der Hohepriester das Allerheiligste betreten, den inneren heiligen 
Bezirk, den allerheiligsten Ort im Tempel. Was kann Jakobus dort 
gesucht haben - und zwar ohne daß die Kirchenhistoriker eine 
Erklärung dafür abgeben oder ihrer Verblüffung darüber Aus- 
druck verleihen, da sie anscheinend nichts Ungebührliches oder 
Unerlaubtes in seinen Handlungen sehen? Könnte es sein, daß ihm 
das Recht, priesterliche Kleidung zu tragen und das Allerheiligste 
zu betreten, etwa von Geburt her zustand? Oder handelte er - was 
Eisenman nahelegt - in seiner Eigenschaft als »Gegen-Hoherpries- 
ter«, als ein Rebell, der sich gegen das Arrangement der etablierten 
Priesterschaft mit Rom aufgelehnt und die Funktion an sich ge- 
bracht hatte, die jene mißbrauchten? Mit Sicherheit hat die 
etablierte Priesterschaft für Jakobus keine Sympathie gehegt. Laut 
Eusebius, der sich auch dabei auf Hegesippus bezieht, beschließen 
die »Schriftgelehrten und Pharisäer«, ihn zu beseitigen, damit das 
Volk »Angst bekommt und ihm nicht mehr glaubt«, und sie be- 
haupten, »sogar der Gerechte [sei] vom rechten Pfade abgewi- 
chen«. Dabei berufen sie sich auf eine Stelle im Alten Testament 
- in diesem Fall auf den Propheten Jesaia (Jes. 3,10) -, um ihre 
Aktionen zu rechtfertigen. Sie weisen darauf hin, daß Jesaia den 
Tod des »Gerechten« ja prophezeit habe. Jakobus umzubringen, 
würde also lediglich bedeuten, Jesaias Prophezeiung zu erfüllen. 



Die Art und Weise, in der sie sich auf Jesaia berufen, entspricht 
jener, die in den Schriftrollen vom Toten Meer und auch im Neuen 
Testament gepflegt wird. Eisenman weist darauf hin: Wie sie dieses 
Zitat heranziehen, um den Tod von Jakobus zu beschreiben, so 
benutzen die Mitglieder der Gemeinde von Qumran Passagen über 
die »Gerechtigkeit« aus dem Alten Testament, um den Tod des 
»Lehrers der Gerechtigkeit« zu beschreiben. Eusebius fährt in 
seiner Beschreibung von der Ermordung des Jakobus folgender- 
maßen fort: 
Sie gingen also hinauf und warfen den Gerechten hinab. Sie 
sagten zueinander: »Laßt uns Jakobus, den Gerechten, steini- 
gen«, und fingen an, ihn zu steinigen, da er trotz seines Sturzes 
noch am Leben war ... Während sie ihn mit Steinen bewarfen 
... rief [ein Angehöriger eines bestimmten Priestergeschlechtes] 
aus: »Haltet ein! Was tut ihr da?« ... Daraufhin nahm einer von 
ihnen einen Knüppel, mit dem man sonst Kleider auszuklopfen 
pflegt, und ließ ihn auf das Haupt des Gerechten niederkra- 
chen. So starb er den Märtyrertod ... Unmittelbar nachdem dies 
geschehen war, begann Vespasian sie zu belagern. 
Vespasian, der 69 n. Chr. Kaiser wurde, stand an der Spitze des 
Heeres, das den Aufstand von 66 n. Chr. in Judäa niederschlagen 
sollte. Erneut findet sich hier also eine zeitgeschichtliche Verbin- 
dung zwischen dem Tod des Jakobus und dem Aufstand. Doch 
Eusebius geht noch weiter. Für ihn besteht nicht nur ein zeitge- 
schichtlicher Zusammenhang. Die ganze »Belagerung von Jerusa- 
lem«, so sagt er und meint damit vermutlich den Aufstand in Judäa 
insgesamt, sei eine direkte Folge der Ermordung des Jakobus 
gewesen - »aus keinem anderen Grunde als wegen des verruchten 
Verbrechens, dem er zum Opfer gefallen ist«.  
Um diese in der Tat verblüffende Behauptung zu stützen, beruft 
sich Eusebius auf Josephus. Die Passage aus Josephus, die er zitiert, 
die aber in keiner der noch vorhandenen Ausgaben mehr auffind- 
bar ist, war zweifellos Josephus eigentümlich, denn auch Origines, 
ein sehr früher, profilierter Kirchenvater, zitiert sie als solche. Im 
Zusammenhang mit dem Aufstand von 66 n. Chr. und der darauf 
folgenden Invasion der Römer schreibt Josephus, daß »dies ge- 
schah den Juden als Strafe für Jakobus den Gerechten, der ein 
Bruder Jesu war, der Christus genannt wird, denn obwohl er der 
Gerechteste unter der Menschen war, haben ihn die Juden umge- 



bracht«. 
Aus diesen fragmentarischen Überlieferungen über Jakobus läßt 
sich folgender Ablauf der Ereignisse konstruieren: Jakobus, der 
anerkannte Führer der Urkirche in Jerusalem, steht für eine Par- 
teiung von Juden, die wie die Gemeinde von Qumran »für das 
Gesetz eifern«. Aus verständlichen Gründen steht diese Parteiung 
der sadduzäischen Priesterschaft und dem Hohenpriester Ananas 
(der seine Ernennung Herodes zu verdanken hat) feindselig 
gegenüber, denn diese haben ihr Land und ihre Religion verraten, 
indem sie sich mit der römischen Verwaltung und den herodiam- 
schen Marionettenkönigen einließen. In seiner Feindseligkeit geht 
Jakobus soweit, daß er die priesterlichen Funktionen, die Ananas 
kompromittiert hat, selbst an sich reißt. Ananas' Anhänger be- 
schließen daraufhin, Jakobus zu töten. Fast unmittelbar danach 
erhebt sich ganz Judäa in einem Aufstand, und eine der ersten 
Maßnahmen der Aufrührer besteht darin, Ananas als prorömi- 
schen Kollaborateur zu ermorden. Als der Aufstand größere Aus- 
maße annimmt, sieht sich Rom gezwungen, darauf zu reagieren, 
und entsendet eine Streitmacht unter Vespasian, die die Lage 
erkunden soll. Daraus entsteht der Krieg, in dessen Verlauf Jeru- 
salem dem Erdboden gleichgemacht und der Tempel zerstört wird. 
Er endet erst mit dem Fall von Masada im Jahre 73 n. Chr. 
Die einzige größere Unsicherheit in diesem Szenario ist die Frage, 
welche Rolle der Tod des Jakobus bei all dem gespielt hat und in 
welchem Umfang er sich ausgewirkt hat. Liegt hier nur ein zeitli- 
ches Zusammentreffen vor? Oder handelt es sich, wie Josephus und 
Eusebius versichern, um die eigentliche Ursache? Die Wahrheit 
liegt wahrscheinlich in der Mitte: Der Aufstand hatte eine ganze 
Reihe von glaubwürdigen Ursachen, so daß die Geschichtsschrei- 
bung nicht auf Jakobus' Ermordung als einzige Erklärung dafür 
zurückgreifen mußte. Auf der anderen Seite spricht die Sachlage 
dafür, daß der Tod von Jakobus nicht bloß eine Randerscheinung 
gewesen ist. Er scheint zumindest mit dem Verlauf der politischen 
Ereignisse direkt zu tun gehabt zu haben. 
Aus der Analyse von Eisenman geht jedenfalls zweifelsfrei hervor, 
daß Jakobus eine weit wichtigere Rolle im ersten Jahrhundert 
gespielt hat, als es die christliche Tradition bis auf den heutigen 
Tag wahrhaben will. Die Studie zeigt außerdem die Urkirche in 
einem ganz neuen Licht. Die Urchristen erscheinen nicht mehr als 



eine Versammlung von Frommen, die Politik und öffentliches 
Leben meiden, persönliche Erlösung anstreben und kein anderes 
Reich im Sinn haben als das himmlische. Im Gegenteil: Das Ur- 
christentum erscheint als eine Manifestation des damaligen judai- 
stischen Nationalismus in Form einer Gruppe von militanten 
Fanatikern, die das Gesetz aufrechterhalten, die korrupte saddu- 
zäische Tempelpriesterschaft absetzen, die Dynastie illegitimer 
Marionettenkönige stürzen und die römischen Besatzer aus dem 
Heiligen Land hinausjagen wollen. Und in all diesen Zügen ent- 
sprechen sie dem landläufigen Bild der Zeloten. 
Aber was hat denn nun dies alles mit Qumran und den Schriftrollen 
vom Toten Meer zu tun? 
Die Apostelgeschichte, Josephus und die frühen Kirchenhistoriker 
zeichnen ein kohärentes, wenn auch höchst unvollständiges Bild 
von Jakobus, dem »Bruder des Herrn«. Er erscheint als Ausbund 
der Gerechtigkeit - und zwar so sehr, daß er den Beinamen »der 
Gerechte« erhält - und ist der anerkannte Führer einer sektiereri- 
schen Religionsgemeinschaft, deren Mitglieder »Eiferer für das 
Gesetz« sind. Er muß sich gegen zwei voneinander unabhängige 
Gegner behaupten. Einer davon ist Paulus, ein Außenstehender, 
der anfangs die Gemeinde verfolgt, sich dann bekehrt und in die 
Gemeinschaft aufgenommen wird, schließlich aber zum Renega- 
ten wird, Ausflüchte erfindet und mit seinen Vorgesetzten ständig 
im Streit liegt, das Bild von Jesus usurpiert und seine eigene Lehre 
zu verkünden beginnt - eine Lehre, die zwar von der Lehre der 
Urchristen ausgeht, sie aber entstellt. Jakobus' zweiter Gegner 
steht außerhalb der Gemeinde. Es ist der Hohepriester Ananas, das 
Haupt der sadduzäischen Priesterschaft. Ananas ist ein notorisch 
korrupter und überall verhaßter Mann. Auch er verrät Gott und 
das Volk Israel, indem er mit der römischen Administration und 
ihren herodianischen Marionettenkönigen kollaboriert. Jakobus 
fordert Ananas öffentlich heraus und erleidet schließlich durch die 
Hand der Schergen des Ananas den Tod. Ananas fällt jedoch kurz 
darauf seinerseits einem Mordanschlag zum Opfer. All dies findet 
statt vor dem Hintergrund wachsender sozialer und politischer 
Spannungen und der drohenden Invasion einer fremden Streit- 
macht. 
Mit diesem Szenario im Blick nahm sich Eisenman die Schriftrollen 
vom Toten Meer vor, insbesondere den Habakuk-Kommentar. 



Als er die fragmentarischen Details in den Qumrantexten in einer 
zusammenhängenden Folge geordnet hatte, ergab sich eine außer- 
ordentliche Übereinstimmung mit der Chronik, wie sie die Apo- 
stelgeschichte, Josephus und die frühen Kirchenhistoriker darstell- 
ten. Die Schriftrollen erzählen eine eigene Geschichte, und im 
Zentrum dieser Geschichte steht als einziger Protagonist der »Leh- 
rer der Gerechtigkeit« - eine Persönlichkeit, die mit den gleichen 
Tugenden ausgestattet ist, die mit Jakobus assoziiert werden. Wie 
Jakobus ist der »Lehrer der Gerechtigkeit« der anerkannte Führer 
einer sektiererischen Religionsgemeinschaft, deren Mitglieder »Ei- 
ferer für das Gesetz« sind. Und wie Jakobus muß sich auch der 
»Lehrer der Gerechtigkeit« mit zwei voneinander unabhängigen 
Gegnern herumschlagen. 
Einer dieser Gegner wird als der »Lügenmann« - auch »Lügen- 
priester« oder »Mann der Lüge« - bezeichnet. Er ist ein Außenste- 
hender, der in die Gemeinde aufgenommen worden ist, sich dann 
als Renegat erweist, mit dem »Lehrer der Gerechtigkeit« in Streit 
gerät, die Lehre der Gemeinde zum Teil usurpiert und etliche 
Gemeindemitgiieder auf seine Seite hinüberzieht. Im Habakuk- 
Kommentar steht geschrieben: »Die Abtrünnigen mit dem Lügen- 
mann ... hörten nicht auf die Worte des Lehrers der Gerechtigkeit 
aus dem Munde Gottes.« Statt dessen habe er sich an »die 
Abtrünnigen vom Neuen Bund« gewandt, die »nicht an den Bund 
Gottes glauben und seinen heiligen Namen entweihten«. Im Text 
ist ausdrücklich die Rede vom »Lügenmann, der verworfen hat das 
Gesetz inmitten ihrer ganzen Gemeinde«. Und er spricht vom 
»Lügenprediger, der viele verleitete ... eine Gemeinde durch Lüge 
zu errichten«. 
Im weiteren heißt es von ihm, daß er viele »schwanger gehen ließ 
mit Werken der Lüge«. Dies sind aber genau die Vergehen, deren 
Paulus in der Apostelgeschichte angeklagt wird. Und genau diese 
Vergehen führen am Ende der Apostelgeschichte zu einem Angriff 
auf sein Leben. Eisenman weist darauf hin, daß Paulus geradezu 
überempfindlich reagiert, wenn ihm Schwindel und Meineid vor- 
geworfen werden. Im ersten Brief an Timotheus (2,7) sagt er so 
unwillig, als müßte er sich verteidigen: »Ich sage die Wahrheit, ich 
lüge nicht.« Im zweiten Brief an die Korinther (11,31) schwört er: 
»Der Gott und Vater des Herrn Jesus... weiß, daß ich nicht lüge.« 
Dies sind nur zwei Beispiele von vielen. Paulus' Briefe enthüllen 



ein fast zwanghaftes Begehren, sich von der Anklage der Falschheit 
reinzuwaschen. 
Laut den Schriftrollen vom Toten Meer ist der »Lügenmann« der 
Gegenspieler des »Lehrers der Gerechtigkeit«, also ein Gegner 
innerhalb der Gemeinde. Der zweite Gegner des Lehrers kommt 
von außen. Er wird der »Frevelpriester« genannt und als ein 
korrupter Vertreter der etablierten Priesterschaft dargestellt, die 
ihren Dienst und ihren Glauben verraten hat. Er bildet eine 
Verschwörung, um die »Armen« zu vertilgen - die »Eiferer für das 
Gesetz« -, von denen gesagt wird, daß sie verstreut in Jerusalem 
und an anderen Orten leben. Er verfolgt den »Lehrer der Gerech- 
tigkeit«, wo immer dieser Lehrer auch Zuflucht sucht. Durch die 
Schergen des »Frevelpriesters« erleidet der Lehrer ernsthafte Ver- 
letzungen und möglicherweise - hier ist der Text nur sehr vage - 
sogar den Tod. Als Folge davon wird der »Frevelpriester« seiner- 
seits von den Anhängern des Lehrers ermordet, die ihm, nachdem 
sie ihn getötet haben, »Rachehandlungen an seinem Fleisches- 
leib« antun, das heißt, seinen Leichnam schänden. Die Parallelen 
zwischen dem »Frevelpriester« der Schriftrollen und der histori- 
schen Person des Hohenpriesters Ananas sind nicht zu übersehen. 
In seinem Buch über Jakobus geht Eisenman genauestens auf diese 
Parallelen ein - Jakobus, Paulus und Ananas auf der einen Seite, 
der »Lehrer der Gerechtigkeit«, der »Lügner« und der »Frevelprie- 
ster« auf der anderen Seite. Er geht den Habakuk-Kommentar und 
andere Texte Zeile für Zeile durch und vergleicht sie mit den 
Informationen in der Apostelgeschichte sowie in den Schriften des 
Josephus und der frühen Kirchenhistonker. An dieser Stelle kön- 
nen wir unmöglich die erdrückende Last der Beweise, die er 
aufführt, im einzelnen würdigen. Aber der daraus folgende Schluß 
ist zwingend: Der Habakuk-Kommentar und einige andere Texte 
in den Schriftrollen vom Toten Meer beziehen sich auf ein und 
dieselben Ereignisse, die auch in der Apostelgeschichte, in den 
Schriften des Josephus und in den Werken der frühen Kirchenhi- 
storiker beschrieben werden. 
Diese Schlußfolgerung wird bestärkt durch die schlagende und 
überzeugende Übereinstimmung im Gedankengut, in Sprache und 
Stil der Qumranliteratur mit der Apostelgeschichte, dem Jakobus- 
brief und den zahlreichen paulinischen Briefen. Sie wird weiterhin 
gestützt durch die Entdeckung, daß der Ort, zu dem Paulus sich 



auf den Weg macht und an dem er nach seiner Bekehrung drei 
Jahre lang als Bewerber weilt, in Wirklichkeit Qumran ist und nicht 
die Stadt Damaskus in Syrien. Auch das einzige Versatzstück, das 
auf den ersten Blick nicht dazu zu passen scheint, nämlich der 
Umstand, daß die Verfolgung und der Tod des Jakobus ausdrück- 
lich in Jerusalem stattfinden, während die Schriftrollen vom Toten 
Meer sich, wie man annimmt, auf das Zeitgeschehen in Qumran 
beziehen, läßt sich aus den Texten selbst erklären, hält doch der 
Habakuk-Kommentar ausdrücklich fest, daß sich die Führung der 
Gemeinde zur fraglichen Zeit in »der Stadt ... Jerusalem« auf- 
hielt. 
Es gibt noch einen anderen Aspekt, den Eisenman als besonders 
wichtig herausstreicht. Im Brief an die Römer (1,17) schreibt 
Paulus: »Wird doch in ihm Gottesgerechtigkeit aus Glauben in 
Glauben enthüllt, wie geschrieben steht: >Der Gerechte wird aus 
dem Glauben leben.<« Dasselbe findet sich auch im Brief an die 
Galater (3,11): »Daß aber durch das Gesetz niemand bei Gott 
gerechtfertigt wird, ist daraus ersichtlich, daß es heißt: >Der Ge- 
rechte wird aus dem Glauben leben.<« 
Diese beiden Stellen sind nichts anderes als der »Ausgangspunkt 
der theologischen Konzeption des Glaubens«. Sie bilden letztlich, 
wie Eisenman sich ausdrückt, »den Grundstein der paulinischen 
Theologie«/' Sie ergeben das Fundament, auf dem Paulas seine 
Argumentation gegenüber Jakobus errichten kann - er hält den 
Supremat des Glaubens hoch, Jakobus dagegen den Supremat des 
Gesetzes. 
Woher aber hat Paulus dieses Prinzip des Glaubenssupremates? Es 
war mit Sicherheit nicht Bestandteil der anerkannten judäischen 
Eehre jener Zeit. Eisenman hat herausgefunden, daß dieses Prinzip 
in Wirklichkeit aus dem ursprünglichen Buch Habakuk stammt, 
einem apokryphen alttestamentarischem Text, der aus der Mitte 
des siebten vorchristlichen Jahrhunderts stammen soll. Laut Kapi- 
tel 2, Vers 4 des Buches Habakuk »wird der rechtschaffene Mensch 
durch seinen Glauben leben«. Was Paulus nun in seinen Briefen 
sagt, ist eine eindeutige Anspielung auf diese Stelle, und das Buch 
Habakuk ist ebenso eindeutig die »Schrift«, auf die sich Paulus 
bezieht. 
Noch wichtiger allerdings ist der Habakuk-Kommentar - der 
Glossen und exegetische Auslegungen von Teilen des Buches Ha- 



bakuk enthält und der sich unter den Schriftrollen vom Toten Meer 
befand. Im Habakuk-Kommentar wird dieselbe Stelle aus dem 
Buch Habakuk zitiert und anschließend erläutert: 
»Aber der Gerechte soll leben durch seinen Glauben.« Seine 
Deutung bezieht sich auf alle Täter des Gesetzes im Hause 
Juda, die Gott erretten wird aus dem Hause des Gerichtes, 
wegen ihrer Drangsal und wegen ihres Glaubens an den Lehrer 
der Gerechtigkeit. 
Diese außerordentliche Passage läßt deutlich eine Formulierung 
der Lehre der Urkirche anklingen. Diese besagt ausdrücklich, 
Drangsal und der Glaube an den »Lehrer der Gerechtigkeit« stelle 
den Weg dar zur Befreiung und Erlösung. Aus dieser Stelle in den 
Schriften vom Toten Meer muß Paulus das Fundament für seine 
Theologie abgeleitet haben. Aber in der fraglichen Stelle heißt es 
weiter und unmißverständlich, daß Drangsal und der Glaube an 
den »Lehrer der Gerechtigkeit« nur jene erretten werde, »die das 
Gesetz befolgen im Hause Juda«. Aber gerade diese Betonung 
der Treue zum Gesetz geruhte Paulus zu ignorieren, und damit ist 
sein Streit mit Jakobus und den anderen Mitgliedern der Urkirche 
um die rechte Lehre vorprogrammiert. 



 
 

Eifer für das Gesetz 
 

Laut Eisenman ergibt sich aus den Schriftrollen vom Toten Meer 
ein völlig anderes Bild von der Bewegung, der die Gemeinde in 
Qumran angehörte, als es die bisher verbreiteten Vorstellungen 
von den Essenern vermitteln. Die Bewegung, um die es hier geht, 
hat nicht nur ein Zentrum in Qumran, sondern auch Ansiedlungen 
an etlichen anderen Orten, nicht zuletzt in Jerusalem. Sie übt 
beträchtlichen Einfluß aus, vereinigt in sich beträchtliche Macht 
und kann mit erheblicher Unterstützung rechnen. Sie vermag 
Paulus - und wohl auch viele andere - zur Rekrutierung neuer 
Mitglieder und Besorgung von Geldmitteln in fremde Länder zu 
entsenden. Sie ist in der Lage, Aufruhr und Störungen der öffent- 
lichen Ordnung zu organisieren, und es ist ihrsogar möglich, einen 
eigenen, legitimen Gegenkandidaten für das Amt des Hohenprie- 
sters im Tempel aufzustellen. 
Es gelingt ihr, strategisch wichtige Festungen wie Masada einzu- 
nehmen und zu halten, ja sie kann - und dies ist besonders wichtig 
- die gesamte Bevölkerung Judäas aufstacheln und einen aus- 
gewachsenen Aufstand gegen Rom ins Werk setzen - einen Auf- 
stand, der zu einem sieben Jahre anhaltenden großen Krieg führt 
und der die Intervention nicht nur einiger Abteilungen, sondern 
eines ganzen römischen Heeres notwendig macht. In Anbetracht 
der Breite und Stoßkraft ihrer Aktivitäten muß das traditionelle 
Bild von den Essenern und der Urkirche kläglich unangemessen 
erscheinen. 
Außerdem zeigt sich, daß von der Bewegung, die sich in der 
Gemeinde von Qumran und der Urkirche manifestierte, gleichzei- 
tig auch andere Gruppen, die man bisher gemeinhin als ganz 
eigenständig betrachtet hat, durchdrungen waren: die »Zadokiter« 
nämlich, das heißt, die Zeloten und Sikarier. 
Eisenmans Nachforschungen haben enthüllt, daß die bisher für so 
kompliziert gehaltene zeitgeschichtliche Situation im Grunde ganz 
einfach ist. Wie er darlegt, erweisen sich »Bezeichnungen wie 
Ebionim, Nozrim, Hassidim, Zaddikim(ds.s sind Ebioniter, palästi- 
nische Christen, Essener und Zadokiter) als Variationen eines 



Themas« , während »die unterschiedlichen Ausdrücke, mit denen 
die Mitglieder der Gemeinde von Qumran sich selbst benannten, 
zum Beispiel >Söhne des Lichts<... nicht jeweils als Bezeichnungen 
verschiedener Gruppen dienten, sondern als austauschbare Meta- 
phern aufzufassen sind«. 
Es wird sich erweisen, daß die militanten Zeloten und Sikarier in 
ähnlicher Weise nur Variationen eines Themas, Manifestationen 
ein und derselben Bewegung sind. Diese Bewegung ist in ihrem 
Wesen militant, nationalistisch, revolutionär und messianisch. Sie 
hat ihre Wurzeln im Alten Testament, und ihre einzelnen Strömun- 
gen vereinigten sich unter der Herrschaft der Makkabäer im 
zweiten vorchristlichen Jahrhundert. Doch die Ereignisse im ersten 
Jahrhundert der christlichen Ära entfachten die Bewegung mit 
neuer und besonders wilder Glut. Im Grunde ging es ihren Anhän- 
gern in erster Linie um die Frage der dynastischen Legitimität - der 
Legitimität nicht nur des herrschenden Hauses, sondern auch der 
Inhaber des Priesteramtes. Ja zu Beginn stand die Frage der legi- 
timen Abkunft des Priestertums sogar eindeutig im Vordergrund. 
Die legitime Abkunft des Priestertums hatte in der Zeit des Alten 
Testaments zentrale Bedeutung erlangt. Angeblich ließ sich das 
Priestertum über den Stamm Levi bis auf Aaron zurückführen. 
Daher war es durch das ganze Alte Testament hindurch aus- 
schließliches Vorrecht der Leviten, das Priesteramt zu besetzen. 
Die levitischen Hohenpriester unter David und Salomon werden 
als »Zadok« bezeichnet - es ist allerdings nicht klar, ob es sich 
hierbei um einen Eigennamen oder einen erblichen Titel handelt/ 
Salomon wird von (einem) »Zadok« gesalbt und auf diese Weise 
zum »Gesalbten«, zum »Messias« - hebräisch ha-mashi'ab. Doch 
waren auch die Hohenpriester Gesalbte und folglich auch sie 
»Messiasse«. Das bedeutet, daß das Volk Israel zur Zeit des Alten 
Testaments im Grunde parallel von zwei Geschlechtern von »Mes- 
siassen« oder »Gesalbten« regiert wurde. Eines der beiden war für 
die geistlichen Belange zuständig; es leitete sich über den Stamm 
Levi von Aaron her. Das andere, das Königtum, war für die 
weltlichen Belange verantwortlich und leitete sich über David vom 
Stamm Juda (oder wie der Stamm Juda auch genannt wurde: 
Stamm Israel) her. Dies erklärt ganz natürlich die Verweise in den 
Schriftrollen vom Toten Meer auf »den (die) Messias(se) von 
Aaron und von Israel« beziehungsweise »Aaron und David«. Die- 



ses Prinzip ist im übrigen gar nicht so verschieden von dem, das im 
mittelalterlichen Europa herrschte: Papst und Kaiser standen ge- 
meinsam an der Spitze des Heiligen Römischen Reiches. 
Die priesterliche Linie, die sich von Aaron herleitete, behauptete 
ihren Status bis zur Invasion der Babylonier im Jahre 587 v. Chr. 
Nach dem Ende der babylonischen Gefangenschaft im Jahre 538 
v. Chr. reorganisierte sich das Priestertum recht schnell und be- 
stand wieder auf der Abstammung - im übertragenen, wenn auch 
nicht im wörtlichen Sinn - von Aaron. Im Jahre 333 v. Chr. 
durchzogen die Heere Alexanders des Großen auch das Heilige 
Land. In den darauffolgenden etwas mehr als anderthalb Jahrhun- 
derten wurde Palästina von hellenistischen oder griechisch orien- 
tierten Dynastien regiert. Während dieser Zeit brachte die Prie- 
sterschaft eine verwirrende Anzahl von Anwärtern hervor, die zum 
großen Teil hellenistische Sitten, Lebensformen, Werte und Ver- 
haltensweisen annahmen. Und wie so oft bildete sich gegen diese 
allgemeinen Liberalisierungstendenzen eine konservative Reak- 
tion von »Unnachgiebigen«. Es entstand eine Bewegung, die die 
erschlaffte, heterodoxe und »freizügige« Atmosphäre, die Gleich- 
gültigkeit gegenüber den alten Traditionen, die Beschmutzung 
und Besudelung der alten »Reinheit« und die Mißachtung des 
geheiligten Gesetzes anprangerte. Diese Bewegung setzte sich zum 
Ziel, Palästina von hellenisierten Kollaborateuren und Libertini- 
sten zu befreien, die - so empfand man die herrschende Lage - 
schon durch ihre bloße Anwesenheit den Tempel entweihten. 
Wie im ersten Makkabäerbuch zu lesen ist, trat diese Bewegung 
erstmals um 167 v. Chr. als solche in Erscheinung, als Mattathias 
Makkabäus, ein Priester vom Lande, nach Jerusalem kam und 
einen Juden an einem heidnischen Altar im Tempel opfern sah. 
Beim Anblick derartiger Blasphemie erschlug Mattathias, der »vor 
Eifer für das Gesetz« brannte (l Makk. 2,26), den Gotteslästerer 
und gleich auch noch einen griechischen Soldaten, der zufällig 
dabei war. Das machte Mattathias, wie Eisenman darlegt, zum 
ersten eigentlichen »Zeloten«. Unmittelbar nach dieser Aktion im 
Tempel rief er zum Aufstand auf: »Wer noch für das Gesetz eifert 
und treu zum Bunde steht, der folge mir nach« (l Makk. 2,27). 
Anschließend durchzog er das Land mit seinen Söhnen Judas, 
Simon, Jonathan und zwei weiteren in Begleitung der sogenannten 
»Asidäer«, das waren »tapfere Männer aus Israel, ein jeder dem 



Gesetz treu ergeben« (l Makk. 2,42). LJnd als Mattathias etwa ein 
Jahr später auf dem Sterbebett lag, ermahnte er seine Söhne und 
Getreuen: »Jetzt, Kinder, kämpft für das Gesetz, gebt euer Leben 
für den Bund der Väter hin!« (l Makk. 2,50) 
Nach Mattathias' Tod ging die Führung der Bewegung an seinen 
Sohn Judas über. Dieser »zog sich in die Wüste zurück. Mit seinen 
Leuten lebte er in den Bergen wie die wilden Tiere. Sie nährten sich 
die ganze Zeit nur von Krautern, um sich von der Befleckung 
freizuhalten« (2 Makk. 5,27). Dies wird schließlich zu einem 
bedeutenden Prinzip und Ritual - Selbstreinigung durch Rückzug 
in die Wildnis und eine Art Initiation durch Leben in Abgeschie- 
denheit für eine bestimmte Zeitspanne. Hier liegt nach Eisenman 
auch der Ursprung solch abgelegener Gemeinden wie Qumran, 
deren Gründung in makkabäische Zeit zurückreicht.3 Es gibt in der 
Tat diese Art »Rückzug« auch in unserer Zeit. Im Neuen Testa- 
ment ist das leuchtende Vorbild für eine solche Selbstreinigung in 
abgeschiedener Einsamkeit natürlich Johannes der Täufer, der »in 
der Wüste predigte« und »Heuschrecken und Honig« aß. Und es 
ist daran zu erinnern, daß auch Jesus sich vor seinem öffentlichen 
Auftreten einer solchen Prüfung unterzieht. 
Von den Orten des Fastens, an die sie sich zurückgezogen hatten, 
machten sich Judas Makkabäus, seine Brüder und seine Anhänger 
zu einem langwierigen Kleinkrieg auf. Die Aktion weitete sich zu 
einem regelrechten Aufstand aus, an dem sich das ganze Volk 
beteiligte. Um 152 v. Chr. hatten die Makkabäer die Kontrolle über 
das Heilige Land errungen, befriedeten das Land und inthronisier- 
ten sich selbst als Herrscher. Nach Einnahme des Tempels war ihre 
erste Amtshandlung die Reinigung des Tempels von allem heidni- 
sehen Zierat. Es fällt auf, daß die Makkabäer, die gleichzeitig 
Könige und Priester waren, das Priesteramt über das weltliche 
Herrscheramt stellten. Sie beeilten sich, ihren Status in der Prie- 
sterschaft zu verankern und sich zu "Wächtern des Gesetzes aufzu- 
werfen. Dagegen nannten sie sich erst in der vierten Generation 
ihrer Dynastie, nämlich zwischen 103 und 76 v. Chr., auch Könige. 
Vpn ihrer priesterlichen Bastion aus verkündeten die Makkabäer 
das Gesetz mit fundamentalistischer Glut. Dabei beriefen sie sich 
mit Vorliebe auf die alttestamentarische Legende vom »Bund des 
Pinchas«, der im Buch Numeri eine Rolle spielt.6 Pinchas soll 
Priester und ein Enkel Aarons gewesen sein, der aktiv wurde, 



nachdem Moses die Israeliten aus Ägypten geführt hatte und diese 
sich in Palästina niedergelassen hatten. Bald darauf lichtete die Pest 
die Reihen der Israeliten. Da wandte sich Pinchas gegen einen 
Mann, der eine heidnische Fremde zur Frau genommen hatte, und 
streckte die beiden mit seinem Speer augenblicklich nieder. Zu 
dieser Tat soll Gott erklärt haben, Pinchas sei der einzige Mensch, 
der »denselben Eifer hat wie ich«, und mit ihm einen Bund ge- 
schlossen haben als Belohnung »für sein Eifern« (l Makk. 2,54). 
Zu dieser Gestalt nun blickte die makkabäische Priesterschaft als 
zu einem mustergültigen Vorbild auf. Wie Pinchas verdammten sie 
jedwede Beziehung zu Heiden und Fremden. Wie Pinchas beharr- 
ten sie auf dem »Eifer für das Gesetz« und trachteten selbst nach 
dessen Verwirklichung. Diese »xenophobe Feindseligkeit gegen 
fremde Sitten, fremde Ehepartner und so weiter« wurde von da an 
wie ein Erbe weitergegeben und »scheint für die Orientierung der 
Zeloten und Zadokiter insgesamt geradezu charakteristisch ge- 
worden zu sein«. 
Ob die Makkabäer ihren Stammbaum tatsächlich auf Aaron und 
David zurückführen konnten, ist ungewiß. Wahrscheinlich nicht. 
Aber durch ihren »Eifer für das Gesetz« vermochten sie sich 
offenbar hinreichend zu legitimieren. Und so konnte Israel, solan- 
ge ihre Herrschaft währte, also ein Priestertum und Königtum 
vorweisen, das mehr oder weniger den strengen Kriterien, wie sie 
das Alte Testament forderte, genügte. 
Doch all dies kam mit Herodes' Herrschaftsantritt 37 v. Chr. zu 
einem Ende. Ihn hatten die Römer, die, Palästina fast dreißig Jahre 
zuvor erobert hatten, als ihre Marionette eingesetzt. Solange He- 
rodes' Stellung noch nicht gefestigt war, quälten auch ihn Legiti- 
mierungssorgen. Er versuchte sie beispielsweise durch die Heirat 
mit einer makkabäischen Prinzessin loszuwerden. Seine Stellung 
war aber erst gesichert, nachdem er seine Frau und ihren Bruder 
ermordet und somit das Geschlecht der Makkabäer endgültig 
ausgelöscht hatte. Er beseitigte oder zerschlug auch das höhere 
Kader der Priesterhierarchie und ersetzte es durch seine eigenen 
Favoriten und Günstlinge. Dies waren die »Sadduzäer«, die uns 
aus den biblischen Quellen und von Josephus her bekannt sind. 
Eisenman vermutet, daß die Bezeichnung »Sadduzäer« ursprüng- 
lich eine Variante oder Verfallsform von »Zadok« oder Zaddikim 
gewesen sein könnte, dem hebräischen Ausdruck für »die Gerech- 



ten«, womit fraglos die makkabäische Priesterschaft gemeint war.  

Mit diesen haben die von Herodes eingesetzten Sadduzäer aller- 
dings nichts zu tun. Sie standen treu zu dem usurpierenden König 
und führten das angenehme Leben einer angesehenen, privilegier- 
ten Oberschicht. Sie übten ein lukratives Monopol aus über den 
Tempel und alles, was mit dem Tempel zu tun hatte. Und sie hatten 
absolut keinen besonderen »Eifer für das Gesetz« im Sinn. So sah 
sich also Israel von einem korrupten, illegitimen Königtum und 
einer korrupten, illegitimen Priesterschaft unterjocht, die beide 
letztlich Instrumente des heidnischen Rom waren. 
Und wie in den Tagen des Mattathias Makkabäus schrie diese 
Situation geradezu nach einer Reaktion. Während die von Hero- 
des eingesetzten Marionettenpriester als »Sadduzäer« in die Ge- 
schichte eingingen, wurden ihre Gegner - die »Puristen«, die 
weiterhin »Eifer für das Gesetz« zeigten - unter verschiedenen 
Namen bekannt. In einem bestimmten Kontext, etwa der Qum- 
ranliteratur, werden diese Gegner »Zadokiter« oder »Söhne Za- 
doks« genannt, im Neuen Testament heißen sie »Nazarener« und 
später »Urchristen«. Bei Josephus werden sie »Zeloten« und »Si- 
karier« genannt. Für die Römer sind sie natürlich »Terroristen«, 
»Gesetzlose« und »Räuber«. Heute würde man sie wohl als »mes- 
sianisch-revolutionäre Fundamentalisten« bezeichnen.10 

Aber welche Bezeichnung man auch wählt, sicher ist, daß die 
religiöse und politische Situation in Judäa zu Beginn des ersten 
Jahrhunderts nach Christus gekennzeichnet war durch eine breite 
Opposition gegen die herodianische Regierung und gegen die 
Priesterschaft sowie gegen die Administration des Römischen Rei- 
ches, welche hinter den beiden Institutionen stand und ihre Herr- 
schaft aufrechterhielt. Im ersten nachchristlichen Jahrhundert gab 
es somit zwei rivalisierende und einander bekämpfende Parteiun- 
gen von »Sadduzäern«. Auf der einen Seite gab es die aus dem 
Neuen Testament und den Werken von Josephus bekannten Sad- 
duzäer, die »herodianischen Sadduzäer« oder »Sadduzäer von 
Herodes' Gnaden«, auf der anderen Seite die »echte« oder »reine« 
sadduzäische Bewegung, die jede Art von Kollaboration verwarf 
und den drei traditionell leitenden Prinzipien unverbrüchlich die 
Treue hielt: einem Priestertum oder priesterlichen Messias, die von 
Aaron abstammten, einem königlichen Messias aus dem Hause 
David und allem voran dem »Eifer für das Gesetz«. 



Inzwischen dürfte dem Leser klargeworden sein, daß »Eifer für 
das Gesetz« keineswegs als leere Worthülse verwendet wird. Im 
Gegenteil, der Ausdruck wird genau in dem Sinne verwendet wie 
etwa die Umschreibung »Brüder der Loge« von den Freimaurern, 
und dort, wo er oder eine Variante davon auftaucht, bekommt die 
Forschung einen wichtigen Schlüssel in die Hand, der auf eine 
bestimmte Gruppe von Menschen oder eine Bewegung hindeutet. 
Akzeptiert man dies als Tatsache, hört es sich gequält und einfalls- 
los an, wenn man - mit den Vertretern des Consensus - darauf 
beharrt, daß zwischen der Gemeinde von Qumran, die den »Eifer 
für das Gesetz« rühmt, und den Zeloten der landläufigen Tradition 
ein Unterschied gemacht werden müsse. 
Die historische Bewegung der Zeloten soll nach der gängigen 
Vorstellung in den frühen Anfängen des christlichen Zeitalters von 
einem gewissen Judas von Galiläa oder Judas von Gamala gegrün- 
det worden sein. Dieser Judas rief unmittelbar nach dem Tod von 
Herodes dem Großen im Jahre 4 v. Chr. zum Aufstand auf. 
Josephus beleuchtet einen besonders aufschlußreichen Ausschnitt 
dieser Erhebung näher. Sobald die Trauerzeit für Herodes vorüber 
gewesen sei, habe eine aufgestachelte Öffentlichkeit gefordert, daß 
der amtierende herodianische Hohepriester abgesetzt werde und 
ein anderer »von größerer Frömmigkeit und Reinheit« an seine 
Stelle trete. In Begleitung eines unter der Bezeichnung »Sadduk« 
bekannten Priesters - offensichtlich eine griechische Abwandlung 
von »Zadok« oder, wie Eisenman nahelegt Zaddik (dem hebräi- 
schen Ausdruck für »der Gerechte«) - stürmten Judas und seine 
Anhänger das königliche Waffenarsenal der galiläischen Stadt 
Sepphoris und brachten Waffen und Kriegsgerät an sich. Etwa zur 
selben Zeit - kurz vorher oder nachher - wurde Herodes' Palast 
in Jericho nahe bei Qumran angegriffen und niedergebrannt. Auf 
diese Ereignisse folgten ein fünfundsiebzig Jahre dauernder Klein- 
krieg und unablässige Terrorakte, die in den großangelegten mi- 
litärischen Operationen der Jahre 66-73 n. Chr. ihren Höhepunkt 
erreichten. 
In seinem Werk Der Jüdische Krieg, das relativ kurze Zeit nach dem 
Aufstand entstanden ist, schreibt Josephus, Judas von Galiläa habe 
»selbst eine eigentümliche Sekte« gegründet. Josephus' zweites 
großes Werk, Jüdische Altertümer, entstand rund zwanzig Jahre 
danach. Da hatte sich die Situation entspannt, und wohl aus diesem 



Grund konnte Josephus darin deutlicher werden." Er schreibt 
nämlich, Judas und der Sadduk seien »Eiferer« geworden, was mit 
einer Bekehrung gleichzusetzen ist, und zwar einer Bekehrung zu 
einer Einstellung oder Gesinnung, die damals allgemein bekannt 
war. 
Ihre Bewegung, sagt Josephus, habe »das vierte Kapitel der jüdi- 
schen Philosophie« geschrieben, und die Jugend Israels »eifere 
dafür«. Von Anfang an sei die Bewegung durch messianische 
Hoffnung gekennzeichnet gewesen. Sadduk habe den priesterli- 
chen Messias aus dem Stamme Aaron verkörpert. Judas habe ein 
ehrgeiziges Verlangen nach der Königswürde gezeigt - also nach 
dem Status des königlichen Messias aus dem Hause David. 
Judas scheint schon recht bald im Kampf gefallen zu sein. Seine 
Führungsgewalt ging auf seine drei Söhne über. Zwei davon, Jakob 
und Simon, waren bekannt als Führer der Zeloten. Sie wurden von 
den Römern zwischen 46 und 48 nach Christus gefangengenom- 
men und gekreuzigt. Menachem, der dritte Sohn - möglicherweise 
auch ein Enkel -, war einer der Anführer des Aufstandes von 66. 
Als der Aufstand zu Beginn sich noch verheißungsvoll entwickelte, 
soll Menachem triumphal in Jerusalem Einzug gehalten haben, 
»wie ein König« heißt es. Dies ist eine weitere Manifestation von 
messianisch-dynastischen Ambitionen. Im gleichen Jahr nahm 
Menachem die Festung Masada ein. Auch der letzte Befehlshaber 
der Bastion, historisch als Eleazar bekannt, soll ein Abkömmling 
von Judas von Galiläa gewesen sein, aber der Grad dieser Ver- 
wandtschaft ist nicht geklärt. 
Der kollektive Selbstmord der zelotischen Verteidiger von Masada 
ist zu einem allgemein bekannten historischen Ereignis geworden, 
war Thema mindestens zweier Romane, eines Spielfilms und einer 
Fernsehserie. Wir haben auch in diesem Buch schon darauf hinge- 
wiesen, und wir werden bald noch eingehender darauf zu sprechen 
kommen. Aber nicht nur in Masada hat sich ein solcher kollektiver 
Selbstmord ereignet, sondern auch in der Stadt Gamala in Galiläa. 
Dorthin, in die Heimat des Judas und seiner Familie, marschierte 
als Reaktion auf die Erhebung der Bevölkerung irn Heiligen Land 
67 n. Chr. ein römisches Heer. Der Versuch, die Stadt zu vertei- 
digen, kostete viertausend Juden das Leben. Als ihre Anstrengun- 
gen sich als fruchtlos erwiesen, begingen fünftausend Menschen 
gerneinsam Selbstmord. Darin zeigt sich weit mehr als nur politi- 



sche Opposition. Ein solches Verhalten legt Zeugnis ab für einen 
intensivsten religiösen Fanatismus. Sein Ausmaß deutet Josephus 
an, wenn er über die Zeloten ausführt: »Sie ... fürchten den Tod 
in keiner Form, noch kann irgend etwas sie so einschüchtern, daß 
sie einen Menschen Flerrn nennen ...« Einen römischen Kaiser 
als Gott anzuerkennen, was Rom ja verlangte, hätte für die Zeloten 
eine undenkbare Gotteslästerung bedeutet. Einem solchen Ver- 
stoß gegen das Gesetz hätten sie mit Sicherheit den Tod vorgezo- 
gen. 
Der »Eifer für das Gesetz« schlägt eine Brücke zwischen den 
Zeloten - die im allgemeinen mehr oder weniger als profane 
Freiheitskämpfer betrachtet werden - und den glühend religiösen 
Mitgliedern der Gemeinde von Qumran. Wie schon oben bemerkt, 
sind »Qumrantexte« in den Ruinen von Masada gefunden worden. 
Der »Eifer für das Gesetz« stellt die Zeloten auch in eine Reihe mit 
der sogenannten Lirkirche, für deren Anhänger derselbe Eifer 
immer wieder bezeugt wird. Die in den Evangelien als »Simon 
Zelotes« oder »Simon der Zelot« bezeichnete Figur belegt, daß sich 
in Jesu nächster Umgebung mindestens ein Zelot aufgehalten hat. 
Und Judas Ischariot, dessen Name möglicherweise von der Be- 
zeichnung Sikarier abgeleitet ist, könnte durchaus ein weiterer 
Zelot gewesen sein. Besonders aufschlußreich ist aber die ur- 
sprüngliche griechische Bezeichnung für die Mitglieder der Urkir- 
che. Sie werden explizit »zelotaides Gesetzes«, das heißt »Zeloten« 
genannt. Es bildet sich also im Palästina des ersten nachchristli- 
chen Jahrhunderts eine Art fundamentalistisch eingestellte, dyna- 
stische Priesterschaft, die sich genealogisch oder symbolisch von 
Aaron herleitet und erfüllt ist von der Hoffnung auf die bevorste- 
hende Ankunft eines davidischen, das heißt königlichen Messias. 

Diese Priesterschaft befindet sich in einem andauernden, selbster- 
klärten Kriegszustand mit der herodianischen Dynastie, deren 
Marionettenpriestern und den römischen Besatzern. Je nachdem, 
was ihre Vertreter zu einem bestimmten Zeitpunkt gerade unter- 
nehmen und wer von ihnen spricht, werden sie mitsamt ihren 
Anhängern abwechselnd als »Zeloten«, »Essener«, »Zadokiter«, 
»Nazoräer« und mit einer Reihe von anderen Namen bezeichnet. 
Zu diesen anderen Namen gehören auch die, die ihre Feinde für 
sie haben, darunter »Räuber« und »Gesetzlose«. Diese Menschen 
sind auf keinen Fall passive Eremiten und Mystiker. Im Gegenteil, 



ihre Vision ist, um mit Eisenman zu sprechen, »gewaltig apokalyp- 
tisch«. Sie stellt das theologische Pendant zu den gewaltsamen 
Aktionen dar, mit denen man üblicherweise die Zeloten in Verbin- 
dung bringt. Diese theologisch wie politisch gewaltsame Orien- 
tierung findet sich auch in der Laufbahn von Johannes dem Täufer 
- er wurde laut Matthäus- und Markusevangelium hingerichtet, 
weil er die Heirat des Herodes Antipas mit seiner Nichte verurteilte 
mit der Begründung, »weil das Gesetz dir nicht erlaubt, sie zu 
haben«. Eisenman vermutet denn auch, daß Johannes der Täufer 
jener mysteriöse »Sadduk« gewesen sein könnte, der zur Zeit der 
Geburt Jesu Judas von Galiläa, den Führer der Zeloten, begleite- 
te. 
Fassen wir noch einmal zusammen: Aus dem verwirrenden Durch- 
einander von Namen und Bezeichnungen schält sich allmählich das 
Bild einer breiten Bewegung heraus, in der die Essener, Zadokiter, 
Nazoräer, Zeloten und andere vergleichbare Parteiungen ineinan- 
der übergehen. All diese Namen erweisen sich als bloß leicht 
voneinander abweichende Bezeichnungen - oder sogar höchstens 
unterschiedliche Manifestationen - für ein und dieselbe religiöse 
und politische Triebfeder. Diese Bewegung weitete sich vom zwei- 
ten vorchristlichen Jahrhundert an überall im Heiligen Land aus. 
Die getrennt in Erscheinung tretenden Parteiungen wären einan- 
der als mindestens so ähnlich zu betrachten wie zum Beispiel die 
verschiedenen Einzelpersonen, Gruppen und Interessengemein- 
schaften, die in der französischen Resistance während des Zweiten 
Weltkriegs alle dasselbe Ziel verfolgten. Mindestens. Robert Ei- 
senman ist sogar überzeugt, daß es allerhöchstem graduelle Un- 
terscheidungen zwischen ihnen geben kann; für ihn sind diese 
Gruppierungen alle nur Variationen eines Themas. Und selbst 
wenn zwischen ihnen graduelle Unterschiede bestanden haben 
sollten, wären sie dennoch aufgegangen in ihrem gemeinsamen 
Engagement für eine einzige, ehrgeizige Sache: die Befreiung des 
Landes von der römischen Besatzung und die "Wiedereinsetzung 
der alten, legitimen, judäischen Monarchie und ihres rechtmäßi- 
gen Priestertums. 
Dieses große Ziel wurde natürlich nicht mit der Zerstörung von 
Jerusalem und Qumran zwischen 68 und 70 n. Chr. und auch nicht 
mit dem Fall von Masada im Jahre 73 n. Chr. aufgegeben. In der 
Zeit unmittelbar nach dem Debakel flohen die Zeloten und Si- 



karier scharenweise ins Ausland, an Orte, die bereits beträchtliche 
jüdische Bevölkerungsanteiie aufwiesen, wie zum Beispiel Persien 
und Ägypten, und dort insbesondere Alexandria. In Alexandria 
versuchten sie die dort ansässigen Juden erneut zum Aufstand 
gegen Rom zu bewegen. Sie rotteten sich mit geringem Erfolg 
zusammen; etwa sechshundert wurden festgenommen und den 
Behörden übergeben. Männer, Frauen und Kinder versuchte man 
unter der Folter dazu zu zwingen, den Kaiser als Gott anzuer- 
kennen. Nach Josephus »wurde nicht ein einziger von ihnen 
schwach, und keiner sprach das geforderte Wort«. Josephus fährt 
fort: 
Am meisten Bewunderung zollten die Zuschauer den Kindern, 
von denen sich keines bewegen ließ, den Kaiser als seinen Herrn 
zu bezeichnen, in solchem Maße war ihre Kühnheit Herr über 
ihren schwachen Körper. 
Hier tritt erneut jener Zug von fanatischer Ergebenheit in Erschei- 
nung - eines Fanatismus, der niemals politischer, sondern,nur 
religiöser Natur sein kann. 
Gut sechzig Jahre nach dem Krieg, der Jerusalem und den Tempel 
als Ruinen zurückließ, brach im Heiligen Land erneut ein Aufstand 
aus, den die charismatische, messianische Führerfigur Simeon Bar 
Kochba, der »Sohn des Sterns«, anführte. Eisenman meint, diese 
Bezeichnung lege die Vermutung nahe, daß Simeon tatsächlich 
direkt einer Linie von Zelotenführern des vorangegangenen Jahr- 
hunderts entstammte. 
Jedenfalls spielte das Symbol des Sterns zu der Zeit, die mit dem 
ersten Aufstand ihren Flöhepunkt fand, eine überragende Rolle.  

Und wir haben ja bereits gesehen, daß dieses Symbol auch in den 
Schriftroilen vom Toten Meer immer wieder auftaucht. Es stammt 
ursprünglich aus einer Prophezeiung im Buch Numeri, die lautet 
(24,17): »Ein Stern geht auf aus Jakob, und ein Zepter erhebt sich 
aus Israel.« In der Kriegsrolle steht, unter Berufung auf diese 
Prophezeiung, der »Stern« oder der »Messias« werde gemeinsam 
mit den »Armen« oder den »Gerechten« die einfallenden Heere 
zurückschlagen. Eisenman hat diese Prophezeiung über den Stern 
noch an zwei weiteren wichtigen Stellen der Qumranliteratur 
aufgespürt.28 Die eine findet sich in der Damaskusschrift und 
spricht eine besonders deutliche Sprache: »Und der Stern, das ist 
der Erforscher des Gesetzes, der nach Damaskus kommt, wie 



geschrieben steht ... das Zepter, das ist der Fürst der ganzen 
Gemeinde ...«  
Josephus und auch die römischen Historiker Sueton und Tacitus 
berichten, daß im ersten nachchristlichen Jahrhundert im Heiligen 
Land die Prophezeiung ging, von Judäa aus würden die Menschen 
die Weltherrschaft antreten. Nach Josephus hat die Verbreitung 
dieser Prophezeiung beim Aufstand von 66 n.Chr. eine bedeutende 
Rolle gespielt. Es erübrigt sich im Grunde, darauf hinzuweisen, 
daß dieselbe Prophezeiung des »Sterns« in die christliche Tradition 
als »Stern von Bethlehem« eingegangen ist, der Jesu Geburt an- 
kündigt. Als »Sohn des Sterns« kann also Simeon Bar Kochba 
einen illustren symbolischen Stammbaum vorweisen. 
Im Unterschied zum Aufstand von 66 n. Chr. war Simeons Erhe- 
bung, die im Jahre 132 n. Chr. begann, kein schlecht organisierter 
Flächenbrand, der durch spontan gelegte Feuer ausbrach. Im Ge- 
genteil, dem Unternehmen ging eine lange, sorgfältige Planung 
voraus. Jüdische Schmiede und Handwerker, die gezwungen wa- 
ren, für die Römer zu arbeiten, produzierten zum Beispiel absicht- 
lich Waffen, die dem üblichen Standard nicht entsprachen. Als die 
Römer sie zurückwiesen, wurden sie gesammelt und zum Ge- 
brauch für die Rebellen gehortet. Aus dem Krieg des vorangegan- 
genen Jahrhunderts hatte Simeon auch gelernt, daß es nichts 
brachte, Festungen wie Masada zu erobern und zu halten. Um die 
Römer zu besiegen, mußte der Kampf mit mobilen Feinheiten 
geführt werden, mit denen man blitzschnell zuschlagen und genau 
so schnell wieder verschwinden konnte. Diese Strategie führte zum 
Ausbau eines umfangreichen, unterirdischen Netzes von Räumen, 
Korridoren und Tunnel. In der Zeit vor dem Aufstand benutzte 
Simeon dieses Netz zu Übungszwecken. Sobald dann die Feind- 
seligkeiten begonnen hatten, dienten die unterirdischen Verbin- 
dungswege als Ausgangsbasen. Sie ermöglichten den Rebellen, 
blitzschnelle Überfälle zu machen und wieder zu verschwinden.  

Doch beschränkte sich Simeons Streitmacht nicht allein auf Gueril- 
laoperationen. In seinem Heer befanden sich auch viele Freiwillige 
aus der Fremde, viele Söldner und Berufssoldaten, die über be- 
trächtliche militärische Erfahrungen verfügten. Archäologische 
Funde haben bestätigt, daß Simeons Generalstab und seine Offi- 
ziere zum großen Teil nur griechisch gesprochen haben.33 Eine 
derart wohlausgebildete Streitmacht konnte den Römern gele- 



gentlich sogar in offener Feldschlacht entgegentreten. 
Im ersten Jahr des Aufstandes hat Simeon mindestens eine römi- 
sche Legion vollständig aufgerieben, möglicherweise sogar eine 
zweite. Palästina war von römischen Truppen leer gefegt, Jeru- 
salem wiedererobert und eine jüdische Verwaltung dort eingesetzt 
worden. Der Kampf wäre ums Haar auf der ganzen Linie erfolg- 
reich gewesen, wäre Simeon nicht von den Verbündeten, auf die 
er sehnlichst wartete, im Stich gelassen worden. Nach seinem 
großangelegten Plan sollte ein Heer aus Persien seine Truppen 
unterstützen, denn in Persien lebten immer noch viele Juden, die 
die Sympathie und Gunst der regierenden Dynastie genossen. 
Doch gerade als Simeon diese Verstärkung am dringendsten be- 
nötigte, fielen im Norden Persiens marodierende Bergstämme ein, 
wodurch die persischen Reserven gebunden waren und Simeon der 
zugesagten Hilfe beraubt war.1 
In Syrien, und damit in sicherer Entfernung von Palästina, reorga- 
nisierten sich die Römer unter der persönlichen Führung von 
Kaiser Hadrian und Julius Severus, dem ehemaligen Statthalter 
von Britannien, als seinem Stellvertreter. Es kam zu einer zweiten 
großangelegten Invasion von zwölf (!) Legionen, also etwa acht- 
zigtausend Mann. In einer Zangenbewegung kämpften sie sich 
Schritt für Schritt voran durch das ganze Heilige Land. Schließlich 
wurde Simeon in die Enge getrieben. Seine letzte Zufucht fand er 
in Battir, nur wenige Kilometer westlich von Jerusalem, wo er sein 
letztes Hauptquartier 135 n. Chr. aufschlug. 
Während der gesamten Zeit des Aufstandes befand sich Qumran 
in der Hand von Simeons Truppen. Die in den Ruinen gefundenen 
Münzen beweisen allein dadurch, daß sie da lagen, daß Qumran 
von beträchtlicher strategischer Bedeutung gewesen sein muß. 
Trotz Pater de Vaux' Einwänden ist es daher sehr gut möglich, 
daß zumindest einige der Schriftrollen vom Toten Meer erst zur 
Zeit von Simeon Bar Kochba in Qumran deponiert wurden. 



 
 

Zelotischer Selbstmord 
 

Betrachtet man die breite messianische Bewegung im Palästina des 
ersten nachchristlichen Jahrhunderts in der richtigen Perspektive 
und erkennt man die verschiedenen Sekten als deren integrale 
Bestandteile, dann klären sich eine Reihe von bis heute unerklär- 
lichen Einzelheiten und Widersprüchen von selbst. So wird zum 
Beispiel die apokalyptische, eschatologische Glut Johannes' des 
Täufers verständlich, ebenso sein Verhalten anläßlich der Ereig- 
nisse, über die in den Evangelien berichtet wird. Außerdem findet 
sich eine Erklärung für etliche theologisch knifflige Passagen und 
Vorfälle im Leben Jesu. Wie wir bereits erwähnt haben, hielten sich 
zum Beispiel in der Gefolgschaft Jesu zumindest ein Zelot, mögli- 
cherweise aber auch weitere auf. 
Dann wird von der Gewaltsamkeit berichtet, mit der Jesus die 
Tische der Geldwechsler im Tempel umstürzt. Zu erwähnen ist 
weiterhin die Tatsache, daß Jesus nicht aufgrund jüdäischer, son- 
dern aufgrund römischer Rechtsprechung exekutiert wurde, und 
zwar auf eine Art und Weise, die politisch motivierten Tätern 
vorbehalten war. Es gibt außerdem zahlreiche weitere Stellen, die 
in diesem Buch schon an anderer Stelle erörtert worden sind. Und 
schließlich sind da noch Jesu eigene Worte zu erwähnen (Matth. 
10,34-35): 
Glaubet nicht, ich sei gekommen, Frieden auf die Erde zu 
bringen. Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern 
das Schwert. Denn ich bin gekommen, den Menschen zu 
entzweien mit seinem Vater und die Tochter mit der Mutter ... 
Und vielleicht noch aussagekräftiger ist folgende Stelle, die in 
typischer Qumranmanier formuliert ist (Matth. 5,17-19): 
Meinet nicht, ich sei gekommen, das Gesetz oder die Propheten 
aufzulösen. Ich bin nicht gekommen, aufzulösen, sondern zu 
erfüllen. Denn wahrlich, ich sage euch: bis Himmel und Erde 
vergehen, wird nicht ein Jota oder Häkchen vom Gesetze 
vergehen, bis alles geschehen ist. Wer also eines dieser gering- 
sten Gebote aufhebt und die Menschen so lehrt, wird der 
Geringste heißen im Himmelreich ... 



Es sieht in dieser Aussage fast so aus, als hätte Jesus Paulus' 
Ankunft geahnt. Eindrucksvoller hätte er jedenfalls davor kaum 
warnen können. Gemessen an Jesu Maßstab, kann Paulus' Platz 
im Himmelreich nicht viel bedeutender sein als der eben jenes 
»Geringsten«. 
Auch die Festung Masada sowie Charakter und Mentalität ihrer 
zähen Verteidiger erscheinen unter der anfangs erwähnten Prä- 
misse in einem ganz anderen Licht. Als sich das Heilige Land im 
Jahre 66 n. Chr. zum Aufstand erhob, wurde Masada als einer der 
ersten Stützpunkte besetzt, und zwar von Menachem, dem Sohn 
oder Enkel Judas' von Galiläa, des Stammvaters der Zeloten. Die 
Festung ist hoch auf einem Bergkegel am Rand eines schroffen 
Felsabsturzes knapp sechzig Kilometer südlic h von Qumran gele- 
gen, und man hat von dort oben die Südwestküste des Toten 
Meeres im Blickfeld. Masada wurde die Hauptbastion der Auf- 
ständischen und zugleich das höchste Symbol und die Verkörpe- 
rung des judäischen Widerstandes. Noch lange nachdem der Wi- 
derstand überall sonst zusammengebrochen war, wurde Masada 
gehalten. Jerusalem wurde beispielsweise schon vier Jahre nach 
Ausbruch des Aufstandes eingenommen und dem Erdboden 
gleichgemacht. Masada dagegen erwies sich bis 73 n. Chr. als 
uneinnehmbar. Innerhalb der Festungsmauern widerstanden rund 
960 Verteidiger wiederholten Angriffen einer großangelegten Be- 
lagerung durch ein römisches Heer von schätzungsweise fünf- 
zehntausend Mann. 
Trotz der Zähigkeit dieses Widerstandes war die Lage von Masada 
jedoch Mitte April des Jahres 73 hoffnungslos geworden. Von 
jeglicher Verstärkung abgeschnitten und von römischen Truppen 
rundherum eingekreist und abgeschnürt, bestand für die Besat- 
zung keine Aussicht mehr, einen Generalangriff zu überstehen. Die 
belagernden Römer hatten, nachdem sie zuvor die Festung mit 
schwerem Geschütz beschossen hatten, eine gewaltige, an den 
Berg angelehnte Rampe errichtet und bereiteten in der Nacht des 
15. April ihren letzten Angriff vor. Die Besatzung der Festung unter 
dem Befehl des Eleazar Ben Jair fällte daraufhin ihrerseits eine 
Entscheidung. Die Männer töteten ihre Frauen und Kinder. Dann 
wurden zehn Männer bestimmt, die ihre Kameraden töten mußten. 
Danach zogen sie Lose, und derjenige, auf den das Los fiel, mußte 
die übrigen neun Männer töten. Nachdem er dies getan hatte, 



setzte er, was noch an Gebäuden übrig war, in Brand und beging 
Selbstmord. Auf diese Weise gingen insgesamt 960 Männer, Frau- 
en und Kinder gewaltsam in den Tod. Als die Römer am folgenden 
Morgen das Tor durchbrachen, fanden sie in den Ruinen nur noch 
Leichen. 
Zwei Frauen und fünf Kinder entkamen dem Gemetzel, vermutlich 
weil sie sich, während die übrige Besatzung sich gegenseitig um- 
brachte, in einer Zisterne unter der Festung versteckt hielten. 
Josephus gibt Aussagen einer dieser Frauen wieder und beruft sich 
dabei auf eine Befragung durch römische Offiziere/ Laut Josephus 
muß ihr Bericht über die Ereignisse in der letzten Nacht der 
Belagerung sehr ausführlich gewesen sein. Falls man diesem Be- 
richt Glauben schenken darf - und es gibt keinen Grund, der 
dagegen spricht -, dann hat Eleazar Ben Jair, der Befehlshaber der 
Festung, die ihm Untergebenen durch seine charismatische und 
überzeugend wirkende Überredungskunst in den kollektiven 
Selbstmord getrieben: 
Denn vom ersten Augenblick, da sich unser Bewußtsein regte, 
hatten für uns jene Lehren der Väter, jene Lehren aus göttli- 
chem Ursprung Geltung, wie sie auch das Tun und Denken 
unserer Vorfahren bestätigten, daß nicht der Tod, sondern das 
Leben für die Menschen ein Unheil bedeutet. Der Tod nämlich 
schenkt den Seelen die Freiheit und läßt sie an einen reinen Ort 
gelangen, wo sie beheimatet sind und wo kein Schmerz mehr 
auf sie wartet. Solange sie aber an den sterblichen Körper 
gefesselt sind und an seinen Unzulänglichkeiten mitzutragen 
haben, sind sie wahrhaftig im Zustand des Todes gefangen. 
Denn jede Gemeinschaft von Göttlichem und Sterblichem ist 
wider die Natur. Wohl vermag die Seele auch Gewaltiges, 
solange sie an den Körper gebunden ist, nämlich insofern sie 
ihn als fühlendes Werkzeug ihrer selbst gebraucht, wobei sie 
ihn unsichtbar bewegt und ihn durch entsprechende Taten über 
seine sterbliche Natur hinausführt. Doch erst wenn sie frei ist 
von jener Schwerkraft, die sie zur Erde zieht und an sie bindet, 
erst wenn sie in ihre Heimat gelangt ist, hat sie Anteil an jener 
beseligenden Kraft und allseits fessellosen Stärke, für immer 
unsichtbar dem menschlichen Auge wie Gott selbst. Freilich ist 
sie auch während ihres Aufenthalts im Körper unschaubar, 
denn unsichtbar tritt sie in ihn ein, und niemand vermag sie zu 



sehen, wenn sie ihn verläßt, und obgleich sie in ihrem Wesen 
unzerstörbar ist, so ist sie doch für den Körper die Ursache 
seiner Wandlung. Denn womit die Seele eine Bindung eingeht, 
das hat Leben und Wachstum, wovon sie sich löst, das verküm- 
mert und stirbt ... so groß ist die Urgewalt ihrer LJnsterblich- 
keit. 
Nach Josephus schließt Eleazar seine Rede mit den Worten: 
»Nicht unter der Knute der Feinde wollen wir sterben, in Freiheit 
wollen wir zusammen mit Kindern und Frauen aus dem Leben 
scheiden! So befiehlt es uns das Gesetz ...« 

Josephus ist zwar zuweilen unzuverlässig. Dort, wo dies der Fall 
ist, ist es jedoch klar erkennbar. Hier besteht kein Grund, an seinen 
Worten zu zweifeln. Auch scheinen die Ausgrabungen in Masada 
in den sechziger Jahren seine Version der Ereignisse zu stützen. 
Natürlich hat Josephus aller Wahrscheinlichkeit nach Eleazars 
Reden stilistisch ausgeschmückt, so daß sie flüssiger - und breiter 
angelegt - erscheinen mögen, als sie wohl gewesen sind. Doch dies 
mag man als dichterische Freiheit gelten lassen. Der allgemeine 
Tenor klingt echt und ist auch immer von den Historikern so 
akzeptiert worden. Besonders wichtig ist, daß Josephus die Denk- 
weise, die hinter dem gewissermaßen verordneten kollektiven 
Selbstmord von Masada steht, in einzigartiger Weise und aus 
eigener unmittelbarer Erfahrung kannte. Zu Beginn des Aufstan- 
des war er selbst unter dem Namen Josef Ben Mattathias Befehls- 
haber der Aufständischen in Galiläa gewesen. Im Jahre 67 n. Chr. 
belagerten die Römer unter Vespasian seine Truppen bei Jotapata, 
dem heutigen Jodefat in der Nähe von Sepphoris. Als die Stadt fiel, 
zogen viele der Verteidiger den Freitod der Kapitulation vor. 
Andere, darunter auch Josephus, flohen und versteckten sich in 
Höhlen. Seinem eigenen Bericht zufolge befand sich Josephus 
zusammen mit vierzig anderen Flüchtlingen in einer dieser Höhlen. 
Auch hier sollen, wie in Masada, Lose gezogen worden sein, um 
zu bestimmen, wer seine Kameraden töten mußte. Entweder 
»durch Zufall«, wie es Josephus überliefert, oder durch »göttliche 
Vorsehung«, vielleicht auch ganz einfach durch Betrug, der den 
einen oder anderen begünstigte, blieben er und ein weiterer Mann 
als einzige übrig. Nachdem er seinen Kameraden überredet hatte, 
sich zu ergeben, lief er selbst zu den Römern über. Die ganze 
Sache zeigt Josephus natürlich nicht gerade in einem guten Licht. 



Aber selbst wenn er nicht vermochte, bis zum letzten nach den 
Grundsätzen der Zeloten zu leben und zu sterben, so war ihm ihre 
Haltung doch nicht fremd und auch nicht ihre Bereitschaft, sich 
im Namen des Gesetzes selbst zu opfern. 
In Wirklichkeit gab es aber einen recht ausgeklügelten geistigen 
Hintergrund für diese Art Selbstopfer, der Josephus' Publikum - 
dem zeitgenössischen ebenso wie dem späteren - nicht von vorn- 
herein einsichtig sein konnte. Eisenman hat dargelegt, daß der 
kollektive Selbstmord in Masada, Gamala und anderen Orten 
letztlich mit der einzigartigen Theorie der Zeloten von der Aufer- 
stehung zusammenhing. Diese Theorie geht auf die beiden alt- 
testamentarischen Propheten Daniel und Ezechiel zurück, deren 
Texte auch unter den Schriftrollen vom Toten Meer zu finden sind. 
Daniel (12,2) hat sie als erster entwickelt und zum Ausdruck 
gebracht mit den Worten: »Viele von denen, die im Staub der Erde 
schlafen, werden aufwachen, die einen zu ewigem Leben, die 
anderen zur Schmach, zu ewiger Schande.« Er spricht auch von 
einem künftigen »himmlischen Königreich«, vom »Ende der Zeit«, 
von einer »Gestalt wie ein Menschensohn... Ihm wurde nun Macht 
und Herrlichkeit und die Königsherrschaft gegeben« (Dan.7,13 bis 
14). 
Bei Ezechiel steht an der entsprechenden Stelle die bekannte Vision 
eines Tales voller verdorrter Gebeine, die nach Gottes Verheißung 
alle wieder zum Leben erweckt werden. Und er verheißt dazu 
(Ezechiel, 37,12-14): 
Siehe, ich öffne eure Gräber und hole euch heraus aus euren 
Gräbern ... und bringe euch in das Land Israel, und ihr sollt 
erkennen, daß ich Jahwe bin, wenn ich eure Gräber öffne ... 
Ich lege meinen Odem in euch hinein, daß ihr lebendig wer- 
det ... 
Diese Stelle hielten die Verfasser der Schriftrollen für so bedeu- 
tend, daß sie eine Kopie davon unter dem Fußboden der Synagoge 
in Masada vergruben.6 Die von Daniel und Ezechiel herrührende 
Vorstellung der Auferstehung von den Toten griffen die Makka- 
bäer, die ersten »Eiferer für das Gesetz«, auf und machten sie sich 
zu eigen. Darauf gründet sich im zweiten Makkabäerbuch die 
Aufforderung, für die Sache des Gesetzes den Märtyrertod zu 
erdulden. In 2 Makkabäer 14,42 zieht ein Ältester von Jerusalem 
den Tod der Gefangenschaft und der Schande vor. In 2 Makkabäer 



6,18ff. tötet sich ein Priester und Gesetzeslehrer, um ein Beispiel 
dafür zu geben, wie man »entsprechend den heiligen, von Gott 
gegebenen Gesetzen« gut stirbt. Dieses Ereignis und die Haltung 
des Protagonisten dabei ist, laut Eisenman, prototypisch für die 
spätere Ausbildung der zelotischen Mentalität. Am deutlichsten 
wird diese Einstellung in 2 Makkabäer 7 formuliert. Dort ziehen 
sieben Brüder den Martertod einem Verstoß gegen das Gesetz vor: 
Da er in den letzten Zügen lag, rief er: »Du Verbrecher! Du 
kannst uns das irdische Leben rauben. Aber der König des 
Weltalls wird uns zu einem ewigen Leben auferwecken, da wir 
für seine Gesetze sterben.« 
Nach ihm wurde der dritte gemartert. Da man die Zunge von 
ihm forderte, bot er sie bereitwillig dar und streckte mutig die 
Hand hin. Mutig sagte er: »Vom Himmel habe ich sie erhalten, 
und wegen seiner Gesetze achte ich sie gering. Von ihm hoffe 
ich sie wiederzuerlangen.« 
Nach seinem Tode quälten und mißhandelten sie auf gleiche 
Weise den vierten. Als er dem Tode nahe war, sprach er 
folgendermaßen: »Trostreich ist es für uns, durch Menschen- 
hand zu sterben, wenn wir die von Gott gegebene Hoffnung 
hegen dürfen, von ihm auferweckt zu werden. Für dich freilich 
gibt es keine Auferstehung zum Leben.« 
Hier also, im vorchristlichen Makkabäerbuch, findet sich das 
Prinzip von der leiblichen Wiederauferstehung, das in der späteren 
christlichen Theologie von so großer Bedeutung sein wird. Es ist 
allerdings nur gültig - dies macht die dritte der oben zitierten 
Reden klar - für die Rechtschaffenen, für jene, die »eifrig sind für 
das Gesetz«. Doch die Stelle über den Tod der sieben Brüder 
enthält noch einen weiteren relevanten Gesichtspunkt. Im Augen- 
blick, bevor der letzte von ihnen hingerichtet werden soll, wird 
seine Mutter zu ihm geführt. Man hat sie gedrängt, ihm zuzureden, 
er solle sich unterwerfen und sich dadurch selbst retten. Statt dessen 
sagt sie jedoch zu ihm: »Nimm den Tod an, damit ich dich zur Zeit 
des Erbarmens zusammen mit deinen Brüdern wiedergewinne« (2 
Makk. 7,29). Denn am Ende der Zeiten werden die, die zusammen 
sterben, auch zusammen auferweckt. 
Daher ermahnt Eleazar die Besatzung von Masada, »gemeinsam 
mit unseren Frauen und Kindern zu sterben. So gebietet es das 
Gesetz.« Damit ist aber nicht das Gesetz der sadduzäischen Füh- 



rung oder des späteren Judaismus gemeint, sondern einzig das 
Gesetz der sogenannten Zeloten. Wären die Frauen und Kinder in 
der Festung am Leben geblieben, hätten sie die siegreichen Römer 
nicht liquidiert. Sie wären aber von ihren Männern und voneinan- 
der getrennt gewesen. Und viele von ihnen wären versklavt, ge- 
schändet, als Huren in römische Armeebordelle geschickt - und 
dadurch besudelt und ihrer vom Gesetz vorgeschriebenen Reinheit 
beraubt worden. In Masada fürchtete man Trennung und Besude- 
lune mehr als den Tod, zumal der Tod für die Gerechten ein nur 
temporäres Ereignis darstellte. Inmitten der fanatischen Vertei- 
diger von Masada wird also das Prinzip der leiblichen Wiederer- 
weckung greifbar, das im Grunde identisch ist mit den Vorstellun- 
gen des späteren Christentums. 
Die Besatzung, die Masada verteidigte, kann nun wirklich kaum 
mehr ernsthaft mit dem traditionellen Bild von sanftmütigen, fried- 
liebenden Essenern in Einklang gebracht werden, die nach Auffa- 
sung der Verfechter des Consensus die Gemeinde in Qumran 
gebildet haben sollen. Wie wir bereits bemerkt haben, halten die 
Consensus-Verfechter auch weiterhin die Behauptung aufrecht, 
daß zwischen der Gemeinde von Qumran und den Verteidigern 
von Masada keine Verbindung bestanden habe, obwohl in Masada 
Texte entdeckt worden sind, die mit den in Qumran gefundenen 
inhaltlich übereinstimmen - die in Qumran und, abgesehen von 
zwei Fällen, sonst nirgendwo gefunden wurden! Und sie beharren 
weiterhin auf diesem Konstrukt, obwohl die Verteidiger von Ma- 
sada denselben Kalender benutzt haben wie die Gemeinde von 
Qumran: nämlich einen einzigartigen Sonnenkalender. Die offi- 
zielle sadduzäische Führung und der spätere rabbinische Judais- 
mus dagegen orientierten sich nach einem Mondkalender. 
Auch hier stößt man wieder auf jene Erscheinung der damaligen 
Zeit, die Eisenman beschrieben hat: eine breite messianische, na- 
tionalistische Bewegung, in der mehrere Parteiungen auszuma- 
chen sind, die zu einer Bewegung verschmelzen, falls überhaupt je 
Unterschiede zwischen ihnen bestanden haben. Eine so geartete 
Bewegung erklärt jenes Durcheinander von Widersprüchen und 
Ungereimtheiten, dem man sich früher gegenübersah. Diese Be- 
wegung ergibt auch einen Sinn für die Missionsreise, auf die Paulus 
von Jakobus und der Führung der sogenannten Urkirche - die 
»nazoräische« Enklave - in Jerusalem geschickt wurde. In bibli- 



scher Zeit - daran muß noch einmal erinnert werden - war »Israel« 
nicht bloß ein Territorium, nicht nur ein ganz bestimmter Land- 
strich, sondern galt vielmehr als ein Volk, ein Stamm, eine »Heer- 
schar«. Als Paulus und andere »Verkünder der Frohen Botschaft« 
von der Jerusalemer Führung ausgesandt wurden, sollten sie die 
Menschen zum Gesetz bekehren, das heißt zu »Israel«. Was hätte 
das anderes bedeuten können als die Rekrutierung einer Armee. 
Seit den Zeiten des Alten Testaments und besonders seit der 
babylonischen Gefangenschaft lebte der Stamm Israel verstreut 
über die damalige mediterrane Welt und jenseits dieses Umkreises 
bis hin nach Persien, wo selbst zur Zeit des Aufstandes unter 
Simeon Bar Kochba im Jahre 132 n. Chr. immer noch soviel 
Sympathie mit dem Judentum vorhanden war, daß man zumindest 
Hilfe versprach. Wurden die Emissäre der Jerusalemer Führung 
nicht vielleicht deshalb ausgesandt, um dieses ungeheure Reservoir 
an menschlicher Kraft zu erschließen - das verstreute Volk Israel 
zu den Fahnen zu rufen, damit es die römischen Invasoren aus 
ihrem Land jage und die Heimat befreie? In diesem Fall hätte 
Paulus, insofern er eine völlig neue Religion predigte, anstatt 
Rekruten anzuwerben, die Bewegung in Tat und Wahrheit entpo- 
litisiert, entmilitarisiert und damit geschwächt. Dies wäre natür- 
lich eine noch viel tiefer greifende Angelegenheit gewesen als vom 
Dogma oder gewissen rituellen Vorschriften abzuweichen. Es 
wäre in der Tat Verrat gewesen. Denn die Erfüllung des Gesetzes, 
so wie es in den Schriftrollen vom Toten Meer erscheint, erschöpft 
sich nicht im Dogma und in rituellen Handlungen. Durch die 
Qumrantexte zieht sich wie ein roter Faden als heilige Pflicht die 
Aufgabe, einer legitimen messianischen Persönlichkeit den Weg zu 
ebnen - sei es eine königliche, priesterliche oder eine, die beide 
Funktionen in sich vereinigt, denn dies alles vorausgesetzt würde 
dazu führen, daß das alte Königtum und Priestertum wieder 
errichtet werden könnten, mit deren Hilfe die Eindringlinge ver- 
trieben würden und das Heilige Land wieder in Besitz genommen, 
gereinigt und von dem Volk, das Gott auserwählt hat, bewohnt 
werden könnte. Oder um es mit den Worten in der Kriegsrolle zu 
sagen: »Die Herrschaft der Kittim wird aufhören ... die Söhne der 
Gerechtigkeit [werden] alle Enden der Welt erhellen, fortschrei- 
tend, bis alle Fristen der Finsternis vollendet sind.« 
Paulus - römischer Agent oder Informant? 



Mit diesem großartigen Plan vor Augen, sollte man sich erneut die 
konfuse und lückenhafte Beschreibung der Ereignisse vornehmen, 
die sich am Ende der Apostelgeschichte zutragen. Es sei daran 
erinnert, daß Paulus einmal mehr von einer längeren Missionsreise, 
die ihn in die Fremde führt, von Jakobus und der erzürnten 
Führung nach Jerusalem zurückbeordert wird. Da seine ergeben- 
sten Gefolgsleute Schwierigkeiten befürchten, dringen sie auf jeder 
Station seiner Reise in ihn, dem Befehl um keinen Preis Folge zu 
leisten. Doch Paulus, der nie eine Konfrontation gescheut hat, läßt 
ihre beschwörenden Appelle von sich abprallen. Als er mit Jakobus 
und den anderen Führern der Gemeinde zusammentrifft, wird er 
erneut für seine Lauheit in der Befolgung des Gesetzes gegeißelt. 
Die Apostelgeschichte berichtet nicht direkt, was Paulus auf diese 
Vorwürfe antwortet. Aber aus dem, was später folgt, läßt sich 
schließen, daß er seine wahren Absichten nicht zugibt, sondern die 
Anklagen gegen sich als unzutreffend zurückweist, obwohl seine 
eigenen Briefe diese als gerechtfertigt erweisen. Es sieht ganz so 
aus, als wäre er sich der Schwere seines Vergehens vollkommen 
bewußt. Und so heftig er auch seine Unschuld beteuert, wie fana- 
tisch er sonst auch seine Loyalität zu »seinem« Bild von Jesus 
vertritt, scheint er doch offenbar einzusehen, daß er diesmal eine 
gewisse Kompromißbereitschaft zeigen muß. Als man ihn auffor- 
dert, sieben Tage lang sich reinigend Buße zu tun und auf diese 
Weise die Anschuldigungen gegen ihn öffentlich zu widerlegen, 
stimmt er deshalb diesem Begehren sofort zu. Eisenman vermutet, 
daß Jakobus die Situation klar durchschaut hat und Paulus sich 
wohl nur zähneknirschend dieser Reinigung unterzog. Hätte er 
aber das Reinigungsritual verweigert, wäre dies einem offenen 
Abschwören des Gesetzes gleichgekommen. Indem er sich ihm 
jedoch unterzog, wurde er, mehr als jemals zuvor, zu dem »Lü- 
genmann«, von dem im Habakuk-Kommentar die Rede ist. Das 
heißt: Zu welchem Verhalten er sich auch entschieden hätte, er 
hätte sich auf jeden Fall selbst gerichtet - und es ist nicht auszu- 
schließen, daß genau dieses Ende der Sache Jakobus' Ziel war. 

Auf alle Fälle erregt Paulus trotz der reinigenden Buße für seine 
Schuld auch weiterhin die Feindschaft jener, die »eifrig sind für das 
Gesetz« - und sie greifen ihn ein paar Tage später im Tempel an: 
»Das ist der Mensch, der überall vor aller Welt gegen ... das Gesetz 
... eifert« (Apostelgeschichte 21,28). Der dieser Anklage folgende 



Tumult weitet sich zu einem beträchtlichen Aufruhr aus: 
Die ganze Stadt geriet in Aufregung, und es entstand ein 
Volksauflauf. Paulus wurde ergriffen und aus dem Tempel 
geschleppt, und sofort schloß man die Tore. Als sie ihn zu töten 
suchten, wurde dem Obersten der Besatzung gemeldet, ganz 
Jerusalem sei in Aufruhr. (Apostelgeschichte 21,30-31) 
Die gesamte Kohorte wird zusammengerufen - das sind immerhin 
sechshundert Mann -, und Paulus wird im letzten Augenblick 
gerettet, vermutlich um einem Volksaufstand noch größeren Aus- 
maßes vorzubeugen. Aus welchem anderen Grund hätte die Ko- 
horte sich sonst um das Leben eines andersgläubigen Juden küm- 
mern sollen, der den Zorn seiner Landsleute erregt hat? Allein das 
Ausmaß des Tumultes bezeugt, wie bekannt die Gemeinde der 
sogenannten Urkirche gewesen sein muß, wie groß ihr Einfluß und 
ihre Macht zu jener Zeit in Jerusalem waren - zumindest unter den 
]uden\ Es ist ganz klar ersichtlich, daß es sich dabei um eine breite 
Bewegung innerhalb des Judaismus handelte, die beim überwie- 
genden Teil der Stadtbevölkerung Loyalität genoß. 
Nachdem die Römer Paulus aus der Gewalt der aufgebrachten 
Menge befreit haben, setzen sie ihn fest. Bevor dieser aber ins 
Gefängnis abgeführt wird, bittet er um die Erlaubnis, eine Rede zu 
seiner Rechtfertigung halten zu dürfen. Unerklärlicherweise ent- 
sprechen die Römer diesem Wunsch, obwohl sie wissen müßten, 
daß die Ansprache die Menge nur noch mehr gegen ihn aufbringen 
wird. Paulus wird dann abgeführt, um unter der Folter verhört zu 
werden. Aber worin soll denn nun sein Vergehen bestanden haben ? 
Warum sollten die Römer einen Mann foltern und verhören, der 
wegen irgendwelcher Abweichungen von der orthodoxen Lehre 
und bei der Einhaltung von Ritualen seine Glaubensgenossen 
beleidigt hat? Daß sie ein derartiges Interesse an ihm haben, kann 
nur eine Erklärung haben: Sie vermuten, daß Paulus über In- 
formationen politischer und/oder militärischer Natur verfügen 
könnte. 
Die einzigen ernstzunehmenden politischen und/oder militäri- 
schen Gegner der Römer waren zu jener Zeit jedoch die Anhänger 
der nationalistischen Bewegung, die Zeloten der herkömmlichen 
Tradition. Und von diesen »Eiferern für das Gesetz« wurde Paulus, 
der Verkünder der Frohen Botschaft der Urkirche, bedroht - es 
waren ihrer vierzig oder noch mehr. Sie hatten beschlossen, ihn 



umzubringen, und geschworen, nicht eher wieder zu essen und zu 
trinken, bis sie dies Ziel erreicht hatten. 
Nachdem Paulus dann diesem Schicksal durch das Eingreifen eines 
bisher unerwähnten Neffen entgangen ist, wird er gefesselt in 
Begleitung einer Eskorte von Jerusalem nach Caesarea geführt, wo 
er als römischer Bürger sein Recht geltend macht, an den Kaiser 
persönlich zu appellieren. Während seines Aufenthaltes in Caesa- 
rea verkehrt er freundschaftlich und geradezu intim mit dem 
römischen Prokurator Antonius Felix. Eisenman hat darauf hinge- 
wiesen, daß er außerdem auch vertrauten Umgang mit Herodes 
Agrippa II., dem Schwager des Prokurators, sowie der Schwester 
des Königs pflegte, die später die Geliebte des Titus war, jenes 
römischen Feldherrn, der Jerusalem zerstörte und schließlich Kai- 
ser wurde.  
Dies ist aber nicht das einzige, was in der Biographie des Paulus 
verdächtig anmutet. Schon von Anfang an unterscheidet er sich 
von seinen Glaubensgenossen und anderen Mitgliedern der Urkir- 
che. So ist er ganz offensichtlich wohlhabend, er besitzt das römi- 
sche Bürgerrecht und pflegt vertrauten Umgang mit den etablier- 
ten Kreisen, ja er unterhält offenbar einflußreiche Beziehungen zur 
herrschenden Elite. Wie hätte ein so junger Mann sonst Günstling 
des Hohenpriesters werden können ? In seinem Brief an die Römer 
(16,11) erwähnt er außerdem einen Gefährten mit dem bezeich- 
nenden Namen Herodion - einem Namen also, der klar etwas mit 
der herrschenden Dynastie zu tun hat und für einen Verkünder 
der Frohen Botschaft recht außergewöhnlich ist. In Apostelge- 
schichte 13,1 wird zudem ein Gefährte des Paulus in Antiocha 
erwähnt, ein gewisser »Manae'n, ein Jugendgefährte des Vierfür- 
sten Herodes«. Auch hierin zeigt sich ein Hinweis auf eine verbor- 
gene Verbindung des Paulus zur Hocharistokratie.  

So verblüffend sich das auch anhören mag, so ist doch die Mög- 
lichkeit, daß Paulus ein römischer »Agent« gewesen ist, nicht 
auszuschließen. Verbindet und vergleicht man das in Qumran 
gefundene Material mit dem Inhalt der Apostelgeschichte und 
auch mit einigen dunklen Stellen in Paulus' Briefen, so wird ein 
solcher Schluß zu einer durchaus plausiblen Möglichkeit. Aber es 
gibt auch noch eine andere mögliche Schlußfolgerung, und sie ist 
nicht weniger verblüffend. Jene letzten wirren und rätselhaften 
Ereignisse in Jerusalem, das blitzschnelle Eingreifen der Römer, 



daß Paulus aus der Stadt in Begleitung einer aufwendigen Eskorte 
weggeführt wird, sein luxuriöser Aufenthalt in Caesarea, sein 
mysteriöses, spurloses Verschwinden von der historischen Bildflä- 
che - all dies findet höchst interessante Parallelen in der heutigen 
Zeit: Es erinnert zum Beispiel an die Vergünstigungen, die Kron- 
zeugen in manchen Staaten erhalten - was in den USA unter der 
Bezeichnung »Witness Protection Program« bekannt ist -, und es 
erinnert auch an das sogenannte »supergrass phenomenon« [»Gras 
über eine Sache wachsen lassen«, A. d. U.] in Nordirland. In beiden 
Fällen wird ein Mitglied einer illegalen Organisation - sei es eine, 
die sich dem organisierten Verbrechen, oder eine, die sich parami- 
litärischen Terroraktionen verschrieben hat - von den Behörden 
»umgedreht«. Ein solcher Kronzeuge verspricht, im Austausch 
gegen Straffreiheit, persönlichen Schutz, soziale Wiedereingliede- 
rung und Geld »auszupacken« und als Zeuge aufzutreten. Wie 
Paulus würde er dadurch die Rachsucht seiner ehemaligen Komp- 
lizen provozieren. Wie Paulus würde er unter unverhältnismäßig 
aufwendigen Schutz des Militärs oder auch der Polizei gestellt. 
Wie Paulus würde er unter diesem Schutz möglichst unauffällig 
außerhalb ihrer Reichweite gebracht. Hat er die gewünschte Zu- 
sammenarbeit mit den Behörden geleistet, würde er »eine neue 
Identität« erhalten und mit seiner Familie irgendwo angesiedelt, 
wo seine verständlicherweise rachedurstigen Komplizen seiner 
möglichst nicht mehr habhaft werden können. Und für die Öffent- 
lichkeit würde er - wie Paulus - von der Bildfläche verschwinden. 
Gehört Paulus also zu den »Geheimagenten« der Geschichte? Zu 
den Informanten und »Kronzeugen« der Geschichte? Solche Fra- 
gen wirft Robert Eisenman auf. Kein Zweifel besteht auf jeden Fall, 
daß Paulus mit seinem Erscheinen auf der historischen Bühne eine 
Kette von Ereignissen in Bewegung gesetzt hat, die nicht mehr aus 
der Welt zu schaffen sind. Was als lokale Bewegung, deren Einfluß 
nicht über die Grenzen des Heiligen Eandes hinausreichte, im 
Rahmen des damals vorherrschenden Judaismus begann, wuchs 
sich aus zu etwas, dessen Größenordnung und Bedeutung seiner- 
zeit niemand hätte voraussehen können. Die Bewegung, die in der 
sogenannten Urkirche und der Gemeinde von Qumran ihre Ver- 
treter gefunden hatte, wurde usurpiert und zu etwas umgeformt, 
das mit den Vorstellungen derer, die sie hervorgebracht hatten, 
nicht mehr in Einklang zu bringen war. Mehr und mehr ergab sich 



daraus eine Denkrichtung, die zu Beginn ausgesprochen häretisch 
war, sich aber im Laufe der folgenden rund zweihundert Jahre zu 
einer neuen Religion entwickelte. Was im Rahmen des Judaismus 
Häresie gewesen war, wurde letztlich zur orthodoxen Glaubens- 
grundlage des Christentums. Nur wenige geschichtliche Ereignisse 
haben wohl ähnlich weitreichende Konsequenzen gezeitigt. 



 
Nachwort 

 
Die Geschichte der Schriftrollen vom Toten Meer ist natürlich 
noch längst nicht zu Ende. Sie entfaltet sich im Gegenteil stets 
weiter und nimmt immer wieder überraschende Wendungen. Be- 
reits ist erneut eine Menge geschehen, seit dieses Buch im Mai 1991 
in England erschienen ist. Bis zum Herbst steigerten sich die 
Ereignisse, und es kam es zu einem Höhepunkt: In Zeitungen wie 
der Times und anderen prangten auf der ersten Seite Schlagzeilen 
über die Schriftrollen, und sie waren Thema von Leitartikeln. Auch 
jetzt erscheinen ununterbrochen neue Bücher und Artikel. Es 
werden Konferenzen abgehalten, immer mehr Medien greifen das 
Thema verstärkt auf, und die verschiedenen Beteiligten geben neue 
Erklärungen dazu ab. 
Im Mai sicherte das israelische Aufsichtskuratorium der Universi- 
tät Oxford Fotografien von sämtlichen Schriftrollen zu, und unter 
der Leitung von Geza Vermes wurde ein Zentrum für die Erfor- 
schung der Rollen eingerichtet. Doch immer noch war der Zugang 
dazu streng beschränkt und allen unabhängigen Forschern ver- 
wehrt. Norman Golb von der Universität Chicago hat deshalb in 
einem Interview mit dem britischen Fernsehen den Zweck des 
Zentrums in Frage gestellt: Ob es, so meinte er, nicht einfach ein 
Zentrum der Frustration sei? 
Am 5.September berichtete die amerikanische Presse, der Wissen- 
schaftler Ben-Zion Wacholder und Martin G.Abegg, einer seiner 
Doktoranden, hätten »das Monopol« der Schriftrollen »durchbro- 
chen«. Sie hatten die Konkordanz benutzt, die das internationale 
Team in den fünfziger Jahren erstellt hatte, und mit Hilfe eines 
Computers die Texte rekonstruiert. Die Ergebnisse, die zu achtzig 
Prozent richtig sein sollen, wurden von der Biblical Archaeological 
Society unter Hershel Shanks veröffentlicht. Wie vorauszusehen, 
reagierten die noch lebenden Mitglieder der internationalen Grup- 
pe wutentbrannt. Cross ließ sich schimpfend über »Raubdrucke« 
aus, und der ausgebootete John Strugnell wurde noch deutlicher: 
»Wie anders könnte man so etwas bezeichnen, denn als Dieb- 
stahl?« Doch am 7.September erschien in der Timesem Leitartikel, 
der Wacholder und Abegg den Rücken stärkte: 



Es gibt offenbar einige Mitglieder im Aufsichtskuratorium, die 
geneigt sind, die Forscher von Cincinnati des Raubdrucks zu 
bezichtigen. Die Herren Wacholder und Abegg sind jedoch für 
ihre Arbeit vielmehr zu loben - und dafür, daß sie das Dunkel 
Schicht um Schicht durchleuchten. Das Gremium hat seine 
Glaubwürdigkeit mit seiner Geheimniskrämerei und seiner 
Dolchstoßpolitik sowohl bei Gelehrten wie auch bei der Justiz 
schon längst verspielt. Die beiden in Cincinnati scheinen zu 
wissen, was das Kuratorium vergessen hat: nämlich daß die 
Schriftrollen und was sie über die gemeinsamen Wurzeln des 
Christentums und des rabbinischen Judentums zu sagen haben, 
ein Teil unserer Kultur sind und nicht Eigentum einiger weit- 
abgewandter Professoren. 
Bald folgte dieser Enthüllung eine noch aufsehenerregendere. Am 
22. September gab die Huntington Library in Kalifornien bekannt, 
sie besitze Fotografien von sämtlichem unveröffentlichtem Rollen- 
material. Sie seien ihr von Betty Bechtel von der Bechtel Corpora- 
tion anvertraut worden, die sie ihrerseits um 1961 in Auftrag 
gegeben habe. 
Als die internationale Gruppe von der Existenz dieses Fotomate- 
rials erfahren habe, hätten einige Mitglieder die Fotos unverzüg- 
lich zurückverlangt. Die Huntington Library habe sich diesem 
Begehren entschieden widersetzt. Nun gab sie nicht nur bekannt, 
daß sie die Fotos besitzt, sondern kündigte gleichzeitig an, es 
bestehe die Absicht, sie allen Gelehrten zugänglich zu machen, die 
dies wünschten. Für nur zehn Dollar wurden Mikrofilme davon 
angeboten. »Indem man die Schriftrollen freigibt«, meinte Biblio- 
theksdirektor William A. Moffat, »gibt man den Gelehrten Frei- 
heit.« 
Natürlich reagierten mehrere Mitglieder des internationalen 
Teams umgehend mit Aufruhr, diesmal noch gereizter als davor. 
Erneut wurden Anklagen wegen »Diebstahls von wissenschaftli- 
cher Arbeit« laut. Ein unabhängiger Professor hingegen erwiderte 
darauf, wohl die meisten Leute würden die Huntington Library 
»eher als Robin Hoods betrachten, die die akademisch Privilegier- 
ten beklauten, um denen zu geben, die nach ... Wissen hungern«. 
Amir Drori, der Leiter des israelischen Amts für Altertümer, warf 
der Huntington Library allerlei gesetzliche Übertretungen vor - 
dabei waren die Fotos lange vor der Zeit aufgenommen worden, 



da die Schriftrollen als Kriegsbeute in israelische Hände übergin- 
gen. Magen Broschi, der Leiter des Schreins des Buches, drohte 
vage mit rechtlichen Schritten. Doch die Huntington Library be- 
hauptete ihre Stellung. »Entweder gibt es freien Zugang oder nicht. 
Wir vertreten die Meinung, daß der Zugang uneingeschränkt sein 
sollte.« Zu der Zeit war die Herausgabe der Fotos bereits beschlos- 
sene Sache, so daß jeder Versuch, die Sache rückgängig zu ma- 
chen, ohnehin nutzlos gewesen wäre. »Es ist zu spät«, ließ die 
Huntington Library verlauten. »Wir haben es getan.« 
Am 25. September gab die israelische Regierung nach und distan- 
zierte sich mit Bedacht von dem, was Drori und Broschi gesagt 
hatten. Die Statements der beiden wurden als Äußerungen »von 
zwei Einzelpersonen und nicht repräsentativ für die israelische 
Regierung« bezeichnet. Juval Ne'eman, inzwischen Wissen- 
schaftsminister, sagte in einer Pressemitteilung, daß 
... allen Gelehrten die Möglichkeit des freien Zugangs zu den 
Schriftrollen sowie der Veröffentlichung ihrer Ergebnisse ge- 
boten werden sollte. Es ist ein Glück, daß diese Gelegenheit 
durch die Veröffentlichung des fotografisch festgehaltenen 
Rollenmaterials von der Huntington Library nun gegeben ist. 
Nach alledem, nämlich heute morgen um 11.05 Uhr, wurde Robert 
Eisenman als erster Forscher ins Register eingetragen, der offiziell 
um Zugang zum fotografischen Rollenmaterial der Huntington 
Library ersuchte und auch erhielt. Der Kampf um Zugang zu den 
Schriftrollen ist gewonnen! Noch bleibt jedoch die Aufgabe beste- 
hen, Schicht um Schicht »die orthodoxe Interpretation« abzutra- 
gen, die das internationale Team innerhalb der vergangenen vier- 
zig Jahre verbreitet hat. 
Zu der Zeit, da die oben beschriebenen Ereignisse sich vorbereite- 
ten und in die Schlagzeilen kamen, hatte Eisenman seinen Kampf 
bereits an anderen Fronten weitergeführt. Schon 1988 haterdarauf 
hingewiesen, daß die Ausgrabungen in Qumran keineswegs abge- 
schlossen sind und mitnichten erschöpfend durchgeführt wurden. 
Da das Terrain in der Umgebung sich ideal zur Erhaltung der 
Handschriften eignet, sind die Experten auf diesem Gebiet fast 
einhellig der Meinung, daß noch weitere Funde der Entdeckung 
harren. Es ist nicht nur möglich, sondern sogar wahrscheinlich, daß 
es noch weiteres Handschriftenmaterial gibt, begraben zum Bei- 
spiel unter Erdrutschen und Geröllfeldern. 



Viele Höhlen warten noch darauf, fachgerecht ausgegraben zu 
werden, das heißt durch den Schutt eingestürzter Decken hindurch 
bis auf den Felsgrund. Andere Höhlen, die bisher nur von Beduinen 
erkundet worden sind, müssen erneut durchforscht werden, da die 
Beduinen des öfteren verborgene Dokumente übersehen und man- 
che Fragmente auch zurücklassen. Außerdem haben die mit offi- 
ziellem Segen von den Beduinen durchgeführten Ausgrabungen 
mit dem Krieg von 1967 ein Ende gefunden. Zudem gibt es noch 
weitere Orte in der Umgebung von Qumran, die sorgfältig er- 
forscht werden müssen. Fünfzehn Kilometer südlich von Qumran, 
zum Beispiel, hat ein israelischer Archäologe am Ufer des Toten 
Meeres an einem Ort namens En el-Ghuweir Gräber und Ruinen 
gefunden, die denen in Qumran sehr ähnlich - wenn auch von 
geringerer Größe - sind. So liegt der Schluß nahe, daß in den 
umliegenden Wadis, in deren Höhlen man bisher noch keine 
Ausgrabungen vorgenommen hat, ebenfalls Schriftrollen depo- 
niert worden sind. 
Aufgrund all dieser Fakten entschloß sich Eisenman zu eigenen 
archäologischen Expeditionen. Natürlich suchte er vor allem nach 
weiteren Schriftrollen. Solche könnten durchaus - wie das bei der 
Tempelrolle der Fall war - völlig neue Texte ans Licht bringen. 
Und sollte es sich dabei um Material handeln, von dem sich 
Abschriften bereits in Händen der internationalen Gruppe befin- 
den, würde wenigstens jedes weitere Zurückhalten von Texten 
gegenstandslos. Aber Eisenman bemühte sich, auch ohne weitere 
Handschriftenfunde zu einem möglichst vollständigen Bild von der 
Besiedlung der Region Qumran Richtung Süden bis Masada zu 
kommen. Deshalb ging er der Vermutung nach, daß es noch 
andere Gemeinden wie Qumran gegeben haben könnte, und such- 
te nach entsprechenden Anzeichen dafür, zum Beispiel nach Spu- 
ren von Wasserspeichern wie Terrassen, Aquädukten und Zister- 
nen, die Ackerbau und Viehzucht ermöglicht hätten. 
Bis jetzt hat Michael Baigent Robert Eisenman und seine Gruppe 
von Archäologen und freiwilligen Helfern auf zwei Expeditionen 
begleitet, und zwar im Januar 1989 und im Januar 1990. Bei der 
ersten Expedition konzentrierte sich die Gruppe auf die Ausgra- 
bung einer Höhle, die etwa anderthalb Kilometer südlich von 
Qumran rund siebzig Meter hoch im Fels gelegen ist. Diese Höhle 
führte in eine Reihe von Kammern, von denen sich einige bis zu 



dreißig Meter tief in den Felsen hinein erstreckten. Der Boden im 
Innern war zum Teil mit einer Lehmschicht geglättet und mit 
Palmwedeln bedeckt. Man fand zwar keine Schriftrollen, dafür 
aber mehrere Überreste aus der Eisenzeit - einen Krug, eine 
Öllampe, einen Pfeilschaft und eine Pfeilspitze, Dinge, die über 
dreitausend Jahre vollständig erhalten geblieben sind und somit 
einen einzigartigen Fund darstellen. Diese Expedition bewies - 
zum ersten Mal -, daß zumindest einige der Höhlen in der Gegend 
von Qumran bewohnt waren, daß sie also nicht nur für kurze 
Zeiten der Gefahr als zeitweilige Zufluchtsorte dienten. 
In der zweiten Expedition versuchte man, die Küste des Toten 
Meeres südlich von Qumran und den angrenzenden Felsabhang 
möglichst umfassend zu erschließen. Der Zweck dieses Unterneh- 
mens war die Zusammenstellung einer Liste von allen bisher nicht 
erforschten Höhlen, in denen sich eine anschließende umfassen- 
dere Ausgrabung zu lohnen schien. In kleinen Gruppen wurde der 
Felshang, der stellenweise bis zu vierhundert Meter aufragt, über 
eine Strecke von etwa zwanzig Kilometern durchforscht. Außer 
Höhlen fand man Überreste künstlich angelegter Terrassen und 
Mauern von Konstruktionen zur Wasserspeicherung und Bewäs- 
serung - alles Zeugen menschlicher Besiedlung und Kultivierung. 
Insgesamt wurden 193 Höhlen gefunden und oberflächlich durch- 
sucht. Zweiundsechzig von diesen Höhlen hält man einer systema- 
tischen Ausgrabung für wert. Darauf werden sich künftige archäo- 
logische Unternehmungen konzentrieren. 
Bei all diesen Aktionen eröffnet ein neues hochtechnologisches 
Bodenradargerät mit der Bezeichnung SIR (Subsurface Interface 
Radar) bisher ungeahnte Möglichkeiten. Wir haben mit Eisenman 
erörtert, wie die Chancen stehen, daß es in der Umgebung von 
Qumran und entlang der Küste des Toten Meeres noch weitere 
Höhlen gibt, und ob sich unter den Ruinen von Qumran noch 
Höhlen, Räume, Keller, Durchgänge und/oder andere unterirdi- 
sche Anlagen befinden könnten. De Vaux, der einzige, der dort 
überhaupt Ausgrabungen in Angriff nahm, hat nach so etwas 
niemals gesucht, hat niemals wirklich unter der Oberfläche nach- 
geforscht. Dabei ist es praktisch fast unmöglich, daß in einer 
Anlage wie den Ruinen von Qumran keine unterirdischen Kam- 
mern, Durchgänge, Verliese und Fluchttunnel vorhanden waren. 
Man geht deshalb allgemein davon aus, daß etwas dieser Art da 



sein muß. Um dies jedoch herauszufinden, wären beträchtliche 
Ausgrabungen vonnöten, und abgesehen von etlichen Fehlgrabun- 
gen müßte man auch damit rechnen, daß der Stätte dabei wahr- 
scheinlich Schaden zugefügt würde. 
Aus diesem Grunde schien die Vorstellung, unter Qumran fündig 
zu werden, a priori zum Scheitern verurteilt. Man befürchtete im 
Ernst, zu großen Schaden anzurichten. Im Herbst 1980 aber 
erfuhren wir durch einen Zeitungsartikel von einem »geheimen 
Grabgewölbe«, das möglicherweise für Shakespeareforscher von 
Bedeutung sein könne. Man hatte es unter einer Kirche in der Nähe 
von Stratford-on-Avon aufgespürt. Was uns an diesem Artikel 
interessierte, war die Tatsache, daß dieses Gewölbe offenbar mit 
Hilfe eines speziellen Radargerätes zum Aufspüren von unterirdi- 
schen Konstruktionen geortet worden war. 
Die Möglichkeiten des tragbaren Geräts - das etwa einem Sonar- 
gerät zu Land vergleichbar ist - erwiesen sich in der Tat als 
aufregend. Führt man es mit konstanter Geschwindigkeit über den 
Erdboden, zeichnet es computergesteuert unterirdische Strukturen 
auf. Das Bild entsteht durch den Aufbau eines Profils aller Grenz- 
flächen zu luftgefüllten Hohlräumen, die sich in der Erde oder im 
Fels oder einer anderen festen Materie befinden. Das Gerät eignet 
sich also hervorragend dazu, unterirdische Höhlen und Hohlräu- 
me zu lokalisieren, und es registriert solche Zwischenräume bis in 
eine Tiefe von mindestens hundert Metern unter der Erdoberflä- 
che. Unter günstigen Bedingungen kann es sogar vierhundert 
Meter tief vordringen. 
Der Manager der Firma, die das Gerät vertreibt, zeigte sich sehr 
hilfsbereit. Es stellte sich heraus, daß er unsere früheren Bücher mit 
Interesse gelesen hatte. Die Aussicht, sein Gerät in Qumran ein- 
setzen zu können, faszinierte ihn. Er bot sich sogar an, uns auf der 
Expedition zu begleiten und den Apparat selbst zu bedienen. 
Aufgrund dieses Angebotes wurde während der Expedition im 
Januar 1990 eine Liste all der Orte erstellt, die für eine Erforschung 
mit Erdradar von besonderem Interesse schienen. Zur Zeit warten 
wir auf die Erlaubnis der israelischen Regierung, das Gerät ins 
Land bringen und in Qumran anwenden zu dürfen. 
Die 1947 entdeckten Schriftrollen vom Toten Meer waren nicht 
die ersten alten Texte, die in der judäischen Wüste ans Licht 
kamen. Es gibt Berichte, daß ältere Texte dort bereits im dritten 



nachchristlichen Jahrhundert gefunden wurden. Origines, einer 
der frühen Kirchenväter, soll persönlich eine solche Entdeckung 
gemacht haben. Nach dem Zeugnis des frühen Kirchenhistorikers 
Eusebius hat Origines mehrere unterschiedliche Fassungen von 
alttestamentarischen Texten gefunden, von denen manche lange 
Zeit verschollen waren. Origines soll sie »in ihren Verstecken 
aufgestöbert und ans Licht gebracht«3 haben. So soll zum Beispiel 
eine Fassung der Psalmen »in Jericho in einem Gefäß während der 
Regierungszeit des Antoninus, des Sohnes des Severus, gefunden 
worden« sein. Diese Angaben ermöglichen die Datierung der 
entdeckten Handschrift zwischen 211 und 217 nach Christus. 
Noch interessanter ist ein Brief, der aus der Zeit kurz vor 805 nach 
Christus stammt. Diesen Brief schrieb Timotheos, der Patriarch 
von Seleukia, an einen anderen Kirchenmann: 
Wir haben von glaubwürdigen Juden, die ... im christlichen 
Glauben unterwiesen worden sind, erfahren, daß vor zehn 
Jahren in der Nähe von Jericho in einer Höhle etliche Bücher 
gefunden wurden... Der Hund eines arabischen Jägers verfolg- 
te ein Tier bis in eine Höhle und kehrte nicht wieder zurück. 
Der Araber ging ihm nach und fand eine kleine Höhle, in der 
sich viele Bücher befanden. Der Araber ging nach Jerusalem 
und erzählte dies den Juden dort, die dann in Scharen hinaus- 
kamen und Bücher des Alten Testaments und andere Bücher in 
hebräischer Schrift fanden. Die Person, die mir diese Geschich- 
te erzählt hat, ist ein gebildeter Mann ... Ich fragte ihn nach 
den zahlreichen Stellen im Neuen Testament, die sich auf das 
Alte Testament beziehen, darin aber nicht auffindbar sind ... 
Er antwortete: Es gibt sie. Man findet sie in den Büchern aus 
der Höhle... 
Ähnliche Funde sind im Lauf der Jahrhunderte bis in die Neuzeit 
immer wieder gemacht worden. Einer der spektakulärsten ist die 
Entdeckung des Moses William Shapira, eines Antiquitätenhänd- 
lers in Jerusalem im letzten Drittel des neunzehnten Jahrhunderts.  

1878 hörte Shapira von zwei Arabern, die auf der Flucht vor den 
Behörden auf heutigem jordanischem Gebiet an der Ostküste des 
Toten Meeres Zuflucht gesucht hatten. Es hieß, sie hätten in einer 
Höhle im Wadi Mujib gegenüber von En Gedi am Toten Meer 
mehrere Lumpenbündel gefunden und sie in der Hoffnung aufge- 
rissen, etwas Wertvolles darin zu finden. Sie fanden aber nur eine 



Reihe braunschwarzer Lederrollen. Einer der beiden nahm sie mit 
und erzählte später herum, sie hätten ihm Glück gebracht, und er 
wolle sie angeblich deshalb nicht verkaufen - vielleicht wollte er 
aber auch einfach den Preis in die Höhe treiben. 
Für Shapira, der Antiquitäten an europäische Sammler und Mu- 
seen verkaufte, hörte sich das sehr verlockend an. Über einen 
befreundeten Scheich als Mittelsmann soll es ihm gelungen sein, 
das gesamte Material in seinen Besitz zu bringen. Es bestand aus 
fünfzehn Pergamentstreifen von jeweils etwa zehn mal achtzehn 
Zentimetern. Nachdem Shapira sich mit seiner Neuerwerbung 
einige Wochen lang befaßt hatte, fand er heraus, daß es sich um 
eine alte Fassung des Buches Deuteronomium handelte, die deut- 
lich von dem kanonischen biblischen Text abwich. 
Nach vielen Wechselfällen brachte Shapira auf Anraten von Ex- 
perten 1883 seine Rollenfragmente nach London. Seiner Ankunft 
gingen aufgeregte und ausführliche Berichte in der Presse voraus. 
Britische Experten erklärten die Fragmente für echt, und in der 
Times erschienen Übersetzungen. Premierminister William Glad- 
stone verhandelte mit Shapira über einen möglichen Erwerbspreis. 
Es soll angeblich die Rede von einer Million Pfund gewesen sein 
- eine wahrhaft schwindelerregende Summe für die damalige Zeit. 
Die französische Regierung sandte einen prominenten Wissen- 
schaftler, gleichzeitig aber auch alten Feind Shapiras, über den 
Kanal, der die Fragmente prüfen und ein Gutachten anfertigen 
sollte. Doch Shapira verweigerte dem Franzosen eine genaue 
Einsicht der Fragmente; er durfte sie auch nicht in die Hand 
nehmen. Es war ihm nur ein flüchtiger Blick auf zwei oder drei 
Fragmente gestattet. Auf diese schroffe Abweisung hin blieb ihm 
nichts anderes übrig, als sich zwei Tage lang zwei weitere in einer 
Glasvitrine ausgestellte Fragmente inmitten des Gewühls anderer 
Museumsbesucher anzusehen. Aus lauter Frustration und weil er 
- verständlicherweise - sehr aufgebracht war, erklärte der Franzo- 
se schließlich, er halte die Fragmente für Fälschungen. Andere 
Wissenschaftler, die sich nicht einmal die Mühe machten, die 
Fragmente anzusehen, schlössen sich dieser Auffassung an, und 
bald traute der ganzen Sache niemand mehr. Shapira war ruiniert. 
Man stellte ihn als unglaubwürdig hin, und sein Ruf war dahin. Er 
erschoß sich am 9. März 1884 in einem Hotel in Rotterdam. Seine 
Rollenfragmente erwarb ein Londoner Antiquar für zehn Pfund 



und fünf Schilling. Seither sind sie verschollen - könnten aber 
jederzeit auf einem Dachboden oder im Nachlaß eines privaten 
Sammlers wieder auftauchen. Die letzten Spuren weisen nach 
Australien. Dorthin sollen sie mit anderen Habseligkeiten eines 
Antiquitätenhändlers gelangt sein. 
Mehrere zeitgenössische Autoritäten - darunter Allegro, der eine 
eigene Studie über Shapira verfaßt hat - sind davon überzeugt, daß 
Shapiras Fragmente mit großer Wahrscheinlichkeit echt waren. 
Allegro behauptete sogar, sie hätten sich, wenn sie in diesem Jahr- 
hundert und nicht im letzten entdeckt worden wären, aller Wahr- 
scheinlichkeit nach als ebenso wertvoll erwiesen wie das in Qumran 
gefundene Material. Aber im ausgehenden neunzehnten Jahrhun- 
dert spielten egoistische Motive, wissenschaftliche Reputation und 
eigensüchtige Interessen eine genauso große Rolle wie heute. Als 
Folge davon ist etwas von möglicherweise unschätzbarem Wert mit 
ziemlicher Sicherheit unwiederbringlich verlorengegangen. 
Entdeckungen wie die von Shapira sind aber auch heute noch 
möglich. So rief uns zum Beispiel Ende der siebziger Jahre, als wir 
von den Schriftrollen vom Toten Meer und anderen derartigen 
Dokumenten noch kaum etwas wußten, ein befreundeter Anti- 
quitätensammler aus Paris an. Er fragte, ohne daß wir wußten, 
worum es ging, ob wir uns mit ihm in einem Londoner Restaurant 
in der Nähe von Charing Cross treffen könnten. Vor allen Dingen 
wollte er Michael Baigent sehen, der über professionelle fotogra- 
fische Erfahrung verfügt. Er solle eine Kamera mitbringen, sie aber 
nicht sehen lassen. 
Baigent traf unseren Freund in Begleitung von drei weiteren Män- 
nern an -- einem amerikanischen Sammler, einem Händler aus 
Palästina und einem Ingenieur aus Jordanien. Er ging mit ihnen zu 
einer Bank in der Nähe, wo man sie in einen kleinen abgeschiede- 
nen Raum führte und ihnen zwei hölzerne Truhen zeigte, die mit 
Vorhängeschlössern gesichert waren. »Wir wissen nicht, was in 
diesen Truhen ist«, erklärte ein Bankangestellter betont. »Wir 
wollen auch nicht wissen, was dann ist.« Dann gingen die Bank- 
angestellten hinaus und schlössen Baigent und seine vier Begleiter 
in dem Raum ein. 
Als nächstes wurde mit Jerusalem telefoniert und so was wie eine 
Erlaubnis eingeholt. Danach zog der jordanische Ingenieur einen 
Schlüsselbund aus der Tasche und machte sich daran, die beiden 



Truhen zu öffnen. Die Truhen enthielten Hunderte von Blättern 
aus dünnem Pappkarton, an die jeweils - mit Tesafilm! - ein 
Dutzend oder mehr alte Pergament- und Papyrusfragmente ge- 
heftetwaren. Die Fragmente stammten offenbar aus ganz verschie- 
denen Zeiten und Quellen; sie waren in mehreren Sprachen abge- 
faßt, darunter Aramäisch, Hebräisch, Griechisch und Arabisch. 
Wie es bei einer derartigen eher wahllosen Sammlung nicht anders 
sein kann, erwies sich bei näherem Hinsehen nicht alles als gleich 
wertvoll. Vieles stellte sich auch als wertlos heraus: Quittungen und 
Dokumente früherer Handelstransaktionen, die gerade so gut aus 
einem archaischen Abfalleimer hätten kommen können. Aber es 
befand sich auch anderes darunter. 
Die Sammlung war über den Schwarzmarkt mit Schriftrollen, der 
in den fünfziger und sechziger Jahren in Jerusalem und Bethlehem 
blühte, nach Eondon gelangt und dann während des 6-Tage-Krie- 
ges 1967 oder kurz danach außerhalb Israels gebracht worden. Sie 
sollte nun einer nicht genannten europäischen Regierung zum 
Kauf angeboten werden, angeblich für drei Millionen Pfund. Man 
bat Baigent, eine Reihe von Fotos zu machen, damit man dem 
potentiellen Kunden zeigen konnte, was zum Kauf stand. Baigent 
machte annähernd hundert Fotos, aber die Sammlung enthielt 
Hunderte von Blättern und alles in allem wohl an die zweitausend 
Fragmente, die zum großen Teil recht lang waren. 
Seitdem sind mehr als zwölf Jahre vergangen, und wir haben bis 
heute nichts mehr von dieser Sammlung gehört. Sollte tatsächlich 
eine Transaktion zustande gekommen sein, dann wurde sie in aller 
Stille, ohne daß davon irgend etwas an die Öffentlichkeit drang, 
getätigt. Es ist aber auch gut möglich, daß das Ganze immer noch 
im Tresor jener Londoner Bank verborgen liegt, oder daß es sich 
an einem anderen sicheren Ort befindet, oder auch, daß es längst 
den Schätzen eines Privathändlers einverleibt wurde. 
Transaktionen wie jene, in die wir am Rande Einblick gewinnen 
konnten, sind - wie wir inzwischen erfahren haben - aber nichts 
Außergewöhnliches. Im Verlauf der darauffolgenden zehn Jahre 
brachten uns unsere Nachforschungen in Kontakt mit einem gan- 
zen Netz von Antiquitätenhändlern und -Sammlern, die im Unter- 
grund Rollen verschieben. Es ist international und genauso weit- 
verzweigt, wie dies beim Handel von Gemälden oder Schmuck der 
Fall ist. Da können mir nichts, dir nichts Hunderttausende von 



Pfund hervorgezaubert werden und per Handschlag den Besitzer 
wechseln. 
Zwei Faktoren haben den Rollenschwarzmarkt belebt. Der eine 
war das Vorgehen Yadins und des israelischen Militärs unmittelbar 
nach dem Krieg von 1967, als man den als Kando bekannten 
Händler verhörte und zwang, die Existenz der sogenannten Tem- 
pelrolle zuzugeben. Verständlic herweise beeinträchtigte diese Art 
des Vorgehens den »Waffenstillstand« und leistete einem tiefge- 
henden Mißtrauen zwischen israelischen und arabischen Händlern 
Vorschub. Infolgedessen gelangt viel Material, das die Beduinen 
gefunden haben und das unter normalen Umständen in israelische 
Hände übergegangen wäre, illegal nach Amman, Damaskus oder 
an noch entfernter gelegene Orte. Von dort kommt es über die 
Türkei oder den Libanon in den Westen. 
Zum ändern erhielt der Schwarzhandel mit Rollenmaterial Auf- 
trieb durch ein Gesetz, das auf eine Initiative der Unesco zurück- 
geht, demzufolge alle aus einem Land herausgeschmuggelten Al- 
tertümer an ihr Ursprungsland zurückgegeben werden müssen. Da 
dies Gesetz rückwirkend gültig ist, konnten Personen, die bereits 
große Summen für Rolienmaterial aufgewendet hatten oder aber 
noch große Summen dafür zu erhalten hofften, es sich nicht leisten, 
öffentlich über ihre Schätze Auskunft zu geben. Das Gesetz trieb 
also den heimlichen Handel mit Rollen noch tiefer in den Unter- 
grund - und ließ die Preise natürlich enorm hochschnellen. 
Wie funktioniert nun dieser Rollenhandel im Untergrund ? Er wird 
zum größten Teil von einigen Familien kontrolliert, die in Händ- 
lerkreisen sehr wohl bekannt sind und die daneben auch viele 
andere Objekte ganz legal in Israel und im Ausland zum Verkauf 
anbieten. Im Verlauf des letzten halben Jahrhunderts haben diese 
Familien ihre eigenen wirksamen Netze aufgebaut, über die sie 
engen Kontakt mit den Beduinen halten und Gerüchte, Geflüster 
und Berichte über Funde, die für einen Antiquitätenhändler von 
Interesse sind, sofort erfahren. Sowie eine potentiell ergiebige 
Stelle geortet wird, wird das Land für ein Jahr gepachtet und 
darauf ein großes schwarzes Beduinenzelt aufgebaut - von außen 
von einer nomadischen Wohnstätte nicht zu unterscheiden. Nachts 
werden unter dem Schutz des Zeltes Ausgrabungen durchgeführt. 
Sobald alle wertvollen Objekte sichergestellt sind, wird das Zelt 
wieder abgebaut, und die Bewohner ziehen weiter. Ähnliches 



geschieht auch in Städten, insbesondere in Jerusalem, das sich als 
besonders ergiebiges Territorium herausgestellt hat. »Verdächti- 
ge« Grundstücke werden kurzzeitig gemietet oder im Notfall auch 
gekauft. Wenn nicht bereits ein Haus darauf steht, wird kurzer- 
hand eins aufgestellt. Gegraben wird dann einfach vom Keller aus. 
Durch solche Machenschaften ist eine Menge Rollenmaterial in 
den Besitz privater Sammler und Investoren gelangt. Dieses Ma- 
terial läuft gänzlich an der offiziellen Archäologie und Bibelfor- 
schung vorbei. Ja, deren Vertreter wissen zumeist gar nichts von 
seiner Existenz. So wissen sie zum Beispiel nicht, daß zur Zeit eine 
Fülle von Qumranmaterial und diesem verwandten Handschriften 
von Sammlern zum Kauf angeboten wird. Wir selbst wissen zum 
Beispiel von zahlreichen Fragmenten, darunter einer guterhaltenen 
Kopie des »Jubiläenbuches«. Wir haben Kenntnis von mehreren 
Briefen des Simeon Bar Kochba. Und es besteht begründeter Anlaß 
zu der Annahme, daß es noch andere Dokumente gibt - Doku- 
mente, deren Inhalt viel mehr Sprengkraft enthält und von denen 
die Wissenschaftler nicht einmal zu träumen wagen. 
Im Lauf der nächsten zehn bis fünfundzwanzig Jahre sind von 
mindestens einer, wenn nicht von allen drei in dieser Sache beson- 
ders wichtigen Seiten bedeutende Entwicklungen zu erwarten. Am 
meisten dazu beitragen wird natürlich das Qumranmaterial selbst. 
Jetzt, da das gesamte Corpus frei zugänglich ist, können unabhän- 
gige Wissenschaftler sich endlich ohne Vorurteile und ohne eigen- 
nützigen Zwecken zu dienen oder monopolistische Interessen zu 
schützen, an die Arbeit machen. Bereits ist die »orthodoxe Inter- 
pretation« der internationalen Gruppe unter Beschüß geraten. Wie 
wir in diesem Buch gezeigt haben, wird die archäologische und 
paläographische Forschungsgrundlage, auf die ihre Mitglieder ihre 
Folgerungen stützen, einer genauen Analyse nicht standhalten. Als 
Folge davon ist eine umfassende Überarbeitung des Vorgehens zu 
erwarten, aufgrund dessen viele besonders wichtige Texte einer 
bestimmten Zeit zugeordnet wurden. Daraus werden sich auch 
neue Zusammenhänge und Interpretationen hinsichtlich bereits 
bekannter Texte ergeben. Zudem wird neues Material in einem 
neuen Licht erscheinen, das noch einige Jahre früher flüchtig und 
überheblich als unwesentlich abgetan worden wäre. 
 
13. Oktober 1991 



 
 

Dank 
 

Wir möchten uns bei Robert Eisenman für die Großzügigkeit 
bedanken, mit der er uns seine Zeit, seine Energie und seine 
Erkenntnisse zur Verfügung gestellt hat. Ganz besonderer Dank 
gebührt ihm dafür, daß er uns die Zusammenhänge zwischen den 
Schriftrollen vom Toten Meer und dem Neuen Testament sowie 
die sozialen, politischen und religiösen Kräfte, die den historischen 
Hintergrund dazu bilden, ausgeleuchtet hat. Das Ausmaß dessen, 
was wir ihm zu verdanken haben, wird in diesem Buch nur zu 
deutlich. Unser Dank gilt auch Heather Eisenman. 
Wir möchten uns auch bei Mrs. Joan Allegro bedanken, die uns 
das Material ihres Mannes zugänglich gemacht, für unser Vorha- 
ben Sympathie gezeigt und es unterstützt hat. 
Auch der Belegschaft des Verlags Jonathan Cape, insbesondere 
Tom Maschler, Tony Colwell, Jenny Cottom, Lynn Boulton und 
Heien Donion, gilt unser Dank. Ebenso unserer Lektorin Alison 
Mansbridge für ihre Vorschläge und ihre Geduld, die sie selbst in 
den prekärsten Situationen aufgebracht hat. 
Wir möchten uns auch bei Rod Collins bedanken; er ist ein Banker, 
wie ihn sich jeder Autor nur wünschen kann. 
Auch bei unserer Agentin Barbara Levy möchten wir uns bedan- 
ken, denn sie hat ihre Hände über das Projekt gehalten; ebenso 
Ann Evans, die es mitangeregt hat und nun ihrer neuen Berufung 
als Medium des rastlos umherschweifenden Schattens von Jehan 
l'Ascuiz nachgeht. 
Auch wollen wir nicht vergessen, den Angestellten im Lesesaal der 
British Library in Bloomsbury und der London Library zu danken. 
Und wie immer, aber das versteht sich von selbst, möchten wir 
beide unseren Frauen danken. 
Die Autoren und Verleger möchten sich bei folgenden Personen 
und Institutionen für die Erlaubnis zum Abdruck der Fotografien 
bedanken: 
Den Nachlaßverwaltern von John Allegro (3, 8-10, 14-15, 17, 
19-27), Michael Baigent (28-38, 40), der Cambridge University 
Library(l), dem israelischen Amt für Altertümer (6-7, 11-13, 18), 



der Pressestelle der israelischen Regierung (39), William Reed (2), 
John L. Trever, mit freundlicher Genehmigung von »The Biblical 
Archaeologist« (5), Sabine Weiss/RAPHO (16) und Yigael Yadin 
(4). 



               
              l  Salomon Schechter inmitten der zahlreichen Manuskripte, die er 1896 aus 
              der Kairoer Genisa nach Cambridge brachte. 



 

 
2 Muhammad adh-Dhib (rechts) entdeckte
die erste Höhle mit Schriftrollen vom Toten
Meer. 
 
3 Kando und George Isaiah machten den 
Metropoliten der syrischen Jakobitenkirche
auf die Schriftrollen aufmerksam. 
 
4 Eleazar Sukenik hatte 1947 als erster israe
lischer Wissenschaftler Zugang zu einigen
Schriftrollen und übersetzte Teile daraus. 
 
5 Ausschnitt aus dem sogenannten »Haba
kuk-Kommentar«: Diese Textstelle berichtet
vom Kampf zwischen dem Führer der Ge - 
meinde von Qumran und zwei Ge gnern: dem
»Lügenpriester« und dem »Frevelpriester«.





 
 
 
 
 
 
 
 
6-7 Rollenfragmente, die den Beduinen ab- 
gekauft und danach m mühseliger Klein- 
arbeit identifiziert und zugeordnet wurden. 
Nur wenige dieser unzähligen Teilchen kön-
nen lückenlos zusammengefügt werden. 



 
 
 
 
 
 
 
 
8 Pater Josef Milik (oben). 
 
9 Frank Cross (links ). 
 



          
           10 Während der Ausgrabungen in Qumran: Pater Roland de Vaux, 
          Pater Josef Milik und Gerald Lankester Harding vom jordanischen Amt  

       für Altertümer. 

         11   Eines der Gefäße mit sorgfältig aufgehobenen Tierknochen, deren 
         Bedeutung nie ganz geklärt werden konnte. De Vaux hielt sie für 
         Überreste ritueller Mahlzeiten. 



 

                   12-13 Die Ruinen in Qumran zur Zeit der Ausgrabungen, 
                   die Pater de Vaux und Gerald Lankester Harding leiteten. 



                    14 Professor H. Wright Baker von der Universität Manchester beim Auf- 
                    schneiden der sogenannten »Kupferrolle«. Sie mußte in Segmente zerteilt 
                    werden, damit man den Text lesen und übersetzen konnte. Der Inhalt: eine 
                    lange Liste vom Bestand des Tempelschatzes in Jerusalem. 

                    15 Die noch nicht geöffnete »Kupferrolle«. Sie wurde 1952, in zwei Teile 
                    zerbrochen, in Höhle 3 gefunden. 



             16 Pater Jean Starcky liest am Tag vor Beginn der Ausgrabungen 
             eine Messe in den Ruinen von Qumran. 



 

       17 Mitglieder des internationalen Teams im Rockefeller-Museum in Jerusa- 
              lem, die an den Schriftrollen aus Höhle 4 arbeiteten: in der Mitte, mit Bart, 
              Pater de Vaux, zu seiner Rechten Pater Milik und zu seiner Linken Pater 
              Starcky. John Allegro sitzt vom Betrachter aus gesehen ganz rechts. 



              18 Mitglieder des internationalen Teams bei der Arbeit an den Schriftrollen 
              im sogenannten »Rollensaal«: Patrick Skehan, John Strugnell und John Alle- 
              gro (von links nach rechts). 

              19 John Strugnell, Frank Cross, Pater Milik, John Allegro und Pater Starcky 
              (von links nach rechts). 



                20 John Allegro und John Strugnell bei der Arbeit im »Rollensaal«. 



                 21 John Strugnell, John Allegro, Pater Skehan, Claus-Hanno Hunzinger und 
                 Pater Milik (von links nach rechts). 

                 22 John Allegro bei der Arbeit am »Nahum-Kommentar« im »Rollensaal« des 
                Rockefeller-Museums. 



 

            23 Pater Milik im Januar 1956 mit Claus-Hanno Hunzinger und Pater Benoit 
            beim Entziffern neu erstandener Rollenfragmente. Diese Fragmente stammen 
            wahrscheinlich aus Höhle 11. 

            24 Claus-Hanno Hunzinger 1956 mit der »Psalmen-Rolle« aus Höhle 11 in 
            Qumran. Der Inhalt dieser Rolle wurde erst 1965 veröffentlicht. 

            25 In dieser Form überbrachten die Beduinen die Fragmente der Schriftrollen, 
            die sie im Januar 1956 entdeckt hatten. 



 



              26 Die »Psalmen-Rolle« aus Höhle 11. Noch ist sie aufgerollt, wie sie gefun- 
              den wurde. 

              27 Dieses Siegel wurde in den Ruinen von Qumran gefunden. Merkwürdi- 
         gerweise ist »Josephus«, der Name des Eigentümers, darauf in griechischen 

              und nicht in aramäischen oder hebräischen Buchstaben eingeritzt. 



              28 Blick auf die Mergelterrassen von Qumran. Das Foto wurde von den 
       Ruinen aus aufgenommen, und zwar in Richtung Westen zu den Hügeln von 

              Judäa. Ganz links sind Höhle 5 und direkt rechts daneben zwei Öffnungen 
              von Höhle 4 zu sehen. Der Originaleingang zu Höhle 4 befindet sich oberhalb 

           der künstlich angelegten Öffnung rechter Hand. 



 

 
 
29 Die Ruinen von Qumran. Die Höhlen 4 
und 5 sind am rechten Rand der erodierten 
Felsnasen erkennbar. 
 
30 Im Innern von Höhle 4 in Qumran, in der
1952 die größte Anzahl von Rollen und Frag
menten gefunden wurde: Teile von bis zu 800
verschiedenen Schriftrollen. 
 
31 Blick vom Verteidigungsturm auf die  

Ruinen von Qumran. Im Vordergrund die 
Fundamente der Waffenschmiede, zu deren
Linken Teile des Wasserleitungssystems frei
gelegt wurden. 
 





 

 
 
32 Überreste der Hauptwasserleitung für die
Gemeinde von Qumran. Innerhalb der Sied-
lung gab es ein verzweigtes Netz von Leitun
gen, das je nach Jahreszeit vom Regenwasser
aus dem benachbarten Wadi gespeist wurde.
 
33 Eingang zu einem Wasserspeicher im 
Wüstenboden auf einer Felsterrasse in der 
Nähe der Ruinen von Qumran. Das Beschaf
fen und Sammeln von Wasservorräten war 
für das Überleben der Gemeinde in der Wü-
ste von vorrangiger Wichtigkeit. 



 

 
 
34 Eingang zum Haupttunnel im undurch- 
lässigen Felsgestein, durch den die Gemeinde
von Qumran mit Wasser versorgt wurde. Das
Regenwasser wurde im Wadi gestaut und 
dann in diesen Tunnel geleitet. 
 
35 Ausgang des Wassertunnels. Von hier 
floß das Wasser durch die Hauptleitung in 
die Siedlung. 



          36 Einige der rund 1200 mit Steinen gedeckten Gräber östlich der Ruinen von 
               Qumran. Sie sind in Richtung Nord-Süd ausgerichtet, was nicht der üblichen 
               judäischen Praxis entspricht. Es scheint, als habe es diese An Gräber nur bei 
               Gemeinden wie jener von Qumran gegeben. Eine kleine Anzahl von Gräbern 
               wurde geöffnet, und man hat darin sterbliche Überreste von Frauen, Männern 
               und Kindern gefunden. 



               37 Rund ein Dutzend Gräber derselben Art - also ebenfalls in Richtung 
               Nord-Süd angelegt - wurden auch in En el-Ghuweir einige Kilometer südlich 
               von Qumran gefunden. Auch hier gab es eine Siedlung, und es ist gut möglich, 
               daß die Höhlen in den umliegenden Wadis ebenso als Aufbewahrungsorte für 
               Schriftrollen dienten, wie sie in Qumran gefunden wurden. 

              38 Ruinen einer Siedlung in En el-Ghuweir, ganz in der Nähe der Gräber. 
              Die Ruinen stammen wahrscheinlich aus der Zeit des Herodes. 



 
             39 Der pyramidenförmige Hügel in Gamala auf dem Golan, wo die letzte 
             Festung stand. Hier fielen am 10. November des Jahres 67 nach Christus 4000 
             Zeloten im Kampf gegen die Römer. Weitere 5000 von ihnen stürzten sich 
             vom Felsplateau und gingen so gemeinsam in den Tod. Die Schriftrollen vom 
             Toten Meer geben Aufschluß über die Hintergründe dieser Massenselbst-  
             morde. 

             40 Die Ruinen von Masada. Hier gingen am 15. April des Jahres 73 nach 
             Christus 960 Zeloten - Frauen, Männer und Kinder - lieber gemeinsam in den 
             Tod, als in die Hände der Römer zu fallen. 


