
 

Dalai Lama 

Der Weg zum 
Glück 

Sinn im Leben finden 

scanned by unknown 
corrected by jingshen 

Was ist wirklich wesentlich? Kann man das, was ein gutes Leben ausmacht, 
auch einüben - wenn der Alltag stresst, Unsicherheiten unser Leben 
bestimmen? Der Dalai Lama ist überzeugt: Wir können etwas tun zu 
unserem Glück. Gelassenheit und Seelenruhe sind jedem möglich. 
Darum geht es: Eine Lebenshaltung zu gewinnen, in der man mit den 
Widrigkeiten des alltäglichen Lebens so umgeht, dass man sich und anderen 
nicht schadet. Misstrauen, Eifersucht, Wut, negatives Denken sind ebenso 
überwindbar wie Gefühle von Unsicherheit und Überforderung. Ausgehend 
von alltäglichen Situationen, zeigt der Dalai Lama: Innere Zufriedenheit ist 
dem möglich, der sich von allem befreit, was im Leben unwesentlich ist. Das 
kleine Handbuch für jeden, der gut und gelassen leben will. Ethisch handeln, 
mediativ leben, Weisheit üben: Der Weg zum wahren Glück. Ein Basiswerk 
der Lebenskunst. 

ISBN 3-451-27637-2 
Originalausgabe: How to Practice. The Way to a Meaningful Life 

Aus dem Amerikanischen von Johannes Tröndle 
2002 Herder, Freiburg 

 
Dieses E-Book ist nicht zum Verkauf bestimmt!!! 

 



INHALT 
 
VORWORT ............................................................................. 3 
EINFÜHRUNG Die Notwendigkeit von Frieden und 
Mitgefühl ................................................................................. 6 

TEIL EINS DIE GRUNDLAGEN ............................................ 18 
ERSTES KAPITEL Drei Wege der Übung........................... 19 

TEIL ZWEI ÜBUNG IN ETHIK .............................................. 23 
ZWEITES KAPITEL Das Ausmaß des Leidens erkennen ... 24 
DRITTES KAPITEL Aufdecken, wie Schwierigkeiten 
anfangen und enden ............................................................... 36 
VIERTES KAPITEL Schädliche Handlungen unterlassen ... 49 
FÜNFTES KAPITEL Hilfe gewähren................................... 58 
SECHSTES KAPITEL Erleuchtung anstreben ..................... 74 

TEIL DREI ÜBUNG IN KONZENTRIERTER MEDITATION
................................................................................................... 88 

SIEBTES KAPITEL Den Geist fokussieren ......................... 89 
TEIL VIER ÜBUNG IN WEISHEIT ...................................... 104 

ACHTES KAPITEL Die Seinsweise von Lebewesen und 
Dingen untersuchen ............................................................. 105 
NEUNTES KAPITEL Der Mittlere Weg............................ 116 
ZEHNTES KAPITEL Der Geist und die eigentliche Natur des 
Geistes ................................................................................. 130 

TEIL FÜNF TANTRA............................................................ 138 
ELFTES KAPITEL Gottheiten-Yoga ................................. 139 

TEIL SECHS STUFEN AUF DEM WEG .............................. 150 
ZWÖLFTES KAPITEL Übersicht über den Weg zur 
Erleuchtung.......................................................................... 151 
AUSGEWÄHLTE BIBLIOGRAPHIE ............................... 169 

 



VORWORT 

Zum ersten Mal hörte ich Seine Heiligkeit, den Dalai Lama, 
im Jahre 1972 lehren. Nur drei Tage nach meiner Ankunft in 
Dharamsala in Nordindien begann er mit einer sechzehntägigen 
Vortragsreihe, für vier bis sechs Stunden täglich, über die Stufen 
des Weges zur Erleuchtung. 1962 hatte ich begonnen, Tibetisch 
zu studieren und tibetischen Buddhismus zu praktizieren, und 
meine Lehrer, besonders versiert in den feinsten Nuancen 
tibetischer Textkommentare, hatten mich auf das Studium mit 
geflüchteten tibetischen Gelehrten-Yogis in Indien vorbereitet. 
Jedoch glaubte ich nicht, um ehrlich zu sein, dass eine von der 
Regierung ernannte Wiedergeburt - im Alter von zwei Jahren 
mithilfe von Prophezeiungen, Visionen, außergewöhnlichen 
Vorkommnissen und Tests als der Vierzehnte Dalai Lama 
anerkannt - irgendwie den in sie gesetzten Erwartungen gerecht 
werden könnte. 

Als ich ihn dann tatsächlich hörte, war ich jedoch erstaunt. 
Er sprach über ein breites Spektrum von Themen, den Weg 

zur Erleuchtung betreffend, fesselte meinen Verstand und mein 
Herz mit großen und kleinen Gedanken und Ideen, die lange 
ungelöste Fragen klärten, ging tiefer auf andere Themen ein und 
führte mich auf neue Gebiete des Verstehens. 

Auf Tibetisch spricht der Dalai Lama mit einer solchen 
Geschwindigkeit und Klarheit, dass es unmöglich für mich war, 
abgelenkt zu werden. Einmal wurde er besonders schwungvoll, 
während er Betrachtungen zur Entwicklung von Mitgefühl 
anstellte. Seine Stimme stieg auf eine Tonhöhe an, die er 
scherzend seine „Ziegenstimme" nannte, und darin hörte ich das 
schöpferische Vertieftsein eines Dichters. Während dieser 
Vortragsreihe stellte er das vollständige Spektrum von Übungen 
vor, die zur Erleuchtung führen, oft Themen aneinander stellend, 
die andere unverbunden nebeneinander stehen lassen - und all 

-3- 



das mit der Tiefgründigkeit eines Philosophen. Dieselbe 
Doppelstimme des Dichters und Philosophen ist in diesem Buch 
gegenwärtig - zuweilen das Herz anrührend mit ergreifenden 
Beschreibungen der Beschaffenheit des Lebens und der 
Schönheit von Mitgefühl, und andere Male sorgfältige 
Unterscheidungen durchführend über tiefgründige Praktiken wie 
zum Beispiel der Meditation über Leerheit, welche als Nahrung 
für Jahre von Kontemplation dienen können. 

Im Alter von fünf Jahren wurde der Dalai Lama nach Lhasa, 
der Hauptstadt Tibets, gebracht, wo er den kompletten Lehrplan 
der Klosterschulung durchlief. Aufgrund der Besetzung 
Osttibets durch die chinesischen Kommunisten im Jahre 1950 
musste er plötzlich im Alter von sechzehn Jahren die Zügel der 
tibetischen Regierung in die Hand nehmen. Trotz seiner 
Versuche, mit den Eindringlingen zu kooperieren, geriet er 
plötzlich in Lebensgefahr und floh 1959 nach Indien. Im Exil 
hat er Zentren für das weitreichende Gebiet tibetischer Kultur 
erfolgreich neu gegründet. Er hat nahezu die gesamte Welt 
bereist, und seine Botschaft von der Wichtigkeit von Güte und 
Freundlichkeit als der Grundlage unserer Gesellschaft richtet 
sich nicht nur an Buddhisten oder andere Gläubige, sondern an 
jeden Einzelnen. Als Anerkennung für seine unermüdlichen 
Bemühungen für die Tibeter und alle Völker wurde er 1989 mit 
dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet. 

Der Dalai Lama hat viele Bücher veröffentlicht, manche für 
die allgemeine Leserschaft, andere für Menschen, die besonders 
am Buddhismus interessiert sind. In diesem Buch stützt er sich 
auf eine lange Tradition spiritueller Übung in Tibet und auf 
seine eigenen Erfahrungen, um Vorschläge anzubieten, wie man 
einen spirituellen Weg beschreiten kann, der zu geistiger 
Klarheit und Umwandlung von Gefühlen führt. Auf diese Weise 
zeigt er, wie im Leben Sinn gefunden werden kann. 

Während der gesamten dreißig Jahre, die ich ihn nun schon 
kenne, und während der zehn Jahre, die ich als sein 

-4- 



Hauptübersetzer auf Vortragsreisen in den Vereinigten Staaten, 
in Kanada, Indonesien, Singapur, Malaysia, Australien, 
Großbritannien und der Schweiz diente, konnte ich Zeuge davon 
sein, wie er diese Übungen bis in sein innerstes Wesen hinein 
verkörpert. Es ist wichtig zu erkennen, dass dieser 
verständnisvolle, warmherzige, humorvolle und wunderbare 
Mensch aus der tibetischen Kultur erwachsen ist. Wir brauchen 
die Hochschätzung dieser Kultur als eines der großen Wunder 
unserer Welt. 

Jeffrey Hopkins, Ph.D. 
Professor für Tibetologie 
Universität von Virginia 

  

-5- 



EINFÜHRUNG 
Die Notwendigkeit von Frieden und 

Mitgefühl 

Ich bin an viele Plätze dieser Erde gereist, und wo immer ich 
mit Menschen spreche, tue ich dies mit dem Gefühl, ein 
Mitglied ihrer eigenen Familie zu sein. Auch wenn wir uns 
vielleicht das allererste Mal treffen, akzeptiere ich jeden 
Menschen als Freund. In Wahrheit kennen wir uns schon auf 
tiefer Ebene, als menschliche Wesen, welche die gleichen 
grundsätzlichen Ziele miteinander teilen: Wir alle streben nach 
Glück und möchten Leid vermeiden. 

ZWEI WEGE ZUM GLÜCK 
Es gibt zwei Wege, die Ursachen für Glück zu schaffen. Der 

erste ist äußerlich. Durch eine bessere Unterkunft, bessere 
Kleidung und bessere Freunde können wir ein gewisses Maß an 
Glück und Zufriedenheit finden. Der zweite Weg besteht in 
geistiger Entwicklung, die inneres Glück hervorbringt. Diese 
beiden Vorgehensweisen sind jedoch nicht gleichermaßen 
zweckdienlich. Äußeres Glück kann nicht lange ohne sein 
Gegenstück andauern. Wenn es in unserer Ausrichtung an etwas 
mangelt - wenn etwas in unserem Herzen fehlt -, dann können 
wir auch trotz luxuriösester Umgebung nicht wirklich glücklich 
sein. Wenn wir jedoch geistigen Frieden haben, dann können 
wir Glück auch unter den schwierigsten Umständen finden. 

Materieller Fortschritt allein löst manchmal ein Problem, 
schafft jedoch ein anderes. Manche Menschen haben zum 
Beispiel großen Wohlstand erworben, eine gute Erziehung 
genossen und einen hohen sozialen Stand errungen, aber 
dennoch weicht das Glück ihnen aus. Sie nehmen 
Schlaftabletten und trinken zu viel Alkohol. Etwas fehlt ihnen, 
irgendein Bedürfnis ist immer noch unbefriedigt, und so nehmen 

-6- 



diese Menschen Zuflucht zu Medikamenten, Drogen oder zur 
Flasche. Auf der anderen Seite finden einige Menschen, die 
weniger Geld haben, um sich darüber Sorgen zu machen, mehr 
Frieden. Nachts schlafen sie gut. Obwohl sie auf materieller 
Ebene arm sind, sind sie dennoch zufrieden und glücklich. Dies 
beweist den Einfluss einer guten geistigen Einstellung. 
Materieller Fortschritt alleine wird das Problem menschlichen 
Leidens nicht vollständig lösen können. 

In diesem Buch möchte ich Ihnen, den Leserinnen und 
Lesern, wertvolle Techniken der tibetischen Tradition anbieten, 
die zu geistigem Frieden führen, wenn sie in täglicher Übung 
angewandt werden. In dem Maße, wie Geist und Herz besänftigt 
werden, legen sich Unruhe und Sorgen auf natürliche Weise, 
und es ist möglich, mehr Glück zu genießen. Unsere 
Beziehungen zu anderen werden diese Veränderungen 
widerspiegeln. Und als bessere Menschen werden wir bessere 
Bürger unseres Landes sein und letzten Endes bessere Bürger 
dieser Welt. 

GÜTE UND FREUNDLICHKEIT 
Wir kamen alle hilflos auf die Welt. Ohne die Güte und 

Freundlichkeit unserer Eltern hätten wir nicht überleben, 
geschweige denn gedeihen können. Wenn Kinder in ständiger 
Angst aufwachsen, ohne sich auf jemanden verlassen zu können, 
werden sie ihr ganzes Leben lang darunter leiden. Da der Geist 
kleiner Kinder so feinfühlig und empfindlich ist, ist es besonders 
offensichtlich, dass sie Güte und Freundlichkeit brauchen. 

Erwachsene Menschen brauchen ebenso Güte und 
Freundlichkeit. Wenn mich jemand mit einem freundlichen 
Lächeln begrüßt und eine aufrichtig wohlwollende Haltung 
zeigt, dann schätze ich das sehr. Auch wenn ich diese Person 
nicht kenne und ihre Sprache nicht verstehe, erfreut sie dennoch 
augenblicklich mein Herz. Wenn auf der anderen Seite Güte und 
Freundlichkeit fehlen, auch bei jemandem, den ich seit vielen 
Jahren kenne und der aus meinem eigenen Kulturkreis stammt, 

-7- 



dann spüre ich das. Freundlichkeit und Liebe, ein echtes 
Empfinden von Bruderschaft und Schwesternschaft, sind äußerst 
kostbar. Sie ermöglichen das Zusammenleben in der 
Gemeinschaft und sind somit entscheidend für die Gesellschaft. 

DAS MENSCHLICHE POTENZIAL 
Jeder von uns hat ein stichhaltiges Gefühl von Selbst, von 

„Ich". Auch grundsätzliche Ziele haben wir gemeinsam: Wir 
möchten Glück erreichen und Leid vermeiden. Tiere und 
Insekten möchten ebenso Glück erreichen und Leid vermeiden. 
Sie haben aber keine besondere Fähigkeit, darüber 
nachzudenken, wie tiefer gehendes Glück erreicht und Leiden 
überwunden werden kann. Als Menschen sind wir mit diesem 
Denkvermögen ausgestattet; wir haben dieses Potenzial, und wir 
müssen es anwenden. Auf jeder erdenklichen Ebene - als 
Individuen und als Mitglieder einer Familie, einer Gemeinde, 
einer Nation und unseres Planeten - sind wir mit Ärger und 
Egoismus als den schädlichsten Unruhestiftern konfrontiert. Die 
Art von Egoismus, auf die ich mich hier beziehe, ist nicht nur 
ein Gefühl von „Ich", sondern eine übertriebene Ichbezogenheit. 
Niemand würde je behaupten, sich glücklich zu fühlen, während 
er zornig ist. So lange Ärger und Zorn unseren Charakter 
bestimmen, gibt es keine Möglichkeit für andauerndes Glück. 
Um Frieden, Gelassenheit und wahre Freundschaft zu erlangen, 
müssen wir Ärger möglichst minimieren sowie Güte und 
Warmherzigkeit kultivieren. Dies kann durch die Übungen 
erreicht werden, die ich in diesem Buch beschreibe. 

Wenn wir selbst Warmherzigkeit entwickeln, kann das auch 
andere verwandeln. Indem wir freundlichere Menschen werden, 
erfahren unsere Nachbarn, Freunde, Eltern, Ehegatten und 
Kinder weniger Ärger. Sie werden warmherziger, mitfühlender 
und ausgeglichener werden. Die Stimmung und Atmosphäre an 
sich wird glücklicher, was eine bessere Gesundheit fördert, 
vielleicht sogar ein längeres Leben. 

Sie mögen reich, mächtig und wohlerzogen sein, aber ohne 

-8- 



diese gesunden Gefühle von Güte und Mitgefühl wird es keinen 
Frieden in Ihnen geben, keinen Frieden in Ihrer Familie - sogar 
Ihre Kinder werden leiden. Güte und Freundlichkeit sind für 
inneren Frieden unentbehrlich. Wie Sie auf den folgenden Seiten 
sehen werden, besteht die wichtigste Methode, ein glücklicheres 
Leben zu erreichen, darin, unseren Geist in täglichen Übungen 
zu schulen, die negatives Verhalten schwächen und positives 
Verhalten stärken. 

Die entscheidende Frage ist, ob wir uns in Güte, 
Freundlichkeit und Frieden üben können oder nicht. Viele 
unserer Probleme stammen von einem Verhalten, welches uns 
selbst um jeden Preis an die erste Stelle setzt. Ich weiß aus 
eigener Erfahrung, dass es möglich ist, solches Verhalten zu 
ändern und den menschlichen Geist zu verbessern. Obwohl er 
farblos, formlos und manchmal schwach ist, kann der 
menschliche Geist härter als Stahl werden. Um den Geist zu 
schulen, müssen wir die Geduld und Entschlossenheit 
aufbringen, die notwendig ist, um diesen Stahl zu formen. Wenn 
Sie sich der Schulung Ihres Geistes mit starkem Willen und 
Geduld widmen und es wieder und wieder und wieder 
versuchen, dann werden Sie erfolgreich sein, egal wie vielen 
Schwierigkeiten Sie zu Beginn begegnen mögen. Mit Geduld 
und Übung und Zeit wird sich der Wandel einstellen. 

Geben Sie nicht auf. Wenn Sie schon zu Beginn pessimistisch 
sind, können Sie das Ziel keinesfalls erreichen. Wenn Sie 
hoffnungsvoll und fest entschlossen sind, werden Sie immer ein 
gewisses Maß an Erfolg haben. Es geht nicht darum, die 
Goldmedaille zu gewinnen. Aber Sie werden Ihr Bestes gegeben 
haben. 

GEGENSEITIGE ABHÄNGIGKEIT 
Weite Teile der Welt sind heute durch ein Netz von 

elektronischer Kommunikation und augenblicklicher 
Verfügbarkeit von Informationen verbunden. Im 21. Jahrhundert 
hat unsere globalisierte Wirtschaft Staaten und deren Völker 

-9- 



sehr stark voneinander abhängig gemacht. In früheren Zeiten 
war der Handel zwischen den Ländern nicht zwingend 
erforderlich. Heutzutage ist es unmöglich, isoliert zu bleiben. 
Wenn die Staaten nicht gegenseitigen Respekt aufbringen, 
entstehen zwangsläufig Probleme. Obwohl es schwerwiegende 
Anzeichen für Störungen zwischen reichen und ärmeren 
Ländern und zwischen reichen und ärmeren Gruppen innerhalb 
der Länder gibt, kann diese wirtschaftliche Kluft mithilfe eines 
verstärkten Gefühls von globaler wechselseitiger Abhängigkeit 
und Verantwortung ausgeglichen werden. Die Menschen eines 
Landes müssen die Menschen anderer Länder wie Brüder und 
Schwestern betrachten, die Fortschritt in ihrem Heimatland 
verdienen. 

Trotz größter Anstrengungen unserer führenden Politiker 
entstehen immer neue Krisen. Kriege töten unschuldige 
Menschen; die Alten und unsere Kinder sterben. Viele Soldaten, 
die kämpfen, tun dies nicht aus eigenem Antrieb; diese 
unschuldigen Soldaten erfahren echtes Leiden, was sehr 
bedauernswert ist. Der Verkauf von Waffen - Abertausenden 
von Waffen- und Munitionstypen - durch die Hersteller in 
großen Ländern schüren diese Gewalt. Gefährlicher als Kanonen 
und Bomben sind jedoch Hass, fehlendes Mitgefühl und Mangel 
an Respekt vor den Rechten anderer. So lange Hass im 
menschlichen Geist wohnt, ist wirklicher Friede unmöglich... 

Wir müssen alles uns Mögliche tun, um dem Krieg ein Ende 
zu machen und die Welt von Atomwaffen zu befreien. Als ich 
Hiroshima besuchte, wo die erste Atombombe abgeworfen 
wurde, als ich die genaue Stelle sah und die Geschichten der 
Überlebenden hörte, war ich in meinem Herzen zutiefst bewegt. 
Wie viele Menschen sind da in einem einzigen Augenblick 
umgekommen! Wie viele mehr wurden verletzt! Wie viel 
Schmerz, Verwüstung und Elend ein Atomkrieg verursacht! 
Und dennoch: Sehen Sie sich an, wie viel Geld für 
Massenvernichtungswaffen ausgegeben wird. Es ist 

-10- 



schockierend, eine ungeheuerliche Schande! 
Fortschritte in der Technik und den Wissenschaften haben der 

Menschheit großen Nutzen gebracht, jedoch nicht ohne Preis. 
Während wir uns beispielsweise an der Entwicklung von 
Düsenflugzeugen erfreuen, die es uns ermöglichen, bequem die 
Welt zu bereisen, wurden auch enorm zerstörerische Waffen 
geschaffen. Unabhängig davon, wie schön oder abgelegen ihre 
Heimatländer sind, leben dennoch viele Menschen in ständiger 
Furcht vor einer ganz konkreten Bedrohung: Abertausende von 
Atomsprengköpfen, die zum Angriff bereitstehen. Aber der 
Knopf muss von jemandem gedrückt werden, und so ist letzten 
Endes menschliche Absicht verantwortlich. 

Der einzige Weg, um dauerhaften Frieden zu erlangen, führt 
über gegenseitiges Vertrauen, Respekt, Liebe und Mitgefühl. 
Das ist der einzige Weg! Die Bemühungen der Weltmächte, 
einander durch Wettrüsten, sei es nuklear, chemisch, biologisch 
oder konventionell, zu dominieren, sind kontraproduktiv. Wie 
kann eine Welt voller Hass und Wut dauerhaften Frieden 
erreichen? Äußerer Friede ist ohne inneren Frieden unmöglich. 
Es ist ehrenhaft, an äußeren Lösungen zu arbeiten. Diese können 
aber nicht erfolgreich umgesetzt werden, solange Hass und 
Ärger im Herzen der Menschen wohnen. Das ist der Punkt, an 
dem tief greifender Wandel einzusetzen hat. Auf individueller 
Ebene müssen wir an der Veränderung der grundlegenden 
Perspektiven arbeiten, von denen unsere Gefühle abhängen. Das 
können wir nur durch Schulung erreichen, indem wir uns auf die 
Übung einlassen mit dem Ziel, schrittweise die Art und Weise, 
wie wir uns selbst und andere wahrnehmen, neu auszurichten. 

Die verzweifelte Lage unserer Welt ruft uns zum Handeln auf. 
Jeder von uns hat auf der tieferen Ebene unserer gemeinsamen 
Menschlichkeit eine Verantwortung und muss versuchen zu 
helfen. Menschlichkeit wird bedauerlicherweise allzu oft für das 
Aufrechterhalten von Ideologien geopfert. Das ist vollkommen 
falsch. Politische Systeme sollten eigentlich den Menschen von 

-11- 



Nutzen sein. Aber genau wie Geld können sie Kontrolle über 
uns ausüben anstatt für uns zu arbeiten. Wenn wir mit 
Warmherzigkeit und Geduld die Standpunkte der anderen in 
Betracht ziehen und Gedanken in ruhiger Diskussion 
austauschen können, werden wir Punkte der Übereinstimmung 
finden. Es ist unsere Verantwortung - aus Liebe und Mitgefühl 
für die Menschheit -, nach Harmonie zwischen Nationen, 
Ideologien, Kulturen, ethnischen Gruppen und auch 
wirtschaftlichen und politischen Systemen zu streben. Wenn wir 
wirklich die Einheit der gesamten Menschheit anerkennen, wird 
unser Antrieb, Frieden zu finden, stärker werden. Im tiefsten 
Sinn sind wir wirklich Schwestern und Brüder, daher müssen 
wir unser jeweiliges Leiden miteinander teilen. Gegenseitige 
Rücksichtnahme, Vertrauen und Interesse am Wohlergehen der 
jeweils anderen sind unsere beste Hoffnung für dauerhaften 
Weltfrieden. 

Staatsoberhäupter haben natürlich eine besondere 
Verantwortung auf diesem Gebiet. Doch jeder Einzelne muss 
ebenso die Initiative ergreifen, ungeachtet religiöser 
Bekenntnisse. Einfach durch unser Menschsein, durch das 
Streben nach Glück und das Vermeiden von Leid, sind wir 
Bürger dieses Planeten. Wir sind alle dafür verantwortlich, eine 
bessere Zukunft zu schaffen. Um eine wohlwollende Einstellung 
zu erlangen, ein warmes Herz, Achtung für die Rechte der 
anderen und Interesse an ihrem Wohlergehen, müssen Sie Ihren 
Geist schulen. In diesem Buch stelle ich eine Reihe von 
Übungen vor, die auf tibetische Traditionen zurückgreifen und 
die dabei helfen können, diese Ziele zu erreichen. Das 
wichtigste Ziel täglicher Übung ist es, eine Haltung von 
Mitgefühl und Ruhe zu kultivieren - einen Geisteszustand, der 
für die heutige menschliche Gesellschaft ganz besonders 
entscheidend ist: aufgrund seiner Kraft, wirkliche Harmonie 
zwischen den Nationen und zwischen Menschen 
unterschiedlicher ethnischer Herkunft sowie unterschiedlicher 

-12- 



religiöser, politischer und wirtschaftlicher Systeme 
hervorzubringen. 

HARMONIE SCHAFFEN 
Die Harmonie und Freundschaft, die wir in unseren Familien, 

Staaten und in unserer Welt brauchen, kann nur durch Mitgefühl 
und Güte erreicht werden. Indem wir einander mit Interesse und 
Rücksicht helfen, können wir viele Probleme auf einfache Art 
und Weise lösen. Harmonie kann nicht in einem Klima von 
Misstrauen, Betrug, Unterdrückung oder gnadenlosem 
Wettbewerb gedeihen. Erfolg durch Einschüchterung und 
Gewalt ist bestenfalls vorübergehend; sein oberflächlicher 
Nutzen schafft nur neue Probleme. Das ist der Grund, warum 
nur ein paar Jahrzehnte nach der erschütternden menschlichen 
Tragödie des Ersten Weltkrieges der Zweite Weltkrieg geführt 
und weitere Millionen von Menschen getötet wurden. Wenn wir 
unsere lange Geschichte von Hass und Wut untersuchen, 
erkennen wir die offensichtliche Notwendigkeit, einen besseren 
Weg zu finden. Wir können unsere Probleme nur mit friedvollen 
Mitteln lösen - friedvolle Worte allein reichen nicht, sondern wir 
brauchen einen friedvollen Geist und ein friedvolles Herz. Auf 
diese Weise werden wir eine bessere Welt haben. 

Ist dies möglich? Kampf, Betrug und Unterdrückung haben 
uns in die Falle der gegenwärtigen Lage gelockt; jetzt brauchen 
wir die Schulung in neuen Übungen, um einen Weg 
herauszufinden. Es mag praxisfern und idealistisch erscheinen. 
Aber wir haben keine Alternative zu Mitgefühl, dem Erkennen 
menschlicher Werte und der Einheit der Menschheit: Das ist der 
einzige Weg, um dauerhaftes Glück zu erreichen. Ich reise von 
Land zu Land mit diesem Gefühl der Gleichheit und Einheit. Ich 
habe meinen Geist über Jahrzehnte geschult. Daher gibt es keine 
Barrieren, wenn ich Menschen verschiedener Kulturen treffe. 
Ich bin davon überzeugt, dass wir grundsätzlich alle gleich sind, 
trotz verschiedener Kulturen und unterschiedlicher politischer 
und wirtschaftlicher Systeme. Je mehr Menschen ich treffe, 

-13- 



desto stärker wird meine Überzeugung, dass die Einheit der 
Menschheit, gestützt auf Verständnis und Respekt, eine 
realistische und lebensfähige Grundlage für unser Verhalten 
darstellt. Wohin ich auch immer gehe, ist es das, worüber ich 
spreche. Ich glaube, dass die Übung von Mitgefühl und Liebe - 
ein aufrichtiges Gefühl für Bruderschaft und Schwesternschaft - 
die allumfassende Religion ist. Es kommt nicht darauf an, ob Sie 
Buddhist, Christ, Moslem oder Hindu sind oder ob Sie 
überhaupt eine Religion ausüben. Worauf es ankommt, ist Ihr 
Gefühl der Verbundenheit mit der Menschheit. 

Stimmen Sie dem zu? Glauben Sie, dass dies Unsinn ist? Ich 
bin kein Gottkönig, wie mich einige nennen. Ich bin nur ein 
buddhistischer Mönch. Was ich sage, kommt aus meiner 
eigenen Übung, die begrenzt ist. Ich versuche jedoch, diese 
Ideen in meinem täglichen Leben anzuwenden, besonders dann, 
wenn ich Problemen gegenüberstehe. Natürlich versage ich 
manchmal. Manchmal bin ich gereizt. Gelegentlich benutze ich 
schroffe Worte, aber wenn ich das tue, spüre ich sofort: „Oh, das 
ist falsch." Das spüre ich deswegen, weil ich die Übungen zu 
Liebe und Weisheit verinnerlicht habe, die den Kern dieses 
Buches ausmachen. Diese täglichen Übungen sind für mein 
eigenes Leben sehr nützlich und kostbar. Aus diesem Grunde 
teile ich sie mit Ihnen in dem Wissen, dass Sie und ich von 
gleichem Geist und Herzen sind. 

Als ich gerade fünfzehn Jahre alt war, marschierten die 
chinesischen Kommunisten in Osttibet ein, und innerhalb eines 
Jahres beschloss die tibetische Regierung, dass ich Tibets 
Staatsgeschäfte leiten sollte. Es war eine schwierige Zeit: Wir 
mussten mit ansehen, wie unsere Freiheiten untergraben wurden, 
und 1959 wurde ich gezwungen, im Schutz der Nacht aus der 
Hauptstadt zu fliehen. Im indischen Exil standen wir täglichen 
Problemen gegenüber, welche von der Notwendigkeit, uns an 
das ganz andere Klima anzupassen, bis zur Notwendigkeit, 
unsere kulturellen Institutionen wiederherzustellen, reichten. 

-14- 



Meine spirituelle Praxis vermittelte mir eine Einstellung, die es 
möglich machte, weiterhin nach Lösungen zu suchen, ohne den 
Blick für die Tatsache zu verlieren, dass wir alle Menschen sind, 
von falschen Ideen in die Irre geleitet und vereint durch 
gemeinsame Bande, bereit für Verbesserung. 

Dies hat mich gelehrt, dass die Perspektiven von Mitgefühl, 
Ruhe und Verständnis unentbehrlich für das tägliche Leben sind 
und in der täglichen Übung kultiviert werden müssen. 
Schwierigkeiten kommen zwangsläufig. Daher ist es 
entscheidend, die richtige Haltung zu entwickeln. Ärger 
verringert unsere Fähigkeit, richtig von falsch zu unterscheiden, 
und diese Fähigkeit ist eine der höchsten menschlichen 
Eigenschaften. Wenn sie verloren geht, sind wir verloren. 
Manchmal ist es notwendig, nachdrücklich zu reagieren, doch 
das kann ohne Ärger getan werden. Ärger ist nicht notwendig. 
Er hat keinerlei Wert. 

Ich bezeichne Mitgefühl als das globale Hauptnahrungsmittel. 
Menschen möchten Glück erreichen und Leid vermeiden. 
Geistiger Friede ist ein grundlegendes Bedürfnis für die gesamte 
Menschheit. Für Politiker, Ingenieure, Wissenschaftler, 
Hausfrauen und -männer, Doktoren, Lehrer und Rechtsanwälte - 
für alle Menschen, was immer ihr Bestreben ist - ist eine 
gesunde, mitfühlende Motivation die Grundlage für spirituelles 
Wachstum. 

 
ÜBERBLICK ÜBER DAS BUCH 
In den folgenden Kapiteln werde ich spezifische 

buddhistische Methoden und Übungen beschreiben, durch die 
geistiger Friede und eine größere Fähigkeit zum Mitgefühl 
erlangt werden können - durch die Überwindung dessen, was 
Buddhisten als falsche Anschauungen über die Existenzweise 
von Lebewesen und Dingen betrachten. Vom buddhistischen 
Standpunkt aus ist dies der Weg zur Erleuchtung. Allerdings 

-15- 



kann jeder von bestimmten Schritten zur Selbstverbesserung 
Gebrauch machen, wie er oder sie dies für richtig hält. 

Ich habe dieses Buch in sechs Teile geordnet. Es beginnt mit 
„Die Grundlagen". Darin dient die Lebensgeschichte des 
Buddha als Leitfaden für ein erfülltes Leben. Ich führe hier die 
drei Aspekte spiritueller Praxis ein: Ethik, konzentrierte 
Meditation und Weisheit. Sie sind die Hauptthemen dieses 
Buches. Im zweiten Teil, „Übung in Ethik", beschreibe ich zwei 
Arten von ethischem Verhalten: Die Neuausrichtung von 
körperlichen und sprachlichen Handlungen, um anderen nicht zu 
schaden, und die Kultivierung von tiefer Fürsorge für andere. Im 
dritten Teil, „Übung in konzentrierter Meditation", schildere ich, 
wie man sich in Stresssituationen geistig fokussieren und innere 
Ruhe wieder finden kann. Darauf folgt der Teil „Übung in 
Weisheit", der das schwierige, aber fruchtbare Thema des 
Entstehens in Abhängigkeit und der Leerheit behandelt. Hier 
steigen wir tiefer in die buddhistische Gedankenwelt ein, indem 
wir den Unterschied zwischen dem Geist und seiner 
letztendlichen Natur betrachten. Ich hoffe, in diesem vierten Teil 
jeglichen Eindruck ausräumen zu können, dass der Buddhismus 
irgendwie nihilistisch oder pessimistisch sei, indem ich die 
Vereinbarkeit von Erscheinung und Wirklichkeit beschreibe. 

Die Darlegung von Ethik, einsgerichteter Meditation und 
Weisheit fließt dann in den fünften Teil, „Tantra", ein. Dort wird 
eine besondere Yoga-Übung dargestellt, die diese drei in sich 
vereinigt. Dort erörtere ich dann auch, wie erfahrene 
Praktizierende Begierde auf dem spirituellen Weg nutzen 
können. 

Der Schlussteil, „Stufen auf dem Weg", zeigt eine Übersicht 
über den Übungsweg von seinen Anfängen bis hin zum Ziel der 
Erleuchtung, einem Zustand, in dem Körper und Geist 
vollständig entwickelt sind, um für andere von Nutzen zu sein. 

Vom Anfang bis zum Ende liegt unser Schwerpunkt darauf, 
ein gutes Herz und einen guten Geist mittels einer moralisch 

-16- 



integren Einstellung und einem Verständnis von Wirklichkeit, 
befähigt durch Konzentration, zu entwickeln. Wir können uns 
Ethik, konzentrierte 

Meditation und Weisheit als einen Entwurf für die 
Erleuchtung vorstellen, der uns an das höchste Ziel jeder Übung 
erinnert - die Umwandlung von Einstellungen hin zu mehr 
Friedfertigkeit, Sanftheit, Mitgefühl, ruhiger Ausrichtung und 
Weisheit. Den Entwurf an sich zu verstehen, ist schon 
Bestandteil des Weges und lenkt uns in die Richtung des Zieles. 
Ich hoffe, dass Teile davon von Nutzen sein mögen. Falls das 
jedoch nicht der Fall sein sollte, so ist das auch in Ordnung. 

-17- 



TEIL EINS DIE GRUNDLAGEN 

-18- 



ERSTES KAPITEL 
Drei Wege der Übung 

 
BUDDHAS ERLEUCHTUNG ALS VORBILD 
Einige buddhistische Schulen nehmen an, dass Buddha 

Shakyamuni erst in Indien im sechsten Jahrhundert vor Christus 
durch die Ausübung des Weges die Erleuchtung erlangte. 
Andere Schulen nehmen jedoch an, dass Buddha Shakyamuni 
schon lange zuvor die Erleuchtung erlangt hatte und dass 
Buddha in seiner Inkarnation im sechsten Jahrhundert vor 
Christus lediglich den Weg aufzeigte. In Tibet vertreten wir den 
zweiten Standpunkt, und die Schüler lernen aus Buddhas 
Beispiel die Art der Übung, um selbst die Erleuchtung zu 
erlangen. 

Auf jeden Fall müssen wir Folgendes feststellen: * Buddha 
Shakyamuni wurde als Prinz in eine indische Königsfamilie und 
in ein Leben voller Vergnügungen geboren. Im Alter von 29 
Jahren, nachdem er das Leiden in der Welt erkannt hatte, gab er 
seinen königlichen Rang auf, schnitt sich das Haar, verließ seine 
Familie, wurde Mönch und nahm den Verhaltenskodex der Ethik 
an. * Während der folgenden sechs Jahre widmete er sich 
asketischer Meditation, um konzentrierte Meditation zu 
erlangen. * Unter dem Bodhibaum in Bodhgaya wandte er 
schließlich spezielle Methoden zur Entwicklung von Weisheit an 
und erlangte die Erleuchtung. Er lehrte dann 45 Jahre lang und 
starb im Alter von 81 Jahren. 

An Buddhas Lebensgeschichte können wir die drei Abschnitte 
der Übung erkennen: Zuerst kommt Ethik, dann konzentrierte 
Meditation und dann Weisheit. Und wir sehen, dass der Weg 
Zeit braucht. 

STUFENWEISER WANDEL 

-19- 



Die Entwicklung des Geistes hängt von einer Unzahl innerer 
Ursachen und Voraussetzungen ab, genauso wie eine 
Raumstation von der Arbeit vieler Generationen von 
Wissenschaftlern abhängt, die deren kleinste Bauteile analysiert 
und überprüft haben. Weder eine Raumstation noch ein 
erleuchteter Geist kann innerhalb eines Tages verwirklicht 
werden. Ebenso müssen spirituelle Qualitäten durch eine große 
Vielzahl von Methoden entwickelt werden. Im Gegensatz zur 
Raumstation, an deren Konstruktion viele Menschen mitwirken, 
muss der Geist jedoch von Ihnen allein entwickelt werden. Es ist 
unmöglich, dass andere die Arbeit tun und Sie die Früchte 
ernten. Indem Sie den Entwurf eines anderen Menschen für 
geistigen Fortschritt lesen, werden dessen Verwirklichungen 
nicht automatisch auf Sie übertragen. Daran müssen Sie selbst 
arbeiten. 

Eine Haltung von Mitgefühl zu kultivieren und Weisheit zu 
entwickeln, sind langsame Vorgänge. So wie Sie schrittweise 
Methoden zur Entwicklung von Ethik, Sammlung des Geistes 
und Weisheit verinnerlichen, werden ungezähmte Zustände des 
Geistes mehr und mehr abnehmen. Sie werden diese Methoden 
Tag für Tag und Jahr um Jahr anwenden müssen. So wie Sie 
Ihren Geist umwandeln, wird sich auch ihre Umgebung 
verwandeln. Andere werden den Nutzen Ihrer Übungen in Liebe 
und Toleranz erkennen und daran arbeiten, diese Übungen 
ebenfalls in ihr Leben zu integrieren. 

DIE DREI ÜBUNGEN 
Die Lehren Buddhas werden in drei Schriftsammlungen 

eingeteilt: 
* Die Disziplin der Ethik. 
* Die Lehrreden über konzentrierte Meditation. 
* Das offenbarte Wissen, welches die Übung in Weisheit 

erklärt. 
In jeder dieser Schriftsammlungen wird die Hauptübung 

-20- 



beschrieben als außergewöhnlicher Zustand, der durch die 
Vereinigung von „ruhigem Verweilen" (konzentrierter 
Meditation) und „besonderer 

Einsicht" (Weisheit) erzeugt wird. Um aber solch eine 
Vereinigung zu erreichen, müssen wir zuerst die Grundlagen 
legen, nämlich Ethik. 

REIHENFOLGE DER ÜBUNGEN 
Ethik, konzentrierte Meditation und Weisheit: Das ist die 

erforderliche Reihenfolge der Übungen. Die Gründe hierfür sind 
die Folgenden: 

* Damit die Weisheit der besonderen Einsicht die Hindernisse 
für ein richtiges Verständnis entfernen und fehlerhafte geistige 
Zustände an deren Wurzel beseitigen kann, brauchen wir 
konzentrierte Meditation, einen Zustand vollständiger 
Einsgerichtetheit des Geistes, in dem jegliche innere 
Zerstreutheit aufgelöst worden ist. Andernfalls ist der Geist zu 
zersplittert. Ohne solch eine einsgerichtete, konzentrierte 
Meditation hat Weisheit keine Kraft, genauso wie eine Kerze, 
die im Windzug flackert, nicht viel Erleuchtung spendet. Daher 
muss konzentrierte Meditation der Weisheit vorausgehen. 

* Einsgerichtete Meditation erfordert das Beseitigen von 
subtilen innerlichen Ablenkungen wie zum Beispiel, dass der 
Geist entweder zu entspannt oder zu angespannt ist. Um dies zu 
erreichen, müssen wir zuerst äußerliche Ablenkungen stoppen, 
indem wir uns in der Ethik der Achtsamkeit und 
Gewissenhaftigkeit in Bezug auf körperliche und sprachliche 
Handlungen üben - ein stetiges Gewahrsein dessen, was wir mit 
unserem Körper und unserer Rede tun. Ohne die Überwindung 
dieser offensichtlichen Ablenkungen ist es unmöglich, die 
subtileren inneren Ablenkungen zu überwinden. Da durch das 
Aufrechterhalten von Achtsamkeit ein ruhiges Verweilen des 
Geistes erreicht werden kann, muss die Übung in Ethik der 
Übung in konzentrierter Meditation vorausgehen. 

-21- 



Um aus eigener Erfahrung zu sprechen: Da ich die 
Mönchsgelübde abgelegt habe, musste ich mich weniger um 
äußerliche Vorschriften und Aktivitäten kümmern, was 
wiederum bedeutete, dass ich mich mehr auf spirituelle Studien 
konzentrieren konnte. Gelübde zur Eindämmung schädlicher 
körperlicher und sprachlicher Handlungen ließen mich achtsam 
auf mein Verhalten werden und bewegten mich dazu, zu 
untersuchen, was in meinem Geist vor sich ging. Das bedeutete, 
dass ich meinen Geist auch dann, wenn ich mich nicht 
absichtlich in konzentrierter Meditation übte, im Zaum halten 
musste, damit er nicht zu zerstreut wurde, und so wurde ich 
ständig in Richtung einsgerichteter, innerer Meditation gelenkt. 
Das Gelübde der Ethik diente zweifellos als Grundlage. Wenn 
wir die drei Übungen betrachten - Ethik, konzentrierte 
Meditation und Weisheit -, dann sehen wir, dass jede als 
Grundlage für die nächste dient. (Diese Reihenfolge der Übung 
wird klar an Buddhas eigener Lebensgeschichte 
veranschaulicht.) Daher basiert jeder spirituelle Fortschritt auf 
der Grundlage einer richtigen und angemessenen Ethik. 

-22- 



TEIL ZWEI ÜBUNG IN ETHIK 

-23- 



ZWEITES KAPITEL 
Das Ausmaß des Leidens erkennen 

ÜBERSICHT ÜBER DIE VERSCHIEDENEN ARTEN DER 
ETHIK 

Die Grundregel buddhistischer Ethik ist, anderen zu helfen, 
und, falls das nicht möglich ist, ihnen zumindest nicht zu 
schaden. Diese grundsätzliche Verpflichtung zu Gewaltlosigkeit, 
motiviert durch ein aufrichtiges Interesse an anderen, ist der 
Kern der drei Arten der Ethik im Buddhismus: 

* Die Ethik der persönlichen Befreiung (welche das Thema 
dieses Kapitels ist) besteht vor allem darin, dass wir körperliche 
und verbale Handlungen, die Schaden verursachen, unterlassen. 
Diese Übung wird „persönlich" genannt, da sie einen Weg 
darstellt, mit dessen Hilfe eine Person aus dem sich 
wiederholenden Kreis von Geburt, Alter, Krankheit und Tod 
heraustreten kann, welchen Buddhisten den Daseinskreislauf 
(oder Samsara) nennen. 

* Die Ethik der Fürsorge für andere - die „Ethik der 
Bodhisattvas" (das sind Lebewesen, die in erster Linie damit 
beschäftigt sind, anderen zu helfen) - wird hauptsächlich 
dadurch ausgeübt, dass der Geist daran gehindert wird, in 
Selbstsucht zu verfallen. Für diejenigen, die sich in der Ethik der 
Bodhisattvas üben, liegt der wesentliche Punkt darin, der 
Selbstsucht zu entsagen, aber auch, sich schlechter Taten von 
Körper und Rede zu enthalten. 

* Die Ethik des Tantra beinhaltet besondere Methoden, um 
sich einen vollständig entwickelten Zustand von Körper und 
Geist vorzustellen, um damit anderen wirkungsvoll helfen zu 
können. Dies stellt einen Weg dar, unsere eingeschränkte 
Sichtweise unseres Körpers und Geistes zurückzudrängen und 
dadurch so zu transzendieren, dass wir uns selbst als von 

-24- 



Weisheit und Mitgefühl strahlend wahrnehmen und erkennen 
können. 

DIE ETHIK DER PERSÖNLICHEN BEFREIUNG 
Die Ausübung der Ethik der persönlichen Befreiung erfordert 

das Gewahrsein, das man braucht, um körperliche und verbale 
Handlungen, die anderen schaden, zu unterlassen, das heißt, das 
aufzugeben, was Buddhisten die zehn unheilsamen Handlungen 
nennen. Diese werden in drei Gruppen eingeteilt. Die 
körperlichen unheilsamen Handlungen sind Töten, Stehlen und 
sexuelles Fehlverhalten. Die verbalen unheilsamen Handlungen 
sind Lügen, entzweiende Rede (bzw. Zwietracht säen), 
verletzende Worte und sinnloses Geschwätz. Die geistigen 
unheilsamen Handlungen sind Habgier, Übelwollen und falsche 
Ansichten. 

Da die Motivation allen Handlungen vorausgeht und sie 
antreibt, besteht die beste Art und Weise, impulsive und 
möglicherweise schädigende körperliche und verbale 
Handlungen zu verhindern, in der Kontrolle unserer Motivation. 
Wenn Sie plötzlich etwas haben wollen und einfach danach 
greifen, ohne die Folgen zu bedenken, dann drückt sich Ihr 
Verlangen impulsiv aus, ohne den Nutzen des Nachdenkens. In 
der täglichen Übung lernen Sie, immer wieder Ihre Motivation 
zu untersuchen. 

Als ich ein Junge war, verhielt sich mein damaliger zweiter 
Privatlehrer, Ling Rinpoche, immer sehr streng. Er lächelte nie, 
nicht einmal ein bisschen. Das quälte mich sehr. Indem ich mich 
fragte, warum er so humorlos war, untersuchte ich mehr und 
mehr, was ich in meinem eigenen Geist anstellte. Das half mir, 
Gewahrsein im Hinblick auf meine Motivation zu üben. 
Nachdem ich herangereift war, zu Beginn meiner 
Zwanzigerjahre, veränderte sich Ling Rinpoche vollkommen. Er 
zeigte immer ein strahlendes Lächeln, wenn wir zusammen 
waren. 

-25- 



Erfolgreiche Übung in der Ethik der persönlichen Befreiung 
hängt von einer gesunden, langfristigen Motivation ab. Man 
sollte zum Beispiel nicht Mönch oder Nonne werden wollen, um 
weltlicher Arbeit für Essen und Kleidung aus dem Weg zu 
gehen. Ebenso ist es nicht ausreichend, lediglich 
Schwierigkeiten in diesem Leben vermeiden zu wollen. Von 
solchen oberflächlichen Absichten motiviert zu sein hilft nicht, 
Freiheit von zyklischer Existenz zu erlangen - was der 
letztendliche Grund für die Ausübung der Ethik der 
persönlichen Befreiung ist. 

Dies wird durch die Lebensgeschichte Buddhas bestätigt. 
Eines Tages schlich sich Shakyamuni aus dem Palast, um für 
sich selbst das wirkliche Leben kennen zu lernen. Zum ersten 
Mal sah er einen Kranken, einen Alten und eine Leiche. Zutiefst 
beunruhigt über das Leiden von Krankheit, Alter und Tod kam 
er zu der Überzeugung, dass weltliches Leben ohne Bedeutung 
sei. Später, inspiriert von einigen religiös Praktizierenden, 
fesselte ihn die Möglichkeit eines höheren, bedeutungsvolleren, 
spirituellen Lebens. Da entfloh er dem Palast und ließ sein 
gewöhnliches Leben zurück, um dieses visionäre Ziel zu 
verfolgen. 

Was lehrt uns diese Geschichte? Wie Buddha müssen wir 
anfangen, vom Leiden des Daseinskreislaufes betroffen zu 
werden und uns von vorübergehenden Ablenkungen 
abzuwenden. Von dieser neuen Einstellung geprägt, müssen wir 
einen ethischen Verhaltenskodex annehmen, indem wir dem 
Daseinskreislauf entsagen und Gelübde für ein makelloses 
Verhalten ablegen durch das Bestreben, die zehn unheilsamen 
Handlungen zu vermeiden. 

DIE VIER EDLEN WAHRHEITEN 
Um uns vom Daseinskreislauf zu befreien, brauchen wir ein 

Verständnis davon, wie dieser beschaffen ist. Wir müssen 1) die 
spezifischen Arten von Leiden kennen; 2) die Ursachen dieser 
Leiden aufdecken; 3) herausfinden, ob es möglich ist, diese 

-26- 



Ursachen zu beseitigen; und dann 4) festlegen, was zu tun ist. 
Entsagung beinhaltet daher zumindest ein teilweises Verständnis 
der Vier Edlen Wahrheiten: 

1. wahres Leiden, 
2. wahre Ursprünge des Leidens, 
3. wahre Beendigungen des Leiden und seiner Ursprünge, 
4. wahre Wege, um die wahren Beendigungen zu 

verwirklichen. 
Als Buddha zum ersten Mal zu lehren begann, lehrte er die 

Vier Edlen Wahrheiten in genau dieser Reihenfolge. Diese 
Reihenfolge zeigt jedoch nicht, wie diese Wahrheiten entstehen. 
In zeitlicher Abfolge geht die Zweite Wahrheit - die Ursprünge 
des Leidens - der Ersten - dem Leiden selbst - voraus. 
Gleichermaßen muss die Vierte Wahrheit (die Wege der Übung) 
der Verwirklichung der Dritten Wahrheit (Beendigung des 
Leidens) vorausgehen. Buddha lehrte die Vier Edlen Wahrheiten 
jedoch in der Reihenfolge der Übung, nicht in der Reihenfolge 
ihrer Entstehung. 

Für unsere Übung müssen wir zuerst das Ausmaß des Leidens 
erkennen und erfahren, dass die Art, wie wir leben, von Elend 
und Not erfüllt ist. Dies verstärkt unseren natürlichen Wunsch, 
vom Leiden befreit zu werden. Wenn Sie das Leiden als das 
erkennen, was es ist, so wie Buddha es tat, dann werden Sie 
dahin gelenkt werden, seine Ursachen, die Ursprünge des 
Leidens, zu entdecken. So wie ein Arzt zuerst eine Krankheit 
diagnostizieren muss, so müssen Sie die Hauptursache des 
Leidens verstehen, bevor Sie es behandeln können. Solange Sie 
nicht die Ursprünge des Leidens herausgefunden haben, werden 
Sie nicht verstehen können, dass es ein Ende des Leidens geben 
kann. Ebenso könnten Sie die Ausübung dieses Weges lediglich 
als fruchtlose Härte betrachten, wenn Sie nicht zunächst 
wirklich verstehen, dass ein Ende des Leidens möglich ist. Dann 
können Sie nach den wahren Wegen für die Verwirklichung der 

-27- 



wahren Beendigung suchen. Das ist der Grund, warum Buddha 
die Vier Edlen Wahrheiten in der gegebenen Reihenfolge der 
Übung präsentierte. 

Ich werde hier die Erste Edle Wahrheit erläutern und die 
folgenden drei im dritten Kapitel. 

DIE ERSTE EDLE WAHRHEIT: LEIDEN 
Leiden ist wie eine Krankheit, die wir uns alle zugezogen 

haben. Um ein Heilmittel dagegen zu finden, müssen wir 
sorgfältig das ganze Ausmaß der Krankheit erkennen: 

1) Schmerz,  
2) Veränderung und  
3) alles durchdringende Bedingtheit. 
1. Eine Ebene von Leiden ist Schmerz an sich, den wir alle als 

solchen erkennen. Sogar Tiere streben danach, ihn zu 
überwinden. Die körperlichen und geistigen Qualen des 
täglichen Lebens, wie zum Beispiel Kopfschmerzen und die 
Angst vor Trennung, fallen in diese Gruppe. 

2. Was wir normalerweise als Genuss und Freude empfinden, 
ist meist nur eine Verringerung von Schmerz. Falls gutes Essen 
und Trinken beispielsweise wirklich nur angenehm wären - falls 
sie von ihrer inneren Beschaffenheit her Genuss und Freude 
wären -, dann würden wir in gleichem Maße glücklicher und 
glücklicher werden, je mehr wir essen und trinken. Stattdessen 
beginnen wir, an Körper und Seele zu leiden, wenn wir uns 
übermäßig dem Genuss von Essen und Trinken hingeben. Das 
ist ein Hinweis darauf, dass diese Erlebnisse von Genuss und 
Freude die Natur von Schmerz haben. Ich erzähle gerne die 
Geschichte einer Familie, die einen neuen Fernsehapparat kauft. 
Im Vergleich zum alten ist der neue wirklich vorzüglich, und 
alle sehen tagelang fern. Aber schließlich wird es ihnen 
langweilig. Das beweist, dass die ursprüngliche Freude die 
Natur von Schmerz in sich trägt. Solche Zustände von 
vorübergehendem Glück werden das Leiden der Veränderung 

-28- 



genannt. 
3. Zusätzlich zu gewöhnlichem Schmerz und dem Leiden der 

Veränderung gibt es eine tiefere Ebene von Leiden, die das alles 
durchdringende Leiden bedingter Existenz genannt wird. Körper 
und Geist funktionieren unter dem Einfluss von Karma 
(Neigungen, die durch frühere Handlungen geschaffen wurden) 
und leidbringenden bzw. kontraproduktiven Gefühlen wie 
Begierde und Hass. Im normalen Leben werden wir aus dem 
und in den alles durchdringenden Einfluss von Karma und 
leidbringenden Gefühlen geboren. Sogar neutrale 
Gefühlszustände stehen unter dem Einfluss von Ursachen und 
Bedingungen, die außerhalb unserer Kontrolle sind - wir sitzen 
fest in einem Prozess, der anfällig für Leiden ist. 

Der menschliche Zustand 
Am Anfang unseres Lebens steht die Geburt, bei der wir 

leiden, und am Ende unseres Lebens steht der Tod, bei dem wir 
ebenso leiden. Zwischen diesen beiden stehen Alter und 
Krankheit. Wie reich und wie gesund wir auch sein mögen, wir 
haben keine andere Wahl, als diese Lebenssituationen zu 
durchleiden. 

Zu allem hinzu kommt noch die Unzufriedenheit. Wir wollen 
mehr und mehr und mehr. Das ist, in gewisser Weise, wirkliche 
Armut l immerzu hungrig und hungrig und hungrig zu sein, 
ohne ein bisschen Zeit zur Zufriedenheit. Andere mögen nicht 
reich sein, aber die Zufriedenheit stattet sie mit weniger Sorgen, 
weniger Feinden, weniger Problemen und sehr gutem Schlaf 
aus. Nicht nur einmal habe ich, als ich die eindrucksvollen 
Häuser reicher Leute besuchte, einen heimlichen Blick in den 
Medizinschrank im Badezimmer geworfen und darin Medizin 
gefunden, die entweder Energie am Tag spenden oder zu Schlaf 
in der Nacht verhelfen soll. Zufriedenheit könnte diese beiden 
Aufgaben besser erfüllen, da sie Angst und Sorge am Tag 
verringert, was dann den Weg für einen sanften Schlaf ebnet. 

-29- 



In der Hektik des modernen Lebens verlieren wir den 
wirklichen Wert des Menschseins aus den Augen. Die 
Menschen werden zur Gesamtsumme dessen, was sie 
produzieren. Menschliche Wesen verhalten sich wie Automaten, 
deren Zweckbestimmung es ist, Geld zu verdienen. Das ist 
vollkommen verkehrt. Der Zweck des Geldverdienens sollte das 
Glück der Menschen sein, und nicht umgekehrt. Wir brauchen 
Geld, um zu leben, daher ist Geld notwendig. Wir müssen aber 
auch erkennen, dass es in keiner Weise hilft, wenn wir zu sehr 
an unserem Wohlstand hängen - buddhistisch gesprochen: wenn 
zuviel Anhaftung an Wohlstand vorhanden ist. Die Heiligen 
Indiens und Tibets sagen uns, dass man umso mehr erleiden 
muss, je wohlhabender man wird. Sogar Freunde können Leiden 
verursachen. Normalerweise haben wir den Eindruck, dass 
Freunde uns zu mehr Vergnügen und Glück verhelfen, doch 
manchmal bringen sie uns mehr Schwierigkeiten. Heute zeigt 
Ihr Freund ein freundliches Lächeln, aber innerhalb kurzer Zeit 
kann das Gespräch mit ihm zur Auseinandersetzung werden und 
Sie fangen an, einander ohne eine Spur von Freundschaft zu 
bekämpfen. Wir gewinnen Glück und Zufriedenheit durch 
unsere Freunde, aber das ist nicht von Dauer. Es handelt sich 
nicht um wahres Glück. Auf tiefer Ebene hat gewöhnliche 
Freundschaft auch die Natur von Schmerz. 

Schauen Sie sich Ihren Körper an. Es spielt keine Rolle, wie 
schön Sie aussehen oder wie wohlgeformt Ihre Figur ist - wenn 
Sie nur einen Tropfen Blut verlieren, dann sieht das alles 
plötzlich nicht mehr so gut aus. Schauen Sie tiefer: Unter der 
Haut befindet sich rohes Fleisch, und es finden sich Knochen. In 
der Gegenwart von Skeletten in einem Museum oder einem 
Krankenhaus fühlen sich die meisten von uns unbehaglich, aber 
unter der Oberfläche sehen wir alle so aus. Wenn ich einen 
Raum voller Menschen betrachte, mögen einige dick, andere 
dünn, wieder andere gut aussehend sein. Doch wenn ich sie mit 
einem Röntgengerät betrachte, dann sehe ich einen Raum voller 

-30- 



Skelette mit großen Augenhöhlen. Das ist die wahre Natur 
unseres Körpers. 

Lassen Sie uns die Freuden des Essens betrachten. Heute hatte 
ich ein köstliches Mahl. Als ich es aß, sah es einladend aus, 
doch als es meinen Magen und meine Gedärme passierte, hat es 
sich in etwas nicht mehr so Schönes verwandelt. Wenn wir 
essen, vermeiden wir es, wahrzunehmen, dass genau das 
geschieht, und wir finden Vergnügen an der Mahlzeit, indem wir 
denken: „Oh, dieses Essen ist wunderbar. Ich bin wirklich sehr 
zufrieden." Aber diese wunderbaren Speisen wandern durch 
unseren Körper und enden schließlich in der Toilette in einer 
Form, die niemand mehr als schön betrachtet. Dieses Zeug, das 
die meisten als äußerst schmutzig ansehen, wird in unserem 
menschlichen Körper produziert. In gewisser Hinsicht ist die 
Erzeugung von Stuhlgang eine der Hauptfunktionen unseres 
Körpers. Essen, arbeiten und Geld verdienen sind in sich selbst 
bedeutungslos. Eine noch so kleine Handlung des Mitgefühls 
jedoch verleiht unserem Leben Sinn und Bedeutung. 

AUSDAUER UND HOFFNUNG 
Analysieren Sie. Denken Sie nach, denken Sie nach, denken 

Sie nach. Wenn Sie dies tun, werden Sie feststellen, dass unsere 
gewöhnliche Art des Lebens beinahe bedeutungslos ist. Doch 
lassen Sie sich nicht entmutigen. Es wäre sehr dumm, jetzt 
aufzugeben. In den Momenten, in denen Sie sich am 
hoffnungslosesten fühlen, ist es notwendig, kraftvolle 
Anstrengungen zu unternehmen. Wir sind derart an fehlerhafte 
Geisteszustände gewöhnt, dass es schwierig ist, mit nur ein 
bisschen Übung eine Änderung herbeizuführen. Ein einziger 
Tropfen von etwas Süßem kann den Geschmack von etwas sehr 
Bitterem noch nicht verändern. Bei Misserfolgen müssen wir 
hartnäckig bleiben. 

In schwierigen persönlichen Umständen besteht die beste 
Zuflucht darin, so ehrlich und aufrichtig zu sein wie möglich. 
Indem Sie barsch oder selbstsüchtig reagieren, verschlimmern 

-31- 



Sie die Angelegenheit einfach nur. Das wird in schmerzhaften 
Familiensituationen besonders deutlich. Sie sollten erkennen, 
dass schwierige gegenwärtige Umstände vollständig von 
vergangenen unheilsamen Handlungen verursacht sind. Tun Sie 
daher Ihr Möglichstes, jetzt ein Verhalten zu vermeiden, das 
Ihre Last später nur erschweren wird. 

Es ist wichtig, undisziplinierte Geisteszustände zu verringern. 
Es ist aber noch wichtiger, Missgeschick und Unglück mit einer 
positiven Einstellung zu begegnen. Denken Sie immer daran: 
Indem Sie Schwierigkeiten mit Optimismus und Hoffnung 
begrüßen und empfangen, untergraben Sie noch schlimmere 
Schwierigkeiten, die im weiteren Verlauf des Weges auf Sie 
warten. Darüber hinaus können Sie sich vorstellen, dass Sie die 
Last all derjenigen erleichtern, die an einem Problem ähnlicher 
Art leiden. Diese Übung ist sehr hilfreich - sich vorzustellen, 
dass man das negative Karma von allen aufbraucht, denen es 
beschieden ist, ähnliche Schmerzen zu erleiden. Manchmal, 
wenn ich krank bin, übe ich mich darin, das Leiden anderer auf 
mich zu nehmen und ihnen mein Potenzial für Glück zu 
schenken. Das verschafft mir sehr viel geistige Erleichterung 
und Hilfe. 

Jeden Tag am frühen Morgen, und besonders wenn ich Zeit 
habe, führe ich diese Übung allgemein in Bezug auf alle 
Lebewesen durch. Aber ganz besonders wähle ich mir 
chinesische Machthaber und Beamte aus, die sofortige 
Entscheidungen treffen müssen, einzelne Tibeter zu foltern oder 
zu töten. Ich stelle sie mir vor und nehme dann ihre 
Unwissenheit, Voreingenommenheit, ihren Hass und ihren Stolz 
in mich auf. Selbst wenn ich tatsächlich einen Teil ihrer 
negativen Einstellungen in mich aufnehmen könnte, so spüre 
ich, dass dies, aufgrund meiner eigenen Schulung und Übung, 
mein Verhalten nicht beeinflussen und mich nicht in einen 
schlechten Menschen verwandeln würde. Daher ist es kein 
großes Problem für mich, ihre Negativitäten in mich 

-32- 



aufzunehmen, und es verringert ihre Probleme. Ich tue dies mit 
solch starken Gefühlen, dass, wenn ich im Laufe des Tages in 
meinem Büro von ihren Gräueltaten höre, der Hauptteil meines 
Geistes immer noch unter dem Einfluss meiner morgendlichen 
Übung steht, auch wenn ein Teil meines Geistes ein wenig 
aufgewühlt und zornig ist. Die Intensität des Hasses ist bis zu 
dem Punkt vermindert, wo er nichtig wird. 

Ob diese Meditation jenen Beamten nun wirklich hilft oder 
nicht, sie gibt mir dennoch geistigen Frieden und Ruhe. Der 
Nutzen ist gewaltig und unermesslich. 

Unter keinen Umständen sollten Sie die Hoffnung verlieren. 
Hoffnungslosigkeit ist ein echter Grund für Misserfolg. 
Vergessen Sie nicht: Sie können jedes Problem überwinden. 
Bleiben Sie auch dann gelassen, wenn die äußere Umgebung 
verwirrt und verwickelt ist; das wird keine große Wirkung auf 
Sie haben, wenn Ihr Geist in Frieden ist. Wenn Ihr Geist jedoch 
dem Hass nachgibt, dann wird sich Ihnen geistiger Frieden 
entziehen, auch wenn die Welt friedlich und gemütlich ist. 

* 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
1. Untersuchen Sie Ihre Motivation, so oft Sie können. Bevor 

Sie morgens aus dem Bett aufstehen, entwickeln Sie eine 
gewaltlose, mitfühlende Perspektive für Ihren Tag. Untersuchen 
Sie abends, was Sie während des Tages getan haben. 

2. Beobachten Sie, wie viel Leiden es in Ihrem eigenen Leben 
gibt: 

* Es gibt körperliches und geistiges Leid, durch Krankheit, 
Alter und Tod verursacht, das Sie natürlich zu vermeiden 
suchen. * Es gibt vorübergehende Erfahrungen wie der Genuss 
von gutem Essen, die aus sich heraus als angenehm erscheinen, 
die sich jedoch, wenn sie unaufhörlich genossen werden, in Leid 
verwandeln. Das ist das Leiden der Veränderung. Wenn eine 

-33- 



Situation von Vergnügen zu Schmerz überwechselt, reflektieren 
Sie über die Tatsache, dass sich nun die tiefere Natur des 
ursprünglichen Vergnügens offenbart. Anhaftung an solche 
oberflächlichen Freuden wird nur noch mehr Leid verursachen. 

* Denken Sie darüber nach, dass Sie gefangen sind in einem 
überall vorhandenen Prozess von Bedingungen, die, anstatt unter 
Ihrer Kontrolle zu sein, unter dem Einfluss von Karma und 
leidbringenden Emotionen stehen. Das ist das alles 
durchdringende Leiden bedingter Existenz. 

-34- 



3. Entwickeln Sie nach und nach eine tiefere und sachlichere 
Sichtweise des Körpers, indem Sie seine Bestandteile wie Haut, 
Blut, Fleisch, Knochen usw. mit in Betracht ziehen. 

4. Untersuchen Sie Ihr Leben genau. Wenn Sie dies tun, wird 
es Ihnen schließlich schwer fallen, Ihr Leben zu missbrauchen, 
indem Sie wie ein Roboter werden oder indem Sie das Streben 
nach Geld für den Weg zum Glück halten. 

5. Nehmen Sie eine positive Haltung gegenüber 
Schwierigkeiten ein. Stellen Sie sich vor, dass Sie, indem Sie 
eine schwierige Situation jetzt mit Würde durchstehen, auch 
schlimmere Konsequenzen von schlechten Handlungen 
verhindern, die Sie sonst in der Zukunft erleiden müssten. 
Nehmen Sie die Last all jener auf sich, die ähnliche Leiden 
durchstehen. 

6. Bewerten Sie regelmäßig die möglichen positiven und 
negativen Auswirkungen von Gefühlen wie Lust, Zorn, 
Eifersucht und Hass. Wenn es offensichtlich wird, dass deren 
Auswirkungen sehr schädlich sind, fahren Sie in Ihrer 
Untersuchung fort. Ihre Überzeugung wird sich nach und nach 
verstärken. Wiederholtes Nachdenken über die Nachteile von 
Ärger beispielsweise wird bewirken, dass Sie erkennen, dass 
Ärger sinnlos ist. Diese Entschlossenheit wird Ihren Ärger 
schrittweise verringern. 

-35- 



DRITTES KAPITEL 
Aufdecken, wie Schwierigkeiten 

anfangen und enden 

DIE ZWEITE EDLE WAHRHEIT: URSPRÜNGE DES 
LEIDENS 

Nachdem wir das Ausmaß des Leidens erkannt haben, müssen 
wir dessen Ursprünge ergründen, welche von zweierlei Art sind: 
leidbringende, oder kontraproduktive, Emotionen und befleckte 
Karmas (Handlungen). 

Leidbringende Emotionen 
Da leidbringende Emotionen zu befleckten Karmas oder 

Handlungen führen, werde ich diese zuerst erörtern. Es gibt zwei 
Klassen von leidbringenden Emotionen - eine, die man eher 
ausdrücken und die andere, die man besser nicht ausdrücken 
sollte. Ein Beispiel für die Erstere ist eine schreckliche Furcht 
aus der Vergangenheit, welche sich im Geist festgesetzt hat. In 
diesem Fall ist es zweifellos nützlich, dem Gefühl Ausdruck zu 
verleihen und über das Ereignis zu sprechen. Als ich ungefähr 
vierzehn Jahre alt war, hat mich der Regent, der damals mein 
erster Privatlehrer war, einmal während des Sommers im 
Norbulingka-Palast nach einer Belehrung, die er jedes Jahr gab, 
gescholten. In einer schroffen Haltung sagte er: „Auch wenn 
deine Verwirklichung der eines Gottes ebenbürtig ist, muss dein 
Verhalten dennoch dem eines menschlichen Wesens 
entsprechen." Ich war verletzt, da ich mich bereits wie ein 
gewöhnlicher Schüler, der ihm zuhörte, verhielt, obwohl ich der 
Dalai Lama war und im Rang über ihm stand. Ich war irritiert 
und fühlte mich während der nächsten Monate unwohl. Dann 
marschierten die Chinesen 1950 in Osttibet ein, und ich musste 
von Lhasa nach Tromo in Südwesttibet, nahe der Grenze zu 
Indien, fliehen. Nach einiger Zeit haben mir die Beamten in 

-36- 



Lhasa geraten, zurückzukehren, da die Situation beeinflussbar 
erschien. Auf dem Weg zurück nach Lhasa haben wir einige 
Tage in Talungdra, dem Kloster des Regenten, verbracht. Eines 
Tages fragte er mich während einer ungezwungenen 
Unterhaltung, ob er mich jemals durch sein Verhalten aus der 
Fassung gebracht habe. Ich sagte ihm, etwas vage, ohne zu sehr 
ins Detail zu gehen, was passiert war. Was war das für eine 
Erleichterung! Wir hatten einen vergnüglichen weiteren 
Aufenthalt im Kloster. 

Es ist besser, über solche Dinge, die nur einmal geschehen, zu 
reden, wohingegen man die andere Klasse von 
kontraproduktiven Emotionen, die Gefühle wie Lust, Hass, 
Feindseligkeit, Eifersucht und Streitsucht einschließen, besser 
nicht ausdrückt, da sie sonst immer mehr zunehmen. Indem man 
sie zum Ausdruck bringt, verbreiten sie sich und werden stärker. 
Es ist besser, über die Nachteile nachzudenken, die entstehen, 
wenn man sich auf solche Emotionen einlässt, und zu versuchen, 
sie durch Gefühle von Zufriedenheit und Liebe zu ersetzen. Wir 
sollten negative Emotionen, wenn sie in Erscheinung treten, 
kraftvoll überwinden. Noch besser wäre aber, Wege zu finden, 
wie wir ihnen zuvorkommen können. 

Begierde und Hass rufen die anderen kontraproduktiven 
Emotionen hervor und erzeugen dadurch eine ganze Menge 
Schwierigkeiten in dieser Welt. Wir können uns nicht damit 
zufrieden geben, mit den Auswirkungen von Begierde und Hass 
zu leben. Von diesen beiden wirkt sich Hass schlimmer auf 
unmittelbarer Ebene aus, da er anderen so schnell Schaden 
zufügt. Jedoch ist Begierde dafür verantwortlich, den Prozess 
des Daseinskreislaufes - der wiederholten Abfolge von Geburt, 
Alter, Krankheit und Tod - von einem Leben zum nächsten 
voranzutreiben. 

Die Wurzel von Begierde und Hass ist die Unwissenheit; 
Unwissenheit sowohl über die wahre Natur aller Lebewesen als 
auch über die Natur von unbelebten Dingen. Diese Unwissenheit 

-37- 



ist nicht einfach ein Mangel an Wissen, sondern ein 
Bewusstsein, welches sich das genaue Gegenteil der Wahrheit 
vorstellt. Es missversteht das, was tatsächlich der Fall ist. Es 
gibt viele Ebenen von falscher Erkenntnis, wie zum Beispiel die 
Unfähigkeit zu verstehen, was in der Übung anzunehmen und 
im täglichen Verhalten abzulegen ist. Aber hier sprechen wir 
über eine Unwissenheit, welche die Wurzel allen Leidens ist. 
Diese Unwissenheit besteht in der Ansicht, dass Lebewesen und 
andere Phänomene inhärent existierten, das heißt in und aus sich 
selbst heraus. Ich werde dieses schwierige Thema später noch in 
den Kapiteln 8,9 und 10 besprechen. 

Verunreinigte Karmas 
Jegliche Freude und jegliches Leid hängt von Karmas bzw. 

früheren Handlungen ab, die Neigungen im Geist geschaffen 
haben. Handlungen kann man in tugendhafte und untugendhafte 
unterteilen, abhängig davon, ob sie auf lange Sicht Freude oder 
Leid hervorbringen. Falls sich eine Handlung zum Beispiel so 
auswirkt, dass sie ein neues Leben als Mensch hervorbringt, 
dann ist die Handlung tugendhaft, da ihre langfristige 
Auswirkung eine gute Wiedergeburt ist. Falls, im Gegensatz 
dazu, die Wirkung einer Handlung zu einer Wiedergeburt als 
Hungergeist führt, dann ist diese Handlung untugendhaft, da 
ihre langfristige Auswirkung eine schlechte Wiedergeburt ist. 

Karmas, oder Handlungen, können auch unterteilt werden in 
solche, die den allgemeinen Entwurf eines neuen Lebens prägen, 
indem sie die Art der Wiedergeburt und auch die Länge des 
Lebens festlegen, sowie solche, welche die Details eines Lebens 
prägen, wie zum Beispiel den Wohlstand, die Gesundheit und so 
weiter. Die Ersteren werden „Handlungsweg" genannt, da diese 
Handlung, ob nun tugendhaft oder nicht, als Weg oder Mittel 
dient, um ein ganzes Leben in einer guten oder einer schlechten 
Wiedergeburt zu vollenden. Um ein „Handlungsweg" zu sein, 
muss eine Handlung mindestens vier Eigenschaften aufweisen: 
motivierende Absicht; korrektes Identifizieren der Person oder 

-38- 



des Objektes der Handlung; angemessene Vorbereitung und 
erfolgreicher Abschluss. Manchmal kommen alle vier dieser 
Eigenschaften vor, wie zum Beispiel, wenn Sie beabsichtigen, 
einem Bettler etwas zu geben und dies dann auch tun. 
Manchmal ist nur die Absicht vorhanden, wenn Sie zum 
Beispiel dem Bettler etwas geben möchten, es aber dann nicht 
tun. 

Oder es kann sein, dass Sie auf unbeabsichtigte Weise das 
Resultat herbeiführen, falls zum Beispiel etwas Geld durch ein 
Loch in Ihrer Hosentasche auf den Gehsteig fällt und ein Bettler 
es dann aufhebt. Handlungen, die nicht alle vier Eigenschaften 
aufweisen, könnten in die zweite Kategorie fallen, welche die 
Details eines Lebens ausfüllen. 

Schließlich können Handlungen unterteilt werden in solche, 
die von Gruppen wie zum Beispiel Wohltätigkeitsvereinen 
ausgeführt werden und solche, die persönlich unternommen 
werden. Die Wirkungen von Handlungen können im selben 
Leben, im nächsten Leben oder in einem Leben danach erfahren 
werden. Kraftvolle tugendhafte oder untugendhafte Handlungen 
mit einer starken Absicht zu helfen oder zu schaden können ihre 
Wirkungen bereits während desselben Lebens hervorbringen. 

Der Prozess des Sterbens 
Um die Arten von Karma und die besonderen Charakteristika 

der höchsten Ebenen der Übung zu begreifen, müssen wir die 
Dynamik von drei Lebensabschnitten verstehen: den Prozess des 
Todes; den Zwischenzustand zwischen diesem und dem 
nächsten Leben und den Prozess der Wiedergeburt aus dem 
Zwischenzustand heraus. Die Übermittlung von Karmas von 
einem Leben zum nächsten geschieht während des Todes mittels 
eines sehr subtilen Geistes des klaren Lichtes. Obwohl diese 
tiefste Ebene des Geistes das ganze Leben hindurch vorhanden 
ist, offenbart sie sich während des Todes und wird daher oft in 
diesem Zusammenhang gelehrt. 

-39- 



Mehr hierüber können Sie in vielen Texten des Höchsten 
Yoga-Tantra, die von Buddha gelehrt wurden, wie zum Beispiel 
dem Guhyasamaja-Tantra, erfahren. Diese Texte beschreiben 
die vielen verschiedenen Ebenen des Bewusstseins, von den 
gröbsten bis zu den feinsten. Subtile Zustände des Geistes sind 
kraftvoller und wirkungsvoller, wenn sie in der spirituellen 
Übung angewandt werden. Die gröbste Ebene des Bewusstseins 
nimmt mithilfe der Augen, Ohren, Nase, Zunge und des Körpers 
wahr. Subtiler hingegen ist das geistige Bewusstsein. Dieses 
reicht seinerseits von groben Ebenen, wie zum Beispiel 
gewöhnlichen Gedanken, über tiefen Schlaf und in Ohnmacht 
fallen, wenn der Atem aufgehört hat, bis hin zum innersten 
subtilen Geist des klaren Lichtes. Von außergewöhnlichen 
meditativen Zuständen abgesehen, offenbart sich das subtilste 
oder tiefste Bewusstsein nur dann, wenn wir sterben. (Weniger 
zurückgezogene und daher kurze Varianten der subtilen Ebenen 
des Bewusstseins kommen auch dann vor, wenn wir schlafen 
gehen, am Ende eines Traumes, während des Niesens, Gähnens 
und während des Orgasmus. Diesen letzten Punkt werde ich im 
elften Kapitel besprechen.) 

Im Prozess des Sterbens klingen die vier inneren Elemente 
nacheinander aus und lösen sich ineinander auf: Erde (die feste 
Substanz des Körpers), Wasser (die Körperflüssigkeiten), Feuer 
(Körperwärme) und Wind (Energie, Bewegung). Im 
gewöhnlichen Leben dienen diese Elemente als Grundlage für 
das Bewusstsein. Im Sterbeprozess nimmt jedoch ihre Fähigkeit 
ab, das Bewusstsein zu tragen, beginnend mit dem Erdelement. 
Jede Stufe in dieser Auflösung vergrößert dann die Fähigkeit des 
nächsten Elementes, das Bewusstsein zu tragen. Schritt für 
Schritt sieht das folgendermaßen aus: 

1. Wenn sich das Element der Erde, oder die festen 
Substanzen Ihres Körpers, in das Wasserelement auflöst, wird 
dies auf der äußerlichen Ebene dadurch sichtbar, dass Ihr Körper 
dünner wird. Innerlich sehen Sie etwas, das wie eine 

-40- 



Luftspiegelung in der Wüste aussieht. 
2. Wenn sich das Wasserelement Ihres Körpers in das 

Element des Feuers auflöst, sind die äußerlichen Anzeichen 
dafür, dass die Flüssigkeiten in Ihrem Körper austrocknen - Ihr 
Mund wird trocken, die Nase wird runzlig und so weiter. 
Innerlich sehen Sie etwas, das als Rauch aus einem Kamin oder 
als Rauch, der durch ein Zimmer schwebt, beschrieben wurde. 

3. Wenn sich das Feuerelement Ihres Körpers in das Luft- 
oder Windelement auflöst, ist das äußerliche Anzeichen, dass 
die Wärme in Ihrem Körper nachlässt. Innerlich sehen Sie 
etwas, das wie Glühwürmchen in der Nacht oder sprühende 
Funken aussieht. Die Wärme zieht sich auf zwei verschiedene 
Arten im Körper zusammen, entweder von den Füßen aufwärts 
zum Herzen hin oder vom Scheitel des Kopfes abwärts zum 
Herzen. Die erste Art ist vorzuziehen, weil sie darauf hinweist, 
dass der Geist den Körper entweder nach oben hin oder 
geradeaus nach vorne gerichtet, und nicht nach unten, verlassen 
wird, was so höchstwahrscheinlich zu einem günstigen nächsten 
Leben führen wird. Dies wird von tugendhaftem Karma, d. h. 
heilsamen Handlungen verursacht. 

4. Als Nächstes löst sich das Windelement, oder die 
Bewegung von Energie in Ihrem Körper, in Bewusstsein auf, 
und Ihr äußerer Atem bleibt stehen. Zu diesem Zeitpunkt sehen 
Sie eine Erscheinung wie das Licht oberhalb einer flackernden 
Kerzenflamme, die kurz vor dem Erlöschen ist. (Ärzte würden 
eine Person in diesem Zustand als tot ansehen. Vom 
buddhistischen Standpunkt aus jedoch bedeutet der bloße 
Stillstand des äußeren Atems noch nicht, dass das Bewusstsein 
den Körper bereits verlassen hat.) Dem flackernden Licht folgt 
die Erscheinung einer ruhigen Kerzenflamme. 

Die letzten vier Stadien des Sterbens umfassen die Auflösung 
von gröberen in subtilere Bewusstseinsebenen. Dies geschieht, 
wenn sich die Winde oder inneren Energien auflösen, die als 
Träger für die Bewusstseinsebenen dienen. Stellen Sie sich das 

-41- 



Bewusstsein vor, wie es von Energie getragen wird, genauso wie 
ein Reiter auf seinem Pferd sitzt und von ihm getragen wird. In 
Vorbereitung auf die nächste Phase lösen sich die Energien auf, 
die als Träger für die vielen Arten von begrifflichen 
Bewusstseinsarten gedient haben, womit sich die Grundlage des 
Bewusstseins von gröberen zu subtileren Ebenen der Energie 
verlagert. Von Natur aus findet dies in vier Phasen statt: 

5. Ihr Geist selbst verwandelt sich in eine allgegenwärtige, 
riesige, leuchtend weiße, unermessliche Weite. Dies wird als 
klarer Himmel, von Mondlicht erfüllt, beschrieben - nicht als 
Mond, der im leeren Raum scheint, sondern als der unendliche 
Raum, angefüllt mit weißem Licht. Konzeptuelles Denken ist 
verschwunden, und nichts erscheint außer diesem leuchtenden 
Weiß, welches Ihr Bewusstsein ist. Ein subtiles Gefühl von 
Subjekt und Objekt bleibt jedoch zurück. Daher ist dieser 
Zustand ein ganz klein bisschen dualistisch. 

6. Ihr Geist verwandelt sich in eine rote oder orangenfarbene 
unermessliche Weite, leuchtender als zuvor, und nichts anderes 
erscheint. Dies ist wie ein klarer Himmel, von Sonnenlicht 
erfüllt - nicht die Sonne, die im leeren Raum scheint, sondern 
der unendliche Raum an sich, angefüllt mit rotem oder 
orangefarbenem Licht. In diesem Zustand ist der Geist sogar 
noch weniger dualistisch. 

7. Ihr Geist verwandelt sich in einen noch subtileren, 
leuchtend schwarzen Zustand. Nichts anderes tritt in 
Erscheinung. Dies wird Beinah-Verwirklichung genannt, weil 
Sie nun sehr nahe daran sind, den Geist des klaren Lichtes zu 
manifestieren. Der Geist der schwarzen unermesslichen Weite 
ist wie ein mondloser, ganz dunkler Himmel, unmittelbar nach 
Einbruch der Dunkelheit, wenn noch keine Sterne zu sehen sind. 
Zu Beginn dieser Phase sind Sie noch bewusst, doch während 
Sie dann in noch tiefere Dunkelheit versinken, verlieren Sie Ihr 
Bewusstsein. 

8. Wenn der Geist der schwarzen Erscheinung aufhört, 

-42- 



verwandelt sich Ihr Geist in den Geist des klaren Lichtes. Er 
wird der grundsätzlich angeborene Geist des klaren Lichtes 
genannt und ist die subtilste, tiefgründigste und mächtigste 
Ebene des Bewusstseins. Das ist wie der natürliche Zustand des 
Himmels in der Dämmerung (nicht Sonnenaufgang) - ohne 
Mondlicht, Sonnenlicht oder Dunkelheit. 

Das Hindurchgehen bis zum Geist des klaren Lichtes kann 
schnell oder langsam vor sich gehen. Einige Menschen 
verweilen im letzten Stadium, dem Geist des klaren Lichtes, 
während des Todes nur für einige Minuten, andere verweilen 
darin bis zu einer oder zwei Wochen. Da der Geist des klaren 
Lichtes so mächtig ist, ist er sehr wertvoll für die spirituelle 
Übung. Daher üben viele tibetische Praktizierende diese Phasen 
des Sterbens tagtäglich ein. Ich selbst übe sie sechsmal täglich, 
indem ich mir die acht Ebenen des Geistes eine nach der 
anderen vorstelle (natürlich ohne die körperlichen 
Veränderungen auf den ersten vier Stufen). Die acht Ebenen des 
Geistes sind: 

1. Fata Morgana, 2. Rauch, 3. Glühwürmchen, 4. 
Kerzenflamme, 5. leuchtend weißer Himmel, 6. leuchtend roter 
oder oranger Himmel, 7. leuchtend schwarzer Himmel, 8. klares 
Licht. 

Wir können während des Sterbeprozesses erkennen, dass die 
Person immer noch im klaren Licht verweilt, wenn der Körper 
nicht zu riechen oder zu verwesen beginnt. Es gibt Tibeter, die 
gefoltert wurden und, nachdem sie in ihre Gefängniszelle 
zurückgebracht worden sind, im Lotussitz im Sterbeprozess 
sitzen und den Geist des klaren Lichtes aufrechterhalten. Wie 
berichtet wird, sind die chinesischen kommunistischen 
Gefängniswärter darüber sehr verblüfft. Vom Standpunkt ihres 
eigenen Dogmatismus aus betrachten sie den Buddhismus als 
blinden Glauben. Wenn sie solchen Beweisen gegenüberstehen, 
versuchen sie daher, Stillschweigen zu bewahren. Auch in 
Indien gibt es mehrere Praktizierende, die in diesem Zustand 

-43- 



verweilten, manchmal für ein paar Tage und in einem Fall sogar 
für ungefähr siebzehn Tage. Wenn die Energie nicht mehr stabil 
ist und sich zu verändern beginnt, die diese tiefe Ebene des 
Geistes in einer Person stützt, die sich im Zustand des klaren 
Lichtes befindet, verlässt im gleichen Augenblick das 
Bewusstsein den Körper, und der Körper oder der Kopf 
verlagern sich ganz leicht. 

Die verschiedenen Stufen des Todes ließen sich noch in 
vielfacher Hinsicht weiter untersuchen. Die moderne 
Wissenschaft hat sehr viel Forschungsarbeit auf dem Gebiet von 
Energiewellen, dem menschlichen Gehirn und seiner 
Funktionsweise betrieben. Wissenschaftler und Buddhisten 
haben ein gemeinsames Interesse auf diesem Gebiet, und ich 
glaube, dass wir zusammenarbeiten sollten, um die Beziehung 
zwischen dem Geist und seinen inneren Energien, aber auch 
zwischen dem Gehirn und dem Bewusstsein zu untersuchen. 
Buddhistische Erklärungen können einen Beitrag zur 
wissenschaftlichen Forschung leisten und umgekehrt. Diese Art 
von Zusammenarbeit findet bereits in kleinen Schritten statt, und 
mehr davon wäre hilfreich. 

Der Zwischenzustand 
Alle Lebewesen, die als Menschen wiedergeboren werden, 

gehen durch einen Zwischenzustand zwischen diesem und dem 
nächsten Leben hindurch. In diesem Zwischenzustand nimmt 
der Körper geistig eine Form an, die dem zukünftigen Körper im 
Alter von fünf oder sechs Jahren ähnlich sieht (obwohl einige 
sagen, dass dies nicht notwendigerweise der Fall ist). Wenn der 
Zwischenzustand aufhört, ist die Brücke zum nächsten Leben 
überschritten. Dieser Prozess wird von der subtilsten Ebene des 
Geistes getragen. 

Der Prozess der Wiedergeburt 
Während der Wiedergeburt tritt das Bewusstsein in den Schoß 

der Mutter ein, sobald sich der männliche Samen und das 

-44- 



weibliche Ei verbinden - vorausgesetzt, dass im Schoß der 
Mutter und mit dem Samen des Vaters alles in Ordnung ist, und 
vorausgesetzt, dass alle begünstigenden Faktoren, wie zum 
Beispiel karmische Verbindungen, vorhanden sind. Dennoch 
muss das Bewusstsein nicht unbedingt zum Zeitpunkt der 
Vereinigung von Mann und Frau eintreten, da es in unseren 
Texten Beschreibungen darüber gibt, dass der Samen des Vaters 
unabhängig vom Geschlechtsverkehr in die Vagina eingeführt 
wird. Unabhängig davon, ob diese Elemente nun innerhalb oder 
außerhalb des Schoßes der Mutter zusammenkommen, wie es 
heute bei der In-Vitro-Befruchtung manchmal der Fall ist, 
scheint es, dass das Bewusstsein in dem Moment eintritt, in dem 
sie sich verbinden. Dennoch ist es schwierig, von den 
buddhistischen Texten her zu einer schlüssigen Erklärung zu 
kommen, da in einigen Büchern erwähnt wird, dass die 
Befruchtung dann stattfindet, wenn Mann und Frau im 
Augenblick starker Begierde sind. 

Dieses komplexe Thema wird in der heutigen Zeit noch 
komplizierter. Denken Sie nur an einen Fall, in dem ein Embryo 
eingefroren wird. Würde das Wesen, dessen Embryo-Körper 
eingefroren wird, unter Kälte leiden müssen, wenn einmal die 
Verbindung vom alten zum neuen Leben durch die Befruchtung 
hergestellt wurde? Der Anfang des neuen Körpers wurde bereits 
geschaffen, und so hat sich, nach unseren Erklärungen, das 
Sinnesorgan der körperlichen Wahrnehmung bereits auf 
einfache Weise gebildet (auch wenn das für die Sinnesorgane 
des Sehens und so weiter noch nicht zutrifft). Gibt es direkt nach 
der Befruchtung bereits ein körperliches 
Empfindungsvermögen? In diesen Punkten bin ich noch zu 
keinem Entschluss gekommen; sie sind Gegenstand weiterer 
Erörterungen. 

Falls wir annehmen, dass das Lebewesen im Embryo unter 
Kälte leidet, wirft das die Frage auf, ob die Person, die den 
Embryo in den Gefrierschrank stellt, durch diese Handlung 

-45- 



schlechtes Karma ansammelt oder nicht. Dies würde jedoch von 
der Motivation dieser Person abhängen. Man kann nicht sagen, 
dass, nur weil ein anderes Wesen wegen irgendetwas, das 
irgendwie mit uns zusammenhängt, Leiden erdulden muss, wir 
deswegen schlechtes Karma anhäufen würden. Beispielsweise 
macht ein Fötus aufgrund seiner Lage im Bauch auch unter 
normalen Umständen Leiden durch, aber die Mutter häuft 
deswegen kein schlechtes Karma an. Entsprechend leidet das 
Kind, wenn es geboren wird, aber wiederum sammelt die Mutter 
kein schlechtes Karma an. (Wenn dies der Fall wäre, würde eine 
Mutter, die viele Kinder auf die Welt gebracht hat, sehr viel 
schlechtes Karma angesammelt haben, was absurd ist!) Daher ist 
die Motivation einer Person der Schlüssel, um herauszufinden, 
welche Art von Karma angesammelt wird. 

DIE DRITTE EDLE WAHRHEIT: WAHRE 
BEENDIGUNGEN 

Da die Verdunkelungen oder Befleckungen des Geistes wie 
zum Beispiel Begierde, Hass, Eifersucht und Streitsucht auf 
einem grundlegenden Missverständnis der Natur von Lebewesen 
und Dingen beruhen, benötigt man für den Prozess der 
Überwindung jener Befleckungen eine Auflösung dieser 
Unwissenheit. Die Frage stellt sich, wie wir diese Unwissenheit, 
welche die Ursache des Leidens ist, ausmerzen können. Sie kann 
nicht einfach wie ein Dorn herausgezogen oder durch eine 
Operation entfernt werden. Um dieses Missverständnis der 
Natur von Personen und Dingen zu überwinden, müssen Sie 
deren wahre Natur verstehen. Dann, mithilfe kontinuierlicher 
Meditation, gewöhnen Sie sich an die Wahrheit und vergrößern 
die Kraft der Weisheit, um negative Emotionen, die in der 
Unwissenheit wurzeln, zu schwächen. 

An dieser Stelle wäre eine Erläuterung der Leerheit hilfreich, 
da es diese Leerheit ist, die mithilfe der Weisheit als die Natur 
von Lebewesen und Dingen erkannt wird. Dies wird im achten 
bis zehnten Kapitel näher erläutert werden. In Kürze lässt sich 

-46- 



jedoch Folgendes sagen: Dass Befleckungen, wie zum Beispiel 
die leidbringenden Emotionen, überhaupt ausgelöscht werden 
können, liegt daran, dass der Geist nicht von Natur aus unrein 
ist. Er hat eine reine Essenz. Befleckungen werden durch die 
Meditation über die wahre Natur sowohl des Geistes als auch 
aller anderen Phänomene gereinigt. Das Auslöschen dieser 
Befleckungen ist die Dritte Edle Wahrheit der Beendigung des 
Leidens - ein Zustand jenseits von Leiden und seinen Ursachen. 

DIE VIERTE EDLE WAHRHEIT: WAHRE WEGE 
Wahre Wege beziehen sich auf die drei Wege der Übung, 

welche die Hauptthemen dieses Buches sind: Ethik, 
konzentrierte Meditation und Weisheit. Spirituelle Übung 
entlang dieser Wege führt zu den wahren Beendigungen des 
Leidens und gipfelt im Nirvana und schließlich in der 
Buddhaschaft. 

* 
 
Seit anfangsloser Zeit haben wir ein gültiges Gewahrsein, 

oder Bewusstsein, von einem „Ich". Es liegt in der Natur dieses 
„Ich" oder Selbst begründet, dass es Glück erreichen und Leiden 
vermeiden möchte, und dieses Verlangen ist stichhaltig - es ist 
wahr, vernünftig und angemessen. Folglich haben wir alle das 
Recht, Glück zu erreichen und Leiden zu vermeiden. Die 
Tatsache, dass sich Leiden und Glück ihrerseits von Augenblick 
zu Augenblick verändern, lässt erkennen, dass diese 
Erfahrungen von Glück und Leiden abhängig von Ursachen und 
Wirkungen sind. Um uns vom Leiden zu befreien, müssen wir 
die Ursachen und Bedingungen des Leidens beseitigen, und um 
Glück zu erreichen, müssen wir die Ursachen und Bedingungen 
für Glück schaffen. 

Die ersten Zwei Edlen Wahrheiten werden auf die unreinen 
Phänomene, die wir loswerden wollen, angewandt: wahre 
Leiden, welche die Wirkung sind, und wahre Ursprünge, welche 

-47- 



die Ursachen sind. Die letzten Zwei Edlen Wahrheiten sind 
reine Zustände, die wir erreichen wollen: wahre Beendigungen, 
welche die Wirkung sind, und wahre Wege, welches die 
Ursachen sind. So wie Buddha die Vier Edlen Wahrheiten 
gelehrt hat, enthalten diese zwei Sequenzen: eine Sequenz des 
Leidens, die wir versuchen aufzugeben, und eine Sequenz des 
Glücks, die wir versuchen anzunehmen. 

* 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
Nachdem Sie das Ausmaß des Leidens erkannt haben, 

untersuchen Sie die Ursachen oder Quellen des Leidens und 
erkennen Sie dann, dass dieser Ursprung des Leidens die 
Unwissenheit bezüglich der wahren Natur von Lebewesen und 
Dingen ist, was wiederum Begierde, Hass und so weiter zur 
Folge hat. Vergegenwärtigen Sie sich, dass Leiden beseitigt 
werden kann, dass es in die Sphäre der Wirklichkeit hinein 
aufgelöst werden kann. Denken Sie darüber nach, dass diese 
wahre Beendigung des Leidens durch die Übung von Ethik, 
konzentrierter Meditation und Weisheit - den wahren Wegen - 
erzielt werden kann. 

-48- 



VIERTES KAPITEL 
Schädliche Handlungen unterlassen 

Buddhisten geloben ethisches Verhalten und nehmen in 
Verbindung damit zuerst Zuflucht - zum Buddha, zum Zustand 
der Verwirklichung und zur spirituellen Gemeinschaft. Die 
Zuflucht ist das Fundament für die Übung in Ethik. Buddha lehrt 
uns, wie wir Zuflucht finden vom Leiden und von den 
Begrenzungen. Die hauptsächliche Zuflucht oder die Quelle des 
Schutzes liegt jedoch im Zustand der Verwirklichung, der 
wiederum durch die Übung von Ethik, konzentrierter Meditation 
und Weisheit erreicht wird. 

Buddhistische Schriften empfehlen, dass wir unsere guten 
Qualitäten und Leistungen wie eine Lampe in einem Gefäß 
verbergen. Wir sollten sie nicht an die große Glocke hängen, es 
sei denn, es wäre großer Nutzen damit verbunden. Es wird als 
kleiner Verstoß gegen die Nonnen- und Mönchsgelübde 
angesehen, wenn eine Nonne oder ein Mönch den Zustand der 
Befreiung erreicht und zu jemand anderem sagt: „Ich habe die 
Befreiung erlangt." Daher ist es schwierig herauszufinden, 
welche Entwicklungsstufe innerer Erfahrung eine andere Person 
erreicht hat. Ich hatte die Gelegenheit, einige Menschen zu 
treffen, die ein außergewöhnliches spirituelles Wachstum 
erreicht hatten. Es gab unter ihnen einen nicht sehr gelehrten 
Mönch aus meinem Namgyal-Kloster, der um 1980 von Tibet 
nach Indien gekommen war. Da wir einander kannten, haben wir 
uns eines Tages ungezwungen unterhalten. Er erzählte mir, dass 
er einige Male drohender Gefahr gegenüberstand, während er 
fast achtzehn Jahre in einem chinesischen kommunistischen 
Gefangenen- und Arbeitslager verbrachte. Ich dachte zuerst, 
dass er auf eine Bedrohung seines eigenen Lebens hinwies. Als 
ich ihn jedoch fragte: „Was für eine Gefahr?" antwortete er: 
„Mein Mitgefühl mit den Chinesen zu verlieren." Das hielt er 

-49- 



für die Gefahr! Die meisten von uns wären stolz darauf, anderen 
zu erzählen, wie böse wir wurden - als ob uns dies zu 
irgendeiner Art von Helden machen würde. 

Ein Lama der Drukpa-Kagyu-Tradition und ich standen uns 
sehr nahe. Wir sahen uns häufig und scherzten gewöhnlich 
miteinander, indem wir uns gegenseitig ein wenig hänselten. 
Einmal habe ich mich nach seiner spirituellen Erfahrung 
erkundigt. Er erzählte mir, wie er, als er noch jung war, bei 
seinem Lama wohnte, der ihn die vorbereitende Übung von 
einhunderttausend Niederwerfungen zum Buddha, der Lehre 
und der spirituellen Gemeinschaft ausführen ließ. Früh am 
Morgen und spät am Abend musste er die Niederwerfungen in 
der vollen Länge seines Körpers auf einem niedrigen Podest 
machen. Sein Lama meditierte im Dunkeln des Zimmers 
nebenan. Um seinen Lama zu täuschen und zu der Annahme zu 
verleiten, dass er die Niederwerfungen wirklich ausführe, 
klopfte er mit seinen Fingerknöcheln leicht auf das 
Niederwerfungspodest. Jahre später, nachdem sein Lehrer 
gestorben war, führte er eine Meditationsklausur in einer Höhle 
durch, in deren Verlauf er sich der großen Güte des Lamas 
erinnerte, der ihn über Jahre hinweg ausgebildet hatte, 
woraufhin er weinte und weinte. Er fiel dabei beinahe in 
Ohnmacht, erlebte aber dann das klare Licht, worin er sich 
ununterbrochen übte. Später, nach erfolgreichen Meditationen, 
erinnerte er sich hin und wieder in lebhaften Bildern an 
vergangene Leben. 

Diese Erzählungen aus erster Hand inspirierten mich. Es gibt 
heutzutage zweifellos Praktizierende, die sich in Richtung 
Buddhaschaft bewegen. Solchen Menschen zu begegnen 
verstärkt unsere Inspiration und Entschlossenheit, und durch 
Menschen wie sie erwachen die Lehren zu neuem Leben. Auf 
diese Art und Weise dienen sie als Vorbild, an denen sich die 
Übenden orientieren können, was helfen kann, uns zur Zuflucht 
zu führen. 

-50- 



Diese drei - Buddha; der Zustand der Verwirklichung und die 
Lehren, die diesen Zustand zum Inhalt haben; und die spirituelle 
Gemeinschaft - sind Faktoren außerhalb von uns, die momentan 
ein größeres Vermögen als wir selbst haben, Leiden zu beenden. 
Ein Buddhist bittet diese Drei aber nicht um die Gewährung von 
Glück. Vielmehr entsteht Glück dadurch, dass wir die Lehre in 
die Praxis umsetzen. Buddha lehrt uns die eigentliche Zuflucht - 
wie wir uns in der Lehre üben sollten - aber die 
Hauptverantwortung liegt bei uns in unserer eigenen 
Ausführung der Lehre. Um das Fundament für einen spirituellen 
Zustand zu legen, der letztlich frei von Leiden und 
Begrenzungen ist, müssen wir uns auf die folgende Übung 
einlassen: 

1. Identifizieren Sie die zehn Untugenden. 
2. Identifizieren Sie die zehn Tugenden (welche das genaue 

Gegenteil der zehn Untugenden sind). 
3. Geben Sie die Ersteren auf und nehmen Sie die Letzteren 

an. 
GRADE DER ÜBUNG IN DER ETHIK PERSÖNLICHER 

BEFREIUNG 
Da die Menschen unterschiedlich sind in ihrer Fähigkeit, 

Gelübde einzuhalten, hat Buddha verschiedene Grade der 
ethischen Übung beschrieben. Innerhalb der Ethik der 
persönlichen Befreiung gibt es: * Menschen, die ein Leben in 
einer Familie oder in einem Haushalt führen, die zu Hause statt 
in einem Kloster leben und * Menschen, die das Leben in einer 
Familie oder in einem Haushalt hinter sich gelassen haben und 
Nonnen oder Mönche geworden sind. 

Falls es Ihnen möglich ist, ein Leben lang in Keuschheit zu 
leben, können Sie Ihr Zuhause verlassen und die Mönchs- oder 
Nonnengelübde ablegen. Falls Sie sexuelle Enthaltsamkeit nicht 
aufrechterhalten können, können Sie bestimmte Laiengelübde 
ablegen, die ein ganzes lang Leben dauern, oder andere, die nur 

-51- 



einen Tag dauern. 
 
DER NUTZEN DER ETHIK 
Wir können viele Ähnlichkeiten im klösterlichen Leben aller 

Religionen finden: Einfachheit, Hingabe im Gebet und der 
Meditation und der Dienst an anderen. Der christliche Klerus ist 
besonders dem Dienst am Nächsten auf den Gebieten der 
Erziehung, Gesundheit und Sozialhilfe verpflichtet, und 
buddhistische Nonnen und Mönche können viel von diesen 
christlichen Traditionen lernen. 

Die Übung in der Ethik persönlicher Befreiung, ob die eines 
Laien, einer Nonne oder eines Mönches, führt zu Zufriedenheit. 
Buddhistische Nonnen und Mönche halten sich beispielsweise 
beim Essen zurück: ein kleines Frühstück, dann ein Mittagessen 
und danach nichts mehr. Sie haben kein Recht zu fordern: „Ich 
möchte dieses oder jenes essen." Was immer ihnen auf ihren 
täglichen Bettelrunden gegeben wird, müssen sie akzeptieren. 
Sie sind nicht notwendigerweise Vegetarier. Was immer ihnen 
gegeben wird, essen sie. Das ist die Übung in der Zufriedenheit, 
was das Essen anbelangt. Es lindert die Sorge, dass man gerne 
dieses oder jenes essen möchte. Laienpraktizierende können 
dieser Übung nacheifern, indem sie nicht auf einer besonderen 
Speise bestehen. Auch wenn Sie reich sind, können Sie 
deswegen nicht viel mehr zu sich nehmen als arme Menschen, 
außer zu Ihrem eigenen Schaden. Reiche und arme Menschen 
haben den gleichen Magen. 

In Bezug auf Kleidung dürfen buddhistische Nonnen und 
Mönche nur zwei Garnituren an Roben besitzen. Um mehr zu 
besitzen, muss sie oder er die Erlaubnis einer anderen Nonne 
oder eines anderen Mönches bekommen und sich daran 
erinnern, dass die zusätzliche Robe auch der anderen Person 
gehört. Wir Mönche und Nonnen dürfen keine teuren 
Kleidungsstücke tragen. Vor dem Überfall der chinesischen 

-52- 



Kommunisten in Tibet trugen Mönche und Nonnen manchmal 
jedoch luxuriöse Kleidung, was Korruption und Selbstbetrug 
gleichkam. (In gewisser Hinsicht waren die kommunistischen 
Chinesen gütig, dass sie diese Korruptheit zerstört haben!) Diese 
Einschränkungen sind die Übung in Bezug auf Kleidung. 
Laienpraktizierende können eine ähnliche Übung auf sich 
nehmen, indem sie Maß halten, was Kleidung betrifft. Das 
Gleiche trifft auf Schmuck zu. Mehr als ein Ring an jedem 
Finger ist zweifellos zu viel! 

Es ist ein Fehler zu denken, dass es sich wirklich lohne, mehr 
Geld für Essen, Kleidung und Schmuck auszugeben, nur weil 
man mehr Geld hat. Es wäre besser, wenn man stattdessen mehr 
Geld für die Erziehung und die Gesundheit armer Menschen 
ausgäbe. Das wäre kein aufgezwungener Sozialismus, sondern 
freiwilliges Mitgefühl. 

Für Mönche und Nonnen ist es ebenso erforderlich, mit 
hinreichender Unterkunft zufrieden zu sein. Eine elegante 
eigene Wohnung ist nicht gestattet. Dies nennt man die 
Zufriedenheit in Bezug auf die Unterkunft. Laienpraktizierende 
können sich hierin üben, indem sie das niemals enden wollende 
Streben nach einem besseren Eigenheim und den Möbeln und 
Ausstattungen darin beschränken. 

Untersuchen Sie Ihre Haltung gegenüber Essen, Kleidung und 
Unterkunft. Indem Sie die Erwartungen zurückschrauben, 
fördern Sie Ihre Zufriedenheit. Die zusätzliche Energie, die 
dadurch frei wird, sollte der Meditation und der Überwindung 
von Problemen gewidmet werden gemäß der Vierten und 
Dritten Edlen Wahrheit. Auf diese Weise bildet Zufriedenheit 
die Grundlage, und die daraus resultierende Handlung wird 
Gefallen an der Meditation und am Verzicht genannt. 

Da materielle Angelegenheiten natürlichen Beschränkungen 
unterliegen, sollten wir darin Zufriedenheit üben, jedoch nicht 
auf spirituellem Gebiet, das grenzenlos erweitert werden kann. 
Es ist zwar möglich, dass ein unzufriedener Mensch, der die 

-53- 



ganze Welt besitzt, sich wünschen könnte, ein Touristenzentrum 
auf dem Mond zu besitzen. Doch das Leben dieses einzelnen 
Menschen ist begrenzt, und auch die Menge dessen, was man 
besitzen kann, ist begrenzt. Daher ist es besser, gleich von 
Anfang an zufrieden zu sein. In Bezug auf Mitgefühl und 
Nächstenliebe jedoch gibt es keine Grenzen, und daher sollte 
man nicht mit dem zufrieden sein, was man auf diesem Gebiet 
erreicht hat. Bei uns ist jedoch genau das Gegenteil der Fall: Auf 
spirituellem Gebiet sind wir zufrieden mit ein bisschen Übung 
und ein wenig Fortschritt, aber auf materiellem Gebiet möchten 
wir immer mehr und mehr. Es sollte genau umgekehrt sein. Und 
das muss jeder, ob Laie oder Mönch/Nonne, für sich selbst üben. 

Die Übung in der Ethik persönlicher Befreiung unterstützt 
auch das Anwachsen von Achtsamkeit und Introspektion. Wenn 
eine ordinierte Person im Begriff ist, gewisse Handlungen 
auszuführen, und sei es in einem Traum, erkennt sie: „Ich bin 
eine Nonne/ein Mönch. Ich sollte mich nicht in dieser Weise 
verhalten." Achtsamkeit kommt aus einem stark entwickelten 
Bewusstsein für die eigenen körperlichen und verbalen 
Handlungen, was sich auch auf die Traumwelt überträgt. Wenn 
man dem eigenen Verhalten beim Essen, Kommen und Gehen, 
Stehen und Sitzen und so weiter sehr genau Beachtung schenkt, 
dann schlagen die Bedingungen für Achtsamkeit kräftige 
Wurzeln. 

Die Übung in der Ethik persönlicher Befreiung begünstigt 
auch Toleranz und Geduld. Buddha sagte, dass die höchste Form 
von Askese die Geduld sei und dass man durch sie Nirvana 
erreichen kann. 

Mönche und Nonnen sollten vier Qualitäten von Geduld und 
Toleranz aufrechterhalten: 

* Wenn Sie herumgeschubst werden, sollten Sie dennoch 
tolerant und geduldig sein. 

* Wenn jemand Ihnen gegenüber zornig ist, sollten Sie darauf 

-54- 



nicht mit Zorn reagieren. 
* Wenn Sie jemand schlägt, sollten Sie nicht zurückschlagen. 
* Wenn Sie jemand in eine peinliche Lage bringt und Sie 

beleidigt, sollten Sie sich nicht wehren. 
Diese Übungen verstärken die Geduld. Jemand, der seine 

Familie oder sein Zuhause verlassen hat, aber jemand anderem 
Schaden zufügt, verhält sich nicht richtig. Es gibt Geschichten 
von Mönchen in Tibet, die sogar in den Krieg gezogen sind! Sie 
haben sich in den Kampf gestürzt trotz der wiederholten Lehren 
Buddhas, dass es sicherlich nicht tugendhaft für einen Mönch 
oder eine Nonne ist, jemand anderem zu schaden. 

Spirituelle Übung dreht sich nicht um Äußerlichkeiten - 
Essen, Kleidung oder Ähnliches. Spirituelle Übung findet in 
unserem Herzen, in unserem Geist statt. „Wirklicher Wandel 
findet im Inneren statt. Belass das Äußere so, wie es ist." Falls 
unser Verhalten wirklich einen weiterentwickelten Geist und ein 
gütigeres Herz widerspiegelt, ist das gut. Falls wir jedoch nur 
unsere spirituellen Talente zur Schau stellen, um damit Geld zu 
verdienen, so ist das Heuchelei und Betrug. 

Buddhismus zu praktizieren heißt, die eigene Einstellung zu 
transformieren. Die Übungen von Nonnen und Mönchen können 
in das Leben eines Laien integriert werden durch den bewussten 
und starken Wunsch, anderen weder körperlich noch sprachlich 
zu schaden. Dazu braucht man Geduld, die auch körperlichen 
und verbalen Angriffen standhalten kann. Ein stufenweises 
Vorgehen ist dabei viel besser, als wenn man versucht, zu 
schnell zu hoch zu springen. Es besteht sonst ein hohes Risiko 
und große Gefahr. Tragen Sie zunächst zum Wohlergehen der 
Gesellschaft bei und praktizieren Sie die Lehren. Sobald Sie 
eine bestimmte Entwicklungsstufe von Erfahrung erreicht 
haben, können Sie mit größerer Kraft praktizieren, wenn Sie 
Mönch oder Nonne werden. Diese Übungen bauen stufenweise 
aufeinander auf. 

-55- 



Mein Rat für Anfänger ist gewöhnlich der, geduldig zu sein. 
Haben Sie weniger Erwartungen an sich selbst. Es ist am 
wichtigsten, ein ehrlicher Bürger und ein gutes Mitglied der 
menschlichen Gemeinschaft zu sein. Ob Sie tiefgründige 
Konzepte verstehen oder nicht, es ist wichtig, ein guter Mensch 
zu sein, egal, wo Sie sich gerade befinden. Man sollte nicht ein 
größeres Ziel um eines kleineren Zieles willen vernachlässigen. 
Ziehen Sie sowohl die Gegenwart als auch eine lange Sicht in 
Betracht, genauso wie vorübergehender ökonomischer Nutzen in 
Bezug auf die langfristigen Bedürfnisse der Umwelt betrachtet 
werden sollte. 

* 
 
Ich möchte sagen, dass die Essenz der Lehren Buddhas in 

zwei Sätzen zu finden ist: 
Hilf anderen, falls möglich. 
Falls das nicht möglich ist, füge zumindest niemandem 

Schaden zu. 
Davon Abstand zu nehmen, anderen zu schaden, ist die 

Essenz des Anfangsstadiums, die Lehren der Ethik zu leben. 
 
* 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
1. Beobachten Sie Ihre Anhaftung an Essen, Kleidung und 

Unterkunft, und wenden Sie die Übungen von Nonnen und 
Mönchen für Geduld im Leben als Laie an. Seien Sie mit 
angemessener Nahrung, Kleidung und Unterkunft zufrieden. 
Nutzen Sie die frei gewordene Zeit zur Meditation, sodass Sie 
mehr Probleme überwinden können. 

2. Entwickeln Sie den starken Wunsch, davon Abstand zu 
nehmen, anderen zu schaden, egal ob man Sie nun in 
Verlegenheit bringt, beleidigt, demütigt, umherstößt oder 

-56- 



schlägt. 

-57- 



FÜNFTES KAPITEL 
Hilfe gewähren 

Mit der Übung, niemandem zu schaden als Fundament 
können wir jetzt Fürsorge für andere entwickeln. Zuerst haben 
wir durch die Ethik persönlicher Befreiung gelernt, Ärger und 
dergleichen unter Kontrolle zu bringen, und nun können wir 
beginnen zu lernen, wie man anderen Trost spendet und ihnen 
dient. Die Übungen, die im zweiten, dritten und vierten Kapitel 
beschrieben wurden - nämlich die zehn unheilsamen 
Handlungen aufgeben; mithilfe der Vier Edlen Wahrheiten das 
Ausmaß und den Prozess des Leidens sowie den Ausweg daraus 
erkennen und die klösterliche Zurückhaltung gegenüber 
vergänglichen Freuden als Laie praktizieren -, schaffen alle 
notwendigen Voraussetzungen für die zweite Stufe, welche wir 
die Ethik des Großen Fahrzeuges nennen. Hier geht es nicht nur 
darum, anderen nicht zu schaden, sondern wir tragen 
Verantwortung dafür, ihnen zu helfen. Anderen nicht zu 
schaden, ist eine defensive Übung, wohingegen der Schritt, 
ihnen zu helfen, ein aktiver ist. 

Buddha lehrt drei Stufen der Ethik: die Ethik persönlicher 
Befreiung, die Ethik der Fürsorge für andere und die Ethik des 
Tantra. Anderen zu helfen ist die Lehre des Großen Fahrzeuges, 
die Essenz der zweiten Stufe. Sie wird auch die Ethik eines 
Bodhisattva genannt und ist der Gegenstand dieses Kapitels. 

DER WERT SCHWIERIGER UMSTÄNDE 
Wie können wir diese Einstellung des Interesses an anderen 

kultivieren? Der wichtigste Schritt in die Richtung, sich an der 
Fürsorge für andere zu orientieren, besteht darin, die eigene 
Wichtigkeit im Vergleich zu anderen zu betrachten. Eine 
Übung, die von Indien nach Tibet gekommen ist, beinhaltet, 
dass man zuerst eine gemeinsame Grundlage findet, die wir mit 

-58- 



anderen teilen (sich mit anderen gleichstellen), und dann unsere 
„Ichbezogenheit" gegen die „Bezogenheit auf andere" 
austauscht. Der indische Gelehrte und Yogi Shantideva erklärt 
diese Übung des Sich-Gleichstellens und des Austausches von 
Selbst und Anderen ausführlich in seinem Text Eintritt in das 
Leben zur Erleuchtung, und viele Tibeter haben Kommentare zu 
diesem Text geschrieben. 

Wirkliches Mitgefühl dehnt sich zu jedem einzelnen 
Lebewesen hin aus, nicht nur zu Freunden und 
Familienangehörigen oder jenen, die sich in furchtbaren 
Situationen befinden. Um die Übung des Mitgefühls in seinem 
vollen Ausmaß zu entwickeln, muss man sich in Geduld üben. 
Shantideva sagt uns, dass, wenn die Übung in Geduld wirklich 
unser Herz berührt und Veränderungen bewirkt, wir anfangen 
werden, unsere Feinde als unsere besten Freunde, ja sogar als 
spirituelle Lehrer zu sehen. 

Feinde liefern uns die allerbesten Möglichkeiten, um Geduld, 
Toleranz und Mitgefühl zu üben. Shantideva führt viele 
wunderbare Beispiele dafür an in Form von Dialogen zwischen 
positiven und negativen Aspekten des eigenen Geistes. Seine 
Reflexionen über Mitgefühl und Geduld sind für meine eigene 
Übung sehr nützlich gewesen. Sie zu lesen kann den Geist 
vollkommen umwandeln. Im Folgenden ein Beispiel: 

Für jemanden, der sich in Liebe und Mitgefühl übt, ist ein 
Feind einer der wichtigsten Lehrer. Ohne einen Feind können 
wir uns nicht in Toleranz üben, und ohne Toleranz können wir 
keine solide Grundlage für Mitgefühl aufbauen. Um Mitgefühl 
zu üben, ist es daher notwendig, dass wir einen Feind haben. 

Wenn du deinem Feind gegenüberstehst, der im Begriff ist, 
dich zu verletzen, dann ist das die beste Zeit, Toleranz zu üben. 
Daher ist ein Feind die Ursache für die Übung in Toleranz. 
Toleranz ist die Wirkung oder das Ergebnis eines Feindes. 
Daher sind Feind und Toleranz wie Ursache und Wirkung. Es 
wird gesagt: „Wenn etwas [hier: Toleranz] aus einem Ding 

-59- 



[hier: Feind] entsteht, dann kann man dieses Ding [den Feind], 
woraus es [Toleranz] entsteht, nicht als etwas Schädigendes 
betrachten. Vielmehr hilft es [der Feind] bei der Herstellung der 
Wirkung." 

Betrachtungen dieser Art können dabei helfen, große Geduld 
zu entwickeln, welche wiederum kraftvolles Mitgefühl entstehen 
lässt. Gewöhnliches Mitgefühl und gewöhnliche Liebe werden 
durch Begierde oder Anhaftung begrenzt. 

Wenn unser Leben unbeschwert ist und alles reibungslos 
läuft, dann können wir uns leicht etwas vormachen. Wenn wir 
jedoch wirklich verzweifelten und ausweglosen Situationen 
gegenüberstehen, gibt es keine Zeit mehr für Heuchelei, und wir 
müssen uns mit der Wirklichkeit auseinandersetzen. Schwierige 
Zeiten lassen uns Entschlossenheit und innere Stärke 
entwickeln. Durch sie können wir auch dahin gelangen, die 
Nutzlosigkeit von Ärger anzuerkennen. Anstatt zornig zu 
werden, können wir eine tiefe Fürsorge und Respekt für solche 
Unruhestifter in uns hegen, da sie uns, indem sie unangenehme 
Umstände schaffen, unschätzbare Gelegenheiten liefern, uns in 
Geduld und Toleranz zu üben. 

Mein Leben fiel in keine glückliche Zeit. Ich musste viele 
schwierige Erfahrungen durchstehen, einschließlich des 
Verlustes meines Landes an die chinesischen kommunistischen 
Invasoren und der Versuche, unsere Kultur in benachbarten 
Ländern wieder herzustellen. Dennoch betrachte ich diese 
schwierigen Zeiten als die wichtigsten in meinem Leben. Durch 
sie habe ich viele neue Erfahrungen gewonnen und viel Neues 
dazugelernt - sie haben mich realistischer werden lassen. Als ich 
jung war und hoch über der Hauptstadt Lhasa im Potala-Palast 
lebte, schaute ich oft durch ein Teleskop auf das Leben der 
Stadt. Ich lernte auch viel vom Klatsch und Tratsch der 
Bodenfeger im Palast. Sie waren wie meine tägliche Zeitung 
und berichteten von Korruption, Skandalen und dem, was der 
Regent gerade tat. Ich war immer erfreut, zuzuhören, und sie 

-60- 



waren stolz darauf, dem Dalai Lama zu erzählen, was in den 
Straßen vor sich ging. Die schlimmen Ereignisse, die nach der 
Invasion im Jahre 1950 stattfanden, zwangen mich dazu, mich 
direkt um Angelegenheiten zu kümmern, die andernfalls von mir 
fern gehalten worden wären. Als Resultat bevorzuge ich 
inzwischen ein Leben des sozialen Engagements in dieser Welt 
des Leidens. 

Die Jahre nach dem Einmarsch der Chinesen waren die 
schwierigsten für mich. Ich versuchte, die Invasoren zufrieden 
zu stellen, damit sich die Lage nicht verschlechterte. Als eine 
kleine Delegation tibetischer Beamter ein Siebzehn-Punkte-
Abkommen mit den Chinesen unterzeichnete, ohne meine oder 
die Zustimmung der Regierung, blieb uns keine andere Wahl, 
als zu versuchen, mit dem Abkommen zu arbeiten. Viele Tibeter 
waren voller Unmut gegen das Abkommen. Als sie jedoch ihren 
Widerspruch zum Ausdruck brachten, haben die Chinesen noch 
härter reagiert. Ich war zwischen den Fronten gefangen und 
versuchte, die Lage zu beruhigen. Die beiden amtierenden 
Premierminister beschwerten sich aus eigenem Antrieb bei der 
chinesischen Regierung über die Umstände, weshalb diese mich 
aufforderte, die beiden zu entlassen. Das waren die Probleme, 
denen ich mich täglich gegenüber sah, solange wir in Tibet 
waren. Wir konnten uns nicht darauf konzentrieren, unsere 
eigene Lage zu verbessern. Dennoch setzte ich ein 
Reformkomitee zur Verringerung übertriebener Zinsforderungen 
für Schulden und so weiter ein. 

Gegen den Wunsch der Chinesen besuchte ich 1956 anlässlich 
der 2500-Jahr-Feier von Buddhas Geburt zum ersten Mal Indien. 
Als ich in Indien war, musste ich die schwierige Entscheidung 
treffen, ob ich nach Tibet zurückkehren sollte. Ich erhielt 
Nachrichten von offenen Revolten in Osttibet, und viele Beamte 
in Tibet rieten mir, nicht zurückzukehren. Aus Erfahrung wusste 
ich auch, dass Chinas Haltung härter werden würde, da es mehr 
militärische Macht entwickelte. Wir konnten sehen, dass es 

-61- 



nicht viel Hoffnung gab, aber zu jener Zeit war es nicht klar, ob 
wir die volle Garantie für eine effektive Unterstützung von der 
Regierung Indiens oder eines anderen Landes hatten. 

Am Ende entschieden wir uns, nach Tibet zurückzukehren. 
Doch nach meiner Flucht und der Massenflucht vieler Tibeter 
nach Indien im Jahre 1959 war die Lage einfacher geworden, da 
das Dilemma verschwunden war. Wir konnten unsere Energien 
darauf verwenden, ein gesundes Gemeinwesen mit moderner 
Erziehung für die jungen Menschen aufzubauen und zur 
gleichen Zeit unsere Traditionen zu bewahren, den Buddhismus 
zu studieren und zu praktizieren. Wir arbeiteten nun in einem 
Klima der Freiheit ohne Furcht. 

Meine eigene Übung hat von dem Leben in großen 
Turbulenzen und Schwierigkeiten profitiert. Auch Sie können 
dahin kommen, die Härten, die sie erdulden müssen, als 
Vertiefung ihrer Übung zu sehen. 

SICH SELBST UND ANDERE GLEICHSETZEN UND 
AUSTAUSCHEN 

So wie Shantideva diese Übung erklärt, erkennen Sie zuerst, 
dass jedes einzelne andere Lebewesen Glück erreichen und Leid 
vermeiden möchte, genau wie Sie selbst. Auf dieser 
fundamentalen Ebene sind Sie und die anderen gleich. Wenn Sie 
dann bedenken, dass Sie nur eine einzige Person sind im 
Vergleich zur unbegrenzten Zahl der anderen fühlenden Wesen, 
begreifen Sie, dass es völlig lächerlich wäre, das Wohlergehen 
der anderen entweder zu vernachlässigen oder sie sogar für das 
eigene Vergnügen zu benutzen. Es wäre sehr viel vernünftiger, 
sich ihrem Nutzen zu widmen. 

Wenn Sie die Lage auf diese Weise betrachten, wird es sehr 
klar. Egal, wie wichtig Sie selbst sind, Sie sind nur eine einzige 
Person, Sie haben das gleiche Recht, glücklich zu sein, wie alle 
anderen auch, aber der Unterschied ist der, dass Sie nur eine 
Person sind und die anderen viele. Das Glück einer einzigen 

-62- 



Person zu verlieren ist wichtig, aber nicht so wichtig, wie das 
Glück von vielen anderen Menschen zu verlieren. Von diesem 
Standpunkt aus können Sie Mitgefühl, Liebe und Respekt für 
andere kultivieren. 

Alle Menschen gehören gewissermaßen zu einer einzigen 
Familie. Es ist notwendig, dass wir die Einheit der Menschheit 
annehmen und Interesse und Fürsorge für alle zeigen - nicht nur 
für meine Familie oder mein Land oder meinen Kontinent. Wir 
müssen Interesse und Fürsorge für jedes Lebewesen zeigen, 
nicht nur für die wenigen, die uns ähnlich sehen. Unterschiede 
in Religion, Weltanschauung, Rasse, Wirtschaftssystem, 
Sozialsystem oder Regierung sind zweitrangig. 

Auf kluge Art egoistisch sein 
Setzen Sie die anderen an die erste Stelle, danach kommen 

Sie. Dies funktioniert sogar von einem egoistischen Standpunkt 
aus. Lassen Sie mich erklären, wie das möglich ist. Sie streben 
nach Glück und möchten kein Leiden. Wenn Sie anderen 
Menschen Güte, Freundlichkeit, Liebe und Respekt zeigen, 
werden diese in ähnlicher Weise darauf antworten. 

Damit wird sich Ihr Glück vergrößern. Wenn Sie anderen 
Menschen Hass und Zorn entgegenbringen, werden diese ebenso 
reagieren, und Sie werden Ihr eigenes Glück verlieren. Daher 
sage ich, dass, wenn Sie egoistisch sind, Sie auf kluge Art 
egoistisch sein sollten. Gewöhnlicher Egoismus konzentriert 
sich nur auf die eigenen Bedürfnisse; wenn Sie aber auf kluge 
Art egoistisch sind, dann behandeln Sie andere genauso gut wie 
diejenigen, die Ihnen nahe stehen. Letzten Endes wird diese 
Strategie mehr Zufriedenheit und mehr Glück hervorbringen. 
Auch von einem egoistischen Standpunkt aus erzielen Sie so 
bessere Resultate, wenn Sie andere respektieren, ihnen dienen 
und Ihre Ichbezogenheit vermindern. 

Wenn Sie sich um andere kümmern, wird Ihr eigenes 
Wohlergehen automatisch erfüllt. Betrachten Sie die 

-63- 



Untugenden des Körpers und der Rede, welche die Ursachen für 
die Wiedergeburt in einer ungünstigen Situation darstellen. 
Jemand mit einer eingeengten Sichtweise vermeidet die 
Untugend des Tötens beispielsweise aus der Motivation heraus, 
kein schlechtes Karma anzuhäufen, welches im Geist einen 
Eindruck hinterlässt. Ein Mensch mit einer etwas weiteren 
Perspektive vermeidet Töten mit dem Gedanken, dass diese 
Untugend eine günstige Wiedergeburt verhindern würde in 
einem Leben, in dem die Übung zur Überwindung des ganzen 
Existenzkreislaufes fortgeführt werden könnte. Selbstlose 
Menschen jedoch betrachten das Leben anderer als genauso 
bedeutend wie ihr eigenes und vermeiden das Töten aus dem 
Wunsch heraus, das Leben anderer zu beschützen. Diese 
Wertschätzung anderer stellt einen großen Unterschied dar in 
der Kraft der Motivation, vom Töten Abstand zu nehmen. 
Diejenigen, deren Motivation ichbezogen ist, könnten denken, 
dass sie, auch wenn sie eine solche schlechte Tat ausführten, 
ihre Schuld bekennen und ihr Karma „aufbessern" könnten, 
wohingegen jemand, der das Leben eines anderen Menschen 
hoch schätzt, sich um das Leiden des anderen Sorgen macht und 
weiß, dass es jenem Menschen nicht helfen würde, wenn er den 
Mord beichten würde. Das Gleiche trifft auf Diebstahl, 
Ehebruch, Lügen, entzweiende Rede, verletzende Worte und, 
wie ich glaube, sogar auf sinnloses Geschwätz zu. 

Ein anderer Grund, warum Fürsorge für andere so wertvoll ist, 
besteht darin, dass sie unsere eigene Lage in einen größeren 
Zusammenhang stellt. Einmal war ich besonders traurig über die 
Lage in Tibet, aber dann habe ich mich daran erinnert, dass ich 
die Bodhisattva-Gelübde abgelegt habe und dass ich täglich über 
Shantidevas Gebet reflektierte: 

Solange der Raum besteht Und solange es Lebewesen gibt, 
Solange möchte auch ich dableiben, Um all ihr Leiden lindern 
zu helfen. 

Sobald ich mich daran erinnert hatte, verschwand sofort das 

-64- 



ganze Gefühl der Last, als ob schwere, drückende Kleidung von 
mir abgenommen worden wäre. Die Verpflichtung zu 
Nächstenliebe und Uneigennützigkeit mindert einige Ursachen 
für Niedergeschlagenheit, indem sie diese Ursachen in einen 
größeren Zusammenhang stellt. Solche Ursachen für 
Niedergeschlagenheit sollten uns nicht entmutigen. Die meisten 
eigenen Schwierigkeiten, Sorgen und Trauer in diesem Leben 
entstammen der Selbstsucht. Wie oben erwähnt, ist es nicht 
schlecht, auf kluge Art egoistisch zu sein, aber kurzsichtige 
Eigennützigkeit, die sich nur an sofortiger Befriedigung 
orientiert, ist kontraproduktiv. Eine eingeengte Perspektive 
macht selbst ein kleines Problem unerträglich. Indem wir 
Interesse an allen fühlenden Wesen haben, weitet sich unser 
Blickfeld, und wir werden realistischer. Auf diese Weise hilft 
eine uneigennützige Einstellung dabei, unseren eigenen Schmerz 
schon jetzt zu lindern. 

Es ist mein aufrichtiger Wunsch, dass Sie sich in Liebe und 
Mitgefühl üben, ob Sie nun an eine Religion glauben oder nicht. 
Indem Sie sich darin üben, werden Sie den Wert von Mitgefühl, 
Güte und Freundlichkeit für den Frieden in Ihrem eigenen 
Herzen erkennen. Auch wenn Sie vielleicht nicht um andere 
besorgt sind, sorgen Sie sich schließlich doch sicher um sich 
selbst - daran besteht kein Zweifel. Und so liegt es in Ihrem 
eigenen Interesse, ein friedvolles Herz und ein glücklicheres 
tägliches Leben zu erreichen. Wenn Sie sich in mehr Güte, 
Freundlichkeit und Toleranz üben, werden Sie mehr Frieden 
finden. Es ist nicht nötig, sich neue Möbel für Ihr Haus zu 
kaufen oder in eine neue Wohnung zu ziehen. Ihr Nachbar mag 
sehr laut oder schwierig sein, aber solange Ihr eigener Geist und 
Ihr Herz ruhig und friedlich sind, werden Nachbarn Sie nicht 
sonderlich stören. Wenn Sie jedoch allgemein leicht reizbar 
sind, können Sie auch dann nicht richtig glücklich werden, wenn 
Ihre besten Freunde zu Besuch kommen. Wenn Sie ruhig und 
gelassen sind, kann noch nicht einmal Ihr Feind Sie stören. 

-65- 



Das ist der Grund, warum ich sage, dass es besser für Sie ist, 
auf kluge Art und Weise egoistisch zu sein, wenn Sie wirklich 
egoistisch sein wollen. Denn so können Sie Ihr Streben nach 
eigenem Glück erfüllen. Das ist viel besser, als wenn man 
egozentrisch oder auf dumme Weise egoistisch ist, womit man 
keinen Erfolg haben wird. 

Visualisation in fünf Schritten 
Die folgende Anleitung zur Visualisation ist sehr hilfreich für 

die tägliche Übung. 
1. Sie bleiben ruhig, gelassen und vernünftig. 
2. Stellen Sie sich vor Ihnen zur Rechten eine Variante von 

Ihnen als soliden Klumpen egoistischer Selbstsucht vor: die Art 
von Mensch, die alles daran setzen würde, ein Bedürfnis zu 
befriedigen. 

3. Stellen Sie sich vor Ihnen zur Linken eine Gruppe armer 
Menschen vor, mit denen Sie nicht verwandt sind, Notleidende, 
Bedürftige und Leidende eingeschlossen. 

4. Betrachten Sie die beiden Seiten gelassen und 
unvoreingenommen. Überlegen Sie sich: „Beide Seiten möchten 
Glück. Beide möchten sich vom Leiden befreien. Beide haben 
das Recht, diese Ziele zu verwirklichen." 

5. Bedenken Sie Folgendes: Oft arbeiten wir hart und lange 
für ein besseres Einkommen, oder wir geben eine Menge Geld 
aus in der Hoffnung, mehr zurückzubekommen. Wir sind bereit, 
vorübergehende Opfer zu bringen für einen langfristigen Ertrag. 
Mit der gleichen Logik hat es sehr viel Sinn, wenn ein einzelner 
Mensch Opfer bringt für ein übergeordnetes Wohl. Auf ganz 
natürliche Weise wird Ihr Geist der Seite mit der größeren 
Anzahl leidender Menschen den Vorrang geben. 

Betrachten Sie, als unvoreingenommener Beobachter, Ihr 
eigenes egoistisches Selbst zu Ihrer Rechten, wie es das 
Wohlergehen von so vielen vernachlässigt, egal welche 
schrecklichen Leiden diese zu erdulden haben. Es ist einfach 

-66- 



nicht gut, sich so zu verhalten. Obwohl beide Seiten, die Sie sich 
vorstellen, das gleiche Recht auf Glück haben, ist es unmöglich, 
dem überwältigenden Bedürfnis der größeren Anzahl 
auszuweichen. Der springende Punkt ist der, dass Sie selbst 
anderen Wesen dienen und helfen müssen. 

Diese geistige Haltung ist unbestreitbar schwierig; wenn Sie 
sie aber mit großer Entschlossenheit üben, dann wird sich Ihr 
Geist über die Jahre hinweg verwandeln und verbessern. Mitte 
der Sechzigerjahre gab ich eine Belehrung über Tsongkhapas 
Stufen auf dem Weg zur Erleuchtung, bei der ich erwähnte, dass 
ich einen langen Urlaub einlegen würde, sobald ich die erste 
Stufe der wahren Beendigung von leidbringenden Emotionen 
erreicht hätte. So dachte ich wirklich. Obwohl ich Altruismus 
bewunderte, dachte ich, dass er zu schwierig zu entwickeln sei. 
Um 1967 erhielt ich dann von dem Kagyu-Lama Kunu Tenzin 
Gyaltsen eine Belehrung zu Shantidevas Eintritt in das Leben 
zur Erleuchtung und begann, mehr über die Bedeutung dieses 
Textes nachzudenken, ebenso wie über Nagarjunas Kostbaren 
Kranz. Schließlich entwickelte ich etwas mehr Zutrauen, dass 
ich mit genügend Zeit diesen hohen Grad an Mitgefühl erreichen 
könnte. Und nun, seit etwa 1970, weine ich jedes Mal, wenn ich 
am Morgen über Nächstenliebe und Uneigennützigkeit 
nachdenke. So findet Umwandlung statt. Ich behaupte nicht, 
einen hohen Grad an Altruismus entwickelt zu haben, aber ich 
bin zuversichtlich, dass ich dazu in der Lage bin. Auch wenn 
Ihre Erfahrung von altruistischem Streben bescheiden ist, wird 
sie Ihnen dennoch zu einem gewissen Grad geistige Ruhe 
schenken. Interesse und Fürsorge für andere zu entwickeln, hat 
eine unermessliche Kraft, unseren Geist umzuwandeln. Wenn 
wir uns im Mitgefühl für alle Lebewesen üben, einschließlich 
der Tiere, dann wird uns der ebenso grenzenlose Verdienst 
zukommen. 

UNSERE VERANTWORTUNG KLAR ERKENNEN 
Auch wenn Sie sich momentan noch nicht auf die Ebene 

-67- 



aufschwingen können, andere höher als sich selbst zu schätzen, 
können Sie zumindest damit beginnen, zu erkennen, dass es 
nicht richtig ist, andere zu vernachlässigen. Wir haben einen 
menschlichen Körper und die Kraft menschlichen 
Urteilsvermögens. Doch wenn wir diese nur für unsere 
eigennützigen Zwecke benutzen und nicht für das Wohl der 
anderen, dann sind wir nicht besser als die Tiere. In der Tat 
arbeiten Ameisen, nur um ein Beispiel zu nennen, selbstlos für 
das Gemeinwohl. Wir Menschen sehen manchmal im Vergleich 
dazu nicht sehr gut aus. Wir sind angeblich höher entwickelte 
Wesen, und so müssen wir uns unserem höheren Selbst 
entsprechend verhalten. 

Wenn wir uns die Weltgeschichte betrachten, sind die meisten 
großen Tragödien, die einen furchtbaren Verlust von 
Menschenleben nach sich zogen, von Menschen ausgelöst 
worden. Es sind Menschen, die den Schlamassel anrichten. 
Heutzutage leben Millionen von Menschen in ständiger Furcht 
vor Rassen-, ethnischen oder wirtschaftlichen Konflikten. Wer 
ist für diese Furcht verantwortlich? Nicht die Tiere. Kriege 
führen auch zum Tod unzähliger Tiere, doch das kümmert uns 
nicht. Wir sind vollständig mit uns selbst beschäftigt. Es wird 
viel darüber geredet, Kriege zu beenden, aber wir müssen über 
unser Wunschdenken hinausgehen. Wo bleibt der Wert unseres 
Menschseins, wenn wir, ohne Mitgefühl zu zeigen, ohne 
Fürsorge zu zeigen, einfach nur Tiere töten und essen und 
Tausende von Menschen bekämpfen und töten? Es ist unsere 
Verantwortung, dieses Durcheinander in Ordnung zu bringen. 

Heutzutage ist das Fernsehen eines der effektivsten 
Kommunikationsmittel. Menschen, die für das Fernsehen 
arbeiten und sich in der edlen Gesinnung der Fürsorge für 
andere üben möchten, könnten einen wesentlichen Beitrag 
leisten. Auch wenn Lust- und Mordgeschichten spannende 
Unterhaltung bieten, üben sie dennoch einen schlechten Einfluss 
auf den Geist aus. Wir brauchen diese Art von Unterhaltung 

-68- 



nicht die ganze Zeit - aber das geht mich wahrscheinlich. gar 
nichts an! 

Wir müssen unsere Kinder in der Übung des Mitgefühls 
erziehen. Eltern und Lehrer können Kindern echte und 
warmherzige menschliche Werte vermitteln, was einen sehr 
großen Nutzen bringen wird. Ich las in einer Zeitung, dass eine 
Spielwarenfirma, die normalerweise Spielzeuggewehre herstellt, 
die Herstellung dieser Gewehre zu Weihnachten bewusst 
ausgesetzt hat. Was für eine wunderbare Idee! Welch 
uneigennützige Handlung! 

DEN ENTSCHLUSS FASSEN, DIE ERLEUCHTUNG ZU 
ERLANGEN 

Wenn Sie an den Punkt gekommen sind, wirklich alles in 
Ihrer Macht Stehende tun zu wollen, um das Leiden zu lindern 
und seine Ursachen auszumerzen und um allen Lebewesen zu 
helfen, Glück und seine Ursachen zu erreichen, dann denken Sie 
darüber nach, wie dies bewirkt werden kann. Es kann nur 
bewirkt werden, wenn andere Menschen auch dahin kommen, 
zu verstehen, wie das funktioniert und dann diese Übungen 
umsetzen. Daher kann Ihre Verpflichtung zum höchsten 
Wohlergehen anderer Lebewesen am besten dadurch unterstützt 
werden, diese zu lehren, worin man sich übt und welches 
Verhalten aufgegeben werden sollte, sodass sie ihrerseits in die 
Lage kommen, Glück erreichen und Leid vermeiden zu können. 
Es gibt keinen anderen Weg. Damit dies geschehen kann, 
müssen Sie selbst die inneren Veranlagungen und Interessen der 
anderen kennen und wissen, was ihnen beizubringen ist. 

Folglich sollten Sie bestens vorbereitet sein, um anderen zu 
helfen. Worin besteht diese Vorbereitung? Sie müssen in Ihrem 
Geist alle Hindernisse beseitigen, die dem im Wege stehen, dass 
Sie alles wissen, was man wissen kann. Was mitfühlende 
Übende - Bodhisattvas genannt wirklich wünschen, ist nicht nur 
die Überwindung der Hindernisse, die ihrer eigenen Befreiung 
im Wege stehen. Sie möchten den Weg freimachen zur 

-69- 



Allwissenheit, sodass sie die Neigungen anderer Menschen 
direkt verstehen können und erkennen, welche Techniken diesen 
helfen werden. Falls es nur eine Frage der Vorliebe wäre, 
würden Bodhisattvas es vorziehen, zuerst die Hindernisse für die 
Allwissenheit zu beseitigen. Allerdings bilden die 
leidbringenden Emotionen, die uns im Daseinskreislauf 
gefangen halten, die Hindernisse für die Allwissenheit. Dies 
sind Neigungen in unserem Geist, welche die Phänomene so 
erscheinen lassen, als ob sie inhärent existent wären. Ohne 
zuerst die wichtigste leidbringende Emotion - die Unwissenheit, 
die an inhärente Existenz glaubt - zu überwinden, können Sie 
die Neigungen, die diese Unwissenheit im Geist abgelagert hat, 
nicht überwinden. Durch Beseitigen sowohl der leidbringenden 
Hindernisse als auch der durch sie gebildeten Neigungen können 
Sie Ihr Bewusstsein in das allwissende Bewusstsein eines 
Buddha, die vollkommene Erleuchtung, umwandeln. 

Lassen Sie mich zusammenfassen: Um das vollständige Glück 
anderer zu bewirken, ist es notwendig, selbst erleuchtet zu 
werden. Wenn wir dies verstehen und beschließen, ihretwegen 
die Erleuchtung zu erlangen, wird das die altruistische Absicht, 
Erleuchtung zu erlangen, bzw. Bodhicitta genannt. Indem wir 
Shantidevas Übung folgen und uns selbst wie andere 
gleichermaßen nach Glück streben sehen und dann das Gewicht 
von unseren eigenen Zielen zu den Zielen der unendlich vielen 
anderen verlagern, können wir die Kraft von Bodhicitta in uns 
entwickeln. 

Es gibt drei verschiedene Arten von altruistischer Einstellung, 
die man in drei verschiedenen Typen von Menschen finden 
kann. Die erste Art ist die eines Königs, der zuerst Buddhaschaft 
erlangen möchte als die wirksamste Methode, anderen 
Lebewesen zu helfen. Die zweite Art ist die eines Fährmanns, 
der wünscht, zusammen mit allen anderen Lebewesen das 
jenseitige Ufer der Erleuchtung zu erreichen. Die dritte Art ist 
die eines Hirten, der wünscht, dass alle anderen zuerst, vor der 

-70- 



eigenen Erleuchtung, diese erlangen mögen. 
Die beiden letzten Vergleiche weisen nur auf die mitfühlende 

Haltung eines bestimmten Charaktertyps von Übenden hin. In 
Wirklichkeit gibt es den Fall des Fährmanns, dass alle 
gleichzeitig, oder den des Hirten, dass alle vor einem selbst die 
Erleuchtung erreichen, gar nicht. Vielmehr kommt die 
Erleuchtung immer auf die erste Art, der eines Königs, da 
Bodhisattvas sich schließlich dafür entscheiden, so schnell wie 
möglich erleuchtet zu werden, damit sie anderen in 
unermesslichem Ausmaß wirkungsvoller helfen können. Der 
tibetische Weise Sakya Pandita sagt in seiner Unterscheidung 
der drei Gelübde, dass Bodhisattvas zwei Arten von 
Wunschgebeten haben: solche, die verwirklicht und solche, die 
nicht verwirklicht werden können. In Shantidevas Eintritt in das 
Leben zur Erleuchtung gibt es viele Beispiele für Wünsche, die 
eigentlich gar nicht erreicht werden können, die aber dazu 
beitragen, einen starken Willen und große Entschlusskraft zu 
entwickeln. Beispielsweise ist die Übung, das eigene Glück zu 
verschenken und das Leiden der anderen auf sich zu nehmen, 
nicht wirklich möglich, außer vielleicht bei kleineren Arten des 
Leidens. Genauso wie es der Sinn dieser Übung - obwohl 
eigentlich unrealistisch - ist, die Tapferkeit des Mitgefühls zu 
vergrößern, dienen die Vergleiche des Bootsführers und des 
Hirten dazu, darauf hinzuweisen, auf welch gewaltige und 
wirksame Weise Bodhisattvas sich wünschen, anderen zu 
helfen. 

Lassen Sie mich ein Beispiel geben für solch eine Hingabe, 
die auf die Ebene tief greifender Erfahrung gebracht wurde. Es 
gab einen gelehrten Übenden im Kloster Drashikyil in der 
nordöstlichen Provinz Tibets, die Amdo genannt wird. 1950 sind 
die Chinesen dort einmarschiert und haben eintausend der 
dreitausend Mönche des Klosters verhaftet, und einhundert von 
ihnen wurden selektiert, um hingerichtet zu werden. Der 
gelehrte Übende war einer von ihnen. Als er zur 

-71- 



Hinrichtungsstelle geführt und unmittelbar bevor er erschossen 
wurde, betete er: 

Mögen all die schlechten Taten, Hindernisse und Leiden der 
fühlenden Wesen, Jetzt im Augenblick, ohne Ausnahme, auf 
mich übertragen werden, Und mögen mein Glück und meine 
Verdienste anderen zukommen. Mögen alle Lebewesen von 
Glück erfüllt sein. 

Nur wenige Augenblicke vor seiner Hinrichtung hatte er die 
spirituelle Gegenwärtigkeit, sich an die Übung zu erinnern, das 
Leiden anderer auf sich zu nehmen und das eigene Glück zu 
verschenken! Es ist einfach, über eine solche Übung zu 
sprechen, wenn alles glatt läuft. Er aber war imstande, diese 
Übung in seiner schwersten Stunde durchzuführen. Das ist ein 
deutlicher Hinweis auf spirituelle Verwirklichung, die durch 
lange Übung erworben worden ist. 

* 
 
Shantideva sagt in seinem Eintritt in das Leben zur 

Erleuchtung, dass, falls eine blinde Person einen Edelstein in 
einem Abfallhaufen fände, sie diesen inniglich wertschätzen 
würde. Falls wir, mitten im Abfallhaufen von Begierde, Hass 
und Unwissenheit - Emotionen, die unserem Geist und unserer 
Welt Leiden bringen -, eine mitfühlende Haltung entwickeln, 
sollten wir dies wie einen Edelstein wertschätzen. Diese 
kostbare Entdeckung kann uns Glück und wirklichen Frieden 
und 

Gelassenheit bringen. Andere Möglichkeiten, wie zum 
Beispiel einen Urlaub zu machen, Medikamente oder Drogen zu 
nehmen, verschaffen nur vorübergehende Erleichterung. Eine 
disziplinierte Haltung von aufrichtigem Interesse an anderen, 
indem Sie andere höher schätzen als sich selbst, ist sowohl für 
Sie als auch für andere hilfreich. Sie schadet niemandem, weder 
kurzfristig noch auf lange Sicht. Mitgefühl ist ein unschätzbares 

-72- 



Juwel. 
Sorgen Sie sich zu jeder Zeit um andere. Falls Sie anderen 

nicht helfen können, schaden Sie ihnen nicht. Das ist die 
wesentliche Bedeutung der Übung in Ethik. 

* 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
Führen Sie täglich die Übung in fünf Schritten aus, die oben 

beschrieben wurde: 
1. Bleiben Sie ruhig, gelassen und vernünftig. 
2. Stellen Sie sich vor Ihnen zur Rechten eine egoistische und 

selbstsüchtige Variante von Ihnen vor. 
3. Stellen Sie sich vor Ihnen zur Linken eine Gruppe armer 

Menschen vor, leidende Lebewesen, mit denen Sie nicht 
verwandt sind, weder Freunde, noch Feinde. 

4. Beobachten Sie beide Seiten von einem ruhigen Standpunkt 
aus. Denken Sie nun: „Beide Seiten wollen Glück. Beide wollen 
sich von Leiden befreien. Beide haben das Recht, diese Ziele zu 
verwirklichen". 

5. Bedenken Sie nun dies: „So, wie wir normalerweise bereit 
sind, vorübergehende Opfer für einen größeren langfristigen 
Nutzen zu bringen, genauso ist der Nutzen der großen Anzahl 
von leidenden Wesen zu meiner Linken sehr viel wichtiger als 
diese eine selbstsüchtige Person rechts vor mir." Nehmen Sie 
wahr, wie sich Ihr Geist auf natürliche Weise der Seite mit der 
größeren Anzahl an Menschen zuwendet. 

-73- 



SECHSTES KAPITEL 
Erleuchtung anstreben 

WARUM DIE ERLEUCHTUNG ERSTREBEN? 
Mitgefühl ist der Schlüssel, um eine tiefere Ebene der Ethik 

zu erreichen. Doch wie können wir anderen helfen, wenn wir 
selbst einen Berg von falschen Einstellungen mit uns 
herumtragen? Wenn wir selbst in keiner besseren Lage sind, ist 
es schwierig für uns, anderen in dem großen Umfang zu helfen, 
den wir besprochen haben. Falls Sie zum Beispiel Menschen 
helfen wollen, die nicht lesen und schreiben können, dann 
müssen Sie die adäquate Ausbildung haben. Entsprechend ist es, 
wenn wir so vielen Lebewesen helfen wollen - dafür müssen wir 
die Buddhaschaft erlangen, denn ein Buddha besitzt all die 
Eigenschaften, die notwendig sind, um ihnen zu helfen: das 
Wissen über alle Methoden zur spirituellen Entwicklung sowie 
hellsichtige Kenntnis der Emotionen, Interessen, Veranlagungen 
der Lebewesen und so weiter. Wenn Sie durch die Übung des 
Mitgefühls dazu bewegt werden, Fürsorge für andere zu 
empfinden, ist die Zeit reif dafür, dass neue Werte Wurzeln 
fassen. Wir bereiten den Boden unseres Geistes für diese neuen 
Werte vor, indem wir uns dem Ritual zum Anstreben des 
Erleuchtung widmen. 

Sie sind bereits mit den grundlegenden Eigenschaften 
ausgestattet, die für das Erreichen der vollständigen Erleuchtung 
notwendig sind. Konzentrieren Sie sich daher auf den 
Gedanken: „Ich werde die unübertroffene vollständige 
Erleuchtung erlangen, um den fühlenden Wesen überall im 
unendlichen Raum zu helfen." Nähren Sie diese Absicht, bis sie 
kraftvoll ist. Das Ritual, mit dessen Hilfe der Erleuchtungsgeist 
des Strebens entwickelt werden kann, ist in diesem Prozess von 
großem Nutzen. 

-74- 



SIEBEN VERDIENSTVOLLE ÜBUNGEN 
Dieses Ritual, welches ein Bestandteil Ihrer täglichen 

Meditation werden sollte, beginnt mit sieben Schritten, gefolgt 
von einer besonderen Opfergabe. Diese Übungen verstärken die 
Kraft Ihrer Verdienste, was Sie wiederum mit größerer 
Gewissheit in Richtung Transformation führen wird. Mit diesen 
Methoden der Hingabe werden Sie Ihre Verpflichtung zu 
Mitgefühl verstärken. Wie Sie sehen werden, beinhalten alle 
diese Methoden, dass man jenen besonderen Wesen, die 
Mitgefühl lehren, Hingabe und Zuneigung entgegenbringt. 

1. Verehrung. Stellen Sie sich Buddha Shakyamuni vor, von 
unzähligen Bodhisattvas umgeben, die den Himmelsraum vor 
Ihnen erfüllen, und bringen Sie Ihre Verehrung mit Ihrem 
Körper, Ihrer Rede und Ihrem Geist dar. Legen Sie Ihre 
Handflächen aneinander und fühlen Sie inniglich, wie Sie 
Zuflucht zu den Buddhas und Bodhisattvas nehmen. Sprechen 
Sie laut: „Verehrung und Hochachtung dem Buddha 
Shakyamuni und den Bodhisattvas." 

2. Opfergaben darbringen. Breiten Sie Opfergaben aus, wie 
zum Beispiel Obst oder Räucherwerk. Stellen Sie sich alles vor, 
was geeignet wäre, als Gabe überreicht zu werden - ob Sie es 
nun besitzen oder nicht -, Ihren Körper, Ihren Besitz, Ihre 
Talente und Ihre eigenen Tugenden mit eingeschlossen. Stellen 
Sie sich dann vor, wie Sie diese in ihrer Gesamtheit den 
Buddhas und Bodhisattvas als Opfergabe darbringen. 

3. Offenlegen schlechter Taten. Wir sind alle verantwortlich 
für unzählige schlechte Handlungen des Körpers, der Rede und 
des Geistes, motiviert durch ein Interesse zu schaden. 
Entwickeln Sie, in einer Gesinnung vollständigen Bekennens, 
ein Gefühl der Reue, diese Handlungen ausgeführt zu haben, so 
als ob sie durch diese Handlungen Gift zu sich genommen 
hätten. Entwickeln Sie ebenso die Absicht, diese Handlungen in 
Zukunft nicht mehr auszuführen, so als ob es Sie sonst Ihr 
Leben kosten könnte. Denken Sie: „Aus der Tiefe meines 

-75- 



Herzens bekenne ich vor den Buddhas und Bodhisattvas alle 
schlechten Taten, die ich begangen habe." Die beste Art und 
Weise, schlechte Taten zu bereinigen, ist durch die Reue. Je 
größer Ihre Reue, desto größer ist Ihre Absicht, diese schlechten 
Handlungen in Zukunft nicht mehr zu wiederholen. 

4. Bewunderung. Entwickeln Sie aus der Tiefe Ihres Herzens 
Freude über Ihre eigenen tugendhaften Handlungen und die 
anderer. Erfreuen Sie sich an den guten Dingen, die Sie in 
diesem Leben getan haben. Konzentrieren Sie sich auf 
bestimmte gute Taten wie beispielsweise das Spenden für 
Wohltätigkeitsvereine. Die Tatsache, dass Sie in diesem Leben 
einen menschlichen Körper und die Gelegenheit haben, sich in 
Uneigennützigkeit zu üben, ist ein Beweis für tugendhafte 
Handlungen in Ihren früheren Leben. Empfinden Sie daher auch 
Freude über diese Tugenden und sagen Sie sich selbst: „Da habe 
ich wirklich etwas Gutes getan." Verspüren Sie auch Freude 
über die Tugenden anderer, ob sie diese nun direkt erlebt haben 
oder nicht. Erfreuen Sie sich an den unerschöpflichen Tugenden 
und Vorzügen der Buddhas und Bodhisattvas über alle 
grenzenlosen Zeiten hinweg. Indem Sie große Freude verspüren 
an Ihren eigenen Tugenden und denen anderer, werden Sie 
verhindern, dass Sie Ihre eigenen tugendhaften Handlungen 
bereuen (indem Sie sich beispielsweise wünschen, dem 
Wohltätigkeitsverein besser doch nichts gegeben zu haben, da 
dies Ihr Bankkonto schrumpfen ließ), und Sie werden dadurch 
auch verhindern, dass Sie eifersüchtig werden auf die guten 
Taten anderer oder mit diesen in einen Konkurrenzkampf treten. 

5. Inständige Bitte. Bitten Sie die Buddhas, welche die 
vollkommene Erleuchtung erlangt haben, die spirituelle Lehre 
aber noch nicht weiter vermitteln, dies zugunsten all derer zu 
tun, die leiden. 

6. Demütige Bitte. Beten Sie zu den Buddhas, nicht ins 
Jenseits einzutreten. Das ist eine gezielte Bitte an Buddhas, die 
schon gelehrt haben und sich der Zeit ihres Sterbens nähern. 

-76- 



7. Widmung. Anstatt Ihre Übung der vorangegangenen 
Schritte in die Richtung zeitweiligen Glücks und Wohlergehens 
in diesem oder dem nächsten Leben zu lenken oder in die 
Richtung, nur aus dem Daseinskreislauf befreit werden zu 
wollen, widmen Sie Ihre Übung dem Erlangen der höchsten 
Erleuchtung. Denken Sie: „Mögen mir diese Handlungen dabei 
helfen, die vollständige und vollkommene Erleuchtung zum 
Wohle aller fühlenden Wesen zu erlangen." 

Dann stellen Sie sich vor, dass das gesamte Weltensystem 
gereinigt worden ist, und bringen Sie es mit allen nur 
vorstellbaren Wundern den 

Buddhas und Bodhisattvas als Geschenk dar. Diese besondere 
Opfergabe nährt das Mitgefühl, indem wir alle begehrenswerten 
Dinge jenen schenken, die Mitgefühl lehren. 

SICH ZUR HILFE VERPFLICHTEN 
Jetzt sind Sie bereit für das eigentliche Ritual zum Entwickeln 

des Erleuchtungsgeistes des Strebens zum Wohle der anderen. 
Das Ritual hat zwei Teile. Der erste Teil besteht im Rezitieren 
einer kurzen Zufluchtserklärung: „Bis ich Erleuchtung erreicht 
habe, nehme ich Zuflucht zum Buddha, zur Lehre und zur 
höchsten spirituellen Gemeinschaft." Zuflucht in ihrer 
mitfühlendsten Form ist die Vereinigung von drei 
Geisteshaltungen: 

1. Interesse und Sorge nicht nur für sich selbst, sondern für 
alle Lebewesen. Und ebenso ein Interesse, dass sie nicht nur die 
individuelle Erleichterung vom Leiden suchen, sondern die 
uneigennützige Erleuchtung der Buddhaschaft anstreben. 

2. Glaube an und Vertrauen auf den Buddha, die Stadien der 
Verwirklichung und die spirituelle Gemeinschaft mit der 
Überzeugung, dass durch sie alle Lebewesen Freiheit von 
jeglicher Art von Leiden finden können. 

3. Mitgefühl, was bedeutet, die sklavische Unterdrückung 
anderer durch das Leiden nicht ertragen zu können, ohne etwas 

-77- 



dagegen zu tun. 
Erkennen Sie, dass der Buddha der Lehrer der Zuflucht ist, 

dass die wahren Wege und die wahre Beendigung die 
eigentliche Zuflucht sind und dass die Bodhisattvas, welche die 
eigentliche Natur der Phänomene direkt erkannt haben, unsere 
spirituelle Gemeinschaft sind, die alle fühlenden Wesen zur 
Zuflucht hinführen. 

Streben Sie mit diesem Wissen die höchste Erleuchtung an, 
indem Sie rezitieren: „Möge ich durch die Ansammlungen 
meiner mithilfe von Freigebigkeit, Ethik, Geduld, freudiger 
Anstrengung, Meditation und Weisheit erworbenen Verdienste 
die Buddhaschaft verwirklichen, um allen Lebewesen zu 
helfen." Indem Sie dies tun, denken Sie sich: „Möge ich durch 
die Kraft dieser Tugenden die Buddhaschaft verwirklichen, 
nicht um mir selbst zu helfen, sondern um allen fühlenden 
Wesen zu Diensten zu stehen und um ihnen zu helfen, die 
Buddhaschaft zu erlangen." Dies wird „die Entwicklung des 
mitfühlenden Strebens nach Erleuchtung in der Form eines 
Wunsches" genannt. 

Das bringt uns zum Zweiten, dem Hauptteil des Rituals. Mit 
dem starken Wunsch, die Buddaschaft zu erlangen, um anderen 
Lebewesen dienen zu können, stellen Sie sich Buddha oder 
Ihren eigenen spirituellen Lehrer als dessen Vertreter vor sich 
im Raum vor. 

1. Rezitieren Sie folgende Worte, als würden Sie diese dem 
Buddha nachsprechen: 

Bis ich Erleuchtung erreicht habe, nehme ich meine Zuflucht 
zum Buddha, zur Lehre und zur höchsten spirituellen 
Gemeinschaft. 

Möge ich durch die Ansammlungen meiner mithilfe von 
Freigebigkeit, Ethik, Geduld, freudiger Anstrengung, Meditation 
und Weisheit erworbenen Verdienste die Buddhaschaft 
verwirklichen, um allen Lebewesen zu helfen. 

-78- 



Indem Sie dies sagen, lenken Sie Ihre heilsamen Handlungen 
nicht zu irgendeinem kleinen Ziel in diesem oder im nächsten 
Leben, sondern zum erhabensten aller Ziele - der Erlangung 
vollkommener Freiheit für alle Lebewesen. Entwickeln Sie diese 
Geisteshaltung mit großer Entschlossenheit. 

2. Führen Sie die zweite Wiederholung mit noch stärkerer 
Entschlossenheit durch, dieses altruistische Ziel zum ständigen 
Begleiter in Ihrem tagtäglichen Leben zu machen: 

Bis ich Erleuchtung erreicht habe, nehme ich meine Zuflucht 
zum Buddha, zur Lehre und zur höchsten spirituellen 
Gemeinschaft. 

Möge ich durch die Ansammlungen meiner mithilfe von 
Freigebigkeit, Ethik, Geduld, freudiger Anstrengung, Meditation 
und Weisheit erworbenen Verdienste die Buddhaschaft 
verwirklichen, um allen Lebewesen zu helfen. 

3. Führen Sie die dritte Wiederholung aus der Tiefe Ihres 
Herzens, mit sogar noch größerer Entschlossenheit durch. 
Treffen Sie eine dauerhafte, vollständig logisch durchdachte 
Entscheidung, die durch keinerlei Umstände zu erschüttern ist, 
dass das Wohlergehen von so vielen anderen Lebewesen 
weitaus bedeutender als Ihr eigenes ist. Denken Sie: „Was 
könnte jetzt, da ich eine solch großartige Gelegenheit habe, 
wichtiger sein, als nach dem Nutzen der anderen zu streben! 
Von nun an werde ich nach meinen besten Kräften damit 
aufhören, mich auf mein eigenes Wohlergehen zu konzentrieren 
und werde mich ganz dem Fortschritt aller Lebewesen 
verpflichten. Um dies zu erreichen, werde ich die 
unübertroffene, vollkommene Erleuchtung erlangen." Rezitieren 
Sie: 

Bis ich die Erleuchtung erreicht habe, nehme ich meine 
Zuflucht zum Buddha, zur Lehre und zur höchsten spirituellen 
Gemeinschaft. 

Möge ich durch die Ansammlungen meiner mithilfe von 

-79- 



Freigebigkeit, Ethik, Geduld, freudiger Anstrengung, Meditation 
und Weisheit erworbenen Verdienste die Buddhaschaft 
verwirklichen, um allen Lebewesen zu helfen. 

Dies beendet das Ritual. Damit setzen und nähren Sie die 
Samen von kraftvollem und unerschütterlichem Mitgefühl. 

DIE VERPFLICHTUNG IN DIESEM LEBEN 
AUFRECHTERHALTEN 

Es gibt vier Übungen, die darauf abzielen, zu verhindern, dass 
diese Nächstenliebe und Uneigennützigkeit sich in diesem 
Leben verschlechtern: 

1. Steigern Sie zuerst Ihre Begeisterung, für das Wohl anderer 
erleuchtet zu werden, indem Sie sich immer wieder den Nutzen 
einer solchen Erleuchtung ins Gedächtnis zurückrufen. 

2. Vermehren Sie dann Ihre Fürsorge für andere, indem sie 
den Tag und die Nacht in jeweils drei Zeitabschnitte einteilen. 
Nehmen Sie sich während dieser Abschnitte ein klein wenig 
Ihrer Tageszeit, oder kehren Sie aus dem Schlaf zurück, um die 
Visualisation in fünf Schritten, die auf Seite 66 beschrieben 
wurde, zu üben, auch wenn es nur für fünf Minuten ist. Diese 
Übung ist sehr wirkungsvoll. Sie kann zur regelmäßigen 
Gewohnheit werden, so wie das Essen zu bestimmten Zeiten. 
Falls Sie sie nicht so oft durchführen können, visualisieren Sie 
die Schritte drei Mal in einer Morgensitzung, die etwa fünfzehn 
Minuten dauert, und tun Sie das Gleiche am Abend. Denken Sie 
über Ihr Ziel nach: „Möge ich die höchste Erleuchtung für die 
anderen erreichen." 

3. Die nächste Übung verlangt Wachsamkeit: Wenn Sie 
danach streben, die höchste Erleuchtung allen Wesen zuliebe zu 
erreichen, stellen Sie sicher, das Wohlergehen noch nicht einmal 
eines einzigen Lebewesens geistig zu vernachlässigen. 

4. Versuchen Sie, die beiden Kräfte von Verdienst und 
Weisheit so gut wie möglich zu verstärken. Um Verdienste zu 
steigern, führen Sie bereitwillig tugendhafte Handlungen wie 

-80- 



Großzügigkeit oder ethisches Verhalten durch. Um Weisheit zu 
vermehren, müssen Sie zu einem Verständnis davon kommen, 
wie Phänomene wirklich existieren. Da dies ein kompliziertes 
Thema ist, werden wir es ausführlich in den Kapiteln 8 bis 10 
behandeln. Hier möge es genügen zu sagen, dass es hilfreich ist, 
darüber zu reflektieren, wie Phänomene in Abhängigkeit von 
Ursachen und Bedingungen entstehen und existieren. 

DIE VERPFLICHTUNG IN ZUKÜNFTIGEN LEBEN 
AUFRECHTERHALTEN 

In zukünftigen Leben könnte Ihre mitfühlende Absicht, 
Erleuchtung zu erlangen, geschwächt werden. Sie können dies 
dadurch verhindern, indem Sie die vier unheilsamen 
Handlungen, die nun aufgezählt werden, aufgeben und sich in 
den vier heilsamen Übungen, die darauf folgen, schulen: 

Vier unheilsame Handlungen 
1. Eine hoch gestellte Person, wie zum Beispiel einen Abt, 

jemanden, der einem Gelübde gibt, einen Lehrer oder einen 
Gefährten auf dem Übungsweg über schlechte Dinge, die man 
getan hat, täuschen. 

2. Andere, die sich in Tugendhaftigkeit üben, veranlassen, zu 
bereuen, was sie tun. 

3. Jene, die Mitgefühl für andere zum Ausdruck bringen, 
kritisieren oder verächtlich machen. 

4. Betrügen und falsche Angaben machen, um in den Genuss 
der Dienste anderer zu kommen. 

Vier heilsame Übungen 
1. Belügen Sie niemals irgendjemanden. Es gibt Ausnahmen, 

wenn Lügen großen Nutzen für andere haben. Doch das ist 
selten der Fall. 

2. Helfen Sie anderen, direkt oder indirekt, in Richtung der 
altruistischen Erleuchtung der Buddhaschaft fortzuschreiten. 

3. Betrachten und behandeln Sie Bodhisattvas mit dem 

-81- 



gleichen Respekt wie Buddha selbst. Da wir nicht wissen, wer 
ein Bodhisattva ist und wer nicht, müssen wir alle Lebewesen 
mit Respekt behandeln. Stellen Sie, als generelle Regel, andere 
höher als sich selbst. 

4. Betrügen sie niemals jemanden und bleiben Sie immer 
aufrichtig. 

Falls Sie den Entschluss fassen, sich in diesen Übungen zu 
schulen, um die Entschlossenheit zu entwickeln, die 
Buddhaschaft für andere zu erreichen, dann legen Sie folgendes 
Versprechen ab: „Ich werde meinen Entschluss aufrechterhalten 
und ihn niemals aufgeben." Diejenigen, die nicht in der Lage 
sind, dieses Niveau der Übung aufrechtzuerhalten, können auf 
das Versprechen verzichten und stattdessen denken: „Möge ich 
die höchste Erleuchtung für alle Lebewesen erlangen." 
Menschen, die keine Buddhisten sind - Christen, Juden, 
Moslems und so weiter -, können eine gleichwertige Haltung der 
Fürsorge für andere entwickeln, indem sie denken: „Ich werde 
allen Lebewesen helfen und ihr Glück bewirken." 

DER ERLEUCHTUNGSGEIST DER PRAKTISCHEN 
UMSETZUNG 

Wenn Ihr Streben, die Erleuchtung zu erlangen, fest und 
unerschütterlich ist, sollten Sie es in die Tat umsetzen. Dies 
geschieht durch die Handlungen eines Bodhisattva, wovon die 
sechs Vollkommenheiten die wichtigsten sind: 

1. Freigebigkeit umfasst 1) das Spenden materieller Dinge, 
wie zum Beispiel Geld, Kleidung und Essen; 2) das Schenken 
von Liebe; 3) das Geben von spirituellen Lehren und Übungen 
und 4) allen Lebewesen in angsterfüllten Situationen Hilfe zu 
gewähren. Die Tiere sind hier mit eingeschlossen: Helfen Sie 
auch einer Ameise aus einer Pfütze heraus. 

2. Ethik bezieht sich hauptsächlich auf die altruistische 
Einstellung und Verhaltensweisen von Bodhisattvas. 

3. Geduld wird in nervenaufreibenden Situationen gezeigt 

-82- 



oder dazu angewandt, mühsame Anstrengungen 
aufrechtzuerhalten, wie zum Beispiel das Lernen der Übungen 
und der Lehren über eine lange Zeit hinweg. 

4. Freudige Anstrengung bedeutet das Bewahren von 
Begeisterung für Tugendhaftigkeit und unterstützt all die 
anderen Vollkommenheiten. 

5. Meditation beinhaltet die Übung in stabiler und intensiver 
Meditation und wird im nächsten Kapitel erläutert. 

6. Weisheit ist für das Verstehen der Natur des 
Daseinskreislaufes und der Vergänglichkeit sowie für das 
Verstehen des Entstehens in Abhängigkeit und der Leerheit 
erforderlich. 

Die sechs Vollkommenheiten können ihrerseits zu den drei 
Schulungen eines Bodhisattva zusammengefasst werden: 
Schulung in der Vollkommenheit der Ethik (welche die 
Vollkommenheit des Gebens und der Geduld mit einschließt), 
Schulung in der Vollkommenheit der Meditation und Schulung 
in der Vollkommenheit der Weisheit. Die Vollkommenheit der 
freudigen Anstrengung ist für alle drei Schulungen erforderlich. 
In dieser Weise sind die sechs Vollkommenheiten in der 
dreifachen Übung in Ethik, konzentrierter Meditation und 
Weisheit, die den Kern dieses Buches darstellen, mit 
eingeschlossen. 

Wenn Sie in der Tiefe Ihres Herzens auf das Gefühl treffen, 
dass Sie sich auf die Handlungen eines Bodhisattvas einlassen 
müssen - das sind die sechs Vollkommenheiten, oder, auf andere 
Weise betrachtet, die dreifache Schulung -, dann ist dies die 
richtige Zeit dafür, die Bodhisattva-Gelübde der praktischen 
Umsetzung des Erleuchtungsgeistes abzulegen. 

* 
 
Der wesentliche Punkt ist der, dass alle Lebewesen vereint 

sind in dem Verlangen, Glück zu erlangen und Leiden zu 

-83- 



vermeiden. Wir alle gleichen uns auch darin, dass es uns 
möglich ist, Leiden zu beseitigen und Glück zu erreichen; dazu 
sind wir alle in gleicher Weise berechtigt. Worin liegt dann der 
Unterschied zwischen Ihnen und allen anderen? Der Unterschied 
ist der, dass Sie in der Minderheit von nur einer Person sind. Es 
ist sehr leicht einzusehen, dass die unermessliche Anzahl 
fühlender Wesen, die auf Glück hoffen und dem Leiden ein 
Ende zu setzen suchen, wichtiger ist als irgendeine einzelne 
Person. Es ist daher in hohem Maße vernunftgemäß und 
angemessen, dass Sie sich dem Wohlergehen unzähliger anderer 
verpflichten, dass Sie Ihren Körper, ihre Rede und ihren Geist 
zu deren Nutzen einsetzen und dass Sie die Haltung aufgeben, 
sich nur um sich selbst zu kümmern. 

* 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 

Führen Sie die sieben vorbereitenden Schritte aus: 
1. Verehrung. Stellen Sie sich Buddha Shakyamuni vor, 

umgeben von zahllosen Bodhisattvas, die den Raum vor Ihnen 
erfüllen, und bringen Sie diesen Ihre Verehrung und 
Hochachtung entgegen. 

2. Opfergaben darbringen. Bringen Sie die herrlichsten Dinge 
- ob Sie diese nun besitzen oder nicht - , Ihren Körper, Ihre 
Talente, Ihren Besitz und Ihre eigenen Tugenden 
eingeschlossen, den Buddhas und Bodhisattvas als Opfergabe 
dar. 

3. Offenlegen schlechter Taten. Bekennen Sie die unzähligen 
schlechten Handlungen des Körpers, der Rede und des Geistes, 
die Sie mit der Absicht, anderen Schaden zuzufügen, begangen 
haben. Bereuen Sie es, diese begangen zu haben und fassen Sie 
den Entschluss, von solchen Handlungen in Zukunft Abstand zu 
nehmen. 

4. Bewunderung. Entwickeln Sie aus der Tiefe Ihres Herzens 

-84- 



Bewunderung für Ihre eigenen Tugenden und die anderer. 
Empfinden Sie Freude über die guten Dinge, die Sie in diesem 
und früheren Leben getan haben, indem Sie denken: „Ich habe 
etwas Gutes getan." Empfinden Sie Freude über die Tugenden 
anderer, die Tugenden der Buddhas und Bodhisattvas mit 
eingeschlossen. 

5. Inständige Bitte. Ersuchen Sie die Buddhas, welche die 
vollkommene Erleuchtung erlangt, aber die Lehren noch nicht 
weitergegeben haben, dies zum Wohle all derer, die leiden, zu 
tun. 

6. Demütige Bitte. Ersuchen Sie die Buddhas, nicht ins 
Jenseits einzutreten. 

7. Widmung. Widmen Sie diese sechs Übungen dem Erlangen 
der höchsten Erleuchtung. 

Führen Sie dann den zentralen Teil des Rituals zur 
Entwicklung des Erleuchtungsgeistes des Strebens durch. 

1. Stellen Sie sich mit der großen Entschlossenheit, 
Buddhaschaft zu verwirklichen, um anderen Lebewesen zu 
dienen, einen Buddha vor, der sich vor Ihnen befindet, oder 
Ihren spirituellen Lehrer als Stellvertreter Buddhas. 

2. Wiederholen Sie dreimal, als würden Sie ihm oder ihr 
nachsprechen: 

Bis ich die Erleuchtung erreicht habe, nehme ich meine 
Zuflucht zum Buddha, zur Lehre und zur höchsten spirituellen 
Gemeinschaft. 

Möge ich durch die Ansammlungen meiner mithilfe von 
Freigebigkeit, Ethik, Geduld, freudiger Anstrengung, Meditation 
und Weisheit erworbenen Verdienste die Buddhaschaft 
verwirklichen, um allen Lebewesen zu helfen. 

Um diesen tiefgründigen Altruismus in diesem Leben 
aufrechtzuerhalten und zu stärken, führen Sie folgende Übungen 
durch: 

-85- 



1. Rufen Sie sich immer wieder die Vorteile ins Gedächtnis, 
die durch das Entwickeln der Absicht entstehen, für andere 
erleuchtet zu werden. 

2. Teilen Sie den Tag und die Nacht in drei Zeitabschnitte ein, 
und nehmen Sie sich während jedes dieser Abschnitte ein wenig 
Ihrer Tagesoder Schlafenszeit, indem Sie aus dem Schlaf 
aurwachen, und üben Sie die Visualisation in fünf Schritten, die 
auf Seite 66 im letzten Kapitel beschrieben wurde. Es genügt 
auch, die fünf Schritte drei Mal in einer Morgensitzung und drei 
Mal in einer Abendsitzung für jeweils etwa fünfzehn Minuten 
durchzuführen. 

3. Vermeiden Sie es, das Wohlergehen auch nur eines 
einzigen Wesens zu vernachlässigen. 

4. Führen Sie, mit einer guten Einstellung, so viele 
tugendhaften Handlungen wie möglich aus und entwickeln Sie 
ein grobes Verständnis von der Natur der Wirklichkeit, oder 
halten Sie den Wunsch aufrecht, dies zu tun, und arbeiten Sie 
daran. 

Um diesen tiefgründigen Altruismus in zukünftigen Leben 
aufrechtzuerhalten und zu stärken, führen Sie folgende Übungen 
durch: 

1. Belügen Sie niemals irgendjemanden, es sei denn, Sie 
können anderen durch Lügen sehr viel helfen. 

2. Helfen Sie anderen direkt oder indirekt, Fortschritte in 
Richtung Erleuchtung zu machen. 

3. Behandeln Sie alle Lebewesen mit Respekt. 
4. Betrügen Sie niemals irgendjemanden, und bleiben Sie 

immer aufrichtig. 
Als Essenz: Denken Sie immer wieder: „Möge ich dazu fähig 

werden, allen Lebewesen zu helfen." 

-86- 



-87- 



TEIL DREI 
ÜBUNG IN KONZENTRIERTER 

MEDITATION 

-88- 



SIEBTES KAPITEL 
Den Geist fokussieren 

Lassen Sie uns einen Moment innehalten und rekapitulieren, 
wie sich der Fortschritt zu einem glücklichen Leben entfaltet: 
Zuerst kommt Ethik, dann konzentrierte Meditation und dann 
Weisheit. Weisheit stützt sich auf die Einsgerichtetheit der 
Meditation, und die Meditation basiert auf dem Selbst-
Gewahrsein der Ethik. In den Letzten fünf Kapiteln haben wir 
die Übung in Ethik erörtert, durch die Sie ruhiger und friedvoller 
werden und Ihren Geist für weiteres spirituelles Wachstum 
vorbereiten. Durch bewusstes Verhalten kann konzentrierte 
Meditation erreicht werden, die ruhiges Verweilen genannt wird. 
Und dennoch ist Ihr Geist noch zu zerstreut für die zunehmend 
wirksame meditative Übung, die volle Konzentration erfordert. 
Selbst ein kleines Geräusch hier oder da kann Sie sofort 
ablenken. Da es auf jeden Fall notwendig ist, den Geist 
einsgerichteter werden zu lassen, damit Weisheit Wurzeln 
fassen kann, werde ich in diesem Kapitel erörtern, wie man den 
vollkommen konzentrierten Zustand des ruhigen Verweilens 
entwickelt. Zuerst werde ich kurz die verschiedenen Arten der 
Meditation beschreiben, sodass Sie verstehen können, welchen 
Platz ruhiges Verweilen unter ihnen einnimmt. 

 
ARTEN DER MEDITATION 
Es gibt viele Arten der Meditation. 
* Analytische Meditation und stabilisierende Meditation sind 

zwei grundsätzliche Typen der Meditation. In der analytischen 
Meditation untersuchen Sie ein Thema und versuchen es 
mithilfe von logischem Denken zu verstehen. Beispielsweise 
können Sie darüber meditieren, warum die Dinge nicht von 
Dauer sind, indem Sie darüber reflektieren, wie sie durch 

-89- 



Ursachen erzeugt werden oder wie sie sich von einem Moment 
zum nächsten in ihre Bestandteile auflösen. In der 
stabilisierenden Meditation lassen Sie Ihren Geist auf einem 
einzigen Objekt oder Thema ruhen, wie zum Beispiel der 
Vergänglichkeit. (Die Meditation des ruhigen Verweilens wird 
durch die stabilisierende Meditation entwickelt.) 

* Eine andere Art, Meditation zu unterteilen, ist die 
Unterscheidung zwischen subjektiver Meditation und objektiver 
Meditation. In der subjektiven Meditation ist es Ihr Ziel, im 
Geist eine neue oder gestärkte Perspektive oder Haltung 
heranzubilden. Der Aufbau von Glauben ist ein Beispiel für 
diesen Meditationstyp: Glaube ist nicht das Objekt, auf das Sie 
sich konzentrieren, sondern eine Haltung, die in der Meditation 
gepflegt wird. (Die Entwicklung von Mitgefühl ist auch 
subjektive Meditation, da Sie nicht auf bzw. über das Mitgefühl 
meditieren, sondern versuchen, ihr Bewusstsein mitfühlender 
werden zu lassen.) In der objektiven Meditation meditieren Sie 
über ein Thema, wie zum Beispiel Vergänglichkeit, oder ein 
Objekt, wie zum Beispiel den goldenen Körper eines Buddha. 

* Sie können in der Form des Wünschens meditieren. Sie 
könnten sich beispielsweise wünschen, mit dem Mitgefühl und 
der Weisheit eines Buddha erfüllt zu sein. 

* Oder Sie können einen Schritt weiter in die imaginäre 
Meditation gehen, bei der Sie sich vorstellen, Qualitäten zu 
haben, die Sie jetzt noch nicht haben. Die Übung des 
Gottheiten-Yoga beispielsweise verlangt, dass Sie sich selbst als 
ideales Wesen visualisieren, dessen Körper aus dem Licht der 
Weisheit erschaffen ist. 

Von den verschiedenen Arten der Meditation wollen wir 
erörtern, wie man sich in der stabilisierenden Meditation des 
ruhigen Verweilens übt. Wie oben erwähnt, ist es das Ziel der 
stabilisierenden Meditation, die Fähigkeit des Geistes zu 
stärken, sich auf ein einziges Objekt oder Thema zu fokussieren. 
Das befähigt wiederum den Geist, Probleme an ihrer Wurzel zu 

-90- 



überwinden. Das wird Ihnen auch helfen, im täglichen Leben 
wachsamer und aufgeweckter zu sein und wird nach und nach 
Ihr Erinnerungsvermögen verbessern, was in allen Bereichen 
des Lebens von Nutzen ist. 

ZU RUHIGEM VERWEILEN GELANGEN 
Da Sie in dieser Art der Meditation einen höchst 

konzentrierten Zustand des Geistes zu erreichen suchen, 
brauchen Sie dazu Folgendes: 

1. Die Anfangsursache, Ethik, die Ihnen eine friedliche und 
sanfte, gewissenhafte Art und Weise des Verhaltens verleiht und 
somit grobe Ablenkungen beseitigt. 

2. Eine Zeit und einen Ort für die Übung, abseits des Lärms 
und Wirrwarrs des täglichen Lebens. Nehmen Sie sich in Ihrem 
täglichen Zeitplan für die Meditation Zeit. Für fokussierte 
Meditation ist es von entscheidender Bedeutung, an einem 
ruhigen, abgeschiedenen Ort alleine zu sein. Da Lärm wie ein 
Stachel ist, der Konzentration verhindert, ist es am Anfang sehr 
wichtig, sich an einem stillen Ort aufzuhalten. Ziehen Sie in 
Betracht, während Ihres Urlaubes eine Meditationsklausur 
durchzuführen. 

3. Eine geeignete Ernährung, die Klarheit des Geistes 
begünstigt. Aufgrund der gesundheitlichen Verfassung kann es 
notwendig sein, Fleisch zu essen. Vegetarische Kost ist im 
Allgemeinen aber besser. Nach der Ethik persönlicher Befreiung 
gibt es kein Verbot, gelegentlich Fleisch zu essen. Sie sollten 
aber keinesfalls Fleisch essen, das vorsätzlich für Sie getötet 
wurde. Und Sie sollten nicht nach Fleisch fragen, wenn es Ihnen 
nicht angeboten wird. Es wäre in der Tat sehr zu begrüßen, 
wenn die Mehrheit der Menschen Vegetarier würde. Einige 
Schriften des Großen Fahrzeuges verbieten den Verzehr von 
Fleisch, da Fürsorge für andere das Herz der Ethik des Großen 
Fahrzeuges darstellt. Ebenso ist es nicht gut, zu viel zu essen. 
Essen Sie daher weniger. Das Trinken von Alkohol kommt 

-91- 



natürlich nicht infrage, ebenso wenig wie Drogen und 
Medikamente, die den Bewusstseinszustand verändern. Rauchen 
ist nicht ratsam. Wenn ein bärtiger Mann zum Zeitpunkt des 
Eintretens in tiefe Meditation rauchte, würde er es riskieren, 
dass sein Bart Feuer fängt! 

4. Die richtige Menge an Schlaf. Zu viel Schlaf lässt Ihren 
Geist dumpf und schwerfällig werden, und zu wenig kann 
zerrüttend sein. Sie müssen herausfinden, wie viel die richtige 
Menge für Sie ist. 

5. Die körperliche Haltung ist entscheidend für die fokussierte 
Meditation, besonders in diesem frühen Stadium. Falls möglich, 
nehmen Sie den vollen oder halben Lotussitz ein. Benutzen Sie 
zwei Kissen, von denen Sie ein kleineres auf ein größeres legen 
und sich dann darauf setzen, sodass Ihr Becken etwas höher als 
Ihre Knie liegt. Das hat den Effekt, dass Sie nicht so leicht müde 
werden, egal wie viel Sie meditieren. Richten Sie sich auf, 
sodass Ihr Rückgrat geradlinig wie ein Pfeil wird. Kippen Sie 
Ihren Kopf ganz leicht nach unten. Zielen Sie mit Ihren Augen 
über die Nase hinweg nach vorne. Legen Sie die Spitze Ihrer 
Zunge leicht an den Gaumen. Belassen Sie Ihre Lippen und Ihre 
Kiefer in ihrer normalen Stellung. Lassen Sie die Arme locker 
hängen und drücken Sie sie nicht an den Körper. Was die Lage 
der Hände anbelangt, legen die Praktizierenden des japanischen 
Zen gewöhnlich die linke Hand, die innere Handfläche nach 
oben, auf die rechte Hand, deren Handfläche auch oben ist. Die 
Tibeter legen die rechte Hand, Handfläche nach oben, auf die 
linke, deren Handfläche auch oben ist. In tantrischen Übungen 
ist es wichtig, die rechte Hand auf die linke zu legen, beide 
Handflächen nach oben, wobei die beiden Daumen sich 
berühren und so ein Dreieck bilden, dessen Basis etwa vier 
Fingerbreiten unterhalb des Nabels liegt. 

Der Gegenstand der Meditation 
Es gibt viele mögliche Objekte der stabilisierenden 

Meditation, um ruhiges Verweilen zu erreichen: 

-92- 



* Der Atem. Einige Texte sprechen davon, das Ein- und 
Ausatmen der Luft durch die Nase zu beobachten, erwähnen 
aber nicht, wie tief man atmen soll. Andere Texte erklären, wie 
man sich die Bewegung des Atems durch verschiedene 
Körperbereiche vorstellen soll. In einer Atemübung zieht man 
die untere Luft, oder Energien, hoch und drückt die oberen 
Energien nach unten und hält diese dann wie in einem Gefäß 
unmittelbar unterhalb des Nabels. 

* Ihr Körper, Ihre Gefühle, Ihr Geist oder Phänomene wie die 
Vergänglichkeit. Diese Meditationen werden Festigung durch 
Achtsamkeit genannt. 

* Der erste Buchstabe Ihres Namens auf einer Scheibe von 
Licht außerhalb oder innerhalb Ihres Körpers. 

* In Thailand meditieren die Übenden oft, indem sie 
Achtsamkeit anwenden auf alles, was sie tun. Wenn sie gehen, 
sind sie achtsam dafür, wie sie ihren rechten Fuß nach vorne 
setzen, dann den linken, dann wieder den rechten und so weiter. 

* Im Allgemeinen ist für einen Buddhisten ein Bildnis des 
Körpers von Buddha Shakyamuni ein guter Gegenstand der 
Meditation. Für einen Christen könnte es ein Bildnis von Jesus 
sein. Lassen Sie Ihren aufmerksamen und interessierten Blick 
darauf verweilen, sodass es innerlich in Ihrem Geist erscheint, 
wenn Sie die Augen schließen. Richten Sie Ihren Geist auf die 
Gestalt, die sich in Augenhöhe befindet, nicht zu hoch und nicht 
zu tief, im Abstand von etwa einem bis eineinhalb Metern. 

Zu Beginn ist es schwierig, den Gegenstand der Meditation 
klar in Ihrem Geist erscheinen zu lassen. Um zu vermeiden, dass 
Ihre Wahrnehmung abstumpft und glanzlos wird, versuchen Sie 
es lieber in häufigen, intensiven, fünfminütigen Sitzungen 
anstatt langen Meditationen. (Vier bis sechzehn dieser kurzen 
Sitzungen täglich wären ideal.) Sie haben Ihr Objekt der 
Meditation gefunden, wenn es innerlich in Ihrem Geist 
erscheint. Richten Sie jetzt ununterbrochen Ihren Geist darauf. 

-93- 



Aufgeregtheit und Schlaffheit entgegenwirken 
Um ruhiges Verweilen zu erreichen, brauchen Sie hinsichtlich 

des Gegenstandes der Meditation sowohl Stabilität als auch 
Klarheit. Daher sind Aufgeregtheit und Schlaffheit die größten 
Hindernisse für eine anhaltende Meditation. Aufgeregtheit 
verhindert Stabilität. Wenn der Geist nicht auf dem Gegenstand 
verweilt, sondern abgelenkt oder zerstreut wird, ist der 
Gegenstand der Meditation verloren. Es gibt auch eine subtile 
Form der Aufgeregtheit, wenn zwar das Objekt der Meditation 
nicht verloren gegangen ist, aber ein Teil des Geistes an etwas 
anderes denkt. Es ist nötig, Aufgeregtheit zu erkennen und 
mithilfe der Wachsamkeit zu verhindern, dass Ihr Geist unter 
ihren Einfluss gerät. 

Dumpfheit ist eine Schwere des Geistes und des Körpers und 
stellt ein Hindernis für die Klarheit dar. Dumpfheit verursacht 
auch Schlaffheit, die ebenfalls Klarheit verhindert. Grobe 
Schlaffheit lässt den Geist absinken; der Gegenstand der 
Meditation verblasst, verschwindet und geht verloren. In subtiler 
Schlaffheit geht der Gegenstand nicht verloren, aber die Klarheit 
des Gegenstandes und des Geistes nehmen ein wenig ab, da sich 
die Intensität des Geistes abgeschwächt hat; der Geist ist ein 
wenig zu locker. Der Geist mag ziemlich klar auf dem 
Gegenstand der Meditation verweilen, aber ohne echte 
Wachheit; dieser Zustand wird oft fälschlicherweise für korrekte 
Meditation gehalten. 

Wenn Ihr Geist zu konzentriert und angespannt ist und Sie 
Aufgeregtheit erfahren, müssen Sie den Geist etwas lockern, so 
wie man die Saiten einer Gitarre etwas lockert. Entsprechend ist 
Ihr Geist nicht konzentriert und gespannt genug, wenn Sie der 
Schlaffheit unterliegen, und so müssen Sie seine Intensität etwas 
erhöhen, indem Sie ihn ein wenig straffen, so wie wenn man die 
Saiten einer Gitarre etwas spannt. Wie Sie sehen, muss der Geist 
wie ein gutes Saiteninstrument gestimmt werden. 

Achtsamkeit und Introspektion 

-94- 



Die Kraft hinter der Entwicklung von konzentrierter 
Meditation ist Achtsamkeit, die Fähigkeit, auf einem Objekt zu 
verweilen, ohne Ablenkung zu erlauben. Sie schulen sich in 
Achtsamkeit, indem Sie Ihren Geist jedes Mal wieder auf den 
Gegenstand der Meditation ausrichten, wenn er abweicht, was 
immer wieder geschehen wird. Wenn Sie geübt darin werden, 
Achtsamkeit auf den Gegenstand der Meditation 
aufrechtzuerhalten, können Sie sich auf die Introspektion 
konzentrieren. Wie Shantideva in seinem Eintritt in das Leben 
zur Erleuchtung sagt, besteht die besondere Aufgabe der 
Introspektion darin, in regelmäßigen Zeitabständen die eigenen 
körperlichen und geistigen Tätigkeiten zu untersuchen. Im 
Verlauf der Entwicklung von ruhigem Verweilen ist es die 
Aufgabe der Introspektion, festzustellen, ob der Geist unter den 
Einfluss von Aufgeregtheit oder Schlaffheit geraten ist oder 
gerade dabei ist, dies zu tun. Am Anfang sind die Phasen der 
Schlaffheit und Aufgeregtheit stark. Wenn man sich aber 
bemüht, werden diese Phasen schwächer und seltener, und die 
Phasen, in denen man beim Gegenstand der Meditation 
verweilen kann, werden länger. Nach und nach werden auch 
subtile Schlaffheit und Aufgeregtheit ihre Kraft verlieren und 
verschwinden. Schließlich wird sich die Fähigkeit des Geistes 
verbessern, einsgerichtet beim Gegenstand der Meditation zu 
verweilen, frei von den Fehlern der Aufgeregtheit und der 
Schlaffheit. 

Wenn Sie mithilfe von Achtsamkeit und Introspektion das 
Objekt der Meditation ununterbrochen halten können, ist es 
möglich, innerhalb von sechs Monaten einsgerichtete Meditation 
zu erzielen. Am Anfang müssen Sie Ihren Geist mühsam und 
mit großer Anstrengung auf den Gegenstand der Meditation 
richten; dann werden Sie den Gegenstand der Meditation von 
Zeit zu Zeit ohne große Anstrengung in Ihrem Geist halten 
können; später werden Sie ihn in entspannter Weise 
ununterbrochen halten können; und schließlich verweilen Sie 

-95- 



spontan und ungekünstelt beim Gegenstand, ohne irgendwelche 
Anstrengungen unternehmen zu müssen, Aufgeregtheit und 
Schlaffheit zu entfernen. Wenn Sie dazu fähig sind, vier Stunden 
lang, deutlich, klar und ununterbrochen beim Gegenstand Ihrer 
Meditation zu verweilen, haben Sie unerschütterliche Stabilität 
erreicht. Unvorteilhafte Zustände des Körpers und des Geistes 
sind verschwunden, und das tiefe Glück körperlicher und 
geistiger Geschmeidigkeit ist erlangt. An diesem Punkt haben 
Sie ruhiges Verweilen erreicht. 

Qualitäten von ruhigem Verweilen 
Um mit ruhigem Verweilen ausgestattet zu sein, muss der 

Geist die Stabilität besitzen, an einem Objekt festzuhalten, aber 
dies allein reicht noch nicht aus. Der Geist muss außerdem klar 
sein, aber auch das ist noch nicht ausreichend. Seine Klarheit 
sollte intensiv, wach und scharf sein; der Geist darf nicht das 
kleinste bisschen dumpf sein. 

Diese Feineinstellungen im Geist, um ihn für das ruhige 
Verweilen empfänglich zu machen, sind nicht einfach zu 
erreichen. Im indischen Dharamsala hat mir einer der Tibeter, 
die sich in konzentrierter Meditation üben, erzählt, dass die 
Entwicklung von einsgerichteter Meditation schlimmer war als 
die Gefangenschaft in einem chinesischen Gefängnis! Da es 
schwierig ist, ruhiges Verweilen zu erlernen, ist es wichtig, sich 
sorgfältig vorzubereiten und Schritt um Schritt 
voranzuschreiten. Treiben Sie sich nicht zu sehr an, seien Sie 
nicht zu streng mit sich selbst, besonders nicht am Anfang. 
Ansonsten laufen Sie Gefahr, aufgeregt und aufgebracht zu 
werden oder sogar einen Nervenzusammenbruch zu erleiden. 
Das Ziel ist hier die tägliche Übung, in der Sie sich einen 
Gegenstand der Meditation auswählen und, indem Sie sich 
darauf konzentrieren, versuchen, Stabilität, Klarheit und 
Intensität zu erreichen. 

Sich auf den Geist selbst konzentrieren 

-96- 



Ruhiges Verweilen kann auch verwirklicht werden durch 
tägliche Meditationen über den Geist selbst. Das hat unter 
anderem den Vorteil, dass es Ihre Fähigkeit stärken wird, den 
Geist des klaren Lichtes zu manifestieren, wenn Sie sterben. 
Identifizieren Sie zuerst die eigentliche Natur des Geistes - 
Leuchtkraft und Erkenntnisfähigkeit, unbefleckt von Gedanken -
, und dann konzentrieren Sie sich darauf. Das ist eine von vielen 
Ebenen der Abwesenheit von Gedanken. (Ich werde die 
Meditation auf die endgültige Natur des Geistes im zehnten 
Kapitel näher beschreiben.) 

Zur Vorbereitung der Konzentration auf den Geist selbst 
müssen Sie emotionale Hindernisse überwinden, indem Sie sich 
der Ansammlung von positivem Verdienst widmen wie zum 
Beispiel durch die Entwicklung von Mitgefühl, was bereits 
erörtert wurde. Der nächste Schritt besteht darin, mit der Natur 
des eigenen Geistes vertraut zu werden. Die beste Zeit hierfür ist 
früh am Morgen, unmittelbar nach dem Erwachen, aber bevor 
all Ihre Fähigkeiten zur sinnlichen Wahrnehmung aktiv 
geworden sind. Sie haben Ihre Augen noch nicht geöffnet. 
Schauen Sie auf das Bewusstsein selbst. Oder betrachten Sie es 
von innen. Dieser Zeitpunkt ist eine gute Gelegenheit, die klare 
Lichtnatur des Geistes zu erfahren. Lassen Sie Ihren Geist nicht 
darüber nachdenken, was in der Vergangenheit passiert ist; 
lassen Sie ihn auch nicht den Dingen nachrennen, die sich in der 
Zukunft ereignen könnten; belassen Sie den Geist vielmehr 
leuchtend und klar, gerade so wie er ist, frei von gedanklichem 
Erschaffen. Entdecken Sie in dem Raum zwischen alten und 
neuen Gedanken die natürliche, nicht gemachte, leuchtende und 
erkenntnisfähige Natur Ihres Geistes, unbeeinflusst von 
Gedanken. Wenn Sie unverändert in dieser Weise fortfahren, 
verstehen Sie, dass der Geist wie ein Spiegel ist, der jedes 
beliebige Objekt und jeden beliebigen Gedanken oder jedes 
Konzept reflektiert, und dass der Geist eine Natur von reiner 
Leuchtkraft und reiner Erkenntnisfähigkeit hat, von reiner 

-97- 



Erfahrung. 
Nachdem Sie die Natur des Geistes als Leuchtkraft und 

Erkenntnisfähigkeit erkannt haben, verweilen Sie darin. Indem 
Sie von Ihrer Fähigkeit zur Achtsamkeit und Introspektion 
Gebrauch machen, bleiben Sie in diesem Zustand. Wenn ein 
Gedanke kommt, schauen Sie einfach in dessen wahre Natur, 
und dieser Gedanke wird seine Kraft verlieren und sich von 
selbst auflösen. Mit viel Anstrengung können Sie manchmal 
einen Gedanken davon abhalten, vollständig Gestalt 
anzunehmen. Wenn Sie jedoch den Zustand erreicht haben, die 
grundlegende, echte, ungekünstelte, nicht gemachte Natur des 
Geistes zu erkennen, ist es wahrscheinlicher, dass sich 
Gedanken auflösen werden, während sie sich bilden; und selbst 
wenn die Gedanken kommen, werden sie nicht sehr 
einflussreich sein. Es ist gut zu wissen, dass Gedanken aus der 
klaren, leuchtenden, erkenntnisfähigen Natur des Geistes sind, 
genauso wie Wellen des Ozeans aus Wasser sind. Und durch 
ununterbrochene tägliche Übung werden die Gedanken 
schwächer werden und ohne jegliche zusätzliche Anstrengung 
verschwinden. 

Die Übung in der Meditation selbst wird Ihren Geist schärfen 
und Ihr Gedächtnis verbessern. Das sind Qualitäten, die 
sicherlich auch jenseits spiritueller Praxis nützlich sind, ob im 
Geschäftsleben, der Welt der Technik, im Leben als Familie 
oder bei einer Tätigkeit als Lehrer, Arzt oder Anwalt. Diese 
Übung hilft auch im täglichen Leben in Bezug auf Ärger. Wenn 
Sie verärgert sind, können Sie sich auf die Natur des Ärgers an 
sich konzentrieren und somit seine Kraft untergraben. 

Ein anderer Vorteil solcher Geistesübung entsteht aus der 
engen Verbindung zwischen Körper und Geist. Wenn Sie jung 
und körperlich fit sind, ist Ihr Geist kraftvoll und mächtig. Es ist 
besonders wertvoll, schon da mit der Übung zu beginnen, sodass 
Ihr Geist, wenn Sie älter werden, durch die körperlichen 
Veränderungen hindurch frisch und positiv bleibt. Schließlich ist 

-98- 



das menschliche Gehirn eine besonders leistungsfähige Gabe der 
Natur, und es wäre schade, diese Gabe durch Vernachlässigung 
und Versäumnis zu schwächen und die Fähigkeiten des Gehirns 
dem Alter zu überlassen, bis es wie bei einem Tier nur noch die 
Aufgabe hat, sich um den Körper zu kümmern. Für 
Praktizierende sind frühzeitige geistige Übung und besonders 
die Konzentration des Geistes wichtige Vorbereitungen für den 
entscheidenden letzten Tag, wenn Ihr Geist klar und scharf 
bleiben muss, um besondere Methoden während der Stufen des 
Sterbeprozesses anzuwenden oder zumindest die Wiedergeburt 
in das nächste Leben zu beeinflussen. Dumpfheit und Trägheit 
zu diesem kritischen Zeitpunkt können sehr gefährlich sein. Eine 
wirkliche Garantie für eine gute Wiedergeburt ist die Fähigkeit, 
Ihre Übungen während der Stufen des Sterbens durchführen zu 
können. 

Ihr Geisteszustand unmittelbar vor der Wiedergeburt hat 
großen Einfluss auf Ihren Charakter im nächsten Leben. Sie 
mögen große Verdienste in Ihrem Leben angesammelt haben, 
wenn Sie es jedoch mit einem stumpfen und matten Geist 
verlassen, setzen Sie die Form, die Ihr nächstes Leben 
annehmen wird, aufs Spiel. Andererseits wird Ihre nächste 
Wiedergeburt zweifellos eine gute sein, wenn Sie an Ihrem 
entscheidenden letzten Tag vorbereitet und entschlossen sind, 
diese Gelegenheit vollständig und umfassend zu nutzen, auch 
wenn Sie in diesem Leben einige bedauernswerte Handlungen 
ausgeführt haben. Bemühen Sie sich daher, Ihren Geist zu 
schulen, frisch, wachsam, klar und scharf zu sein. 

ANDERE METHODEN, UM GEISTIGE RUHE ZU 
ERREICHEN 

In schwierigen Situationen ist es sehr leicht, emotional 
aufgewühlt zu werden. Der Buddhismus bietet viele Methoden 
an, in den anstrengenden Situationen, denen wir jeden Tag 
begegnen, Stress zu verringern. Diese Methoden sind 
unterschiedlich je nach Situation und Person. Es ist besonders 

-99- 



effektiv, die Kraft der analytischen Meditation zu nutzen, um 
Probleme direkt anzugehen, anstatt zu versuchen, sie zu 
vermeiden. Hier sind einige Beispiele dieser Methode. * Wenn 
Sie mit Schwierigkeiten konfrontiert sind, tun Sie alles in Ihrer 
Kraft Stehende, um diese zu überwinden. Wenn die 
Schwierigkeiten jedoch unüberwindbar sind, dann denken Sie 
über die Tatsache nach, dass diese Unannehmlichkeiten durch 
Ihre eigenen Handlungen in diesem oder einem früheren Leben 
verursacht worden sind. Ein Verständnis davon, dass Leiden 
seinen Ursprung im Karma hat, wird etwas Frieden und 
Versöhnung bringen, denn ein solches Verständnis bringt die 
Tatsache zum Vorschein, dass das Leben nicht ungerecht ist. 
Ansonsten könnten Kummer, Leid und Schmerz sinnlos 
erscheinen. * Am Anfang kann ein Problem massiv und 
hartnäckig erscheinen, bis Sie dessen wahre Natur untersuchen. 
Um dies zu tun, arbeiten Sie an Ihrem Verständnis über das 
Spektrum des Leidens in Ihrem eigenen Leben. Der 
gewöhnliche Geist und Körper sind in ihrer Natur voller Leiden, 
genauso wie es die Natur von Feuer ist, heiß und brennend zu 
sein. Auf die gleiche Art und Weise, wie wir gelernt haben, mit 
der Natur des Feuers umzugehen, können wir lernen, mit dem 
Leiden in unserem Leben umzugehen. 

* Betrachten Sie Probleme und Unannehmlichkeiten aus einer 
erweiterten Perspektive. Wenn jemand Sie anklagt, stellen Sie 
sich vor anstatt wild um sich zu schlagen -, dass diese 
Beschuldigung die Ketten Ihrer Ichbezogenheit und Selbstsucht 
lockert und somit Ihre Fähigkeit verbessert, für andere zu 
sorgen. Münzen Sie widrige Umstände um in Kräfte, die Ihre 
spirituelle Entwicklung unterstützen. Diese Methode ist sehr 
schwierig umzusetzen, aber äußerst wirksam, wenn Sie sie 
erfolgreich einsetzen können. 

* Wenn Sie eifersüchtig und neidisch sind oder einem Feind 
Schaden zufügen wollen, denken Sie über alle seine oder ihre 
Eigenschaften nach, anstatt ein Eintopfgericht der schlechten 

-100- 



Eigenschaften dieses Menschen zusammenzukochen. Die 
meisten Menschen sind eine Mischung aus guten und schlechten 
Qualitäten - es ist sehr schwer, jemanden zu finden, der in jeder 
Hinsicht schlecht ist. 

* Denken Sie über die Leerheit von inhärenter Existenz nach - 
das ist die tiefgründigste analytische Meditation und etwas, das 
ich in den nächsten drei Kapiteln näher untersuchen werde. 

Oder nutzen Sie die stabilisierende Meditation, um eine 
vorübergehende Ruhepause einzulegen: 

* Wenn Sie nicht damit aufhören können, sich Sorgen zu 
machen über etwas, das in der Vergangenheit passiert ist oder 
über etwas, das in der Zukunft geschehen könnte, verlagern Sie 
den Brennpunkt Ihrer Aufmerksamkeit auf Ihre Ein- und 
Ausatmung. Oder rezitieren Sie das folgende Mantra: „om mani 
padme hum". Da sich der Geist nicht auf zwei Dinge 
gleichzeitig konzentrieren kann, wird jede von diesen beiden 
Meditationen bewirken, dass die Sorgen, die zuerst da waren, 
nachlassen. 

* 
 
Es scheint mir, dass alle Religionen aus buddhistischen 

Meditationsmethoden Nutzen ziehen könnten - einsgerichtete 
Konzentration könnte in vielen Situationen auf gewinnbringende 
Weise angewandt werden. Menschen aus allen Schichten und 
Berufen können davon profitieren, den Geist zu fokussieren und 
das Erinnerungsvermögen zu stärken. 

 
* 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
1. Wählen Sie sich einen Gegenstand der Meditation aus und 

fokussieren Sie Ihren Geist darauf. Versuchen Sie, Stabilität, 
Klarheit und Intensität zu erreichen und aufrechtzuerhalten. 

-101- 



Vermeiden Sie Schlaffheit und Aufgeregtheit. 
2. Alternativ hierzu: Erkennen Sie die grundlegende Natur des 

Geistes, unbefleckt von Gedanken, den Geist in seinem 
eigentlichen Zustand reine Klarheit und reines Leuchten, die 
wissende Natur des Geistes. Verweilen Sie mit Achtsamkeit und 
Introspektion in diesem Zustand. Wenn ein Gedanke auftaucht, 
betrachten Sie nur die eigentliche Natur des Gedankens. Das 
wird dazu führen, dass der Gedanke seine Kraft verliert und sich 
von alleine auflöst. 

-102- 



-103- 



TEIL VIER ÜBUNG IN WEISHEIT 

-104- 



ACHTES KAPITEL 
Die Seinsweise von Lebewesen und 

Dingen untersuchen 

ÜBERBLICK ÜBER DIE WEISHEIT IN DER 
SPIRITUELLEN PRAXIS 

Um die Art von Liebe und Mitgefühl zu entwickeln, die Sie 
dazu motiviert, Buddhaschaft anzustreben, nicht für Sie selbst, 
sondern für die anderen, müssen Sie sich zuerst dem Leiden 
stellen, indem Sie die verschiedenen Arten von Leiden 
erkennen. Das ist die Erste Edle Wahrheit. Von der Geburt bis 
zu unserem Tod erdulden wir körperliche und geistige Leiden, 
das Leiden der Veränderung und das alles durchdringende 
Leiden unkontrollierter bedingter Existenz. Die Zweite und 
Dritte Edle Wahrheit führen uns zu einem Verständnis der 
Ursachen des Leidens und zu der Erkenntnis, ob es möglich ist, 
diese Ursachen zu beseitigen oder nicht. Die Hauptursache des 
Leidens ist Unwissenheit, die irrtümliche Annahme, dass 
Lebewesen und Objekte inhärent existieren. Dieses Kapitel wird 
aufzeigen, dass Lebewesen und Dinge tatsächlich nicht auf diese 
Art und Weise existieren. 

Wir alle haben eine berechtigte, richtige und angemessene 
Empfindung von unserem „Selbst" oder „Ich". Aber dann haben 
wir auch eine falsche Auffassung von diesem „Ich" als inhärent 
existent. Unter dem Bann dieser Täuschung betrachten wir das 
Selbst, als würde es aus eigener Kraft heraus existieren, durch 
seine eigene Natur ins Leben gerufen, in der Lage, sich selbst zu 
verursachen. Diese Empfindung von inhärenter Existenz kann 
sogar so stark sein, dass das Selbst sich unabhängig vom Körper 
und Geist fühlt. Falls Sie beispielsweise von Krankheit 
geschwächt sind, könnten Sie glauben, dass sie den Körper mit 
jemandem tauschen können, der kräftiger ist als Sie. 

-105- 



Entsprechend könnten Sie meinen, wenn Ihr Geist dumpf und 
matt ist, dass Sie ihn mit dem klaren und scharfen Geist von 
jemand anderem tauschen können. 

Falls es jedoch ein solches getrenntes Ich gäbe - selbst ins 
Leben gerufen und aus sich selbst heraus existierend -, dann 
müsste es klarer und deutlicher zu Tage treten unter dem Licht 
kompetenter Untersuchung darüber, ob dieses Selbst entweder 
als Geist oder als Körper existiert oder als die Ansammlung von 
Geist und Körper oder verschieden vom Geist und Körper. 
Tatsächlich ist es aber so, dass Sie das Selbst umso weniger 
finden, je näher Sie hinschauen. Es stellt sich heraus, dass dies 
für alles, für jedes Phänomen gilt. Die Tatsache, dass Sie sie 
nicht finden können, bedeutet, dass diese Phänomene nicht aus 
eigener Kraft heraus existieren; sie sind nicht selbstbegründet. 

Irgendwann einmal während der frühen Sechziger, als ich 
über eine Textpassage von Tsongkhapa nachdachte über die 
Unauffindbarkeit von Phänomenen und die Tatsache, dass 
Phänomene von begrifflichem Denken abhängen, war es, als ob 
ein Blitz durch meine Brust jagte. Hier ist diese Passage: 

Das gesprenkelte Farbmuster und die Zusammenrollung eines 
aufgewickelten Seils sind denen einer Schlange ähnlich, und 
wenn das Seil im Halbdunkel wahrgenommen wird, entsteht der 
Gedanke: „Das ist eine Schlange." Was das Seil betrifft in dem 
Moment, wo es als Schlange gesehen wird, so sind die 
Ansammlung und die Teile des Seils nicht im Geringsten eine 
Schlange. Daher ist diese Schlange lediglich durch begriffliches 
Denken verursacht und etabliert. Genauso ist es, wenn der 
Gedanke „Ich" in Abhängigkeit von Geist und Körper entsteht: 
Nichts innerhalb des Geistes und des Körpers - weder die 
Ansammlung, die eine ununterbrochene Folge von früheren und 
späteren Momenten ist, noch die Ansammlung der Teile zu einer 
bestimmten Zeit, noch die einzelnen Teile, noch die 
ununterbrochene Folge von irgendwelchen der getrennten Teile 
- ist, auch nicht im Geringsten, das „Ich". Ebenso gibt es nicht 

-106- 



im Geringsten etwas, das ein von Geist und Körper 
unterschiedenes Wesen ist und als das „Ich" begriffen werden 
kann. Folglich ist das „Ich" nur durch das begriffliche Denken, 
in Abhängigkeit von Geist und Körper, verursacht und etabliert; 
es wird nicht durch sein eigenes Wesen verursacht und etabliert. 

Die heftige Wirkung dauerte eine Zeit lang, und wann immer 
ich während der folgenden Wochen Menschen sah, kamen sie 
mir wie die Täuschungen eines Zauberkünstlers vor, weil sie als 
inhärent existent erschienen, ich aber wusste, dass dies in 
Wirklichkeit nicht der Fall war. Diese Erfahrung, die wie ein 
erleichterndes Leuchten in meinem Herzen war, fand sehr 
wahrscheinlich auf einer Ebene unterhalb vollständig gültiger 
und unwiderlegbarer Erkenntnis statt. Zu diesem Zeitpunkt 
entwickelte ich ein echtes Verständnis davon, dass es wirklich 
möglich ist, die leidbringenden Emotionen zu beenden. Heute 
meditiere ich jeden Morgen über die Leerheit und bringe diese 
Erfahrung mit in die Aktivitäten des Tages. Nur „Ich" zu denken 
oder zu sagen wie zum Beispiel in dem Satz: „Ich werde dieses 
und jenes tun", löst dann oft schon das Gefühl aus. Aber noch 
immer kann ich nicht Anspruch auf ein umfassendes 
Verständnis der Leerheit erheben. Ein Bewusstsein, das sich 
inhärente Existenz vorstellt, hat keine gültige Grundlage. Ein 
weises Bewusstsein, das sich auf die Wirklichkeit stützt, 
versteht, dass Lebewesen und andere Phänomene - Geist, 
Körper, Gebäude und so weiter - nicht inhärent existieren. Das 
ist die Weisheit der Leerheit. Diese Weisheit überwindet 
schrittweise die Unwissenheit, indem sie die Wirklichkeit 
versteht, die dem Missverständnis von innewohnender Existenz 
genau entgegengesetzt ist. 

Entfernen Sie die Unwissenheit, welche die Phänomene 
fälschlicherweise als inhärent existent auffasst, und Sie 
verhindern die Entstehung von leidbringenden Emotionen wie 
zum Beispiel Begierde und Hass. So kann das Leiden seinerseits 
aus dem Weg geräumt werden. Zusätzlich muss die Weisheit der 

-107- 



Leerheit begleitet werden von der Motivation einer tiefen 
Fürsorge für andere (und von den mitfühlenden Taten, die durch 
diese tiefe Fürsorge angeregt werden), bevor sie die Hindernisse 
für die Allwissenheit beseitigen kann. Diese Hindernisse sind 
Veranlagungen, die uns und sogar unseren 
Sinnesbewusstseinsarten die Phänomene in falscher Weise 
erscheinen lassen, als würden sie inhärent, aus sich selbst heraus 
existieren. Daher erfordert umfassende spirituelle Praxis das 
Entwickeln und Verfeinern von Weisheit in Verbindung mit 
großem Mitgefühl und der Absicht, Erleuchtung zu erlangen, 
innerhalb derer man andere höher schätzt als sich selbst. Nur 
dann kann Ihr Bewusstsein in die Allwissenheit eines Buddha 
umgewandelt werden. 

SELBST-LOSIGKEIT 
Sowohl Buddhisten als auch Nicht-Buddhisten üben sich in 

der Meditation, um Freude zu finden und von Leiden frei zu 
werden, und sowohl innerhalb buddhistischer als auch 
nichtbuddhistischer Lehrgebäude ist das Selbst der zentrale 
Gegenstand der Untersuchung. Einige Nicht-Buddhisten, die die 
Wiedergeburt als wahr anerkennen, akzeptieren die 
vorübergehende Natur von Körper und Geist, glauben aber an 
ein Selbst, das unvergänglich, unveränderlich, ungeteilt und 
ganz ist. Obwohl buddhistische Schulen die Wiedergeburt als 
wahr anerkennen, vertreten sie die Ansicht, dass es ein solch 
festes, ununterbrochenes und stabiles Selbst nicht gibt. Für 
Buddhisten ist das Hauptthema der Übung in Weisheit die 
Leerheit - oder Selbstlosigkeit -, was die Abwesenheit eines 
unvergänglichen, ungeteilten, ganzen und unabhängigen Selbst 
bedeutet, oder, subtiler, die Abwesenheit von innewohnender 
Existenz sowohl in Lebewesen als auch anderen Phänomenen. 

Die zwei Wahrheiten 
Um die Leerheit oder Selbstlosigkeit zu begreifen, müssen Sie 

verstehen, dass alles, was existiert, in den zwei Wahrheiten 
enthalten ist: der herkömmlichen Wahrheit und der endgültigen 

-108- 



Wahrheit. Die Phänomene, die wir um uns herum sehen und 
beobachten, können sich vom Guten zum Schlechten entwickeln 
oder vom Schlechten zum Guten, ganz in Abhängigkeit von 
unterschiedlichen Ursachen und Bedingungen. Man kann nicht 
von vielen Phänomenen sagen, dass sie aus sich selbst heraus 
gut oder schlecht seien; nur im Vergleich und nicht kraft ihrer 
eigenen Natur sind sie schlechter oder besser, groß oder klein, 
schön oder hässlich. Ihr Wert ist relativ. Daran können Sie 
erkennen, dass es eine Unstimmigkeit gibt zwischen der Art und 
Weise, wie die Dinge erscheinen, und der Art und Weise, wie 
sie in Wirklichkeit sind. Zum Beispiel kann etwas - vom 
Standpunkt seiner Erscheinung her - gut aussehen. Da dieses 
Etwas aber von seiner inneren Natur her von anderer Art ist, 
kann es sich in etwas Schlechtes verwandeln, sobald es von 
Bedingungen beeinflusst wird. Essen, das in einem Restaurant 
gut aussieht, kann Ihnen schlecht im Magen liegen. Das ist ein 
klarer Hinweis auf die Unstimmigkeit zwischen Erscheinung 
und Wirklichkeit. 

Phänomene werden herkömmliche Wahrheiten genannt; sie 
werden von einem Bewusstsein, das nicht über die 
Erscheinungen hinausgeht, wahrgenommen. Aber dieselben 
Phänomene haben eine innere Art und Weise des Seins, die 
endgültige Wahrheit genannt wird und die durch Bedingungen 
verursachte Veränderungen ermöglicht. Ein erfahrenes 
Bewusstsein gibt sich nicht zufrieden mit bloßen Erscheinungen 
und untersucht, ob die Phänomene, so wie es den Anschein hat, 
aus sich selbst heraus existieren, entdeckt aber in den 
Phänomenen die Abwesenheit von inhärenter Existenz; das 
erfahrene Bewusstsein findet jenseits der Erscheinungen eine 
Leerheit von inhärenter Existenz. 

Leer wovon? 
Leerheit, oder Selbstlosigkeit, kann nur dann verstanden 

werden, wenn wir zuerst dasjenige bestimmen, wovon die 
Phänomene leer sind. Wenn Sie nicht verstehen, was verneint 

-109- 



wird, können Sie dessen Abwesenheit, nämlich Leerheit, auch 
nicht verstehen. Sie könnten denken, dass Leerheit etwas wie ein 
Nichts oder Leere bedeutet. Das ist aber nicht der Fall. Es ist 
schwer, einfach nur durch Lesen den Gegenstand der 
Verneinung zu bestimmen und zu verstehen, wovon 
buddhistische Texte als inhärenter Existenz oder wirklichem 
Vorhandensein sprechen. Aber mit der Zeit, wenn Sie Ihre 
eigenen Untersuchungen dem Lesen hinzufügen, wird die 
Fehlerhaftigkeit unserer gewöhnlichen Art und Weise, die Dinge 
zu sehen, klarer und deutlicher hervortreten. 

Buddha sagte viele Male, dass alle Phänomene relativ sind, da 
sie in Abhängigkeit entstanden sind - ihre Existenz hängt von 
anderen Ursachen und Bedingungen ab, und ihre Existenz hängt 
auch von ihren eigenen Bestandteilen ab. Ein Holztisch zum 
Beispiel existiert nicht unabhängig. Vielmehr hängt er von einer 
Vielzahl von Ursachen ab, wie zum Beispiel einem Baum; dem 
Schreiner, der ihn herstellt, und so weiter. Er hängt aber auch 
von seinen eigenen Bestandteilen ab. Falls ein Holztisch oder 
irgendein Phänomen wirklich unabhängig wäre - falls er aus sich 
selbst heraus bestünde -, dann müsste seine Existenz, die aus 
ihm selber kommt, immer klarer und deutlicher zu Tage treten, 
wenn man ihn untersuchte. Das ist aber nicht der Fall. Diese 
buddhistische Argumentation wird durch die Wissenschaft 
unterstützt. Physiker entdecken heute immer kleinere Bausteine 
der Materie, können aber immer noch nicht ihre endgültige 
Natur begreifen. Das Verstehen von Leerheit ist sogar noch 
schwieriger und tiefgründiger. 

Je mehr Sie betrachten und untersuchen, wie ein unwissendes 
Bewusstsein sich die Existenzweise von Phänomenen vorstellt, 
desto mehr werden Sie feststellen, dass Phänomene nicht 
existieren. Je mehr Sie jedoch betrachten und untersuchen, was 
ein weises Bewusstsein versteht, umso mehr werden Sie 
Bestätigung finden für die Abwesenheit von inhärenter Existenz. 
Begierde und Hass werden von der Unwissenheit regiert und 

-110- 



können daher nicht grenzenlos erzeugt werden. 
Existieren Objekte? 
Da wir gesehen haben, dass Phänomene, wenn man sie durch 

Analyse zu finden versucht, nicht gefunden werden können, 
könnten Sie sich fragen, ob diese Phänomene überhaupt 
existieren. Wir wissen jedoch aus eigener Erfahrung, dass 
Menschen und Dinge Freude und Schmerz verursachen und dass 
sie helfen oder schaden können. Daher existieren Phänomene 
ohne Zweifel. Die Frage ist, wie sie existieren. Sie existieren 
nicht aus sich selbst heraus, sondern haben eine Existenz, die 
auf vielen Faktoren beruht, einschließlich des Bewusstseins, das 
diese begrifflich denkend interpretiert. Wenn Phänomene nun 
existieren, aber nicht aus sich selbst heraus, dann existieren sie 
notwendigerweise in Abhängigkeit von der Interpretation 
begrifflichen Denkens. Wenn uns jedoch Phänomene 
erscheinen, erscheinen sie überhaupt nicht so, als ob sie auf 
diese Art und Weise existierten. Vielmehr scheinen sie aus sich 
selbst heraus verursacht und ins Leben gerufen, ohne von der 
Interpretation eines begrifflich denkenden Bewusstseins 
abzuhängen. 

Wenn Sie sich in der Entwicklung von Weisheit üben, 
versuchen Sie, durch Untersuchungen die inhärente Existenz des 
Objektes, das Sie gerade betrachten, zu finden, zum Beispiel 
von sich selbst, einer anderen Person, Ihrem Körper, Ihrem 
Geist oder irgendetwas anderem. Sie analysieren nicht nur die 
bloße Erscheinung, sondern auch die inhärente Natur des 
Objekts. Daher ist es nicht so, dass Sie zu einem Verständnis 
gelangen, dass das Objekt gar nicht existiert; vielmehr finden 
Sie heraus, dass seine inhärente Existenz unbegründet ist. Die 
Analyse widerspricht nicht der bloßen Existenz des Objekts. 
Phänomene existieren in der Tat, aber nicht in der Art und 
Weise, wie wir uns das denken. 

Was nach unserer Analyse zurückbleibt, ist ein Phänomen, 
das in Abhängigkeit existiert. Wenn Sie beispielsweise Ihren 

-111- 



eigenen Körper untersuchen, wird seine Existenz aus sich selbst 
heraus zwar negiert; was aber übrig bleibt, ist ein Körper, 
abhängig von vier Gliedmaßen, einem Rumpf und einem Kopf. 

Wenn Phänomene leer sind, können sie dann eine Funktion 
ausüben? 

Wenn wir über Objekte nachdenken, glauben wir dann 
fälschlicherweise, dass diese aus sich selbst heraus existieren? 
Nein. Wir können uns Phänomene auf drei verschiedene Arten 
vorstellen. Lassen Sie uns einen Baum betrachten. Es gibt 
keinen Zweifel daran, dass er erscheint, als ob er inhärent 
existierte, jedoch: 

1. Wir könnten uns den Baum als inhärent, aus sich selbst 
heraus existent vorstellen. 

2. Wir könnten uns den Baum ohne inhärente Existenz 
vorstellen. 

3. Wir könnten uns den Baum vorstellen, ohne zu überlegen, 
ob er inhärent existiert oder nicht existiert. 

Nur die erste dieser Möglichkeiten ist falsch. Die anderen 
beiden Modi des Erfassens sind richtig, auch wenn der Modus 
der Erscheinung in der zweiten und dritten Möglichkeit insofern 
falsch ist, als der Baum als inhärent existent erscheint. 

Falls Objekte nicht inhärent existieren, heißt dies, dass sie 
keine Funktion erfüllen können? Aus der Tatsache, dass die 
wahre Natur von Phänomenen die Leerheit ist, die 
Schlussfolgerung zu ziehen, dass sie unfähig sind, eine Funktion 
auszuüben, wie zum Beispiel Freuden und Schmerzen zu 
verursachen oder zu helfen und zu schaden, ist die schlimmste 
Form von falschem Verständnis, eine nihilistische Sichtweise. 
Wie der indische Gelehrte und Yogi Nagarjuna in seinem 
Kostbaren Kranz sagt, wird ein Nihilist ganz gewiss eine 
schlechte Wiedergeburt nach seinem Tod erfahren, wohingegen 
eine Person, die, wenn auch fälschlicherweise, an die inhärente 
Existenz glaubt, eine gute Wiedergeburt erfahren wird. 

-112- 



Erlauben Sie mir, dies zu erklären. Sie brauchen die 
Überzeugung, dass Handlungen Konsequenzen haben, um in 
Ihrem Leben Tugendhaftigkeit anzunehmen und 
Untugendhaftigkeit abzulegen. Vorerst könnte es zu schwierig 
für Sie sein, die subtile Sichtweise der Leerheit von inhärenter 
Existenz zu verstehen, ohne in die Falle des Nihilismus zu 
gehen, der uns daran hindert, zu verstehen, dass Phänomene in 
Abhängigkeit von Ursachen und Bedingungen entstehen 
(abhängiges Entstehen). Um Ihres spirituellen Fortschrittes 
willen wäre es besser, erst einmal nicht den Versuch zu 
unternehmen, die Leerheit zu ergründen. Selbst wenn Sie 
fälschlicherweise glauben, dass Phänomene inhärent existieren, 
können Sie dennoch ein Verständnis des abhängigen Entstehens 
entwickeln und dieses in den Übungen anwenden. Das ist der 
Grund, warum sogar Buddha gelegentlich gelehrt hat, dass 
Lebewesen und andere Phänomene inhärent existieren. Solche 
Lehren sind der Gedanke der Schriften Buddhas, aber sie sind 
nicht sein eigenes endgültiges Denken. Für bestimmte Zwecke 
sprach Buddha manchmal auf nichtendgültige Art und Weise. 

Auf welche Art irrt sich das Bewusstsein? 
Da alle Phänomene als aus sich selbst heraus existent 

erscheinen, sind alle unsere gewöhnlichen Wahrnehmungen 
falsch. Nur wenn die Leerheit während vollständig fokussierter 
Meditation direkt erkannt und verwirklicht wird, gibt es keine 
falsche Erscheinung. Zu diesem Zeitpunkt ist der Dualismus von 
Subjekt und Objekt ebenso verschwunden wie die Erscheinung 
von Vielfältigkeit; nur die Leerheit erscheint. Sobald Sie diese 
Meditation beenden, scheinen Lebewesen und Dinge wieder 
fälschlicherweise aus sich selbst heraus zu existieren. Doch weil 
Sie in der Meditation die Leerheit erkannt und verwirklicht 
haben, werden Sie den Widerspruch zwischen Erscheinung und 
Wirklichkeit erkennen. Durch die Meditation haben Sie sowohl 
den fehlerhaften Modus der Erscheinung als auch den 
fehlerhaften Modus des Erfassens erkannt. 

-113- 



* 
 
Lassen Sie uns zum zentralen Punkt zurückkommen: Wir alle 

haben ein Gefühl von „Ich". Wir müssen aber erkennen, dass 
dieses „Ich" nur bezeichnet wird in Abhängigkeit von Geist und 
Körper. Die Selbstlosigkeit, von der Buddhisten sprechen, 
bezieht sich auf die Abwesenheit eines Selbst, welches 
unvergänglich, nicht aus Teilen zusammengesetzt und 
unabhängig ist. Auf subtilere Weise kann Selbstlosigkeit auf die 
inhärente Existenz eines jeden Phänomens bezogen werden. 
Buddhisten wertschätzen jedoch die Existenz eines Selbst, das 
sich von Moment zu Moment verändert und das in Abhängigkeit 
vom Kontinuum von Geist und Körper bezeichnet wird. Jeder 
und jede von uns hat berechtigterweise dieses Gefühl von „Ich". 
Wenn Buddhisten von der Doktrin der Selbstlosigkeit sprechen, 
dann meinen wir nicht die Nichtexistenz dieses Selbst. Mit 
diesem „Ich" möchten wir alle Glück erreichen und Leid 
vermeiden. Nur wenn wir unsere Wahrnehmung von uns selbst 
und von anderen Phänomenen in die Bedeutung von etwas 
inhärent Existentem übertreiben, werden wir in zahlreiche 
Probleme verwickelt. 

 
* 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
Als eine Übung dafür, zu erkennen, wie Objekte und 

Lebewesen fälschlicherweise erscheinen, versuchen Sie 
Folgendes: 

1. Beobachten Sie, wie ein Gegenstand, zum Beispiel eine 
Uhr, in einem Geschäft erscheint, wenn Sie zum ersten Mal 
Notiz von ihm nehmen; wie er sich dann verändert und 
gegenständlicher und greifbarer wird, sowie sich Ihr Interesse 
daran verstärkt; und wie er schließlich erscheint, nachdem Sie 
ihn gekauft haben und als Ihr Eigentum betrachten. 

-114- 



2. Denken Sie darüber nach, wie Sie selbst Ihrem Geist 
erscheinen, als ob Sie aus sich selbst heraus existent wären. 
Denken Sie dann darüber nach, wie andere und deren Körper 
Ihrem Geist erscheinen. 

-115- 



NEUNTES KAPITEL 
Der Mittlere Weg 

DIE NOTWENDIGKEIT VON KONZENTRATION UND 
WEISHEIT 

Die buddhistischen Schriften sagen uns, dass, wenn man die 
Leerheit erkennt, sich die Illusion von inhärenter Existenz 
abschwächt. Nach einer einzigen, kurzen Erkenntnis ist dies 
jedoch unwahrscheinlich. Falls Sie noch nicht einsgerichtete 
Konzentration (ruhiges Verweilen des Geistes) erlangt haben, 
können Sie ein bloß intellektuelles Verstehen der Leerheit nicht 
dazu verwenden, die Illusion inhärenter Existenz mit den 
Wurzeln auszureißen. Vielmehr müssen Sie immer wieder 
Untersuchungen anstellen. Durch konzentrierte Meditation wird 
Ihr Geist stark, tiefgründig und stabil werden und fähig zur 
einsgerichteten Konzentration auf die Leerheit - was 
schrittweise dazu verhilft, die gröberen Ebenen der falschen 
Wahrnehmung der Wirklichkeit zu verringern. 

Das ist der Grund dafür, warum sowohl Buddhas Sutras als 
auch die drei unteren Tantra-Klassen davon sprechen, dass 
ruhiges Verweilen (konzentrierte Meditation) eine 
Grundvoraussetzung für besondere Einsicht (Weisheit) ist. Die 
stabilisierende Meditation, die beim ruhigen Verweilen 
angewandt wird und die analytische Meditation, die während der 
besonderen Einsicht angewandt wird, werden nicht aufgrund der 
Gegenstände der Meditation unterschieden; beide können 
entweder die Leerheit oder konventionelle Phänomene als ihren 
Fokus haben. Der Unterschied ist Folgender: Die Betrachtung 
von Leerheit aus einem Zustand des ruhigen Verweilens heraus 
verlangt eine körperliche und geistige Geschmeidigkeit und 
Elastizität, die durch die stabilisierende Meditation über die 
Leerheit erreicht wird. Eine die Leerheit betrachtende besondere 
Einsicht erfordert darüber hinaus eine körperliche und geistige 

-116- 



Geschmeidigkeit und Elastizität, die durch analytische 
Meditation in Bezug auf die Leerheit hervorgerufen wird. Diese 
Stufe von Geschmeidigkeit und Elastizität kann nur erklommen 
werden, nachdem man bereits die niedrigere Stufe von 
Geschmeidigkeit, die durch die stabilisierende Meditation 
entwickelt wird, erreicht hat. Daher müssen Sie ruhiges 
Verweilen vor der besonderen Einsicht verwirklichen. 

Obwohl ruhiges Verweilen erlangt werden kann, indem man 
die Leerheit zum Gegenstand der Meditation nimmt, ist dies nur 
für Praktizierende gedacht, die die Leerheit bereits verstanden 
haben. Gewöhnlich erreichen die Praktizierenden jedoch zuerst 
einsgerichtete Meditation und gewinnen dann eine Einsicht in 
die Leerheit mittels wohl durchdachter Untersuchungen. 

DIE NOTWENDIGKEIT VON LOGISCHEM DENKEN 
Alle buddhistischen Schulen stimmen darin überein, dass der 

logische Untersuchungsprozess, der zu Schlussfolgerungen 
gelangt (eine konzeptionelle Verwirklichung), von 
grundlegender, mit anderen geteilter und direkter Wahrnehmung 
herrührt. Lassen Sie uns als Beispiel folgende Beweisführung 
betrachten: 

Eine Pflanze existiert nicht inhärent, da sie etwas in 
Abhängigkeit Entstandenes ist. 

Wir beginnen damit, über die Tatsache nachzudenken, dass 
eine Pflanze etwas in Abhängigkeit Entstandenes ist, da ihr 
Entstehungsprozess von bestimmten Ursachen und Bedingungen 
(wie zum Beispiel einem Samen, der Erde, Sonnenlicht und 
Wasser) abhängt. Doch schließlich muss der Prozess der 
Beweisführung von direkter Wahrnehmung bestätigt werden, 
oder er wird haltlos. Wir können mit unseren Augen 
wahrnehmen, dass Pflanzen sich verändern; sie wachsen, 
werden reif und vertrocknen schließlich. In diesem Sinne ist die 
Schlussfolgerung blind, da sie sich am Ende auf die direkte 
Wahrnehmung stützen muss. Schlussfolgerungen hängen von 

-117- 



logischer Beweisführung ab, welche sich ihrerseits auf 
grundlegende, mit anderen geteilte und unbestreitbare Erfahrung 
durch direkte Wahrnehmung stützt. 

Objekte, die man wissen kann, können in drei Kategorien 
eingeteilt werden: die offensichtlichen, die leicht verborgenen 
und die sehr verborgenen. Um einen sehr verborgenen 
Gegenstand zu verstehen, ist es notwendig, sich auf die 
Schriften zu verlassen. Aber auch für diese Art von 
Schlussfolgerung ist es nicht ausreichend, einfach nur eine 
Schrift zu zitieren, um eine andere Schrift für richtig zu 
erklären. Man muss untersuchen, ob: 

* es zu diesem Thema irgendwelche inneren Widersprüche 
innerhalb der Schriften gibt; 

* es irgendwelche Widersprüche gibt zwischen dem, was die 
Schrift über das Thema sagt und dem, was in der direkten 
Wahrnehmung offensichtlich wird; 

* es irgendwelche Widersprüche gibt zwischen dem, was die 
Schrift über das Thema sagt und dem, was durch grundlegende 
Schlussfolgerung, durch Beweisführung erlangt und verstanden 
werden kann. 

Daher sind sogar in diesen sehr verborgenen, auf den 
Schriften basierenden Fällen logische Untersuchungen 
notwendig. 

Buddha stellte vier Schritte auf, um Verlässlichkeit 
herzustellen. 

1. Verlasse dich nicht nur auf die Person, sondern verlasse 
dich auf die Lehre. 

2. Im Hinblick auf die Lehre, verlasse dich nicht nur auf die 
Worte, sondern verlasse dich auf die Bedeutung. 

3. Im Hinblick auf die Bedeutung, verlasse dich nicht nur auf 
die Bedeutung, die der Interpretation bedarf, sondern verlasse 
dich auf die endgültige Bedeutung. 

-118- 



4. Im Hinblick auf die endgültige Bedeutung, verlasse dich 
nicht nur auf dualistisches Verstehen, sondern verlasse dich auf 
die Weisheit der direkten Wahrnehmung der Wahrheit. 

Buddha sagte auch: 
So wie Gold, das man im Feuer brennt, schneidet und reibt, 

Sollte mein Wort von Mönchen, Nonnen und Gelehrten 
angenommen werden, Indem sie es gründlich untersuchen Und 
nicht aus Respekt [mir gegenüber]. 

Für den Prozess einer Beweisführung ist es sehr wirksam, 
absurde Konsequenzen falscher Annahmen darzulegen, um den 
Einfluss dieser falschen Sichtweise abzuschwächen und dann 
eine Beweisaussage zu treffen. Als ich in meiner Jugend Logik 
studierte, sagte mir einmal ein Gelehrter, dass es sowohl in einer 
Debatte mit einem Buddhisten, der die inhärente Existenz 
verteidigt, als auch in der eigenen analytischen Meditation eine 
eher zaghafte Annäherung ist, eine syllogistische Behauptung 
wie diese aufzustellen: „Mein Körper ist ohne inhärente 
Existenz, da er etwas in Abhängigkeit Entstandenes ist." 
Wirksamer ist, eine absurde Konsequenz zu verwenden wie zum 
Beispiel: „Es kann gefolgert werden, dass mein Körper nicht in 
Abhängigkeit entstanden ist, da er inhärent existiert." Denn es 
ist eine der fundamentalen Grundlagen des Buddhismus, dass 
alle Phänomene in Abhängigkeit entstehen. 

DIE VEREINBARKEIT VON ABHÄNGIGEM 
ENTSTEHEN UND LEERHEIT 

Die Tatsache, dass Phänomene in Abhängigkeit entstehen, 
wird als die endgültige Begründung benutzt, um die Leerheit zu 
etablieren, sowohl von Buddha selbst, indem er die Sutras 
verkündete, als auch von Nagarjuna und seinen spirituellen 
Söhnen - Aryadeva, Buddhapalita und Chandrakirti. 

Dies deutet darauf hin, dass Phänomene im Allgemeinen nicht 
nichtexistent sind und dass vergängliche Phänomene eine 
Funktion erfüllen können. Als Buddha zum ersten Mal die Vier 

-119- 



Edlen Wahrheiten lehrte, hat er zuerst die wahren Leiden, 
Ursprünge, Beendigungen und Wege aufgezeigt und dann 
gesagt: 

Die Leiden müssen erkannt werden, doch es gibt nichts zu 
erkennen. Die Ursprünge des Leidens müssen aufgegeben 
werden, doch es gibt nichts aufzugeben. Die Beendigung des 
Leidens muss verwirklicht werden, doch es gibt nichts zu 
verwirklichen. Der Weg muss meditiert werden, doch es gibt 
nichts zu meditieren. 

Die Bedeutung dieser Aussage ist Folgende: Obwohl es 
Faktoren unter den Vier Edlen Wahrheiten gibt, die 
konventionell (und begründet) erkannt, aufgegeben, verwirklicht 
und meditiert werden müssen, gibt es nichts, was letzten Endes 
erkannt, aufgegeben, verwirklicht und meditiert werden muss. 
Vom Standpunkt der endgültigen Wirklichkeit aus ist dies alles 
jenseits von Aktivität; in der Leerheit von inhärenter Existenz 
hat alles den gleichen Geschmack. Auf diese Weise hat Buddha 
die Perspektiven der beiden Wahrheiten, der konventionellen 
und der endgültigen, dargelegt. 

Alle Phänomene - Ursachen und Wirkungen, Handlungen und 
Handelnde, gut und böse und so weiter - existieren nur 
konventionell, existieren nur dem Namen nach; sie sind etwas in 
Abhängigkeit Entstandenes. Da Phänomene für ihre Existenz 
von anderen Faktoren abhängen, sind sie nicht unabhängig. 
Diese Abwesenheit von Unabhängigkeit - oder Leerheit von 
inhärenter Existenz - ist die eigene endgültige Wahrheit der 
Phänomene. Sie werden dahin gelangen, diese wirkliche 
Leerheit von inhärenter Existenz zu verstehen, sobald Sie mit 
den bloßen Erscheinungen unzufrieden werden und 
Untersuchungen anstellen, um unter der Oberfläche zu forschen. 

Wenn Sie Erscheinung und Leerheit völlig verstanden haben, 
werden Sie auch verstehen, dass sie in Harmonie miteinander 
sind. Erscheinung schließt Leerheit nicht aus, und Leerheit 
schließt Erscheinung nicht aus. Wenn es Ihnen nicht gelingt, 

-120- 



dies zu verstehen, könnten Sie an Tugendhaftigkeit, 
Untugendhaftigkeit, Ursache und Wirkung und so weiter 
glauben, aber dann unfähig dazu sein, an die Leerheit zu 
glauben. Entsprechend könnten Sie denken, dass Sie die 
Leerheit verstehen, aber dann unfähig sein, an die Wahrheit von 
Ursache und Wirkung - Hilfe oder Schaden, Freude oder 
Schmerz - zu glauben, die in Abhängigkeit von Bedingungen 
entstehen. Ohne ein richtiges Verständnis scheinen sich Leerheit 
und Erscheinung gegenseitig auszuschließen. 

Phänomene sind jedoch leer von inhärenter Existenz, weil sie 
für ihre Existenz von anderen Bedingungen abhängen. Und 
umgekehrt sind Phänomene imstande, eine Funktion zu erfüllen, 
weil sie leer sind von der Festigkeit inhärenter Existenz. Falls 
Phänomene nicht leer von inhärenter Existenz wären, falls sie 
wirklich aus ihrer eigenen Kraft heraus existierten, dann könnten 
sie nicht von anderen Ursachen und Wirkungen beeinflusst 
werden - sie würden sich nicht verändern. In diesem Fall würden 
sie nicht Freude und Schmerz, Nutzen oder Schaden zufügen. 
Gut und Böse wären unmöglich. 

Die vollständige Erkenntnis von Entstehung in Abhängigkeit 
bringt das zweifache Verständnis von Erscheinung und Leerheit 
von inhärenter Existenz mit sich. Die Extreme von 
vollkommener Nichtexistenz einerseits und inhärenter Existenz 
andererseits werden durch dieses Doppelverständnis gleichzeitig 
aus dem Weg geräumt. Das Wissen, dass Phänomene entstehen, 
verhindert den Glauben an das Extrem des Nihilismus, indem es 
zulässt, dass Objekte und Lebewesen eine Funktion in dieser 
Welt erfüllen - was die Ursache und Wirkung von Karma 
ermöglicht. Das Wissen, dass Phänomene abhängig sind, 
verhindert ebenso den Glauben an das Extrem von inhärenter 
Existenz, indem es die Annahme ausschließt, dass Phänomene 
aus sich selbst heraus existierten. Indem Sie diese beiden 
Wahrheiten verstehen, gelangen Sie zum Mittleren Weg. 

Das Herz-Sutra 

-121- 



Was ist die Beziehung zwischen Objekten und ihrer Leerheit? 
Dieses tiefgründige Thema wird in einer Schrift über die 
Vollkommenheit der Weisheit angesprochen, die das Herz-Sutra 
genannt wird. Dieses Herz-Sutra wird in allen buddhistischen 
Ländern des Großen Fahrzeuges, wie zum Beispiel China, 
Japan, Korea, der Mongolei, Tibet und Vietnam täglich rezitiert 
und meditiert. Es ist eine kurze und prägnante Darstellung des 
Buddha über die Weisheit, die erforderlich ist, um Probleme an 
ihrer Wurzel zu überwinden und die Allwissenheit eines Buddha 
zu erlangen - in Verbindung mit einer Motivation, die sich an 
anderen orientiert und in Verbindung mit mitfühlenden 
Handlungen. Hier folgt das Herz-Sutra in seiner Gesamtheit: 

Verehrung und Hochachtung der überweltlichen siegreichen 
Vollkommenheit der Weisheit. 

So habe ich gehört: Einst weilte der Siegreich Erhabene 
zusammen mit einer großen Gemeinschaft von Mönchen und 
Nonnen und einer großen Gemeinschaft von Bodhisattvas auf 
dem Geierberg in Rajagriha. Zu jener Zeit war der Siegreich 
Erhabene vertieft in die konzentrierte Meditation über die 
Aufzählungen der Phänomene, welche „Wahrnehmung des 
Tiefgründigen" genannt wird. Zu jener Zeit nahm auch der 
Bodhisattva Großes Wesen, der Herausragende 
Avalokiteshvara, die Ausübung der tiefgründigen 
Vollkommenheit der Weisheit wahr und betrachtete auch diese 
fünf Anhäufungen [Formen, Empfindungen, Wahrnehmungen, 
geistige Formkräfte und Bewusstsein] als leer von inhärentem 
Sein. 

Dann, durch die Kraft des Buddha, sprach der Ehrwürdige 
Shariputra zum Bodhisattva Großes Wesen, dem 
Herausragenden Avalokiteshvara: 

„Wie sollte sich ein Kind edler Abstammung, welches die 
tiefgründige Vollkommenheit der Weisheit auszuüben wünscht, 
üben?" 

-122- 



Der Bodhisattva Großes Wesen, der Herausragende 
Avalokiteshvara antwortete Shariputra: 

„Shariputra, Söhne oder Töchter edler Abstammung, welche 
die tiefgründige Vollkommenheit der Weisheit auszuüben 
wünschen, sollten [Phänomene] wie folgt betrachten. Sie sollten 
auch diese fünf Anhäufungen fehlerfrei und vollständig als leer 
von inhärenter Existenz betrachten. Form ist Leerheit; Leerheit 
ist Form. Leerheit ist nichts anderes als Form; Form ist nichts 
anderes als Leerheit. Genauso sind Empfindungen, 
Wahrnehmungen, geistige Formkräfte und Bewusstsein leer. 

Shariputra, auf diese Weise sind alle Phänomene leer - ohne 
Eigenschaften, nicht hergestellt, nicht aufhörend, nicht 
verunreinigt, nicht getrennt von Verunreinigungen, nicht 
abnehmend, nicht zunehmend. Daher, Shariputra, gibt es in der 
Leerheit keine Formen, keine Empfindungen, keine 
Wahrnehmungen, keine geistigen Formkräfte, kein Bewusstsein; 
keine Augen, keine Ohren, keine Nase, keine Zunge, keinen 
Körper, keinen Geist; keine Formen, keine Töne, keine Gerüche, 
keine Geschmäcker, keine berührbaren Objekte, keine 
[anderen] Phänomene. In der Leerheit gibt es kein Element des 
Auges bis hin zu keinem Element des Geistes und einschließlich 
keinem Element des geistigen Bewusstseins. In der Leerheit gibt 
es keine Unwissenheit bis einschließlich kein Altern und keinen 
Tod. Ebenso gibt es in der Leerheit kein Leiden, keine 
Ursprünge, keine Beendigungen, keinen Weg; keine erhabene 
Weisheit, kein Erlangen und auch kein Nicht-Erlangen. 

Daher, Shariputra, da es für die Bodhisattvas, die großen 
Wesen, kein Erlangen gibt, stützen sie sich auf und verweilen in 
dieser tiefgründigen Vollkommenheit der Weisheit. Ihr Geist ist 
ohne Hindernisse und ohne Furcht. Indem sie Fehler vollständig 
hinter sich gelassen haben, gehen sie bis zur Endgültigkeit des 
Nirvana. Auch alle Buddhas der Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft erwachen eindeutig und vollkommen in die 
unübertroffene, vollständige, makellose Erleuchtung, indem sie 

-123- 



sich auf diese tiefgründige Vollkommenheit der Weisheit 
verlassen. Daher ist das Mantra der Vollkommenheit der 
Weisheit das Mantra großartiger Erkenntnis, das unübertroffene 
Mantra, das Mantra, welches dem Unvergleichlichen gleicht, 
das Mantra, welches alle Leiden vollständig aufhebt. Da es 
nicht falsch ist, sollte es als wahr erkannt werden. Das Mantra 
der Vollkommenheit der Weisheit lautet: 

Tadyata gate gate paragate parasamgate bodhi svaha. (Es ist 
so: Gehe, gehe, gehe jenseits, gehe ganz jenseits, sei in 
Erleuchtung verwurzelt.) 

In dieser Weise, Shariputra, sollten sich Bodhisattvas, die 
Großen Wesen, in der tiefgründigen Vollkommenheit der 
Weisheit üben." 

Da erhob sich der Siegreich Erhabene aus der konzentrierten 
Meditation und sprach zum Bodhisattva Großes Wesen, dem 
Herausragenden Avalokiteshvara: 

„Gut, gut, gut. Kind edler Abstammung, so ist es. So ist es. In 
genau dieser Weise, in der du es gezeigt hast, sollte die 
tiefgründige Vollkommenheit der Weisheit geübt werden. Sogar 
die So-Gegangenen bewundern dies. ” 

Nachdem der Siegreich Erhabene dies verkündet hatte, 
bewunderten dies der Ehrwürdige Shariputra, der Bodhisattva 
Großes Wesen Avalokiteshvara, alle in der sie umgebenden 
Gefolgschaft und die weltlichen Wesen - die Götter, Menschen, 
Halbgötter und Geruchsesser eingeschlossen - und lobten, was 
der Siegreich Erhabene gesprochen hatte. 

Form und Leerheit 
Indem ich mich auf eine lange Tradition indischer und 

tibetischer Kommentare stütze, möchte ich hier etwas Stoff zum 
Nachdenken über diese zentrale Stelle anbieten: „Form ist 
Leerheit; Leerheit ist Form. Form ist nichts anderes als Leerheit; 
Leerheit ist nichts anderes als Form." Diese prägnante Aussage 
enthält sehr viel Bedeutung: 

-124- 



1. Alle Menschen und Dinge hängen von ihren Ursachen und 
von ihren Bestandteilen ab und können nicht unabhängig von 
diesen existieren. Sie alle sind etwas in Abhängigkeit 
Entstandenes; konsequenterweise sind sie leer von inhärenter 
Existenz. Da alle Phänomene in Abhängigkeit entstanden sind, 
haben sie Leerheit als ihre Natur. 

2. Umgekehrt müssen Lebewesen und Dinge, da sie keine 
unabhängige oder inhärente Natur besitzen, auf andere Faktoren 
angewiesen sein. Sie müssen etwas in Abhängigkeit 
Entstandenes sein. 

3. Die Leerheit der Formen ist von den Formen selbst nicht 
getrennt. Formen an sich, die aufgrund der Gegenwart von 
Bedingungen entstehen und zerfallen, sind aus ihrer eigenen 
Natur heraus leer von inhärenter Existenz. 

4. Diese Abwesenheit von inhärenter Existenz ist ihre 
endgültige Wirklichkeit, die Art und Weise ihres Bestehens, die 
endgültige Art und Weise ihres Seins. 

5. Zusammengefasst: Das Entstehen und Vergehen, die 
Zunahme und Abnahme und so weiter, von Formen ist nur 
möglich, da Formen leer von selbstbewirkter Existenz sind. Es 
wird gesagt, dass Phänomene, wie zum Beispiel Formen, von 
innerhalb der Sphäre der Natur der Leerheit heraufdämmern und 
entstehen. 

Konsequenterweise sagt das Herz-Sutra: „Form ist Leerheit; 
Leerheit ist Form. Form ist nichts anderes als Leerheit; Leerheit 
ist nichts anderes als Form." Auf diese Weise wird gezeigt, dass 
Leerheit und Entstehen in Abhängigkeit miteinander in 
Harmonie sind. 

Kurz gesagt sind Formen nicht leer wegen der Leerheit, 
Formen an sich sind leer. Leerheit bedeutet nicht, dass ein 
Phänomen leer davon ist, irgendein anderes Objekt zu sein, 
sondern dass es selbst leer von seiner eigenen inhärenten 
Existenz ist. Dass eine Form Leerheit ist, bedeutet, dass die 

-125- 



endgültige Natur einer Form ihr natürliches Fehlen von 
inhärenter Existenz ist; da Formen etwas in Abhängigkeit 
Entstandenes sind, sind sie leer von einem unabhängigen, 
selbstbewirkten Wesen. Dass Leerheit Form ist, bedeutet, dass 
dieses natürliche Fehlen von inhärenter Existenz - welches die 
Abwesenheit eines selbstangetriebenen Prinzips ist - die Formen 
ermöglicht, die deren Spielart sind oder die aus ihr begründet 
sind in Abhängigkeit von Bedingungen. Da Formen die 
Grundlagen der Leerheit sind, ist Leerheit Form; Formen 
erscheinen wie die Reflexionen der Leerheit. 

Nach meiner eigenen Erfahrung ist es einfacher zu verstehen, 
dass die Dinge, da sie in Abhängigkeit entstanden sind, leer von 
inhärenter Existenz sind, als zu verstehen, dass die Dinge, da sie 
leer sind, etwas in Abhängigkeit Entstandenes sein müssen. 
Obwohl ich intellektuell das Letztere sehr wohl weiß, ist die 
konkrete Erfahrung davon auf der Ebene des Gefühls 
schwieriger. Heutzutage reflektiere ich oft über eine Aussage im 
Kostbaren Kranz von Nagarjuna: 

Eine Person ist nicht Erde, nicht Wasser, Nicht Feuer, nicht 
Wind, nicht Raum, Nicht Bewusstsein, und nicht alle diese 
zusammen. 

Welche Person gibt es, anders als diese? 
Zuerst betrachtet Nagarjuna, ob die physischen Elemente des 

Körpers -Erde (harte Substanzen), Wasser (Flüssigkeiten), Feuer 
(Wärme), Wind (Luft) und Raum (die Leerräume wie zum 
Beispiel die Speiseröhre) das Selbst sein könnten. Als Nächstes 
untersucht er das Bewusstsein. Dann betrachtet er, ob die 
Ansammlung von allen diesen das Selbst sein kann. Schließlich 
stellt er die rhetorische Frage, ob das Selbst etwas anderes als 
diese sein könnte. Auf keinem dieser Wege kann das Selbst 
gefunden werden. 

Nagarjuna zieht dann nicht sofort die Schlussfolgerung, dass 
das Selbst nicht wirklich ist. Vielmehr sagt er unmittelbar nach 

-126- 



diesem Vers, dass das Selbst nicht nichtexistent, sondern etwas 
in Abhängigkeit Entstandenes ist, das in Abhängigkeit von den 
sechs oben genannten Bestandteilen verursacht und gebildet 
wird. Dann zieht er, auf dieser Tatsache der Abhängigkeit 
gründend, die Schussfolgerung, dass das Selbst nicht wirklich 
ist: 

Eine Person ist nicht wirklich, Da sie eine Zusammensetzung 
von sechs Bestandteilen [und in Abhängigkeit davon verursacht 
und gebildet] ist. 

„Nicht wirklich" heißt hier nicht nur, dass das Selbst nicht 
gefunden werden kann, wenn man es aus den sechs 
Bestandteilen heraus, oder isoliert davon, sucht. Nagarjuna 
macht die Feststellung: Obwohl der Geist, der die Leerheit 
inhärenter Existenz erkennt, ein reines Nichtvorhandensein 
sieht, unterstützt genau dieser Geist ein Verständnis, dass das 
Selbst etwas in Abhängigkeit Entstandenes ist. Ich finde, dass 
die Art und Weise, wie Nagarjuna dies präsentiert, große Kraft 
hat. Er vermeidet sowohl das Extrem der Annahme, dass das 
Selbst inhärent existiert als auch das Extrem der Annahme, dass 
das Selbst überhaupt nicht existiert. Genau wie die beiden Seiten 
einer Hand: Wenn man die eine Seite betrachtet und ihre tiefere 
Natur untersucht, gibt es da die Leerheit von inhärenter 
Existenz. Wenn man jedoch die andere Seite betrachtet, dann 
gibt es da die Erscheinung des Phänomens an sich. Sie sind eine 
Entität. Folglich: Form ist Leerheit, und Leerheit ist Form. 

Sie müssen verstehen können, dass die Bedeutung der 
Leerheit auch die Bedeutung des Entstehens in Abhängigkeit ist. 
Sie sind tief miteinander verbunden. Indem Ihre Einsicht in die 
Leerheit klarer und deutlicher wird, werden Sie mehr und mehr 
erkennen, dass Objekte von Ursachen und Bedingungen und von 
ihren Bestandteilen abhängen und dass Objekte Freude und Leid 
bewirken, gerade weil sie nicht inhärent existieren. Wenn Sie 
dahin kommen, dass Ihnen alles sinnlos vorkommt, da es leer 
ist, dann verwechseln Sie Leerheit mit Nihilismus. Die Leerheit 

-127- 



richtig zu verstehen, bedeutet zu erkennen, wie wir uns auf 
Ursache und Wirkung verlassen müssen. Das vollständige und 
natürliehe Verständnis von Leerheit bedeutet ein tiefes und 
gründliches Verständnis der Einheit von Erscheinung und 
Leerheit. 

* 
 
Das Verstehen der Leerheit ist fantastisch, nicht wahr? Es 

kann als Gegenmittel gegen das Missverständnis der inhärenten 
Existenz dienen, und außerdem unterstützt es ein größeres 
Verständnis von Ursache und Wirkung. Das ist wirkliches 
Verständnis der Leerheit. Es ist unmöglich, die Bedeutung und 
Tragweite der Erkenntnis der Leerheit zu erläutern, wenn man 
nur eine Erklärung davon hört oder liest. Das ist etwas, woran 
man über einen langen Zeitraum hinweg arbeiten muss, 
zusammen mit den Übungen in Ethik: davon Abstand nehmen, 
anderen zu schaden; Mitgefühl ausdehnen und die Buddhas, 
Bodhisattvas und andere Lehrer um Hilfe zur Überwindung von 
Hindernissen bitten. Wir brauchen viele positive Ursachen. 

* 
 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
Denken Sie oft darüber nach, wie Phänomene in Abhängigkeit 

von Ursachen und Bedingungen entstehen, und versuchen Sie zu 
erkennen, wie dieses Entstehen in Abhängigkeit der Art und 
Weise entgegengesetzt ist, wie Personen und Dinge erscheinen: 
als stabil existent, als aus sich selbst heraus existierend, als 
inhärent existierend. Wenn Sie zum Nihilismus neigen, dann 
denken Sie mehr über das Entstehen in Abhängigkeit nach. Falls 
Sie durch die Konzentration auf Ursachen und Bedingungen 
dazu neigen, die inhärente Existenz von Phänomenen zu 
verstärken, dann legen Sie mehr Betonung darauf, wie das 

-128- 



Entstehen in Abhängigkeit dieser so stabilen Erscheinung 
widerspricht. Sie werden wahrscheinlich von der einen Seite zur 
anderen gezogen werden. Den wirklichen Mittleren Weg zu 
finden, braucht Zeit. 

-129- 



ZEHNTES KAPITEL 
Der Geist und die eigentliche Natur des 

Geistes 

In einer Schrift über die Vollkommenheit der Weisheit macht 
Buddha die folgende tiefgründige Aussage: 

Im Geist ist der Geist nicht zu finden; die Natur des Geistes 
ist klares Licht. 

Um die Ebenen der Bedeutung in dieser Aussage zu 
begreifen, müssen wir erkennen, was der Geist ist; wir müssen 
die tiefere Natur des Geistes untersuchen und erforschen, wie 
gute und schlechte Wirkungen entstehen. Lassen Sie uns die 
verschiedenen Teile der Aussage untersuchen. 

1. Der Passus „im Geist" beschäftigt sich damit, was der Geist 
ist seine leuchtende, klare und erkenntnisfähige Natur. Im 
siebten Kapitel über konzentrierte Meditation haben wir über die 
leuchtende, klare und erkenntnisfähige Natur des Geistes 
gesprochen und darüber, dass es notwendig ist, 
vorausgegangene Gedanken beiseite zu lassen und neue 
Gedanken nicht aufzunehmen, wenn wir diese Natur des Geistes 
erkennen wollen, obwohl sie in jedem Augenblick des Geistes 
vorhanden ist. 

2. Der Passus „ist der Geist nicht zu finden" weist darauf hin, 
dass das Leuchten und die erkenntnisfähige Natur nicht die 
tiefste und letztendliche Natur des Geistes sind. Die 
letztendliche Natur des Geistes ist vielmehr das „klare Licht", 
seine Leerheit von inhärenter Existenz. 

Sie könnten denken, dass Buddha sagt, dass der Geist nicht 
existiert, doch das ist nicht der Fall. Ich, als der Erklärende, 
erläutere diese Aussage durch das Wirken meines eigenen 
Geistes. Und Sie, die Leserin oder der Leser, nehmen dies durch 
das Wirken Ihres eigenen Geistes auf. Wir benutzen ständig den 

-130- 



Geist, und der Geist ist immer direkt bei uns, doch wir kennen 
ihn nicht gut. Somit existiert der Geist, obwohl es schwierig ist, 
ihn zu erkennen, und er wird daraufhin untersucht, ob er seine 
eigene tiefgründige Natur ist. 

Es ist offensichtlich, dass der Geist existiert. Wie aber ist die 
Art und Weise seines Seins, da er ja nicht auf seiner eigenen 
endgültigen Natur oder grundlegenden Wesensart begründet ist? 
Seine tiefgründige Natur ist die reine Leerheit von seiner 
eigenen inhärenten Existenz. Das bedeutet, dass die fehlerhaften 
Befleckungen, die den Geist verunreinigen, wie zum Beispiel 
Unwissenheit, Begierde und Hass, vorübergehend und daher 
vom Geist abtrennbar sind. Wenn wir einmal diese 
Befleckungen als oberflächlich und nicht in der grundlegenden 
Natur des Geistes liegend verstanden haben, sehen wir, dass die 
tiefgründige Natur des Geistes das klare Licht, die Leerheit, ist. 

BEFLECKUNGEN SIND OBERFLÄCHLICH, DIE NATUR 
DES GEISTES IST KLARES LICHT 

Buddhistische Texte erklären die Aussage „Befleckungen sind 
oberflächlich, die Natur des Geistes ist klares Licht" auf 
verschiedene Weise. Das bedeutet aber nicht, dass Buddha 
etwas so Vages sagt, dass es auf jede beliebige Art und Weise, 
die man sich wünscht, interpretiert werden könnte. Vielmehr hat 
diese Aussage viele verschiedene explizite und implizite 
Bedeutungen. Im Höchsten Yoga-Tantra gibt es viele Methoden, 
um aus einer schwer verständlichen Aussage Bedeutung 
herauszuziehen. Man kann die wörtliche, die allgemeine, die 
verborgene und die endgültige Bedeutung einer Aussage 
erklären. 

Um Buddhas Aussage „Befleckungen sind oberflächlich, die 
Natur des Geistes ist klares Licht" zu erklären, möchte ich das 
Tantra der magischen Anordnung zitieren, welches ein 
Ausschnitt aus dem Tantra der Wiederholung der Namen 
Manjushris ist: 

-131- 



Die vollkommenen Buddhas entstehen aus dem A. A ist der 
höchste der Buchstaben. 

Von den vier oben aufgeführten Bedeutungen werde ich eine 
allgemeine Erklärung für diese Aussage geben. Der Buchstabe A 
ist ein verneinendes Partikel im Sanskrit. Es deutet auf die 
Leerheit hin, welche die Abwesenheit, oder Verneinung, von 
inhärenter Existenz ist. Wenn das Tantra der magischen 
Anordnung sagt: „Die vollkommenen Buddhas entstehen aus 
dem A", so bedeutet dies, dass die Buddhas aus der Noumenon-
Sphäre der Leerheit heraufdämmern. Oder anders ausgedrückt: 
Die Buddhas entstehen aus der Meditation über die Leerheit 
inhärenter Existenz. Durch die Meditation werden die 
Befleckungen in der Noumenon-Sphäre der Wirklichkeit (d.h. in 
der Leerheit von inhärenter Existenz) ausgelöscht. Leerheit, 
symbolisiert durch das A, ist das höchste Thema, und folglich 
sagt das Tantra der magischen Anordnung: „A ist der höchste 
der Buchstaben." 

Vom Standpunkt des Höchsten Yoga-Tantra aus weist der 
Buchstabe A auch auf den unzerstörbaren Tropfen hin, innerhalb 
dessen ein Buddhakörper erlangt wird. Im Höchsten Yoga-
Tantra entsteht Buddhaschaft aus dem konzentrierten 
Fokussieren auf den unzerstörbaren Tropfen im Herzzentrum. 
Der endgültige Körper eines Buddha hat die Natur des 
unzerstörbaren Tropfens. Dies erweitert unser Verständnis der 
Aussage, dass die vollkommenen Buddhas aus dem Buchstaben 
A entstehen. 

Was ist der unzerstörbare Tropfen? Er ist die Vereinigung des 
sehr subtilen Windes und des sehr subtilen Geistes. Der Geist 
erkennt Objekte, wohingegen der Wind, oder innere Energie, 
das Bewusstsein veranlasst, sich auf Objekte einzulassen. Da 
dies der Fall ist, treten mit der Vereinigung von Wind und Geist 
Veränderungen im Bewusstsein auf. 

ANFANGSLOSER GEIST 

-132- 



Das Bewusstsein ist nicht physisch. Es hat keine Farbe, keine 
Form und nicht die behindernde Eigenschaft von physischen 
Dingen. Seine Wesensart ist reine Leuchtkraft und Erkenntnis, 
und wenn es auf bestimmte Bedingungen trifft (wie zum 
Beispiel, wenn ein Objekt vorhanden ist und ein 
Sinnesvermögen einwandfrei funktioniert), dann reflektiert es 
dieses Objekt. Dass sich der Geist von Augenblick zu 

Augenblick verändert und in verschiedenen Aspekten 
erscheint, weist darauf hin, dass der Geist unter dem äußeren 
Einfluss von Ursachen und Bedingungen arbeitet. 

Ein Geist entsteht in Abhängigkeit von einem 
vorangegangenen Geist gleicher Art, was erfordert, dass es ein 
früheres anfangsloses Kontinuum des Geistes gibt. Wenn die 
Entstehung eines Geistes nicht von vorangegangenen 
Augenblicken des Geistes abhinge, sondern einfach grundlos 
hervorgebracht werden könnte, dann könnte ein Geist zu jeder 
Zeit und an jedem Ort erzeugt werden, was absurd ist. Wenn, 
entsprechend, das Bewusstsein nicht als Fortsetzung eines 
vorangegangenen Daseins eines Bewusstseins und stattdessen 
von etwas Körperlichem erzeugt wäre, dann würde das 
Bewusstsein entweder immer erzeugt, was absurd ist, oder es 
würde nie erzeugt, was ebenso absurd ist. Dies weist darauf hin, 
dass Bewusstsein eine Fortsetzung eines vorangegangenen 
Daseins von Bewusstsein ist. 

Da Bewusstsein auf einem vorangegangenen Augenblick des 
Bewusstseins gründet, kann es keinen Anfang für sein 
Kontinuum geben. Es gibt keinen Anfang des Bewusstseins, und 
es gibt kein Ende des Bewusstseins. Dieses Kontinuum des 
Geistes ermöglicht die Umwandlung des Geistes in verbesserte 
Zustände. Wenn das geistige Kontinuum eng mit unreinen 
Zuständen verbunden ist, dann beschränkt sich unsere Erfahrung 
auf den Bereich des Daseinskreislaufs oder Samsara. Wenn sich 
das geistige Kontinuum von den unreinen Zuständen befreit, 
können wir Nirvana erreichen. Auf diese Weise sind alle 

-133- 



Phänomene die magische Schöpfung, oder eine Spielart, des 
Geistes. Die unreinen Phänomene des Daseinskreislaufes sind 
die Spielart des unreinen Geistes; die reinen Phänomene des 
Nirvana sind die Spielart des reinen Geistes. 

FEHLERHAFTE ZUSTÄNDE DES GEISTES SIND AUF 
DIE UNWISSENHEIT ANGEWIESEN 

Da gesagt wurde: „Im Geist ist der Geist nicht zu finden; die 
Natur des Geistes ist klares Licht", sind die unreinen Zustände 
des Geistes wie zum Beispiel Begierde und Hass nicht Teil der 
Natur des Geistes und müssen von der Unwissenheit - einem 
Bewusstsein, das sich einen falschen Begriff von inhärenter 
Existenz macht - entweder im gegenwärtigen Augenblick oder 
von einem früheren Ursprung hervorgebracht werden. Alle 
fehlerhaften Zustände des Geistes haben ein sich täuschendes 
Bewusstsein als ihre Wurzel. Die Unwissenheit ist eine Art des 
Bewusstseins, das sich in Bezug auf das Objekt seiner 
Aufmerksamkeit täuscht; es ist darüber im Irrtum; es hat keine 
gültige Erkenntnis als seine Wurzel. 

Ein fehlerhaftes Bewusstsein, das sich täuscht, und ein 
Bewusstsein, das eine gültige Grundlage hat, sind 
entgegengesetzte Wege, um Phänomene wahrzunehmen, sodass 
das eine dem anderen schadet. Wenn Sie sich in Ihrer Übung an 
richtige Geisteshaltungen gewöhnen, werden die fehlerhaften 
Zustände des Geistes auf natürliche Weise abnehmen, bis sie 
schließlich ganz ausgelöscht sind. Das System der 
buddhistischen Lehren an sich basiert auf natürlichem 
Widerspruch. Wir möchten Glück erlangen und Leid vermeiden. 
Das Leid und die Schmerzen, die wir zu vermeiden suchen, 
stammen hauptsächlich von geistigen Einstellungen ab. Da die 
leidbringenden Gefühle, entweder direkt oder indirekt, der 
Ursprung geistigen Leidens sind, müssen wir uns überlegen, ob 
es irgendwelche ihnen entgegengesetzten Kräfte gibt. Wenn 
zum Beispiel Ärger Leiden verursacht, dann müssen wir eine 
entgegengesetzte Kraft finden. Für Ärger ist diese Kraft die 

-134- 



Liebe und das Mitgefühl. Obwohl Ärger und Liebe/Mitgefühl 
beide Arten des Bewusstseins sind, haben sie eine 
entgegengesetzte Art und Weise, dasselbe Objekt 
wahrzunehmen. Ihre Erkenntnisse sind Gegensätze. Ebenso gibt 
es, wenn ein Zimmer zu warm ist, keine andere Möglichkeit, die 
Hitze zu verringern, als dass man Kälte hinzufügt. Genauso wie 
Hitze und Kälte einander entgegengesetzt sind, sind 
gegensätzliche geistige Zustände, reine und unreine, einander 
entgegengesetzt. In dem Maße, wie wir den einen entwickeln, 
verringert sich der andere. Daher ist es möglich, fehlerhafte 
Zustände des Geistes zu beseitigen. Es gibt Gegenmittel. 

Der Geist an sich ist eine konventionelle Wahrheit; die 
Wirklichkeit des Geistes, seine Leerheit von inhärenter Existenz, 
ist seine endgültige Wahrheit. Diese beiden Wahrheiten sind in 
einer unteilbaren Entität enthalten. Genauso wie es im Hinblick 
auf den Geist eine Vereinigung der beiden Wahrheiten gibt, der 
konventionellen und der endgültigen, gibt es eine Vereinigung 
der beiden Wahrheiten im Hinblick auf jedes einzelne Objekt: 
Seine Erscheinung ist eine konventionelle Wahrheit; und seine 
Leerheit von inhärenter Existenz ist seine letztendliche 
Wahrheit. 

Die letztendliche Wirklichkeit wird durch die Beweisführung 
des Entstehens in Abhängigkeit erkannt. Da der Geist 
beispielsweise eine in Abhängigkeit entstandene Entität ist, ist er 
leer von inhärenter Existenz. Wenn Sie die Leerheit durch die 
Beweisführung des abhängigen Entstehens begreifen, erkennen 
Sie, dass alle Phänomene die Vereinigungen von abhängigem 
Entstehen und Leerheit sind; Erscheinung und Leerheit werden 
als harmonisch wahrgenommen und erkannt. 

Die in Abhängigkeit entstandenen Erscheinungen der 
konventionellen Phänomene liefern den Kontext, um Mitgefühl 
zu lehren dies wird der „weite Weg" genannt, da es eine so 
gewaltige Vielzahl an Erscheinungen gibt. Die Leerheit der 
Erscheinungen von inhärenter Existenz ist die Grundlage der 

-135- 



Lehren des so genannten „tiefgründigen Weges", da die Leerheit 
die letztendliche Natur der Phänomene ist - friedvoll, frei von 
begrifflichem Denken und von einem Geschmack. Indem Sie 
diese beiden Wege - die Weite des Mitgefühl und die 
Tiefgründigkeit der Weisheit der Leerheit - auf untrennbare 
Weise meditierend entwickeln, werden die fehlerhaften 
Geisteszustände in Ihrem Kontinuum einer stufenweise 
fortschreitenden Umwandlung unterzogen. Schritt für Schritt 
werden die fehlerhaften Geisteszustände beseitigt, und die 
hervorragenden Eigenschaften des Geistes und des Körpers 
eines Buddha treten in Erscheinung. 

Buddhaschaft wird durch die vereinigte Entwicklung von 
sowohl Mitgefühl (bzw. Motivation) als auch Weisheit erlangt. 
Mitgefühl und Weisheit haben jedoch ihre eigenen, 
verschiedenen Auswirkung auf die Buddhaschaft. Das Ergebnis 
der Entwicklung von Mitgefühl/Motivation sind die Formkörper 
eines Buddha, die existieren, um das Wohlergehen anderer zu 
bewirken. Die Auswirkung der Entwicklung von Weisheit ist 
der Wahrheitskörper eines Buddha, welcher die Erfüllung Ihres 
eigenen Wohlergehens ist. Welches sind die Hauptarten von 
Mitgefühl/Motivation und Weisheit? Die wichtigste Motivation 
ist die auf andere bezogene Absicht, erleuchtet zu werden, 
inspiriert durch Liebe und Mitgefühl. Sie inspiriert ihrerseits die 
Übung in mitfühlenden Handlungen wie zum Beispiel 
Freigebigkeit, Ethik und Geduld. Die wichtigste Art von 
Weisheit ist ein intelligentes Bewusstsein, das die Leerheit von 
inhärenter Existenz erkennt. 

* 
 
Das Fundament des Buddhismus hat drei Aspekte: Die 

Grundlage sind die zwei Wahrheiten, konventionelle und 
endgültige Wahrheit. Aus diesen beiden geht der Weg mit 
seinen Doppelelementen Motivation und Weisheit hervor, jedes 
davon auf seine jeweilige Wahrheit bezogen. Die Frucht oder 

-136- 



das Ergebnis des Voranschreitens auf dem Weg ist die 
Verwirklichung der beiden Körper - Formkörper und 
Wahrheitskörper eines Buddha. Um all dies 
zusammenzubringen: Auf der Grundlage der zwei Wahrheiten, 
konventionell und endgültig, üben Sie sich in den zwei 
Qualitäten des Weges - Motivation und Weisheit -, was Sie dazu 
führen wird, die Frucht, die Form- und Weisheitskörper eines 
Buddha zu erlangen. 

* 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
1. Identifizieren Sie die leuchtende, klare und 

erkenntnisfähige Natur Ihres Geistes, ungetrübt von Gedanken. 
2. Dringen Sie immer wieder in die tiefere Natur des Geistes 

ein, um dessen Abwesenheit von inhärenter Existenz, seine 
Leerheit, zu enthüllen, indem Sie über die Abhängigkeit des 
Geistes von Ursachen und Wirkungen nachdenken und über 
seine Abhängigkeit von Bestandteilen - die Tatsache mit 
eingeschlossen, dass jegliche Zeitspanne, die im Geist vergeht, 
auf früheren und späteren Teilen jener Zeitspanne beruhen. 

3. Versuchen Sie, die Vereinbarkeit von der Erscheinung des 
Geistes mit seiner Leerheit von inhärenter Existenz zu 
begreifen; erleben Sie, wie diese zwei sich gegenseitig 
unterstützen. 

-137- 



TEIL FÜNF TANTRA 

-138- 



ELFTES KAPITEL 
Gottheiten-Yoga 

Im Buddhismus gibt es grundsätzlich zwei Arten von 
Übungen: Sutra und Tantra. Bisher haben wir die Sutra-
Übungen erörtert. Der besondere Zweck von Tantra ist es, einen 
schnelleren Weg zur Verfügung zu stellen, sodass geübte 
Praktizierende anderen schneller zu Diensten sein können. Im 
Tantra wird die Vorstellungskraft in einer Übung, die 
Gottheiten-Yoga genannt wird, für die Meditation nutzbar 
gemacht. In dieser Übung stellen Sie sich vor, 1 ) dass Sie Ihren 
Geist, wie er gewöhnlich erscheint, nämlich voller 
Schwierigkeiten verursachender Gefühle, aus einer Motivation 
des Mitgefühls heraus durch einen Geist reiner Weisheit 
ersetzen; 2) dass Sie Ihren Körper, wie er gewöhnlich erscheint, 
nämlich aus Fleisch, Blut und Knochen zusammengesetzt, durch 
einen Körper ersetzen, der aus Weisheit geformt wird, die durch 
Mitgefühl motiviert ist; 3) dass Sie ein Gespür für ein reines 
Selbst entwickeln, das von einem als rein erscheinenden Geist 
und Körper in einer idealen Umgebung abhängt und das 
vollständig dazu verpflichtet ist, anderen zu helfen. Da diese für 
das Tantra charakteristische Übung verlangt, dass Sie sich selbst 
im Körper eines Buddha, mit seinen Handlungen, Mitteln und 
Talenten und in seiner Umgebung visualisieren, wird sie „die 
Vorstellungskraft als den spirituellen Weg auswählen und 
annehmen" genannt. 

Lassen Sie uns einen Einwand gegen diese Übung bedenken. 
Sie stellen sich vor, dass Sie die Qualitäten eines Buddha haben, 
die Sie aber zum gegenwärtigen Zeitpunkt noch gar nicht haben. 
Handelt es sich hierbei also um eine fehlerfreie Art von 
meditativem Bewusstsein? Ja. Ihr Geist ist damit befasst, die 
Wirklichkeit zu verstehen, aus der heraus Sie als eine Gottheit 
erscheinen. Daher ist Ihr Geist, von diesem Standpunkt aus 

-139- 



gesehen, fehlerfrei. Ebenso stellen Sie sich absichtlich vor, 
einen göttlichen Körper zu haben, auch wenn Sie zum 
gegenwärtigen Zeitpunkt keinen haben. Dies ist eine Meditation 
der Vorstellungskraft; 

Sie sind nicht in der Tiefe Ihres Seins davon überzeugt, 
tatsächlich einen reinen Geist, einen reinen Körper und ein 
reines Selbst zu haben. Vielmehr entwickeln Sie, beruhend auf 
der klaren Vorstellung eines idealen Körpers und Geistes, ein 
Gefühl dafür, eine Gottheit zu sein und aus Mitgefühl anderen 
zu helfen. 

Um ein besonderer Schüler des Tantra zu sein - das heißt, die 
Art von Schüler, für die Buddha die Übung des Tantra 
ausdrücklich aufgezeigt hat -, muss der Übende scharfsinnige 
Anlagen und bereits stabile Weisheit, welche die Leerheit 
erkennt, erlangt haben oder für die rasche Aktivierung dieser 
Weisheit bereit sein. Die Voraussetzungen dafür, Tantra nur zu 
üben, sind weniger streng. Jedoch erfordert die Ausübung des 
Tantra auf jeder Stufe die kraftvolle Absicht, für das Wohl der 
anderen erleuchtet zu werden, sowie ein Gefühl, dass dies sehr 
schnell getan werden muss. 

Zu Beginn der tantrischen Übung besteht der grundlegende 
Weg, um ruhiges Verweilen zu entwickeln, darin, über den 
eigenen Körper zu meditieren, als ob er der Körper einer 
Gottheit wäre. Wenn Sie über einen göttlichen Körper 
meditieren, meditieren Sie zuerst über die Leerheit und 
entwickeln so viel Gespür für die Leerheit von inhärenter 
Existenz, wie es Ihnen möglich ist. Wenn Sie sich an diesen 
Zustand gewöhnt haben, benutzen Sie genau diesen Geist als 
Grundlage, aus der die Gottheit erscheint. Der Geist, der die 
Leerheit erfasst, erscheint als die Gottheit und als ihre oder seine 
Umgebung. Zuerst meditieren Sie über die Leerheit; daraus 
entsteht die Gottheit; dann konzentrieren Sie sich auf die 
Gottheit. 

Auf diese Weise vereinigt Gottheiten-Yoga Weisheit und 

-140- 



mitfühlende Motivation; ein einziges Bewusstsein erkennt die 
Leerheit und erscheint außerdem auf mitfühlende Art in der 
Form einer altruistischen Gottheit. Obwohl es im Sutra-System 
eine Vereinigung von Weisheit und mitfühlender Motivation 
gibt, wird dort die Übung in Weisheit von der Kraft der Übung 
in Motivation nur tangiert, und die Übung in der Motivation 
wird von der Kraft der Übung in Weisheit nur tangiert; sie sind 
nicht in einem Bewusstsein enthalten, was im Tantra der Fall 
und was dessen kennzeichnendes Merkmal ist. Das Einschließen 
von Motivation und Weisheit innerhalb eines Bewusstseins ist 
es, was das tantrische Fortschreiten so geschickt und schnell 
macht. 

Als ich ein kleiner Junge war, war Tantra nur eine 
Angelegenheit blinden Glaubens. Im Alter von vierundzwanzig 
Jahren habe ich mein Heimatland verloren, und nachdem ich 
nach Indien gekommen war, begann ich Tsongkhapas 
Erklärungen über die Leerheit wirklich zu lesen. Erst nachdem 
ich nach Dharamsala gezogen war, unternahm ich dann mehr 
Anstrengungen in meinen Studien und Übungen zu den Stufen 
des Weges, in der Leerheit und im Tantra. Daher verstand ich 
den Sinn von Gottheiten-Yoga erst in meinen späten 
Zwanzigerjahren, nachdem ich einige Erfahrungen der Leerheit 
erlangt hatte. 

Einmal führte ich im Haupttempel in Dharamsala das Ritual 
durch, mich selbst als Guhyasamaja, eine Gottheit des Höchsten 
Yoga-Tantra, vorzustellen. Mein Geist verweilte ununterbrochen 
auf der Rezitation des Ritualtextes, und als die Worte „ich 
selbst" kamen, habe ich mein gewöhnliches Selbst in Bezug auf 
meine Verbindung von Geist und Körper vollständig vergessen. 
Stattdessen hatte ich ein sehr deutliches Gespür eines „Ich" in 
Bezug auf die neue, reine Verbindung von Geist und Körper von 
Guhyasamaja, den ich mir vorstellte. Da diese Art von Selbst-
Identifikation das Herz des tantrischen Yoga ist, hat mir diese 
Erfahrung bestätigt, dass ich, mit genügend Zeit, zweifellos die 

-141- 



außergewöhnlichen, tiefgründigen Zustände des Geistes, die in 
den Schriften beschrieben werden, erreichen könnte. 

EINWEIHUNG 
Um Tantra zu üben, ist es besonders wichtig, Zugang zu der 

Übertragung von Segen von früheren großen Wesen zu erhalten. 
Segen gibt es auch in der Übung des Sutra, im Tantra aber ist er 
von entscheidender Bedeutung. Das wichtigste Mittel, um 
Zugang zu diesem Segen zu erhalten, ist durch das Tor der 
Einweihung. Es gibt vier Tantra-Klassen: Handlungs-, 
Durchführungs-, Yoga- und Höchstes Yoga-Tantra, jede mit 
ihren eigenen Einweihungen, um den Geist der Praktizierenden 
reifen zu lassen, und jede mit ihren eigenen Meditationen. 

In was wird man eingeweiht? In ein Mandala, welches ein 
ideales Umfeld und göttliche Bewohner umfasst, die alle 
Manifestationen von Mitgefühl und Weisheit sind. Es gibt 
Mandalas unterschiedlicher Komplexität für alle vier Tantra-
Klassen. Einige sind gemalt. Andere werden aus gefärbtem Sand 
hergestellt, und wieder andere umfassen eine besondere Klasse 
von Konzentrationsmandalas. 

Um eine Einweihung zu erhalten und um Gelübde in einem 
Mandala des Yoga-Tantra oder des Höchsten Yoga-Tantra zu 
nehmen, muss der Lama, der die Zeremonie durchführt, die 
vollständige Anzahl von Qualifikationen haben. Alle vier 
Tantra-Klassen legen besonderen Wert auf die Eigenschaften 
des Lama in Übereinstimmung mit Buddhas detaillierten 
Beschreibungen der Qualifikationen des Lehrers für die 
verschiedenen Stufen auf dem Weg. Erinnern Sie sich auch an 
die Ermahnung Buddhas, nicht nur auf die Person zu vertrauen, 
sondern auf die Lehre. Am wichtigsten ist es, dass der Lehrer 
die Übungen und die Lehre gut kennt. 

VERSPRECHEN UND GELÜBDE 
In den zwei niedrigeren Tantra-Klassen - Handlungs- und 

Durchführungs-Tantra - gibt es keinen klaren Hinweis darauf, 

-142- 



dass bei einer Einweihung tantrische Gelübde abgelegt werden 
müssen; dennoch gibt es viele Versprechen, die gehalten werden 
müssen. In den zwei höheren Tantra-Klassen - Yoga- und 
Höchstes Yoga-Tantra - müssen Sie, nachdem Sie die 
Einweihung mit all ihren Facetten erhalten haben, zusätzlich zu 
diesen Versprechen tantrische Gelübde halten. Yoga-Tantra und 
Höchstes Yoga-Tantra haben vierzehn grundlegende Gelübde 
sowie eine Liste von Übertretungen, gegen die man sich 
schützen muss. Da sie sich jedoch auf den verschiedenen Wegen 
unterscheiden, sind auch die grundlegenden Gelübde leicht 
unterschiedlich. Da die Übung des Tantra hauptsächlich damit 
beschäftigt ist, die gewöhnliche Erscheinung von Ihnen und von 
Ihrer Umgebung zu überwinden (um die Vorstellung von diesen 
als gewöhnlich zu überwinden), visualisieren Sie, dass Sie selbst 
den Körper eines Buddhas haben, seine Mittel und Fähigkeiten, 
seinen Aufenthaltsort und dass Sie seine mitfühlenden 
Handlungen ausführen. Daher beziehen sich die meisten der 
Versprechen und Gelübde darauf, gewöhnliche Erscheinungen 
durch ideale Erscheinungen zu ersetzen und Ihre eigene 
Bewertung von sich selbst, von Ihren Gefährten, Ihrer 
Umgebung und von Ihren Handlungen als etwas Gewöhnlichem 
loszulassen. 

Mit Ausnahme eines besonderen Gelübdes der persönlichen 
Befreiung, das nur vierundzwanzig Stunden dauert, werden all 
die anderen Gelübde der persönlichen Befreiung für ein ganzes 
Leben lang genommen (obwohl es möglich ist, die Gelübde 
rückgängig zu machen und die Ordination und die Roben 
zurückzugeben). Im Gegensatz dazu erstrecken sich die 
Bodhisattva- und tantrischen Gelübde bis hin zum Zeitpunkt der 
höchsten Erleuchtung, solange man keines der Wurzelgelübde 
gebrochen hat. 

Zuerst nimmt man die Ethik der persönlichen Befreiung an, 
dann die Ethik eines Bodhisattva und schließlich die Ethik des 
Tantra. Menschen, die ein Familienleben führen und die 

-143- 



Gelübde eines Bodhisattva und die tantrischen Gelübde 
annehmen, nehmen daher die Gelübde der persönlichen 
Befreiung einer Person, die einen Haushalt führt. Das 
Kalachakra-Tantra, das in Indien im elften Jahrhundert zur Blüte 
gelangte und sich zu einem der wichtigsten Tantras der Neuen-
Übersetzungs-Schulen in Tibet entwickelte, legt dar, dass, wenn 
es drei Lehrer des Tantra gibt, nämlich einen mit den Gelübden 
einer Person, die einen Haushalt führt, einen anderen mit den 
Gelübden eines Novizen und einen Dritten mit den Gelübden 
eines Mönches oder einer Nonne, die Person, welche die 
Nonnen- oder Mönchsgelübde genommen hat, als höher stehend 
betrachtet werden soll als die anderen. Dies weist auf die 
Hochschätzung hin, die sogar dieses tantrische Ethik-System der 
Ethik des Mönches und der Nonne entgegenbringt. Das 
Guhyasamaja-Tantra sagt, dass man äußerlich die Disziplin der 
Übung der persönlichen Befreiung aufrechterhalten und 
innerlich eine Affinität für die Übung des Tantra bewahren 
sollte. Auf diese Weise arbeiten die Übungen des Sutra und des 
Tantra Hand in Hand. 

SEXUALITÄT AUF DEM WEG NUTZEN 
Wir wollen die Rolle des sexuellen Verlangens auf dem Weg 

des Tantra betrachten, indem wir uns das Verbot sexuellen 
Fehlverhaltens innerhalb der Ethik der persönlichen Befreiung 
ansehen. Es gründet vollständig auf dem Prinzip, Abstand davon 
zu nehmen, anderen zu schaden. Sexuelles Fehlverhalten wird in 
Vasubandhus Schatz des manifesten Wissens detailliert 
beschrieben. Für einen Mann bedeutet sexuelles Fehlverhalten, 
mit der Frau eines anderen Mannes zu kohabitieren oder mit 
einer Frau, die noch unter dem Schutz ihrer Familie steht. Das 
Gleiche gilt für eine Frau; es ist ihr nicht erlaubt, mit dem Mann 
einer anderen oder einem Mann zu schlafen, der noch unter dem 
Schutz seiner Familie steht. Da Vasubandhus Text die zehn 
unheilsamen Handlungen vom Standpunkt eines Mannes 
erläutert, haben einige vorgeschlagen - was lächerlich ist -, dass 

-144- 



es kein Vergehen ist, wenn eine Frau die zehn untugendhaften 
Handlungen ausführt - und dass es somit keine Verbote für eine 
Frau gibt! 

Buddhisten können den Geschlechtsverkehr auf dem 
spirituellen Weg nutzen, weil er ein starkes Fokussieren des 
Bewusstseins verursacht, wenn der Übende über standhaftes 
Mitgefühl und Weisheit verfügt. Dadurch können die tieferen 
Ebenen des Bewusstseins (die weiter oben in Bezug auf den 
Sterbeprozess beschrieben wurden) manifestiert und ausgedehnt 
werden, um ihre Kraft zu nutzen, die Erkenntnis der Leerheit zu 
verstärken. Ansonsten hat der bloße Geschlechtsakt nichts mit 
spiritueller Entwicklung zu tun. Wenn ein Mensch einen hohen 
Grad der Übung in Motivation und Weisheit erlangt hat, dann 
lenkt auch das Zusammentreffen der beiden Geschlechtsorgane 
oder so genannter Geschlechtsverkehr nicht vom Beibehalten 
des reinen Verhaltens dieses Menschen ab. Yogis, die eine hohe 
Stufe des Weges erreicht haben und die vollkommen geübt sind, 
können sich auf sexuelle Aktivität einlassen, und ein Mönch 
oder eine Nonne mit diesen Fähigkeiten kann alle Gelübde 
aufrechterhalten. 

Ein tibetischer Yogi-Meister, der von einem anderen kritisiert 
wurde, sagte, dass er Fleisch gegessen und Bier getrunken habe 
als Opfergabe für die Gottheit des Mandala. Solche tantrischen 
Praktizierenden visualisieren sich selbst als Gottheiten in einem 
vollständigen Mandala, innerhalb der Erkenntnis, dass die 
höchste Glückseligkeit die höchste Gottheit ist - die Vereinigung 
von Glückseligkeit und Leerheit. Er sagte auch, dass er 
Geschlechtsverkehr mit einer Gefährtin praktiziert habe, um 
wirkliche Erkenntnis zu entwickeln. In der Tat ist das der 
Zweck. Solch ein Praktizierender kann nicht nur köstliches 
Fleisch und Getränk spirituell nutzen, sondern sogar 
menschliche Exkremente und Urin. Die Meditation eines Yogi 
verwandelt diese in wirklichen Nektar. Für Menschen wie uns 
liegt das jedoch jenseits unseres Horizontes. Solange man nicht 

-145- 



Urin und Kot umwandeln kann, sollte man die anderen hier 
genannten Dinge auch nicht tun. 

Genau aus diesem Grund hat Buddha hat eine ganz bestimmte 
Reihenfolge der Stufen auf dem Weg dargelegt. Die 
vorbereitende Stufe ist die Übung in den Gelübden der 
persönlichen Befreiung. Wenn Sie als Mönch oder Nonne leben, 
hat Ihr Verhalten eine solidere Grundlage - es besteht wenig 
Gefahr für übermäßige Ablenkung. Auch wenn Sie solche 
Gelübde nicht völlig umsetzen können, besteht kein Risiko. Und 
dann heißt es einfach nur üben, üben, üben. Sobald Sie innere 
Stärke entwickelt haben, können Sie die vier inneren Elemente 
kontrollieren -Erde, Wasser, Feuer und Wind (oder fünf 
Elemente, wenn der Raum mitgezählt wird). Sobald Sie diese 
inneren Elemente vollständig unter Kontrolle haben, können Sie 
auch die äußeren fünf Elemente beherrschen. Dann können Sie 
alles nutzen. 

Wie hilft der Geschlechtsverkehr auf dem Weg? Es gibt viele 
verschiedene Ebenen des Bewusstseins. Das Potenzial der 
gröberen Ebenen des Bewusstseins ist sehr eingeschränkt, die 
subtileren Ebenen sind viel mächtiger und wirksamer. Es ist 
notwendig, dass wir zu diesen subtileren Ebenen des Geistes 
Zugang finden. Um dies zu tun, müssen wir die gröberen 
Bewusstseinsarten schwächen und ihnen zeitweilig Einhalt 
gebieten. Damit dies gelingt, ist es notwendig, drastische 
Veränderungen im Fluss innerer Energien herbeizuführen. 
Obwohl kurze Varianten der tieferen Ebenen des Geistes 
während des Niesens und Gähnens auftreten, ist es 
offensichtlich, dass diese nicht verlängert werden können. 
Ebenso ist es notwendig, bereits frühere Erfahrungen mit dem 
Manifestieren der tieferen Ebenen des Geistes zu haben, um 
deren Auftreten im tiefen Schlaf nutzen zu können. Genau hier 
kommt die Sexualität ins Spiel. Erfahrene Praktizierende können 
durch spezielle Techniken der Konzentration während des 
Sexualaktes sehr tiefe, subtile und wirksame Zustände des 

-146- 



Geistes verlängern und sie dazu nutzen, die Leerheit zu 
erkennen. Wenn Sie sich jedoch innerhalb eines gewöhnlichen 
geistigen Kontexts auf den Sexualakt einlassen, entsteht kein 
Nutzen daraus. 

Ein Buddha braucht den Sexualakt nicht. Gottheiten in einem 
Mandala werden oft in Vereinigung mit einer Gefährtin oder 
einem Gefährten dargestellt. Das heißt jedoch nicht, dass 
Buddhas für ihre Freude auf den Geschlechtsverkehr 
angewiesen wären. Buddhas haben die absolute Glückseligkeit 
in sich selbst. Gottheiten in Vereinigung erscheinen spontan in 
einem Mandala zum Nutzen der Menschen, die eine scharfe 
Auffassungsgabe haben und die von einem Gefährten oder einer 
Gefährtin und der Freude der sexuellen Vereinigung für die 
Ausübung des schnellen Weges des Tantra Gebrauch machen 
können. Auf ähnliche Weise erscheint der tantrische Buddha 
Vajradhara in friedvollen oder zornvollen Aspekten. Das 
bedeutet jedoch nicht, dass Vajradhara diese beiden Aspekte als 
Teil seiner Persönlichkeit hätte. Vajradhara ist immerzu 
vollkommen mitfühlend. Sein spontanes Erscheinen auf 
verschiedene Weisen geschieht vielmehr den Schülern zuliebe. 
Vajradhara erscheint in genau der Art und Weise, in der die 
Übenden meditieren sollten, wenn sie die leidbringenden 
Emotionen wie Begierde oder Hass im Fortschreiten auf dem 
Weg nutzen. Um solch mächtige Emotionen in den spirituellen 
Weg zu integrieren, dürfen sich die Übenden nicht vorstellen, 
dass sie den friedvollen Körper von Buddha Shakyamuni haben. 
Dazu ist Gottheiten-Yoga erforderlich. Da es im Fall von Hass 
beispielsweise notwendig ist, über den eigenen Körper in einer 
wütenden und heftigen Form zu meditieren, erscheint 
Vajradhara automatisch in der angemessenen grimmigen Form, 
um den Schülern zu zeigen, wie man meditiert. Das Gleiche 
trifft auf den sexuellen Yoga zu; Übende, die dazu fähig sind, 
die Glückseligkeit zu nutzen, die aus dem Verlangen beim 
Anschauen, Lächeln, Händehalten oder der Vereinigung 

-147- 



entsteht, müssen den entsprechenden Gottheiten-Yoga 
durchführen; es ist nicht möglich, dass sie sich als Buddha 
Shakyamuni, einen Mönch, vorstellen. Die Absicht der 
verschiedenen Erscheinungen Vajradharas ist nicht, die 
Übenden zu erschrecken noch, Verlangen in ihnen zu erregen, 
sondern zu zeigen, wie man in diesen verschiedenen Formen 
Meditationen in der Vorstellung durchführt, um letztendlich die 
leidbringenden Gefühle zu überwinden. 

Ein Buddha ist fähig, spontan und ohne Anstrengung auf 
jegliche Art und Weise, die angemessen ist, zu erscheinen. Die 
Form dieser Erscheinungen wird durch die Bedürfnisse der 
anderen gestaltet und nicht diesem Buddha zuliebe. Vom 
eigenen Standpunkt eines Buddha aus hat dieser Buddha die 
vollkommene Selbst-Erfüllung des Wahrheitskörpers, in dem er 
oder sie für immer verbleibt. 

* 
 
Vergessen Sie nicht, dass die Ethik des Tantra auf der Ethik 

der persönlichen Befreiung und auf der Ethik des Mitgefühls 
aufbaut. Das Ziel von Tantra ist es, die Buddhaschaft auf einem 
schnelleren Weg zu erreichen, um anderen schneller von Nutzen 
zu sein. 

 
* 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
Da die Übung des Tantra in erster Linie damit beschäftigt ist, 

die Art und Weise zu verwandeln, wie Sie sich selbst, die 
anderen, die Umgebung und Ihre Aktivitäten sehen, kann es 
hilfreich sein, dass Sie sich vorstellen, dass Sie eine mitfühlende 
Motivation, einen reinen Körper und ein Verhalten haben, das 
anderen Vorteil, Nutzen, Gewinn und Unterstützung bringt. 

-148- 



-149- 



TEIL SECHS STUFEN AUF DEM 
WEG 

-150- 



ZWÖLFTES KAPITEL 
Übersicht über den Weg zur Erleuchtung 

LANGSAM FORTSCHREITENDE ENTWICKLUNG 
Wie schreitet ein Praktizierender mithilfe der meditativen 

Kultivierung der Wege des Mitgefühls und der Weisheit 
stufenweise zur Buddhaschaft voran? Im Herz-Sutra stellt 
Buddha die Stufen des Weges in einer kurzen, tiefgründigen 
Aussage dar: „Tadyata gate gate paragate parasamgate bodhi 
svaha", was heißt: „Es ist so: Gehe, gehe, gehe jenseits, gehe 
ganz jenseits, sei in Erleuchtung verwurzelt." Wir wollen diese 
Aussage näher betrachten und fangen dafür mit dem ersten 
Wort, „gate" („gehe", oder „schreite voran") an. Wer schreitet 
voran? Es ist das „Ich" oder Selbst, das in Abhängigkeit vom 
Kontinuum des Geistes bezeichnet wird. Von wo aus schreiten 
Sie voran? Sie bewegen sich vom Daseinskreislauf weg, 
demjenigen Zustand also, der unter dem Einfluss verunreinigter 
Handlungen und kontraproduktiver Emotionen steht. Wohin 
schreiten Sie? Sie schreiten voran zur Buddhaschaft, die mit 
dem Wahrheitskörper ausgestattet ist und für alle Zeit frei ist 
sowohl vom Leiden und den Ursprüngen des Leidens (den 
leidbringenden Emotionen) als auch von den Veranlagungen 
und Neigungen, die von diesen leidbringenden Emotionen 
geschaffen sind. Auf welche Ursachen und Bedingungen stützen 
Sie sich, während Sie voranschreiten? Sie schreiten voran, 
indem Sie sich auf einen Weg verlassen, der die Vereinigung 
von Mitgefühl und Weisheit ist. 

Buddha sagt den Übenden, sie sollen zum jenseitigen Ufer 
gehen. Vom Standpunkt des Übenden aus befindet sich der 
Daseinskreislauf auf dieser Seite, ganz in der Nähe. Am 
jenseitigen Ufer, weit in der Ferne, liegt Nirvana - ein Zustand, 
in dem man über das Leiden hinausgegangen ist. 

-151- 



DIE FÜNF WEGE 
Wenn Buddha sagt: „Tadyata gate gate paragate 

parasamgate bodhi svaha." („Es ist so: Gehe, gehe, gehe 
jenseits, gehe ganz jenseits, sei in Erleuchtung verwurzelt."), 
dann sagt er den Übenden, sie sollen über die fünf Wege hinweg 
voranschreiten: gate - der Weg der Ansammlung, gate - der 
Weg der Vorbereitung, paragate - der Weg des Sehens, 
parasamgate - der Weg der Meditation, bodhi svaha - der Weg 
des Nichtmehr-Lernens. 

Lassen Sie mich die Beschaffenheit des spirituellen 
Fortschritts über diese fünf Wege hinweg erklären: 

1. Was ist der anfängliche Weg, der Weg der Ansammlung? 
Das ist die Phase, während der Sie sich hauptsächlich in der auf 
andere gerichteten Motivation üben und somit einen großen 
Reichtum an Verdiensten ansammeln. Ihre Erkenntnis der 
Leerheit hat auch noch nicht das Niveau erreicht, das „ein aus 
der Meditation entstandener Zustand" genannt wird, in dem sich 
stabilisierende Meditation und analytische Meditation 
gegenseitig unterstützen, obwohl Sie eine Vereinigung von 
Motivation und Weisheit üben. Auf diesem Weg erreichen Sie 
eine kraftvolle konzentrierte Meditation und arbeiten auf einen 
Zustand hin, der aus der Meditation entsteht, welche die 
Leerheit erkennt. 

2. An dem Punkt, an dem Sie einen Zustand der Weisheit 
erreichen, der aus der Meditation entsteht, welche die Leerheit 
erkennt, wechseln Sie über auf den Weg der Vorbereitung. 
Indem Sie sich mehr und mehr mit diesem Zustand vertraut 
machen und indem Sie gleichzeitig mitfühlende Motivation 
kultivieren, nehmen Sie nach und nach das Erscheinen von 
Leerheit immer deutlicher über die vier Stufen dieses Weges der 
Vorbereitung hinweg (Hitze, Gipfel, Geduld und höchste 
weltliche Qualitäten) wahr. 

3. Schließlich wird die Leerheit direkt erkannt, ohne auch nur 

-152- 



die geringste Verunreinigung durch eine dualistische 
Erscheinung, die spurlos verschwunden ist. Das ist der Anfang 
des Weges des Sehens - der Weg anfänglicher direkter 
Erkenntnis der Wirklichkeit in Bezug auf die tiefe Natur der 
Phänomene. An diesem Punkt beginnen im Großen Fahrzeug die 
zehn Bodhisattva-Stufen (die auch Grundlagen genannt werden, 
weil auf ihnen besondere spirituelle Qualitäten hervorgebracht 
werden). Während man sich auf dem Weg des Sehens und dem 
Weg der Meditation befindet, werden die beiden Arten von 
Hindernissen überwunden, die intellektuell erworbenen und die 
angeborenen. Intellektuell erworbene Geisteszustände entstehen, 
indem man falschen Lehrsystemen anhängt. Es gibt 
beispielsweise Anhänger einiger buddhistischer Schulen, die 
glauben, Phänomene würden konventionell durch ihren eigenen 
Charakter existieren. Sie stützen sich dabei auf die unbegründete 
„Beweisführung", dass Phänomene keine Funktionen erfüllen 
könnten, wenn sie nicht auf diese Art und Weise etabliert wären. 
Diese Art von Missverständnis, verunreinigt durch ein nicht 
stichhaltiges Lehrsystem, wird künstlich oder intellektuell 
erworben genannt. Auch wenn Sie sich keine neuen 
Veranlagungen und Neigungen durch falsches konzeptuelles 
Denken in diesem Leben aneignen, haben wir doch alle in 
unserem geistigen Kontinuum Veranlagungen und Neigungen, 
die durch das Anhängen an falsche Sichtweisen in früheren 
Leben verursacht sind. 

Im Gegensatz dazu existieren angeborene fehlerhafte 
Zustände des Geistes in allen fühlenden Wesen - von den 
Insekten bis zu den Menschen - seit anfangsloser Zeit. Sie 
wirken aus ihrem eigenem Antrieb heraus, ohne auf fehlerhafte 
Schriften und Beweisführungen angewiesen zu sein. 

4. Intellektuell erworbene oder künstliche Hindernisse werden 
durch den Weg des Sehens entfernt, wohingegen angeborene 
Hindernisse schwieriger zu überwinden sind (da wir uns seit 
anfangsloser Zeit an diese fehlerhaften Zustände des Geistes 

-153- 



gewöhnt haben). Sie müssen durch die kontinuierliche 
Meditation über die Bedeutung der Leerheit entfernt werden. Da 
solche Meditation wiederholt über einen langen Zeitraum 
hinweg stattfinden muss, wird dieser Abschnitt des Weges der 
Weg der Meditation genannt. In der Tat haben wir schon früher 
über die Leerheit meditiert, aber der Weg der Meditation 
verweist auf einen Weg von ausgedehntem Vertrautmachen und 
Gewöhnen. 

Auf dieser Ebene durchschreiten Sie die verbleibenden neun 
Bodhisattva-Stufen. Von den zehn Bodhisattva-Stufen werden 
die ersten sieben unrein genannt, und die letzten drei werden 
rein genannt. Das kommt daher, weil Sie auf den ersten sieben 
Stufen immer noch damit beschäftigt sind, leidbringende 
Hindernisse zu entfernen. Somit sind diese sieben Bodhisattva-
Stufen noch nicht gereinigt. Bis zum ersten Teil der achten 
Bodhisattva-Stufe entfernen Sie leidbringende Emotionen. Der 
verbleibende Teil der achten Stufe und die neunte und zehnte 
Stufe befähigen Sie dazu, die Hindernisse für die Allwissenheit 
zu überwinden. 

5. Jetzt, indem Sie die diamantengleiche konzentrierte 
Meditation anwenden, die am Ende der zehnten Bodhisattva-
Stufe - dem Höhepunkt der noch zu überwindenden Hindernisse 
- erlangt wird, können Sie erfolgreich die sehr subtilen 
Hindernisse zur Allwissenheit unterminieren. Schon im nächsten 
Augenblick wird Ihr Geist ein allwissendes Bewusstsein, und 
gleichzeitig wird die tiefe Natur Ihres Geistes zum Naturkörper 
eines Buddha. Das ist der fünfte und letzte Weg, der Weg des 
Nichtmehr-Lernens. Vom sehr subtilen Wind, oder der Energie 
die mit diesem Geist eine Einheit bildet -, entspringen spontan 
verschiedene reine und unreine körperliche Formen, um 
Lebewesen beizustehen; diese werden die Formkörper eines 
Buddha genannt. Das ist die Buddhaschaft, ein Zustand, in dem 
man eine Quelle von Hilfe und Glück für alle fühlenden Wesen 
ist. 

-154- 



Lassen Sie mich hier einen Augenblick innehalten, um die 
vielen Missverständnisse darüber anzusprechen, ob Frauen die 
Buddhaschaft erreichen können oder nicht. Im Sutra-Teil des 
Großen Fahrzeugs gibt es keinen Hinweis darauf, dass eine Frau 
nicht die Buddhaschaft erreichen kann. Jedoch stellen die Texte 
fest, dass Sie während der Übungen der Ansammlung von 
Verdienst über den Zeitraum von drei unermesslich langen 
Weltzeitaltern hinweg an einen Punkt kommen werden, an dem 
das Karma, an dem Sie arbeiten, zu den körperlichen 
Merkmalen und Schönheiten eines Buddha heranreift. 
Entsprechend dem Sutra-Teil des Großen Fahrzeugs ist es 
förderlich, wenn man zu diesem Zeitpunkt eine starke 
körperliche Stütze hat. Daher werden Sie natürlicherweise dahin 
kommen, den Körper eines Mannes zu haben. Diese Texte sagen 
auch, dass Sie in dem letzten Leben, bevor Sie die Buddhaschaft 
erlangen, den Körper eines Mannes brauchen. Im Höchsten 
Yoga-Tantra, das wir als das endgültige System betrachten, wird 
jedoch nicht nur gesagt, dass eine Frau die Buddhaschaft 
erlangen kann, sondern auch, dass sie dies genau in diesem 
Leben erreichen kann. 

DIE QUALITÄTEN DER BUDDHASCHAFT 
In allen Ausprägungen des Buddhismus beruht die Übung auf 

der Absicht, den Daseinskreislauf zu verlassen. Im Großen 
Fahrzeug sind Sie außerdem motiviert von der Absicht, für das 
Wohl der anderen erleuchtet zu werden. Im Tantra können Sie 
Buddhaschaft erlangen mithilfe von Methoden, welche die 
Entwicklung von konzentrierter Meditation fördern, in der 
ruhiges Verweilen und besondere Einsicht vereint sind. Im 
Zustand der Buddhaschaft sind alle Hindernisse beseitigt - die 
leidbringenden Hindernisse, welche die Befreiung aus dem 
Daseinskreislauf verhindern, und die Hindernisse für die 
Allwissenheit, welche die Buddhaschaft verhindern. 

Die Qualitäten eines Buddha werden als verschiedene 
„Körper" beschrieben, die in zwei allgemeine Arten eingeteilt 

-155- 



werden können: * der Wahrheitskörper für die Erfüllung Ihres 
eigenen Wohlergehens und * die Formkörper für die Erfüllung 
des Wohlergehens der anderen. 

Die Formkörper wiederum können danach unterteilt werden, 
wie sie den Lebewesen auf verschiedenen reinen und unreinen 
Ebenen erscheinen: Sehr weit fortgeschrittene Übende haben 
Zugang zum Vollkommenen Freudenkörper. Die Übenden auf 
anderen Ebenen erfahren eine große Vielfalt von 
Emanationskörpern. Der Wahrheitskörper kann auch in zwei 
Arten unterteilt werden, in den Naturkörper und den Erhabenen 
Weisheitskörper. Der Naturkörper kann weiter unterteilt werden 
in einen Zustand natürlicher Reinigung und in einen Zustand 
hinzugefügter (oder verursachter) Reinigung. Der Erhabene 
Weisheits-Wahrheitskörper kann vielen verschiedenen 
Standpunkten entsprechend weiter unterteilt werden. Maitreyas 
Schmuck der Klaren Erkenntnis benennt einundzwanzig 
Gruppen unbefleckter erhabener Weisheiten, die in einhundert 
und sechsundvierzig Gruppen unterteilt werden können. 

AUF LANGE SICHT ÜBEN 
Das war eine kurze Erklärung: des Fundaments - der zwei 

Wahrheiten, konventionell und endgültig; der Wege, die auf 
diesem Fundament aufbauen - Mitgefühl und Weisheit; der 
Früchte dieser Wege - die Formkörper und der Wahrheitskörper 
eines Buddha. Es ist hilfreich, diesen Überblick über den 
Aufbau der Übung zu haben. Sie sollten sich aber daran 
erinnern, dass Verwirklichung durch viele Ursachen und 
Bedingungen hervorgerufen wird - durch richtiges und 
angemessenes Verständnis, durch Ansammlung von Verdienst 
und durch die Überwindung von Hindernissen. Wenn Sie nicht 
zuerst Verdienst angesammelt und schlechte Taten bereinigt 
haben, ist es schwierig, Verwirklichung zu erlangen, nur indem 
Sie sich bemühen zu meditieren. Daher ist es wichtig, sich durch 
jede der Grundvoraussetzungen hindurchzuarbeiten. 

Sich den Grundvoraussetzungen zu verpflichten, bedeutet 

-156- 



nicht einfach, irgendwelche Zähllisten aufzufüllen oder gar eine 
Meditationsklausur von drei Jahren und drei Mondphasen (wie 
einige aus der Tatsache schließen könnten, dass viele 
Meditationsklausuren so lange dauern) oder für irgendeine 
andere Zeitspanne durchzuführen. Stattdessen müssen Sie 
Verdienste ansammeln und Hindernisse reinigen, bis bestimmte 
Verwirklichungen entwickelt sind. Sie können Ihr ganzes Leben 
damit verbringen, mit dem Ziel, zukünftige Leben zu 
verbessern. Manchmal entwickeln Menschen, die lange 
Meditationsklausuren durchgeführt haben, aufgrund eines 
Mangels an Wissen beträchtlichen Stolz nur wegen der 
Tatsache, dass sie die Meditationsklausur abgeschlossen haben. 
Das Anwachsen des Stolzes bringt ein Anwachsen von Ärger, 
Eifersucht und Konkurrenzdenken mit sich. Dasselbe kann 
geschehen, wenn man nur über ein Buchwissen der Lehre 
verfügt. Es ist nicht einfach; die leidbringenden Emotionen sind 
durchtrieben und kompliziert. 

Die Übung ist nicht etwas, dem Sie sich ein paar Wochen 
oder einige Jahre widmen. Sie findet über viele Leben, über 
Ewigkeiten hinweg statt. Wie wir gesehen haben, sprechen 
einige Texte davon, dass die Erleuchtung erlangt wird, nachdem 
man die Ansammlungen von Verdienst und Weisheit über den 
Zeitraum von drei unermesslich langen Weltzeitaltern hinweg 
vollendet hat. Wenn Sie diese Aussage richtig und genau 
betrachten, kann sie Sie dazu ermutigen, eine geduldige, 
ausdauernde Haltung durch schwierige Umstände hindurch 
anzunehmen. Wenn es Sie traurig macht, dies zu hören, dann 
könnte dies durch Ihren Wunsch verursacht sein, aus Ihrer 
großen Fürsorge für andere heraus schnell die Buddhaschaft zu 
erlangen. Es könnte auch ein Zeichen unzureichenden Mutes 
sein. Erleuchtung kann nicht erreicht werden, ohne hart dafür zu 
arbeiten. Wenn Sie anderer Auffassung sind, bedeutet dies, dass 
Sie irgendeine Form von Selbstsucht hegen. 

 

-157- 



* 
Das ist der vollständige Verlauf des Weges. Auch wenn 

Tibeter keine Schätze besitzen, die man in einer Geldtasche 
aufbewahren könnte, haben Sie doch diese Reichtümer, die im 
Geist bewahrt werden können. Die anerkannten guten Absichten 
der verschiedenen Religionen reichen nicht aus; wir müssen sie 
im täglichen Leben in der Gesellschaft umsetzen. Erst dann 
können wir den wirklichen Wert ihrer Lehren verstehen. Falls 
beispielsweise ein Buddhist in einem Tempel meditiert, aber 
außerhalb des Tempels die kontemplativen Ideale dann nicht 
lebt, ist das nicht gut. Wir müssen im täglichen Leben üben. 

Die wirkliche Wert der Übung erweist sich, wenn wir uns in 
einer schwierigen Zeit befinden. Wenn wir glücklich sind und 
alles wie am Schnürchen läuft, dann erscheint uns die Übung 
nicht so dringend. Wenn wir aber unvermeidlichen Problemen 
wie Krankheit, Alter, Tod oder anderen entmutigenden 
Situationen gegenüberstehen, wird es entscheidend, dass wir 
unseren Ärger im Zaum halten, unsere emotionalen Regungen 
beherrschen und unseren guten menschlichen Geist dazu 
benutzen, herauszufinden, wie wir dem jeweiligen Problem mit 
Geduld und Ruhe begegnen können. 

Wenn wir uns auf diese Art und Weise üben, ist es unsere 
größte Hoffnung, dass wir das Problem bewältigen können. 
Falls dies aber nicht möglich ist, kann das Problem dann 
zumindest Ihren geistigen Frieden nicht stören. Das ist gut, oder 
nicht? Sie begegnen der Situation und bewahren Ihre Seelenruhe 
- ohne Medikamente oder Drogen zu nehmen und ohne zu 
versuchen, Ihre Gedanken davon abzubringen. Das ist der 
Grund, warum wir ein so großes Interesse an unseren 
Wochenenden und Ferien haben! Fünf Tage in der Woche sind 
Sie sehr beschäftigt und arbeiten hart, um Geld zu verdienen. 
Und am Wochenende gehen Sie dann mit diesem Geld an einen 
abgelegenen Ort, um eine schöne Zeit zu verbringen! Das 
bedeutet, dass Sie versuchen, Ihren Geist von Ihrem Problem 

-158- 



wegzubringen. Aber das Problem ist immer noch da. 
Wenn Sie jedoch eine gute geistige Einstellung haben, ist es 

nicht nötig, dass Sie sich ablenken. Wenn Sie der Situation ins 
Gesicht sehen und das Problem untersuchen können, dann wird 
es nach und nach wie ein großes Stück Eis im Wasser 
dahinschmelzen. Wenn Sie aufrichtig der Übung nachgehen, 
werden Sie deren wirklichen Wert erfahren. 

Buddhas eigenen Worten zufolge werden seine Lehren hier 
fünftausend Jahre andauern. Am Ende dieser fünftausend Jahre 
werden die Lehren schließlich von jemandem, der eine 
Reinkarnation von Buddha selbst ist, zerstört werden, da die 
Lehren, wenn jener Tag kommt, keinen weiteren Wert mehr 
haben werden. Es gibt jedoch Milliarden von Universen wie 
dem unseren mit unzähligen Milliarden von Welten wie der 
unsrigen. In einigen von diesen werden die Lehren gerade neu 
eingeführt; in anderen gehen sie dem Ende entgegen. Die 
Lehren bleiben fortwährend zu jeder Zeit irgendwo bestehen. 
Die Buddhas verschwinden nie, und die Lehren gehen niemals 
verloren. 

* 
 
 
ZUSAMMENFASSUNG FÜR DIE TÄGLICHE ÜBUNG 
Aus dem ganzen Buch heraus gesammelt und an einer Stelle 

zusammengefügt folgen hier die Zusammenfassungen für die 
täglichen Übungen. Konzentrieren Sie sich auf diejenigen, die 
für Ihr Niveau zu diesem Zeitpunkt geeignet sind. Oder 
wechseln Sie zwischen den Übungen innerhalb einer Woche ab. 
Mit Geduld über einen langen 

Zeitraum hinweg entwickelt, werden Ihnen diese Übungen 
immer vertrauter werden, und Sie werden einen größeren Sinn 
in Ihrem Leben finden. 

-159- 



Ethik der individuellen Befreiung 
1. Überprüfen Sie Ihre Motivation so oft Sie können. Selbst 

am Morgen, bevor Sie aus dem Bett aufstehen, entwickeln Sie 
eine gewaltlose, nicht missbräuchliche Zielsetzung für Ihren 
Tag. In der Nacht überprüfen Sie, was Sie den Tag über getan 
haben. 

2. Nehmen Sie wahr, wie viel Leiden es in Ihrem eigenen 
Leben gibt: 4 Es gibt körperliche und geistigseelische 
Schmerzen, die Sie natürlich zu vermeiden suchen, wie zum 
Beispiel Krankheit, Alter und Tod. * Es gibt vorübergehende 
Erfahrungen, wie das Essen von guten Speisen, die in und aus 
sich selbst angenehm und vergnüglich erscheinen, die sich aber 
in Schmerzen verwandeln, wenn man sie ununterbrochen 
genießt - das ist das Leiden der Veränderung. Wenn eine 
Situation von Vergnügen in Schmerzen übergeht, denken Sie 
über die Tatsache nach, dass sich nun die tiefere Natur des 
ursprünglichen Vergnügens enthüllt. Die Anhaftung an solch 
oberflächliche Freuden wird nur weiteres Leid bringen. 

* Denken Sie darüber nach, wie Sie in einem allgemeinen und 
umfassenden Prozess der Bedingtheit gefangen sind, der unter 
dem Einfluss von Karma und leidbringenden Emotionen anstatt 
unter Ihrer Kontrolle steht. 

3. Entwickeln Sie stufenweise eine realistische Sichtweise des 
Körpers, indem Sie dessen Bestandteile wie Haut, Blut, Fleisch, 
Knochen und so weiter untersuchen. 

4. Untersuchen Sie Ihr Leben genau. So wird es Ihnen 
schließlich schwer fallen, es zu missbrauchen, indem Sie wie 
eine Maschine werden oder indem Sie nur nach Geld als Ersatz 
für Glück streben. 

5. Nehmen Sie angesichts von Schwierigkeiten eine positive 
Einstellung an. Stellen Sie sich vor, dass Sie, indem Sie jetzt 
eine schwierige Situation durchmachen, auch schlimmere 
Konsequenzen von anderen Karmas schwächen, die Sie 

-160- 



andernfalls in der Zukunft erfahren müssten. Nehmen Sie, als 
geistige Übung, die Last ähnlicher Leiden von allen anderen 
Lebewesen auf sich. 

6. Beurteilen Sie die möglichen positiven und negativen 
Wirkungen von Gefühlen wie Begierde, Ärger, Eifersucht und 
Hass. Wenn es offensichtlich wird, dass deren Wirkungen 
schädlich sind, werden Sie zu der Schlussfolgerung kommen, 
dass es keine positiven Auswirkungen beispielsweise von Ärger 
gibt. Analysieren Sie immer genauer, und allmählich wird Ihre 
Überzeugung stärker werden. Wiederholtes Nachdenken über 
die Nachteile von Ärger wird dazu führen, dass Sie erkennen, 
dass er sinnlos, ja geradezu bemitleidenswert ist. Diese 
Entscheidung wird die schrittweise Verringerung Ihres Ärgers 
bewirken. 

7. Nachdem Sie das Ausmaß des Leidens erkannt haben, 
untersuchen Sie dessen Ursprung und stellen Sie fest, dass der 
Ursprung des Leidens in der Unwissenheit über die wahre Natur 
von Menschen und Dingen liegt und dass Wollust, Hass und so 
weiter auf dieser Unwissenheit beruhen. Erkennen Sie, dass 
Leiden beseitigt und in die Sphäre der Wirklichkeit hinein 
aufgelöst werden kann. Reflektieren Sie darüber, dass diese 
wahre Beendigung durch die Übung in Ethik, konzentrierter 
Meditation und Weisheit - den wahren Wegen - erreicht wird. 

8. Beobachten Sie Ihre Anhaftungen an Speisen, Kleidung 
und Unterkunft und wenden Sie die Übungen eines Mönches 
oder einer Nonne in Zufriedenheit auf das Leben als Laie an. 
Geben Sie sich mit angemessener Nahrung, Kleidung und 
Unterkunft zufrieden. Nutzen Sie die zusätzliche freie Zeit für 
die Meditation, sodass Sie mehr Probleme bewältigen können. 

9. Entwickeln Sie den starken Wunsch, davon Abstand zu 
nehmen, anderen entweder körperlich oder mit Worten zu 
schaden, gleichgültig ob man Sie in eine peinliche Lage versetzt, 
Sie beleidigt, gedemütigt, herumgestoßen oder geschlagen hat. 

-161- 



Ethik der Fürsorge für andere 
Führen Sie die Visualisation in fünf Schritten zur 

Entwicklung von Mitgefühl durch: 
1. Bleiben Sie ruhig, gelassen und vernünftig. 
2. Stellen Sie sich rechts vor Ihnen eine egoistische, 

selbstsüchtige Variante von Ihnen vor. 
3. Stellen Sie sich links vor Ihnen eine Gruppe armer 

Menschen vor, mit denen Sie nicht verwandt oder bekannt sind, 
weder Freunde noch Feinde. 

4. Beobachten Sie diese beiden Seiten von Ihrem ruhigen 
Aussichtspunkt aus. Denken Sie nun: „Beide Seiten möchten 
Glück. Beide möchten sich vom Leiden befreien. Und beide 
haben das Recht, diese Ziele zu erreichen." 

5. Überlegen Sie sich Folgendes: „So wie wir normalerweise 
willens sind, vorübergehende Opfer zu bringen, um ein 
größeres, langfristiges Ziel zu erreichen, ist der Nutzen der 
größeren Anzahl leidender Lebewesen zu meiner Linken sehr 
viel bedeutender als diese eine egoistische Person zu meiner 
Rechten." Beobachten Sie, wie Ihr Geist sich ganz natürlich der 
Seite mit der größeren Anzahl von Menschen zuwendet. 

Führen Sie das Ritual für die Erweckung des 
Erleuchtungsgeistes durch: 

Nehmen Sie zuerst die sieben vorbereitenden Schritte: 
1. Verehrung. Stellen Sie sich Buddha Shakyamuni vor, 

umgeben von unzähligen Bodhisattvas, wie sie den 
Himmelsraum vor Ihnen erfüllen, und erweisen Sie ihnen Ihre 
Verehrung und Hochachtung. 

2. Opfergaben darbringen. Bringen Sie alle herrlichen Dinge, 
ob Sie diese nun besitzen oder nicht, den Buddhas und 
Bodhisattvas als Opfergaben dar - Ihren Körper, Ihren Besitz, 
Ihre Talente und Ihre eigenen Tugenden eingeschlossen. 

3. Offenlegen. Legen Sie alle unzähligen schlechten 

-162- 



Handlungen des Körpers, der Rede und des Geistes offen, die 
Sie mit der Absicht begangen haben, anderen zu schaden. 
Bereuen Sie es, diese Handlungen begangen zu haben, und 
entwickeln Sie den Wunsch, davon in Zukunft Abstand zu 
nehmen. 

4. Bewunderung. Bewundern Sie aus der Tiefe Ihres Herzens 
Ihre eigenen guten Eigenschaften und Tugenden und die 
anderer. Erfreuen Sie sich an den guten Dingen, die Sie in 
diesem und früheren Leben getan haben und denken Sie: „Da 
habe ich wirklich etwas Gutes getan." Freuen Sie sich über die 
guten Eigenschaften und Tugenden anderer, die der Buddhas 
und Bodhisattvas mit eingeschlossen. 

5. Inständige Bitte. Bitten Sie die Buddhas, die vollständig 
erleuchtet worden sind, aber noch nicht gelehrt haben, dies zum 
Wohl all derer zu tun, die leiden. 

6. Demütige Bitte. Bitten Sie die Buddhas demütig, nicht zu 
verscheiden. 

7. Widmung. Widmen Sie diese sechs Übungen dem Erlangen 
der höchsten Erleuchtung. 

Dann führen Sie den Hauptteil des Rituals zum Entwickeln 
des Erleuchtungsgeistes des Strebens durch: 

1. Stellen Sie sich einen Buddha oder Ihren spirituellen Lehrer 
als Stellvertreter des Buddha vor Ihnen vor mit der festen 
Absicht, die Buddhaschaft zu erlangen, um anderen Wesen zu 
helfen. 

2. Rezitieren Sie dreimal folgende Worte, als würden Sie 
diese ihm oder ihr nachsprechen: 

Möge ich durch die Ansammlungen meiner mithilfe von 
Freigebigkeit, ethischem Verhalten, Geduld, freudiger 
Anstrengung, Konzentration und Weisheit erworbenen 
Verdienste die Buddhaschaft erlangen, um allen Lebewesen 
helfen zu können. 

-163- 



Um diesen tiefgründigen Altruismus in diesem Leben zu 
stärken und aufrechtzuerhalten, führen Sie Folgendes aus: 

1. Vergegenwärtigen Sie sich immer wieder, welche Vorteile 
es hat, wenn Sie die Absicht entwickeln, zum Wohle anderer 
erleuchtet zu werden. 

2. Unterteilen Sie den Tag und die Nacht in jeweils drei 
Abschnitte. Nehmen Sie sich während jedem dieser Abschnitte 
ein wenig Zeit oder erheben Sie sich kurz vom Schlaf, und üben 
Sie die Visualisation in fünf Schritten, die oben beschrieben 
wurde. Es ist auch ausreichend, wenn 

Sie die fünf Schritte dreimal in einer Morgensitzung und 
dreimal in einer Abendsitzung durchführen, die jeweils fünfzehn 
Minuten dauert. 

3. Vermeiden Sie es, das Wohlergehen auch nur eines 
einzigen Lebewesens zu vernachlässigen. 

4. Beschäftigen Sie sich so viel wie möglich mit tugendhaften 
Handlungen, und entwickeln Sie ein grobes Verständnis der 
Natur der Wirklichkeit, oder erhalten Sie den Wunsch danach 
aufrecht, und arbeiten Sie daran. 

Um diesen tiefgründigen Altruismus in zukünftigen Leben zu 
stärken und aufrechtzuerhalten, 

1. belügen Sie niemals irgendjemanden, es sei denn, Sie 
könnten anderen durch Lügen großen Nutzen bringen. 

2. helfen Sie anderen Menschen direkt oder indirekt, auf dem 
Weg zur Erleuchtung voranzuschreiten. 

3. behandeln Sie alle Lebewesen mit Respekt. 
4. betrügen Sie niemals irgendjemanden und bleiben Sie 

immer aufrichtig. 
Denken Sie im Wesentlichen immer wieder: „Möge ich dazu 

fähig sein, allen Lebewesen zu helfen." 
Konzentrierte Meditation 
1. Wählen Sie sich einen Gegenstand der Meditation, 

-164- 



fokussieren Sie Ihren Geist darauf und versuchen Sie, Stabilität, 
Klarheit und Intensität zu erreichen und aufrechtzuerhalten. 
Vermeiden Sie Schlaffheit und Aufgeregtheit. 

2. Alternativ hierzu: Identifizieren Sie den grundlegenden 
Zustand des Geistes, unbefleckt von Gedanken, einfach in 
seinem eigenen Zustand - reines Leuchten, die erkenntnisfähige 
Natur des Geistes. Verweilen Sie mit Achtsamkeit und 
Introspektion in diesem Zustand. Wenn ein Gedanke entsteht, 
schauen Sie nur auf die eigentliche Natur dieses Gedankens. Das 
wird dazu fuhren, dass der Gedanke seine Kraft verliert und sich 
von alleine auflöst. 

Weisheit 
Versuchen Sie Folgendes als eine Übung dafür, zu erkennen, 

wie Objekte und Lebewesen fälschlicherweise in der 
Wahrnehmung erscheinen: 

1. Beobachten Sie, wie ein Gegenstand wie zum Beispiel eine 
Armbanduhr in einem Geschäft erscheint, wenn Sie ihn zum 
ersten Mal wahrnehmen; wie sich dann seine Erscheinungsweise 
ändert und immer konkreter wird, so wie Ihr Interesse daran 
größer wird und wie er schließlich erscheint, nachdem Sie ihn 
gekauft haben und als Ihr Eigentum betrachten. 

2. Nehmen Sie zu unterschiedlichen Zeiten wahr, wie Sie 
selbst Ihrem Geist erscheinen, als ob Sie in und aus sich selbst 
existent wären, ohne von einem Geist und einem Körper 
abhängig zu sein. 

3. Reflektieren Sie dann oft darüber, wie Phänomene in 
Abhängigkeit von Ursachen und Wirkungen entstehen und 
beobachten Sie, wie dies der Art und Weise widerspricht, wie 
Menschen und Dinge erscheinen, nämlich aus sich selbst heraus 
existierend, inhärent existierend. Wenn Sie zum Nihilismus 
neigen, reflektieren Sie mehr über das Entstehen in 
Abhängigkeit. Wenn Sie durch die Konzentration auf Ursachen 
und Bedingungen dazu neigen, die inhärente Existenz von 

-165- 



Phänomenen zu verfestigen, dann legen Sie mehr Gewicht auf 
das Nachdenken darüber, wie das Bedingtsein dieser so stabilen 
Erscheinungsweise widerspricht. Sie werden wahrscheinlich von 
der einen zur anderen Seite gezogen werden. Es braucht Zeit, 
den wahren Mittelweg zu finden. 

Außerdem: 
1. Erkennen Sie die leuchtende, klare und erkenntnisfähige 

Natur des Geistes, ungetrübt von Gedanken und ohne 
irgendwelche konzeptuelle Überlagerungen. 

2. Ergründen Sie immer wieder die tiefere Natur des Geistes, 
um seine Abwesenheit von inhärenter Existenz, seine Leerheit, 
zu offenbaren. Denken Sie darüber nach, wie der Geist von 
Ursachen, Bedingungen und seinen Bestandteilen abhängig ist. 
Für den Geist hängt jede Zeitspanne des Geistes - ob es nun eine 
Minute oder der kürzeste Augenblick ist - von früheren und 
späteren Abschnitten dieser Zeitspanne ab. 

3. Versuchen Sie, die Vereinbarkeit der Erscheinung des 
Geistes mit seiner Leerheit von inhärenter Existenz zu erkennen. 
Sehen Sie, wie diese beiden sich gegenseitig unterstützen. 

Tantra 
Da es die Übung des Tantra ist, in erster Linie die Art und 

Weise umzuwandeln, wie Sie sich selbst, andere und Ihre 
Umwelt betrachten, kann es hilfreich sein, wenn Sie 
visualisieren, wie Sie selbst eine mitfühlende Motivation und 
einen makellosen Körper haben und Aktivitäten ausführen, die 
anderen Nutzen bringen. 

* 
 
Obwohl mein eigenes Wissen begrenzt und auch meine 

Erfahrung sehr armselig ist, habe ich dennoch mein Bestes 
versucht, Ihnen zu helfen, die vollständige Weite und Größe der 
Lehren Buddhas zu verstehen. Bitte versuchen Sie auszuführen, 

-166- 



was auch immer in diesem Buch Ihnen als hilfreich erscheint. 
Falls Sie einer anderen Religion angehören, dann nehmen Sie 
bitte an, was immer unterstützend für Sie sein mag. Falls Sie 
nicht denken, dass etwas für Sie von Nutzen sein könnte, dann 
legen Sie es getrost zur Seite. 

-167- 



-168- 



-169- 

AUSGEWÄHLTE BIBLIOGRAPHIE 

* 
 
 
 
Shantideva: Eintritt in das Leben zur Erleuchtung. Diederichs, 

München. 
Tenzin Gyatso, XIV. Dalai Lama: Einführung in den 

Buddhismus. Die Harvard-Vorlesungen. Freiburg, 16. Aufl. 
2001 (Herder Spektrum 4946). 

Tenzin Gyatso, XIV. Dalai Lama: Gesang der inneren 
Erfahrung. Die Stufen auf dem Pfad zur Erleuchtung. Hamburg 
(dharma edition) 1998. 

Tenzin Gyatso, XIV. Dalai Lama, Francisco J. Varela: Traum, 
Schlaf und Tod. Grenzbereiche des Bewusstseins. München 
(Hugendubel) 1998. (Auch als Piper-Taschenbuch erhältlich.) 

Tenzin Gyatso, XIV. Dalai Lama: Yoga des Geistes. 
Hamburg (dharma edition), 3. Aufl. 1999. 

Tenzin Gyatso, XIV. Dalai Lama: Der Friede beginnt in dir. 
Wie innere Haltung nach außen wirkt. Freiburg, 6. Aufl. 2001 
(Herder Spektrum 5128). 

Jeffrey Hopkins (Hrsg.): Tantra in Tibet. München 
(Diederichs), 5. Aufl. 1994. 

Jeffrey Hopkins: Mitgefühl und Liebe. Meditationstechniken 
und buddhistische Sichtweise. Goldmann, München. 

 


	Cover
	INHALT
	VORWORT
	EINFÜHRUNG�Die Notwendigkeit von Frieden und Mit
	TEIL EINS DIE GRUNDLAGEN
	ERSTES KAPITEL�Drei Wege der Übung

	TEIL ZWEI ÜBUNG IN ETHIK
	ZWEITES KAPITEL�Das Ausmaß des Leidens erkennen
	DRITTES KAPITEL�Aufdecken, wie Schwierigkeiten anfangen und enden
	VIERTES KAPITEL�Schädliche Handlungen unterlasse
	FÜNFTES KAPITEL�Hilfe gewähren
	SECHSTES KAPITEL�Erleuchtung anstreben

	TEIL DREI�ÜBUNG IN KONZENTRIERTER MEDITATION
	SIEBTES KAPITEL�Den Geist fokussieren

	TEIL VIER ÜBUNG IN WEISHEIT
	ACHTES KAPITEL�Die Seinsweise von Lebewesen und Dingen untersuchen
	NEUNTES KAPITEL�Der Mittlere Weg
	ZEHNTES KAPITEL�Der Geist und die eigentliche Natur des Geistes

	TEIL FÜNF TANTRA
	ELFTES KAPITEL�Gottheiten-Yoga

	TEIL SECHS STUFEN AUF DEM WEG
	ZWÖLFTES KAPITEL�Übersicht über den Weg zur Er�
	AUSGEWÄHLTE BIBLIOGRAPHIE


