


Der Krieg



Campus Einführungen

Herausgegeben von
Thorsten Bonacker (Marburg)
Hans-Martin Lohmann (Frankfurt a.M.)

Andreas Herberg-Rothe, Dr. phil. habil., ist Privatdozent am
Institut für Sozialwissenschaften der Humboldt Universität
zu Berlin.



Andreas Herberg-Rothe

Der Krieg
Geschichte und Gegenwart

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Gefördert durch die Deutsche Stiftung Friedensforschung

Die Deutsche Bibliothek – CIP-Einheitsaufnahme

Ein Titeldatensatz für diese Publikation ist bei
der Deutschen Bibliothek erhältlich.
ISBN 3-593-37236-3

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig.
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen
Systemen.
© 2003 Campus Verlag GmbH, Frankfurt/Main
Umschlaggestaltung: Guido Klütsch, Köln
Umschlagmotiv: © dpa Bilderdienst
Satz: TypoForum GmbH, Seelbach
Druck und Bindung: Druckhaus Beltz, Hemsbach
Gedruckt auf säurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier.
Printed in Germany



Inhalt

Einleitung: Chamäleon Krieg . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1 Staatenkrieg, Bürgerkrieg, nicht-staatliche
Kriege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

2 Moderne, Krieg und Gewalt . . . . . . . . . . . . . . . . 44

3 Waffenträger: Vom Söldner bis zum
Terroristen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4 Vielfalt der Kriegsursachen . . . . . . . . . . . . . . . . 84

5 Töten im Krieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

6 Kontinuitäten und Brüche . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

5





Einleitung: Chamäleon Krieg

»Der Krieg ist also nicht nur ein wahres Chamäleon, weil
er in jedem konkreten Fall seine Natur etwas ändert, son-
dern er ist auch seinen Gesamterscheinungen nach, in
Bezug auf die in ihm herrschenden Tendenzen, eine wun-
derliche Dreifaltigkeit«.

Mit diesen Worten leitet Carl von Clausewitz, der bis heute
bedeutendste Theoretiker des Krieges und der Kriegführung,
seine abschließenden Überlegungen zur Theorie des Krieges
ein. Diese drei Tendenzen der »wunderlichen Dreifaltigkeit«
sind die ursprüngliche Gewaltsamkeit des Krieges, der Kampf
zwischen zwei oder mehreren Gegnern sowie die untergeord-
nete Natur des Krieges als eines politischen Werkzeuges. Im
Gegensatz zu gängigen Interpretationen erschöpft sich Clause-
witz’ politische Theorie des Krieges keineswegs in seiner
berühmten Formel vom Krieg als Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln. Vielmehr betont er mit seiner dialektischen
Konzeption der wunderlichen Dreifaltigkeit1

1 Ausführlich habe ich diese dialektische Konzeption dargestellt in
Das Rätsel Clausewitz. Politische Theorie des Krieges im Wider-
streit, München 2001.

die Wandelbar-

7



keit des Krieges, seinen chamäleonhaften Charakter (Clause-
witz 1990, 212–213).

»Dies ist kein Krieg mehr.« Diese von Lord Kitchener, Ober-
befehlshaber der englischen Streitkräfte, während des Ersten
Weltkriegs getroffene Aussage verdeutlicht grundlegende Pro-
bleme mit dem leidvollen Phänomen Krieg (zit. Stephan 1998,
133). In der historischen Entwicklung hat es immer wieder
Zäsuren in der Kriegführung gegeben, die den Zeitgenossen als
umwälzend und revolutionär galten, während sie den Nach-
kommen als bloße Fortentwicklungen des Krieges erschienen.
Nach dem Interventionskrieg gegen den Irak von 1991 plä-
dierte man sogar für die »Abschaffung des Krieges«. Gemeint
war jedoch, dass solche »Polizeiaktionen« nicht mehr mit dem
Begriff des Krieges belastet werden sollten (Osiander 1995).
Auch heute geht man von einem grundlegenden Bruch in der
Kriegsgeschichte aus, dem zwischen alten und neuen Kriegen
nach den Epochenjahren um 1989 und dem Ende des Wettrüs-
tens zwischen Ost und West.

Die neuen Kriege sind gekennzeichnet durch den Verfall von
Staatlichkeit und das Überhandnehmen privatisierter Gewalt,
das Auftreten scheinbar längst der Vergangenheit angehören-
der Waffenträger wie Söldner, Kindersoldaten und Warlords
sowie durch Kämpfe um Identität, Bodenschätze und grundle-
gende existentielle Ressourcen wie etwa Wasser. Ihr äußeres
Kennzeichen ist das vermehrte Auftreten irrational scheinender
und exzessiver Gewalt (Selbstmordanschläge, Formen von
Mega-Terror wie bei den Anschlägen vom 11. September),
Massakern linker wie rechter, islamistischer oder sonstiger reli-
giöser Bewegungen oder das Umschlagen von nachbarschaftli-
chen Beziehungen in den »Kampf aller gegen alle« in ethnisch
überformten Konflikten.

Die neuen Kriege und das Auftreten massenhafter Gewalt
sind jedoch nur die eine Seite. Die andere ist charakterisiert
durch eine technologische Revolution, die nur mit der Einfüh-

8



rung der Motorkraft in die Kriegführung vergleichbar ist, vor
allem von Panzern und Flugzeugen Anfang des 20. Jahrhun-
derts. Symbol dieser megatechnologischen Kriegführung sind
die Cruisemissiles, die »an der Ampel rechts abbiegen«, um
zielgenau den Lüftungsschacht eines gegnerischen Bunkers
anzufliegen, sowie die militärische Nutzung des Weltraums. In
Verbindung mit der Computertechnologie ermöglicht sie die
nahezu zeitverlustfreie Vernetzung der sich unmittelbar im
Kampf befindenden Soldaten mit ihrer militärischen Führung.
Die über die Einpflanzung von Chips noch zu steigernde di-
rekte Vernetzung von Mensch und Maschine führt vom Solda-
ten der industrialisierten Massenheere des 20. Jahrhunderts
über Berufsarmeen zum technologischen Krieger des 21. Jahr-
hunderts.

Ursprünglich als Reaktion auf die Weigerung der westlichen
Gesellschaften gedacht, Opfer auf der eigenen Seite oder der
gegnerischen Zivilbevölkerung zuzulassen, verändert diese
»Revolution in Military Affairs« die bisherige Kriegführung
fundamental. Besonders die neueste Entwicklung miniaturi-
sierter Atombomben, die gegen gegnerische Bunkersysteme
eingesetzt werden sollen, kann die bisherige Grenze zwischen
konventioneller und atomarer Kriegführung durchlässig ma-
chen. Verstärkt wird diese Problematik durch die Versuche
einer Reihe von Staaten, in den Besitz von atomaren, chemi-
schen und biologischen Massenvernichtungswaffen zu gelan-
gen.

Der gegenwärtige waffentechnologische Wandel begründet
zum Teil den Übergang von Wehrpflicht- zu Berufsarmeen, weil
in einer relativ kurzen Ausbildungszeit nicht mehr die notwen-
digen Kenntnisse und Fähigkeiten vermittelt werden können.
Umgekehrt sind die neuen Formen von Massakern und Ver-
wüstungskriegen wesentlich mit bedingt durch die vereinfachte
Bedienung von automatisierten Handfeuerwaffen und deren
massenhafte Verbreitung.

9



erstellt von ciando

Díe momentane Entwicklung in Kriegführung und gewaltsa-
men Konflikten ist durch wesentliche Gegensätze gekennzeich-
net: Auf der einen Seite gibt es Kriege mit »Messern und
Macheten«, auf der anderen futuristisch anmutende Hightech-
Kriege. Zwischen diesen Kriegsformen existieren zahlreiche
Übergänge und Mischformen, in denen etwa ethnisch über-
formte oder »vormoderne« Konflikte mit modernsten Waffen-
systemen ausgetragen werden. Zudem ist es zwar richtig, dass
viele gewaltsame Konflikte nach dem Zweiten Weltkrieg nicht
mehr zwischen Staaten ausgetragen wurden, sondern im
wesentlichen bürgerkriegsähnliche Kämpfe waren, bei denen
sich auf mindestens einer Seite nicht-staatliche Organisationen
beteiligten. Dies bedeutet jedoch keineswegs, dass die Tendenz
zur Entstaatlichung des Krieges unumkehrbar ist.

Ganz im Gegenteil können Konflikte zwischen etablierten
und aufstrebenden Staaten völlig neue Dimensionen anneh-
men, wenn beide Seiten über Atomwaffen oder andere Massen-
vernichtungswaffen verfügen. Schon vor Jahren formulierte ein
pakistanischer Generalstabschef: »Never fight the US without
having atomic-bombs.« Die Verfügung über Massenvernich-
tungswaffen, insbesondere über Atombomben, scheint für eine
Reihe von Staaten das geeignete Mittel zu sein, der Übermacht
der USA etwas entgegensetzen zu können. Inwieweit dieses Ziel
jedoch der Abschreckung sowie der Aufhebung der konventio-
nellen Überlegenheit der USA dient oder lediglich der Verfol-
gung eigener Interessen und der Bekämpfung der jeweiligen
regionalen Gegner, ist gegenwärtig schwer absehbar. Die Ent-
wicklung von Massenvernichtungswaffen und entsprechenden
Trägerraketen durch eine Vielzahl von Staaten, die hierüber
bisher nicht verfügten, stellt aber in jedem Fall eine ebenso
große Gefahr dar wie der diagnostizierte Niedergang des Staa-
tes (van Creveld 1999).

Seit den Anschlägen auf das World Trade Center ist aller-
dings eine Renaissance des Staates zu beobachten. Schienen

10



diese Anschläge zunächst die Überlegenheit von Konzepten
gemeinschaftlicher Organisation in Form von »Netzwerken«
zu belegen, so feiern Staatskonzepte seitdem eine überra-
schende Wiederauferstehung. »Kurz zuvor noch als obsoletes,
Ressourcen verschlingendes (. . .) Relikt auf dem Altar der Glo-
balisierung geopfert« oder in den Bürgerkriegen und Gewalt-
märkten der Dritten Welt beerdigt, setzt sich die Einsicht durch,
dass »Sicherheit nicht allein nach marktwirtschaftlichen Kos-
tenkalkülen zu organisieren ist« (Spanger 2002, 1) und privati-
sierte Gewalt kein anzustrebendes Ziel sein kann. Der dro-
hende und scheinbar unaufhaltsame Niedergang des Staates
scheint bis auf weiteres vertagt.

Im Gegensatz zu den skizzierten antagonistischen Tendenzen
des historisch vergangenen wie gegenwärtigen Kriegsgesche-
hens geht meine Darstellung von einem einheitlichen Kriegsbe-
griff aus, der im Anschluss an die von Clausewitz so genannte
»wunderliche Dreifaltigkeit des Krieges« aus drei Teilen be-
steht – Gewalt, Kampf und die Zugehörigkeit der Kämpfenden
zu einer umfassenderen Gemeinschaft.2

2 Explizit spricht Clausewitz von der »ursprünglichen Gewaltsam-
keit«, dem Spiel der Wahrscheinlichkeiten und des Zufalls sowie
der untergeordneten Natur des Krieges als eines politischen Werk-
zeuges (Clausewitz 1990, 212–213). Aus der Interpretation des
gesamten ersten Kapitels von Vom Kriege ergibt sich, dass die bei-
den ersten dieser drei Tendenzen mit den Kategorien von Gewalt
und Kampf zu identifizieren sind. Zum Teil über Clausewitz hinaus-
gehend, bestimme ich die dritte dieser drei Tendenzen als Zugehö-
rigkeit der Kämpfenden zu einer größeren Gemeinschaft. Dies kann
eine politische, religiöse oder ethnische Gemeinschaft sein. Zur
Gesamtinterpretation von Clausewitz siehe Herberg-Rothe 2001.

Den Zusammenhang
zwischen Krieg und der sozialen Ordnung der Gemeinschaft
machte Hans Delbrück zum Dreh- und Angelpunkt seiner
monumentalen Geschichte der Kriegskunst im Rahmen der
politischen Geschichte (Neuauflage Delbrück 2000).

11



Krieg ist auf den ersten Blick durch die massenhafte Anwen-
dung von Gewalt gekennzeichnet. Gewalt ist ein asymmetri-
sches Verhältnis von Handlungsmacht und Erleiden. Bei der
Anwendung von Gewalt besteht grundsätzlich die Problematik
ihrer Verselbständigung, worauf Wolfgang Sofsky besonders
eindringlich hingewiesen hat. Seinen Ausführungen ist wenig
hinzuzufügen, wenn er schreibt, Gewalt steigert sich selbst
(Sofsky 1996, 62). Immanuel Kant hatte einen ähnlichen Ge-
danken in der Formulierung ausgedrückt, dass der Krieg mehr
schlechte Menschen mache als er deren wegnehme (zit. Münk-
ler 1992, 56–57). Clausewitz beschreibt diese Verselbständi-
gung der Gewalt so: Krieg sei ein Akt der Gewalt, und es gebe in
der Anwendung derselben keine Grenzen (Clausewitz 1990,
194).

Ohne die Problematik der Verselbständigung der Gewalt zu
relativieren, ist Gewalt im Krieg jedoch kein Selbstzweck, son-
dern Mittel. Eine verselbständigte, entfesselte Gewalt, ein Pri-
mat der Gewalt über die Politik, ist für Clausewitz grundsätz-
lich dysfunktional, wie ihn seine Analyse des Scheiterns Napo-
leons bei Waterloo gelehrt hat (Herberg-Rothe 2001, 44ff.).
Wesentlich für die Gewalt im Krieg ist vor allem der Charakter
der angewandten Mittel. Ein unmittelbarer Nahkampf mit
Fäusten, Schwertern und Schilden verlangt andere kämpferi-
sche Eigenschaften als einer mit Pfeil und Bogen, Präzisions-
waffen oder mit computergestützter Technologie. Während im
einen Fall körperliche Stärke, Aggressivität und sogar Hass
vonnöten sind, können sie im zweiten kontraproduktiv sein.
Hier werden geistige Fähigkeiten, Selbstbeherrschung und eine
relative Gleichgültigkeit gegenüber dem Gegner benötigt.

Wie unterscheidet sich aber Krieg von anderen Formen mas-
senhaft angewandter Gewalt? Zwar sind Völkermorde sehr
häufig mit Krieg einhergegangen – etwa der Genozid an den
Armeniern im Ersten, der Mord an den Juden im Zweiten Welt-
krieg –, aber selbst in diesen Fällen werden sie als das bezeich-

12



net, was sie sind: Völkermord und nicht Völkerkrieg. Neben
dem Aspekt massenhafter Gewalt gehört zum Krieg somit ein
Minimum an realem Kampf – ansonsten handelt es sich um
Massaker, Massenvernichtung oder Massenmord (Waldmann
1998a, 16f.). Die Besetzung der Tschechoslowakei durch die
deutsche Wehrmacht war kein Krieg, sondern ein Überfall, eine
Okkupation. Carl von Clausewitz hat diese Problematik in der
Formulierung auf den Punkt gebracht, dass Krieg eigentlich
erst mit der Verteidigung anfange. Erst wenn sich jemand gegen
eine massive Gewaltanwendung wehrt, entsteht ein realer
Kampf und damit ein Krieg. Wie unterscheiden sich Gewalt
und Kampf? Gewalt ist gebunden an das erwähnte asymmetri-
sche Verhältnis von Handeln und Erleiden, Kampf dagegen an
ein Minimum von Symmetrie der Kämpfenden – Clausewitz’
Begriff hierfür ist der Zweikampf (Clausewitz 1990, 644 und
191).

Symmetrie und Asymmetrie von Kampf und Gewalt können
im Krieg paradoxe Formen annehmen. Im Kosovokrieg be-
kämpfte die NATO die militärische und zivile Infrastruktur der
Serben mit modernster Waffentechnologie, der die serbische
Armee machtlos gegenüberstand, da sie kein Potential hatte,
sich gegen die hoch fliegenden Flugzeuge zu wehren. Kriegsziel
der serbischen Armee wurde aber die albanische Zivilbevölke-
rung des Kosovo und deren Vertreibung sowie die Beeinflus-
sung der westlichen Öffentlichkeit. Und doch war es trotz die-
ser Asymmetrie der Kriegführung ein Kampf zweier Gegner –
wer von beiden würde zuerst die Gewaltanwendung aufgeben?

Bereits im Ersten Weltkrieg handelte es sich für die unmittel-
bar an der Front Kämpfenden nicht mehr um einen Kampf
zweier Gegner – was auf die Soldaten in den Schützengräben
zukam, war kein Gegner mit menschlichem Gesicht, sondern
das Trommelfeuer von Maschinengewehren und Artilleriege-
schossen. Genau deshalb konstatierte Lord Kitchener, dies sei
kein Krieg mehr. Dennoch gab es auch hier einen Kampf, aller-

13



dings oft nicht mehr auf der Ebene individueller Kämpfer, son-
dern ganzer Armeen und Nationen.

Aufgrund dieses Minimums an Symmetrie zwischen den
Kämpfenden etablierten sich in der historischen Entwicklung
Kriegskonventionen. Krieg ist gebunden an Regeln, wer wen zu
welchem Zweck und auf welche Art und Weise bekämpfen und
letztlich töten darf. Ohne solche wie auch immer begrenzten
Konventionen würde jede kriegführende Gemeinschaft oder
Gesellschaft innerlich zerfallen und sich selbst auflösen. Die
nach außen ausgeübte Gewalt hätte keine Grenze mehr, die vor
dem Innern der Gemeinschaft halt machen würde. Thomas
Hobbes’ berühmte Konstruktion eines »Krieges aller gegen
alle« ist im eigentlichen Sinne kein Krieg mehr, sondern die
Herrschaft nackter, reiner Gewalt.

Die Bestimmung dessen, was Krieg ist, hat unmittelbar Aus-
wirkungen auf die Frage, ob und wie, mit welchen Zielen und
Zwecken er geführt werden kann, soll, darf oder muss – und
wie er begrenzt, wenn nicht verhindert werden kann. Aus dem
Satz Kurt Tucholskys, alle Soldaten seien Mörder, folgen
andere politische Handlungen als aus der Vorstellung, dass sich
Soldaten für ihre jeweilige Gemeinschaft oder für ideelle Ziele
opfern. In der Epoche des atomaren Wettrüstens zwischen den
damaligen Supermächten war das Denken über den Krieg
bestimmt durch das Ziel seiner unbedingten Vermeidung, weil
im Kriegsfall die Selbstvernichtung bis hin zur Zerstörung des
gesamten Planeten drohte. Hingegen reflektiert die öffentliche
Wahrnehmung seitdem eher das Auftreten massenhafter und
besonders exzessiver Gewalt, denen gegenüber sie bereit ist,
Kriege aus berechtigten Gründen nicht nur zu akzeptieren, son-
dern auch zu fordern. Hieraus erwächst eine Wiederbelebung
des alten Theorems vom gerechten Krieg.

Kriegskonventionen können aus der wechselseitigen Aner-
kennung der Kämpfenden als Gleiche oder Gleichrangige ent-
springen, aus dem Bemühen um eine kriegerische Ehre. Der

14



mittelalterliche Ehrenkodex der Ritter ist ein Beispiel für sol-
che Kriegskonventionen, indem nur der als Ritter anerkannt
wurde, der sich an diesen Kodex hielt. Analoges findet sich
vor allem im höfisch geprägten 18. Jahrhundert. Nach verlore-
ner Schlacht wurde den Unterlegenen freier Abzug gewährt,
manchmal mit dem Ehrenwort verbunden, nicht mehr gegen
den Sieger zu kämpfen (Stephan 1998). Kriegskonventionen
können jedoch auch von der internationalen Gemeinschaft
durchgesetzt werden, wie die Haager Landkriegsordnung von
1907, welche die Grundsätze der Kriegführung festlegt, die sich
»aus den unter gesitteten Staaten geltenden Gebräuchen, aus
den Gesetzen der Menschlichkeit und aus den Forderungen des
öffentlichen Gewissens herausgebildet haben« (Präambel der
Haager Landkriegsordnung).

Kriegskonventionen wurden und werden immer wieder
gebrochen; deshalb sind sie jedoch nicht nutzlos, und es besteht
kein Grund, die bestehenden Bestimmungen aufzukündigen
(wie dies van Creveld 1998, 328–329, postuliert). Erst wenn
sich ein Soldat darauf verlassen kann, im Falle einer Gefangen-
nahme nicht Schlimmeres als den Tod zu erleiden, kann es sinn-
voll sein, den Kampf aufzugeben. Gleiches gilt für den Schutz
der Zivilbevölkerung. Ist dieser nicht gewährleistet, ist es für
die potentiellen Opfer sinnvoll, bis zum Äußersten zu kämpfen.
Kriegskonventionen erscheinen oft paradox. Den Soldaten der
westlichen Streitkräfte im Zweiten Weltkrieg waren Plünde-
rungen und die Vergewaltigung von Frauen streng verboten,
Übertretungen wurden geahndet; zugleich machte man keiner-
lei Unterschied zwischen Zivilbevölkerung und kämpfender
Truppe bei der Flächenbombardierung oder den Atombomben
auf Hiroshima und Nagasaki. Um jedoch überhaupt Verletzun-
gen von Kriegskonventionen feststellen und ahnden zu können,
müssen sie aufgestellt und kodifiziert werden.

Ein prominentes Beispiel für die Aufkündigung von Kriegs-
konventionen ist der Sieg von David über Goliath. Denn der

15



letztere war nicht nur ein wahrer Goliath von Gestalt, sondern
vor allem ausgerüstet mit der modernsten Waffentechnologie
seiner Zeit: Schild, Schwert und Rüstung. Davids Kampfweise,
die Verwendung der Schleuder, war in höchstem Maße unfair,
nicht-konventionell, was gerade ihren Erfolg ausmachte. Go-
liath unterschätzte den Hirtenjungen und seine neue Kampf-
weise nicht nur, sondern konnte ihn auch als Gegner nicht
wahrnehmen – er hatte keine Chance gegen diese neue Form
des Kampfes. Ähnlich erging es den mittelalterlichen Rittern im
Kampf gegen die eidgenössischen (schweizerischen) Bauern-
aufgebote und den an feste Regeln gebundenen europäischen
Söldnerheeren gegen die französischen Revolutionsarmeen
oder die Heere Napoleons. In all diesen Fällen gewannen dieje-
nigen den Krieg und erzielten einen unerwarteten Erfolg, die als
erste die bisher festgelegten Kampfregeln gebrochen hatten.

Andererseits blieben diejenigen, die als erste die Kriegskon-
ventionen verletzten, keineswegs immer die Sieger. Ganz im
Gegenteil gab es eine Reihe von Fällen, in denen zum Schluss
die als absolute Verlierer dastanden, die als erste die Kriegskon-
ventionen verletzt oder eine ganz neue Kampfweise eingeführt
hatten – weil der Gegner nachrüsten und in der neuen Form der
Kriegführung nachziehen konnte. So erging es dem von seinen
Zeitgenossen als »Kriegsgott« wahrgenommenen Napoleon,
der mit Massenheeren und der Konzentration auf die Entschei-
dungsschlacht in kürzester Zeit alle Heere und Staaten Europas
besiegen konnte. Am Ende wurde er jedoch bei Waterloo ver-
nichtend geschlagen, weil seine Gegner, vor allem Preußen, die
Grundlagen seiner Erfolge kopiert hatten. Auch die revolutio-
näre »Blitzkriegsstrategie« Hitlers und der deutschen Wehr-
macht begründete mit schnellen Panzervorstößen ihren an-
fänglichen Erfolg, bis die Sowjetunion im Laufe des Krieges
mehr Panzer als das Deutsche Reich aufbieten konnte.

Im Kampf zweier oder mehrerer Gegner gibt es zwei gegen-
sätzliche Pole. Geht es den Parteien um die Erlangung von

16



Gütern und Machtvorteilen oder aber um die Erhaltung der
eigenen Existenz und Identität? Sicherlich gibt es Mischformen
dieser Gegensätze und Fälle, in denen nicht eindeutig zwischen
beiden unterschieden werden kann. Das Ziel der Erhaltung der
eigenen Identität und Existenz von ethnischen Gruppen, Natio-
nen oder Stämmen kann gerade zur Eroberung von gegneri-
schen Gebieten und zur Vernichtung des jeweiligen Gegners
führen. Der gewaltsame Ausschluss von Minderheiten, ein
wesentliches Kennzeichen des 20. Jahrhunderts, beruhte auf
dieser Perspektive der Verteidigung und Wahrung einer eigenen
ethnischen oder nationalen Identität. Zum Teil sollte auch eine
als in sich zerrissen wahrgenommene Gemeinschaft durch den
gewaltsamen Kampf gezwungen werden, sich zu einer politi-
schen Einheit zu entwickeln.

Hans Freyer, einer der Nationalrevolutionäre des Ersten
Weltkriegs, betonte, dass »die Einheit des politischen Volks aus
Gewalt und Krieg geboren wurde und nicht billiger zu haben
ist« (Freyer 1925, 20 und 140–143). Diese »Einheit des politi-
schen Volkes« kann beliebig ersetzt werden durch die des paläs-
tinensischen, irakischen, kurdischen oder tschetschenischen
Volkes. Die Annahme der Verteidigung einer eigenen Identität
sowie einer politischen, kulturellen oder ethnischen Existenz
begründet auch, warum diese Konflikte so erbarmungslos und
unlösbar erscheinen. Auf die gewaltsame Durchsetzung von
Interessen und die Gewinnung von Machtvorteilen kann not-
falls verzichtet werden, nicht aber auf Identität und die eigene
Existenz, wenn diese im Kampf aufs Spiel gesetzt werden.3

3 Zur Unterscheidung von instrumenteller, die eigenen »Interessen«
verfolgender, und existentieller Kriegführung siehe Münkler 1992,
92ff.

Im Krieg stehen sich Gemeinschaften gegenüber, es handelt
sich keineswegs um einen Kampf von Individuen, wie groß de-
ren Zahl auch sein mag. Diese kämpfende Gemeinschaft kann

17



in vielfältiger Form existieren – als religiöse, ethnische oder
kulturelle Einheit, sie kann ein Stamm, eine heterogene Ge-
meinschaft unter einem Warlord oder ein Staat sein. Die Zuge-
hörigkeit zu einer dieser Gemeinschaften entscheidet sowohl
über Ziel und Zweck des Kampfes als auch über die Art und
Weise der Kriegführung.

In vielen Fällen soll einem Gegner der eigene Wille mit Ge-
walt aufgezwungen werden. Dies kann jedoch auf zweierlei Art
und Weise erfolgen. Einerseits kann dem Gegner größtmög-
licher Schaden zugefügt werden. So haben in den vormoder-
nen Formen der Kriegführung oft keineswegs Schlachten zwi-
schen sich gegenüberstehenden Armeen stattgefunden; viel-
mehr wurde der Krieg häufig in Gestalt einer Verwüstung des
gegnerischen Territoriums geführt. Beispiele für diese Art der
Kriegführung sind die Indianer-, Kosaken- und Völkerwande-
rungskriege. Über die längste Zeit der Geschichte wurden
Kriege an den Rändern der großen Zivilisationen in dieser
Form geführt. Die Einfälle plündernder Völkerschaften waren
Verheerungskriege, deren die großen Reiche nur dadurch Herr
wurden, dass sie den »barbarischen Völkern« Subsidien zahl-
ten, mit denen diese sich von solchen Verwüstungen abhalten
ließen.

Demgegenüber war die Kriegführung in Europa vom Ende
des Dreißigjährigen Krieges bis zum Ersten Weltkrieg weitge-
hend durch die Vermeidung von flächendeckenden Verwüstun-
gen gekennzeichnet. Die leidvollen Erfahrungen des Dreißig-
jährigen Krieges, in dem etwa ein Drittel der gesamten europäi-
schen Bevölkerung direkt oder mittelbar durch den Krieg zu
Grunde ging, führte zu einer historisch einmaligen Einhegung
des Krieges. Anders als im Fall der großen Reiche (Rom,
Byzanz, China) konnten die Verwüstungen im Dreißigjährigen
Krieg nicht mehr auf die Ränder und »Hilfsvölker« begrenzt
werden; die grauenhaftesten Verwüstungen tobten im Herzen
Europas selbst.

18



Die entscheidende Neuerung nach dem Ende des Dreißigjäh-
rigen Krieges bestand darin, dass mit einer militärischen Nie-
derlage nicht mehr die eigene Existenz auf dem Spiel stand und
großflächige Verheerungen von Territorien und die Drangsalie-
rung der Bevölkerung nicht automatische Folge waren. Selbst
Napoleon, dessen Armeen fast ganz Europa eroberten, setzte
zwar nach Gutdünken politische Herrscher ein und wieder ab,
führte jedoch keine Kriege gegen die jeweilige Bevölkerung,
sondern suchte die Entscheidung in der Schlacht herbeizufüh-
ren. Der »europäische Sonderweg« in der Kriegführung ist eine
unmittelbare Reaktion auf die Verwüstungen des Dreißigjähri-
gen Krieges im Herzen Europas.

Die Geschichte des Krieges ist durch Paradoxien gekenn-
zeichnet. Denn die Suche nach der Entscheidung in der Schlacht
zwischen regulären Armeen ermöglichte zwar lange Zeit die
weitgehende Schonung der europäischen Zivilbevölkerung. In
Zeiten industrialisierter Kriegführung mit Maschinengeweh-
ren, gepanzerten Fahrzeugen, Flugzeugen, der scheinbar unbe-
grenzten Produktion von Kanonen und der Verkürzung der
Nachschubwege durch ein ausgebautes Eisenbahnsystem führ-
te das Festhalten an der Suche nach der Entscheidung in einer
Schlacht jedoch zu katastrophalen Menschenverlusten im Ers-
ten Weltkrieg. Um die Entscheidung zu erzwingen, wurden
ganze Armeen und Nationen ausgeblutet, im Zweiten Welt-
krieg wurde die Zivilbevölkerung selbst wieder zum militäri-
schen Ziel. Die Begrenzung der Kriegführung in Europa seit
dem Dreißigjährigen Krieg ist nicht von ihrem Ausgang zu tren-
nen, den Katastrophen des Ersten und Zweiten Weltkrieges.

Auch nicht davon, dass die gleichen Armeen, die gegen euro-
päische Gegner ein Höchstmaß an Zurückhaltung gezeigt hat-
ten, in den Kolonialgebieten nicht selten Vernichtungsfeldzüge
gegen die einheimische Bevölkerung führten. 1898 mähten bri-
tische Truppen in Ägypten die Krieger des aufständischen
Mahdi mit nur sechs Maxim-Maschinengewehren zu Tausen-

19



den nieder – das war keine Schlacht zwischen Armeen, sondern
ein Massaker. Die Krieger des Mahdi konnten die Feuerkraft
dieser neuen Waffen einfach nicht begreifen und berannten im-
mer und immer wieder die britischen Stellungen (Diner 2000).
Aber auch die europäischen Armeen selbst hatten aus diesen
Erfahrungen wenig dazugelernt, denn im Ersten Weltkrieg lie-
fen ihre eigenen Infanteristen und Kavalleristen ohne jede
Deckung, anfangs mit heldenhaften Liedern auf den Lippen,
ins Feuer der Maschinengewehre.

Umstritten ist und bleibt damit, wodurch der »europäische
Sonderweg« der Kriegführung gekennzeichnet ist: durch die
Einhegung des Krieges bis zum Ersten Weltkrieg oder durch die
Brutalität der Kolonialkriege sowie die beiden Weltkriege des
20. Jahrhunderts. Jahrhundertelang hat es eine Zweiteilung
gegeben: Begrenzung des Krieges und Einhaltung von Kriegs-
konventionen innerhalb Europas einerseits, Vernichtungs- und
Verwüstungskriege durch die europäischen Armeen in Afrika
und Indien und durch amerikanische Siedlergemeinschaften
in Nord- (Massaker von Wounded Knee) und Südamerika
(Pampa-Indianer) und die Buren in Südafrika (Herero) ande-
rerseits.4

4 Umstritten ist, ob die gesamte Kolonialgeschichte von solchen Ver-
wüstungs- und Vernichtungskriegen gekennzeichnet ist. Am Bei-
spiel von Süd- und Mittelamerika verdeutlicht etwa Peer Schmidt,
dass die europäischen Siedlergemeinschaften abgesehen von der
Landnahme ihre Herrschaft mit einem relativ geringen Anteil an
Militärwesen aufrechterhalten konnten (Schmidt 1994).

Die Kriegführung der deutschen Armeen unter Hitler in
Russland brachte den Vernichtungs- und Verwüstungskrieg
wieder nach Europa zurück. Der aktuelle Gegensatz der Krieg-
führung mit »Messern und Macheten« einerseits und High-
tech-Waffen andererseits setzt die historische Zweiteilung fort,
die letztlich auch im Zeitalter des atomaren Wettrüstens galt.
Aufgrund der Gefahr der wechselseitigen atomaren Vernich-

20



tung der beiden Supermächte konnte die Kriegsgefahr inner-
halb ihrer Einflusssphäre gebannt werden, während ihre Kon-
flikte zum Teil in den weltpolitischen Randgebieten ausgetra-
gen wurden.

Der Gegensatz und das Nebeneinander unterschiedlicher
Kriegsformen sind somit als solches nichts grundsätzlich Neu-
es in der historischen Entwicklung des Krieges. Neu ist aller-
dings die Gemengelage (Münkler 2002), in denen verschiedene
Kriegsformen nicht mehr räumlich voneinander getrennt und
nebeneinander existieren, sondern unmittelbar ineinander über-
greifen. Lange Zeit wurde der europäische Staatenkrieg seit
dem Ende des Dreißigjährigen Krieges als Normalfall des Krie-
ges wahrgenommen, demgegenüber die nicht-staatlichen Ge-
waltformen nur als primitive Rückfälle oder als Ausdruck irre-
gulärer Gewalt galten. Gegenüber dieser einseitigen Sichtweise
ist es aufgrund der Unüberschaubarkeit der gegenwärtigen
Entwicklung und ihrer widerstreitenden Tendenzen aber nicht
sinnvoll, wiederum den staatlichen Krieg als bloße geschicht-
liche Ausnahme von der Regel zu betrachten.

Krieg soll hier und im Folgenden deshalb verstanden werden
als Phänomen innerhalb der Gegensätze von Gewalt, Kampf
und der Zugehörigkeit der Kämpfenden zu einer umfassen-
deren Gemeinschaft. In der historischen Entwicklung gab es
immer wieder Phasen, in denen einer dieser drei Aspekte beson-
ders hervorgetreten ist und scheinbar den Krieg als Ganzes
bestimmte. Der europäische Staatenkrieg etwa war im Wesent-
lichen bestimmt durch den Aspekt des Zweikampfs, eines
Duells zwischen Staaten, gegenwärtige Bürgerkriege sind dem-
gegenüber durch die Verselbständigung der Gewalt gekenn-
zeichnet.

Krieg ist aber seit jeher mit Paradoxien behaftet. Besonders
deutlich wird dies in dem alten Satz si vis pacem, para bellum –
wenn du den Frieden willst, bereite den Krieg vor. In diesem
Satz wird die Abschreckung besonders hervorgehoben. Ohne

21



diskutieren zu wollen, in welchen Fällen dieses Motto richtig ist
oder nicht und ob man ihm nicht mit Dieter Senghaas si vis
pacem, para pacem (wenn du den Frieden willst, bereite den
Frieden vor) entgegensetzen müsste (Senghaas 1995), verdeut-
licht er doch die grundsätzlich paradoxe Struktur des Krieges.
Alte und neue Kriege, Hightech-Kriege und Kriege mit »Mes-
sern und Macheten«, zwischenstaatliche und nicht-staatliche
Kriege, moderne und nicht-moderne Formen der Gewalt, Ver-
selbständigung der Gewalt und Gewalt als zweckrationales
Mittel – all dies sind die äußersten Pole, innerhalb derer Krieg
anzusiedeln und aus denen er zusammengesetzt ist.

Aus diesem Grund werden im Folgenden die Gegensätze in
der Betrachtung des Krieges, seine konträren Ausprägungen
wie seine widerstreitenden Entwicklungen, hervorgehoben.
Über die reine Darstellung der Gegensätzlichkeit staatlicher
und nicht-staatlicher Kriegführung hinaus ist umstritten, welche
der beiden Formen das 21.Jahrhundert bestimmen wird (Kap.1).
Das Verständnis der Moderne ist unmittelbar gebunden an die
Beantwortung der Frage, ob Moderne und Krieg beziehungs-
weise Gewalt einen fundamentalen Gegensatz zum Ausdruck
bringen oder ob die sich als prinzipiell gewaltfrei verstehen-
de Moderne erst ein beispielloses Gewaltpotential entfesselte
(Kap.2). Die Unterschiedlichkeit der historischen Ausprägun-
gen der Waffenträger verdeutlicht besonders den chamäleon-
haften Charakter des Krieges (Kap.3). Trotz aller wissenschaft-
lichen Bemühungen ist es bis heute nicht gelungen, sich über
allgemeine Ursachen des Krieges zu einigen. Darüber hinaus
bleiben auch die Ursachen einzelner bedeutsamer Kriege, wie
die des Ersten Weltkrieges, bis heute umstritten (Kap.4). Einem
vernachlässigten Kapitel nähern wir uns mit dem (massenhaf-
ten) Töten im Krieg (Kap.5). Zuletzt widmen wir uns der
Frage, welche neuen Entwicklungen bezüglich Krieg und Ge-
walt im 21.Jahrhundert absehbar sind (Kap.6).

Es bedarf keiner Erwähnung, dass diese Darstellung nicht

22



vollständig sein kann. Indem aber die äußersten Gegensätze
des Kriegsgeschehens thematisiert werden, markieren wir die
Grenzen des Untersuchungsgegenstandes Krieg, innerhalb de-
rer sich die konkreten Kriege »abspielen«.

23



1 Staatenkrieg, Bürgerkrieg,
nicht-staatliche Kriege

Die Einteilung der historischen Kriegsformen in Staaten-
kriege, Bürgerkriege und nicht-staatliche Kriege reflek-
tiert die herausragende Bedeutung, die der Staatenkrieg
seit dem Dreißigjährigen Krieg gespielt hat. Dessen Ein-
fluss auf die öffentliche Wahrnehmung ist so groß, dass
lange Zeit nur diese Form als »eigentlicher Krieg« begrif-
fen wurde. Auch der Bürgerkrieg ist seinem Wortsinn nach
noch an seinen Gegensatz gebunden. Bei ihm handelt es
sich um einen Krieg der »Bürger« innerhalb eines Staates.

Der Begriff des nicht-staatlichen Krieges ist insofern unglück-
lich, als in der bloßen Negation dem staatlichen Krieg immer
noch der Primat zuerkannt wird. Die Vielfalt nicht-staatlicher
Kriege ist jedoch so groß, dass es für sie keine allgemein aner-
kannte gemeinsame Bestimmung gibt. Begriffe wie »primitive
Kriegführung« (John Keegan), low-intensity-conflicts (Mar-
tin van Creveld), »Stammeskriege«, »wilde Kriege« (Wolfgang
Sofsky) oder auch »Gewaltmärkte« (Georg Elwert) betonen je-
weils einen Aspekt, ohne dass der Vielfalt dieser Kriege ausrei-
chend Rechnung getragen würde.

24



Die idealtypische Entgegensetzung dieser drei Ausprägun-
gen (Staaten-, Bürgerkrieg, nicht-staatlicher Krieg) bedeutet
natürlich nicht, dass sie jeweils nur in Reinform vorkommen.
Das Kriegsgeschehen ist, historisch gesehen, im Gegenteil sehr
oft durch Mischformen gekennzeichnet, wenngleich es lange
Perioden gegeben hat, in denen eine der drei Formen dominiert
hat. Innerhalb Europas überwog zwischen dem Dreißigjähri-
gen Krieg und der Französischen Revolution der Staatenkrieg.
In Gebieten außerhalb Europas, in denen es noch zu keiner
Ausbildung von Staatlichkeit gekommen war, konnte natürlich
keine Rede von Staatenkriegen sein, ebenso wenig bei Einfällen
von Völkerschaften in große Reiche.

Gemengelagen zwischen diesen Gegensätzen ergeben sich,
wenn auf der einen Seite der Kämpfenden staatliche Institu-
tionen beteiligt sind, auf der anderen jedoch nicht-staatliche.
Dies ist besonders häufig der Fall in Kolonial- und Interven-
tionskriegen, etwa im Fall der sowjetischen Intervention in Af-
ghanistan. Aber auch klassische Staatenkriege können einen
gemischten Charakter annehmen, wenn die schwächere Seite
zum Partisanenkrieg übergeht. Berühmt wurde dieser Fall be-
sonders durch Francisco Goyas Desastres de la Guerra, vor
allem durch sein Bild über die Erschießung Aufständischer im
Französisch-Spanischen Krieg von 1808–1814 (Goya 1961).
Trotz des vollständigen Sieges Napoleons über die spanische
Armee wurde er am Ende im Partisanenkrieg durch den Wider-
stand von Bauern und Intellektuellen besiegt. Ebenso können
Staatenkriege bürgerkriegsähnliche Formen annehmen, wie
etwa im Zweiten Weltkrieg. Obwohl es ausgedehnte Partisa-
nenkämpfe (etwa in Jugoslawien) gab, wurde der Krieg im
Wesentlichen von Staaten geführt. Aufgrund seines ideologi-
schen Charakters sowie der gezielten Vernichtung von Völkern
wies er jedoch wesentlich mehr Kennzeichen eines Bürgerkrie-
ges – eines Weltbürgerkrieges (Diner 2000) – als eines Staaten-
krieges auf.

25



Mischformen gibt es auch in den Fällen, in denen Bürger-
kriege zwar zwischen unterschiedlichen Gemeinschaften um
die Macht in einem Staat geführt werden, der Kampf jedoch
weitgehend mit regulären Armeen bestritten wird. Beispiele
hierfür sind der römische Bürgerkrieg zwischen Caesar und
Pompeius oder der amerikanische Bürgerkrieg (1861–65). Letz-
terer kann zwar als der erste tendenziell totale Krieg der
Moderne begriffen werden, weil in ihm die Zivilbevölkerung
zum direkten Objekt der Kampfhandlungen wurde. Trotzdem
kämpften in ihm hauptsächlich reguläre Armeen zweier halb-
wegs demokratischer Gemeinwesen gegeneinander, sodass die-
ser Krieg eher den Charakter eines Staaten- als eines Bürger-
krieges trug.

Alle drei Kriegsformen haben sich in der historischen Ent-
wicklung wesentlich verändert. Die zwischenstaatlichen Kriege
des 18. Jahrhunderts haben einen völlig anderen Charakter als
der Erste Weltkrieg, obwohl auch er von Staaten ausgefochten
wurde. Ebenso unterscheiden sich gegenwärtige low-intensity-
conflicts von den Wanderungen ganzer Völkerschaften nach
dem Ende des Römischen Reiches oder den Einfällen etwa der
Mongolen und Hunnen. Traditionelle Kriege zwischen Stäm-
men oder nicht-staatlichen Gemeinschaften wiederum haben
durch den Gebrauch von modernen Handfeuerwaffen wie der
Kalaschnikow eine völlig neue Qualität erhalten. Ohne die aus-
ufernde Verbreitung dieser Schnellfeuerwaffen gäbe es keine
»Neuen Kriege« (Münkler 2002) – zumindest nicht in dem ge-
genwärtig zu beobachtenden Ausmaß.

Äußerst unterschiedlich fallen die Bewertungen bezüglich
des Staatenkrieges und des nichtstaatlichen Krieges aus. Auf
der einen Seite stehen diejenigen, die, an die großen Hoffnun-
gen der Aufklärung anknüpfend, auf eine Versittlichung des
Staates und auf eine allmähliche Begrenzung der inner- wie zwi-
schenstaatlichen Gewalt bauen und den Staat als Garanten der
Verhinderung des Krieges aller gegen alle (Hobbes) begreifen.

26



Auf der anderen Seite finden sich diejenigen, die im Staat die
Quelle allen Übels und in seiner Abschaffung den einzigen Weg
zur dauerhaften Pazifizierung der Menschheit sehen (Krippen-
dorff 1985). Bei der letzteren Position wird jedoch übersehen,
dass das Ende des Staates nicht das Ende der Gewalt, sondern
höchstens das Ende des Staatenkrieges bedeuten würde.

Die vielfältigen und besonders grausamen Formen von
nicht-staatlicher Gewalt sollten auf diejenigen ernüchternd
wirken, die sich vom Ende der Staatlichkeit einen Fortschritt
erhoffen – nichts spricht für diese Annahme. Das bloße Hoffen
auf eine wesentlich begrenztere Gewaltausübung in nicht-
staatlichen Formen der Kriegführung (von Trotha 2000) reicht
für eine Perspektive »jenseits der Staatlichkeit« nicht aus.
Zumeist wird in diesen Ansätzen die vorstaatliche oder vormo-
derne Form des Krieges weitgehend verharmlost1

1 U.a. von Keegan in seiner Perspektive einer Anknüpfung an »primi-
tive Formen der Kriegführung«. Diese waren insofern begrenzt,
als sie begrenzte Waffensysteme wie Pfeil und Bogen verwendeten.
Siehe zur vormodernen Kriegführung dagegen Keeley 1996.

, indem da-
rüber geschwiegen wird, dass »primitive Kriegführung« mit
hochmodernen Waffensystemen und Massenvernichtungswaf-
fen unendliches Leid über die Menschheit bringen würde.

Den Gegensätzen in der Bewertung entspricht die innere
Gegensätzlichkeit des staatlichen Krieges. Staatenkriege sind
zwar im Regelfall weit weniger grausam als nicht-staatliche
Kriege, weil sie eher eine Begrenzung der Gewalt ermöglichen.
Zugleich bedeutet die staatliche Organisation des Krieges in
Zusammenhang mit Nationalismus und Technisierung aber ein
bisher unbekanntes Maß an Eskalation von Gewalt. Ihre Mo-
nopolisierung durch den Staat hat somit einerseits zu einer dra-
matischen Intensivierung des Krieges geführt, vom Schlacht-
flottenbau über die Motorisierung der Heere und die Entwick-
lung der Luftwaffe bis hin zum Einsatz der Atombombe. Aber

27



der Intensivierung des Krieges steht andererseits auch seine
Begrenzung, seine »Hegung« gegenüber, wie sie im neuzeitli-
chen Völkerrecht ihren Niederschlag gefunden hat (Münkler
1995).

Clausewitz erläutert diese innere Gegensätzlichkeit so, dass
die Kriegführung »gebildeter Völker« einerseits »viel weniger
grausam« sei als die der »ungebildeten«, und begründet diese
Beschränkung mit dem gesellschaftlichen Zustand sowohl zwi-
schen den Staaten wie innerhalb ihrer; gebildete Völker würden
»den Gefangenen nicht den Tod geben, Stadt und Land nicht
zerstören«. Andererseits gebe die »Intelligenz« den »gebildeten
Völkern« wirksamere Mittel zur Anwendung von Gewalt als
die rohen Äußerungen des Instinkts. Die Erfindung des Pulvers
und die immer weitergehende Evolution des »Feuergewehrs«
zeige genügend, dass die im Begriff des Krieges liegende Ten-
denz zur Vernichtung des Gegners durch die zunehmende Bil-
dung nicht begrenzt werde (Clausewitz 1990, 193–194). Clau-
sewitz formuliert damit den grundlegenden Widerspruch, den
ein und dieselbe Entwicklung von bürgerlichen, rationalen und
interessengeleiteten gesellschaftlichen Verhältnissen und Denk-
formen produziert: die Begrenzung der Gewalt gegenüber vor-
bürgerlichen Verhältnissen und ihre Entgrenzung.

Historische Entwicklung des Staatenkrieges

Ausgangspunkt der Verstaatlichung des Krieges in der Neuzeit
ist der Dreißigjährige Krieg, der Europa in seinen Grundfesten
erschütterte und etwa ein Drittel der europäischen Bevölke-
rung das Leben kostete. Zwar gab es bereits zuvor Ansätze
von Verstaatlichung – aber erst der Dreißigjährige Krieg mit
seinen grauenhaften Gewaltexzessen und flächendeckenden
Verwüstungen sorgte dafür, dass diesen Ansätzen endgültig

28



zum Durchbruch verholfen wurde. Er war zugleich Anstoß der
rationalistischen Revolutionen des 16./17. Jahrhunderts durch
Galilei, Descartes und Leibniz, die darauf zielten, Systeme zu
entwickeln, die ein ähnliches Ausufern der Gewalt künftig ver-
meiden sollten. Analoge Phänomene lassen sich vor und nach
dem Ersten Weltkrieg beobachten, die Entwicklung von künst-
lichen Sprachen (Tarski), die Grundlegung einer widerspruchs-
freien Mathematik (Russell und Whitehead, Principia mathe-
matica) sowie der Logik (Wittgenstein), die durch die Entwick-
lung von rein rationalen Systemen und Sprachen der Irrationa-
lität der Politik und den Gewalteruptionen des Krieges entge-
genwirken sollten (Toulmin 1994).

Die Verstaatlichung des Krieges basierte auf einem System
unterschiedlicher Grenzziehungen.2

2 Die folgende Bestimmung staatlicher Kriege in Anlehnung an
Münkler 2002, 68–74. Münkler begründet den historischen Pro-
zess der Verstaatlichung des Krieges im Wesentlichen mit militär-
ökonomischen bzw. strategischen Veränderungen im 16. Jahrhun-
dert (siehe hierzu auch Parker 1990), während hier stärker die poli-
tische Dynamik hervorgehoben wird, die durch den Dreißigjähri-
gen Krieg ausgelöst wurde.

1. Fundamental war zunächst die Festlegung anerkannter
territorialer Grenzen, durch die Innen und Außen einer Ge-
meinschaft eindeutig definiert wurden. Durch solche eindeuti-
gen Grenzen unterscheiden sich moderne Staaten von traditio-
nellen Reichen, deren Herrschaftsanspruch vom Zentrum zur
Peripherie immer mehr abnimmt. Die Grenzen von älteren Rei-
chen verlieren sich »in der Tiefe größerer Grenzregionen«.

2. Auf der territorialen Grenzziehung basiert die eindeutige
Unterscheidung von Krieg und Frieden. Diese ist die Vorausset-
zung dafür, dass es kein Drittes zwischen Krieg und Frieden
geben kann, tertium non datur. Die Überschreitung der Grenze
stellt eine Verletzung des Friedens dar, die zum Kriegsgrund
werden kann. Demgegenüber herrschte in den Randgebieten

29



großer Reiche ein Zwischenzustand, der weder Krieg noch
Friede war. In diesem Zwischenzustand musste man jederzeit
mit kriegsähnlichen Handlungen rechnen, auch wenn sich das
jeweilige Reich formal im Frieden befand. So war es im Zaren-
reich, im Osmanischen wie im Habsburger Reich, an der India-
nergrenze in Nordamerika und in nahezu allen ehemaligen
europäischen Kolonialgebieten. Während die Bürger eines mo-
dernen Staates selbst in grenznahen Regionen darauf vertrauen
können, in Frieden zu leben, weil eine Überschreitung der
Grenze die Kriegserklärung zur Folge hätte, gab es an den
Grenzen der großen Reiche einen nahezu permanenten Kriegs-
zustand.

3. Ergänzt wird diese Grenzziehung durch den Anspruch
des Staates, allein darüber zu bestimmen, wer in politischer
Hinsicht als Freund und wer als Feind anzusehen sei. Gewalt-
akte, die nicht vom Staat legitimiert waren, galten demnach
als kriminell und wurden als solche verfolgt und geahndet.
Damit war dem europäischen Staat etwas historisch Einma-
liges gelungen. Durch die Erringung des staatlichen Gewalt-
monopols konnte im Innern Frieden geschaffen und Feind-
schaft als Rechtstitel ausgeschlossen werden (Münkler 1995).
Carl Schmitt machte diese Unterscheidung von Freund und
Feind später zur Grundlage seiner Bestimmung des Politischen
(Schmitt 1932).

4. Von zentraler Bedeutung ist zudem die Grenzziehung zwi-
schen Kombattanten und Nicht-Kombattanten, zwischen den
Kämpfenden und denen, die im Kampf und von ihm nicht nur
verschont werden sollten, sondern an diesem auch nicht teil-
nehmen durften, wollten sie nicht als Verbrecher behandelt
werden. Äußeres Kennzeichen des Kombattanten wurden seit
dem 17.Jahrhundert die Uniform sowie das offene Tragen von
Waffen, die ihn als Angehörigen der Streitkräfte ausweisen, der
im Kriegsfall angegriffen und getötet werden darf. Dass der
Nicht-Kombattant vor den Auswirkungen des Kriegsgesche-

30



hens geschützt wurde, ermöglichte den Übergang von einer
Strategie größtmöglicher Schädigung des Gegners zu einer
Strategie, in der eine reguläre Schlacht über den Ausgang des
Krieges entschied.

Auch hier zeigt sich eine widerstreitende Entwicklung inner-
halb des Kriegswesens. War (wie bereits erwähnt) die Konzen-
trierung auf entscheidende Schlachten zunächst ein zivilisatori-
scher Fortschritt, weil die Verwüstung des Territoriums und
zahllose Grausamkeiten gegen die Zivilbevölkerung vermieden
wurden, kehrte sich diese Entwicklung im 20.Jahrhundert um.
Die verheerenden Schlachten an der Somme und bei Verdun im
Ersten Weltkrieg, die Kesselschlachten des Zweiten wurden
zum Symbol der Unmenschlichkeit militärischer Schlachten.

Im zwischenstaatlichen Bereich basiert das internationale
System seit dem Ende des Dreißigjährigen Krieges zudem auf
folgenden Komponenten:

1. Voneinander unabhängige, souveräne Staaten, die keinerlei
über-staatliche Instanz oder Autorität anerkennen.

2. Alle Staaten gelten vor dem Recht als gleich. Die oft
beträchtlichen Machtunterschiede zwischen den Staaten
sind rechtlich irrelevant.

3. Konflikte zwischen Staaten werden letztlich mittels Macht-
politik, notfalls unter Einsatz militärischer Mittel entschie-
den.

4. Der Einsatz militärischer Mittel sowie der Krieg zwischen
Staaten gelten als legitim. Die Kriegsvermeidung geschieht
nicht aus moralischen Gründen, sondern aus Kosten-Nut-
zen-Kalkülen (von Bredow 1998).

Das internationale System seit dem Westfälischen Frieden
basierte somit auf dem Doppelaspekt von Limitierung und
Legitimierung des Krieges. Die Legitimierung des Krieges ist
in dieser Perspektive die Voraussetzung seiner Limitierung
(Schmitt 1963, neuerdings Stephan 1998), weil in dieser Per-

31



spektive der »Feind« im Krieg kein Verbrecher, kein Rechtsbre-
cher ist, sondern als prinzipiell gleich anerkannt wird. Erst
diese prinzipielle Anerkennung des Gegners als gleich ermög-
lichte zum Beispiel den Abschluss von Friedensverträgen, die
wesentlich problematischer sind, wenn der Feind als Verbre-
cher wahrgenommen wird.

Die entscheidende Frage ist, ob diese beiden Aspekte grund-
legend zusammengehören oder aber nur eine historisch be-
grenzte Symbiose eingegangen sind. Für beide Annahmen gibt
es gute Gründe. So kann argumentiert werden, dass erst die
grundsätzliche Anerkennung des Gegners als gleiches Subjekt
mit gleichen Rechten die Voraussetzung für jede Begrenzung
des Krieges ist. Insbesondere Carl Schmitt betonte immer wie-
der, dass es eine Begrenzung des Krieges nur dann geben könne,
wenn der Gegner nicht als Verbrecher wahrgenommen wird.
Die notwendige Konsequenz wäre, jedem Staat das grundsätz-
liche Recht zum Krieg und damit zur Ausdehnung seiner Macht
oder zur Eroberung zuzugestehen.

Auch für die umgekehrte Position gibt es Gründe. So kann
man argumentieren, dass die Verbindung von Limitierung und
Legitimierung des Krieges eine auf das europäische Staatensys-
tem begrenzte Entwicklung vom Ende des Dreißigjährigen
Krieges bis zum Beginn der Französischen Revolution gewesen
sei. Da die Limitierung jedoch zugleich an die Legitimierung
von Krieg gebunden blieb, mündete diese in Zeiten grundlegen-
der gesellschaftlicher, industrieller und technologischer Verän-
derungen schließlich in die Kriege der Französischen Revolu-
tion und Napoleons sowie in die Katastrophen des Ersten und
Zweiten Weltkrieges. Limitierung und Legitimierung von Krieg
innerhalb Europas können demzufolge nicht von seinem Aus-
gang im 20. Jahrhundert getrennt werden. Im Gegensatz zum
Recht auf Krieg, welches das »Westfälische System« impli-
zierte, wurden denn auch nach dem Ersten und Zweiten Welt-
krieg Angriffskriege erstmals geächtet.

32



Die Merkmale des europäischen Staatensystems wurden seit
der Französischen Revolution in immer neuen Anläufen in Fra-
ge gestellt. Umstritten ist, ob bereits der »Weltkrieg 1792–1815«
(vom Beginn der Französischen Revolution bis zur endgültigen
Niederlage Napoleons – Förster 1997) das »Westfälische Sys-
tem« grundlegend in Frage stellte oder aber dieses durch seine
Wiederherstellung auf dem Wiener Kongress von 1815 letztlich
sogar befestigte. Wilfried von Bredow etwa geht von einer
Zäsur durch die Französische Revolution aus (von Bredow
1998, 65), John Keegan sieht in ihr den Beginn der Entwicklung
zum »totalen Krieg« (Keegan 1995, 35ff.). Martin van Creveld
wiederum will die Veränderungen durch die Französische
Revolution nicht überbewertet wissen, weil trotz aller Verände-
rungen weiterhin Staaten gegeneinander gekämpft hätten (van
Creveld 1998, 71).

Die Französische Revolution war ein entscheidender Schritt
zur Totalisierung des Krieges innerhalb eines weiterhin existie-
renden Staatensystems. Zwar blieb die Unterscheidung von
Kombattanten und Nicht-Kombattanten (mit Ausnahme der
Aufstände gegen die Revolutionsarmeen in der Vendée und der
irregulären Partisanenkämpfe in Russland und Spanien) gene-
rell in Kraft. Zugleich veränderte sich aber die innere Struktur
der kriegführenden Staaten gravierend. Denn nunmehr wurde
die ganze Nation für den Krieg mobilisiert. Diese Mobilisie-
rung betraf jedoch nicht nur die jungen Männer, die zur Armee
eingezogen wurden.

Die Deklaration der »Levée en masse« in Frankreich verkün-
dete, dass sich alle Franzosen im Aufgebot für den Militär-
dienst befinden würden. So sollten die jungen Männer in den
Kampf ziehen, die Verheirateten die Waffen schmieden und die
Versorgung sichern, die Frauen Zelte und Kleidung herstellen
und in den Krankenhäusern arbeiten, die Kinder Verbandmull
herstellen und die alten Leute sich auf die öffentlichen Plätze
begeben, um die Kampfmoral der Soldaten zu stärken und

33



Hass zu predigen. In der Deklaration heißt es: »Von diesem
Augenblick an bis zu dem Zeitpunkt, da alle Feinde vom Terri-
torium der Republik verjagt werden, befinden sich alle Franzo-
sen im ständigen Aufgebot für den Militärdienst« (zit. Münkler
1992, 54).

Die Einbeziehung der ganzen Nation und all ihrer Mitglieder
wurde zum Kriterium, das über Erfolg oder Misserfolg im
Krieg entscheiden konnte. Hatte der preußische König noch
nach den Niederlagen bei Jena und Auerstedt (1806) verlauten
lassen, der König habe lediglich eine Schlacht verloren, und
Ruhe sei die erste Bürgerpflicht, impliziert die Mobilisierung
aller Mitglieder einer Nation eine vollkommen andere Identifi-
zierung mit ihr. Insofern bedeutet die Französische Revolution
ein Moment der Totalisierung des Krieges innerhalb der existie-
renden Staaten, weil Bürger und Soldat zu austauschbaren
Figuren wurden. Die Grenze zwischen Kombattanten und
Nicht-Kombattanten begann durchlässig zu werden.

Vor allem aber deutete sich eine grundlegende Umwertung
des Krieges an. Im 18. Jahrhundert galt der Krieg im öffentli-
chen Bewusstsein unter dem Einfluss aufklärerischer Ideen als
Torheit und Kulturschande; Kants Schrift Vom ewigen Frieden
ist von diesem Bewusstsein geprägt. Demgegenüber betonte
nach der Revolution Fürst Metternich, obwohl erklärter Geg-
ner der Französischen Revolution und Symbolfigur der Restau-
ration, dass ein Krieg, wenn er denn ausbricht, ein »moralisch-
politischer« Krieg sei – der Krieg wurde erstmals ideologisiert
und stellte die Anerkennung des Gegners infrage (Kunisch/
Münkler 1998).

Folgerichtig gab es trotz der so genannten Restaurations-
periode eine Reihe von Revolutionen zur Beteiligung der Bür-
ger an der Staatsmacht. Die innerstaatlichen Machtkämpfe
zwischen 1815 und 1848 zählen zu den revolutionsreichsten
Epochen in der europäischen Geschichte (Langewiesche 1989).
Schon damals galt, dass Kriege in Europa seltener wurden, Bür-

34



gerkriege dagegen zunahmen und die revolutionäre Phase kein
Ende fand. Die revolutionären Bürgerkriege in Europa stellten
sowohl das Recht des Staates, allein darüber zu bestimmen,
wer Freund und Feind sei, als auch das staatliche Gewaltmono-
pol in Frage.

Die Anfänge industrialisierter Kriegführung, die beiden
Weltkriege und schließlich die Entwicklung von Massenver-
nichtungswaffen hatten zudem erhebliche Folgen für ein wei-
teres Prinzip des staatlichen Krieges: die weitgehende Scho-
nung der Zivilbevölkerung und die Begrenzung der Gewalt
durch die Verschiebung der Kampfhandlungen von flächende-
ckenden Zerstörungen auf begrenzte Schlachtfelder. Die »Ent-
scheidungsschlachten« seit den napoleonischen Kriegen nah-
men solche Ausmaße an, dass das ursprüngliche Ziel der
Begrenzung der Gewalt in sein Gegenteil verkehrt wurde. Mil-
lionen von Menschen starben auf den Schlachtfeldern des Ers-
ten Weltkrieges, noch mehr in den Kesselschlachten an der Ost-
front des Zweiten Weltkrieges.

Die Entwicklung von Atombomben schien die Schutzfunk-
tion des Staates für seine Bürger vollends ad absurdum zu füh-
ren. Die Erwartung von Gehorsam gegenüber staatlichen Insti-
tutionen und die Übertragung des Gewaltmonopols auf den
Staat ist unmittelbar an das Schutzversprechen des Staates ge-
bunden. Dieser Schutz ist eine zentrale Funktionsvorausset-
zung des modernen Staates (Hobbes 1651, Münkler 1995).
Kann diese Schutzfunktion nicht mehr gewährleistet oder plau-
sibel gemacht werden, erscheint der Staat als Organisation
mit einem ungeheuren, nicht-legitimierten Machtpotential, als
»Ungetüm«. Der Ausbau der Militärpotentiale wird dann nicht
mehr als notwendige Maßnahme zur Abschreckung eines Geg-
ners wahrgenommen, sondern als Anmaßung, die erst den
Krieg befördert.

Man muss somit eine widersprüchliche Entwicklung hin-
sichtlich des staatlichen Krieges in Europa konstatieren. Wäh-

35



rend bis zur Französischen Revolution der Staatenkrieg bezüg-
lich seiner Ziele begrenzt blieb, auf der eindeutigen Unterschei-
dung von Kombattanten und Nicht-Kombattanten beruhte
und durch die zeitliche und räumliche Konzentration auf eine
Schlacht flächendeckende Verwüstungen vermieden wurden,
begann diese Kriegsform seitdem zu erodieren. Die Einbezie-
hung der Zivilbevölkerung und die Ideologisierung des Krie-
ges, eine tendenziell militaristische Mentalität verbunden mit
der Technisierung und Industrialisierung der Kriegführung
führten zu einer schrittweisen Entgrenzung von Krieg und Ge-
walt: zuerst in den napoleonischen Kriegen, dann in den Kolo-
nialkriegen, weiterhin im amerikanischen Bürgerkrieg und
schließlich im Ersten, vollends dann im Zweiten Weltkrieg.

Die Zeit des atomaren Wettrüstens seit Hiroshima und
Nagasaki ist einerseits geprägt durch eine neue Qualität der
Totalisierung und Ideologisierung der Gewalt, andererseits
durch eine beispiellose Anstrengung zur Vermeidung des Krie-
ges, der zur atomaren Selbstvernichtung des Planeten hätte füh-
ren können. Die Dialektik von Entgrenzung und Begrenzung
der Gewalt wurde im (verhinderten) Staatenkrieg des Atom-
zeitalters auf die Spitze getrieben.

Bürgerkriege

Bürgerkriege unterscheiden sich von Staatenkriegen durch ihre
besondere Grausamkeit und den exzessiven Gebrauch von
Gewalt. Während in staatlichen Kriegen eine gewisse Begren-
zung der Gewalt dadurch möglich ist, dass die Bevölkerung in
unterschiedlichen geographischen Gebieten lebt, sind Bürger-
kriege dadurch gekennzeichnet, dass zwei feindliche Gemein-
schaften Anspruch auf ein und dasselbe Gebiet erheben (Diner
2000). So »zahlt sich« in Bürgerkriegen die Vernichtung einer

36



möglichst großen Zahl von Kombattanten und Nicht-Kombat-
tanten nicht nur im Kampf selber »aus«, sondern sichert nach
einem möglichen Friedensschluss darüber hinaus eine rela-
tive zahlenmäßige Überlegenheit, zum Beispiel bei allgemeinen
Wahlen (Waldmann 1998a).

Bei Bürgerkriegen handelt es sich in der Regel nicht um Er-
oberungskriege im üblichen Sinne, um Zuwachs an Macht und
Gebieten (Waldmann 1998a, 21), wenngleich sie dadurch aus-
gelöst werden können. Vielmehr steht in Bürgerkriegen oftmals
eher die Existenz der beteiligten Gruppen als solche, ihre Iden-
tität und zuweilen die physische Existenz ihrer Mitglieder auf
dem Spiel.

Bürgerkriege beginnen zumeist mit der gewaltsamen Aufleh-
nung gegen eine etablierte Staatsmacht, sei es, weil eine bisher
unterdrückte Gemeinschaft die Staatsmacht erobern, sei es,
weil sie sich aus deren Bevormundung lösen will. Dadurch wird
der Staatsverband als solcher in Frage gestellt, was seitens der
existierenden Staatsmacht zu drakonischen Sanktionen gegen
die rebellierende Gruppe führt. Die Staatsmacht wird aus
Gründen der Abschreckung und um zu verhindern, dass die
Rebellion an Stärke zunimmt, alles tun, um sie im Keim zu
ersticken. Die Rebellen werden im Bewusstsein ihrer anfäng-
lichen Unterlegenheit ihrerseits in der Wahl ihrer Kampfmit-
tel nicht »zimperlich sein« und die Gewalt eskalieren lassen
(Waldmann 1998, 20–22), um die Unterstützung der staatli-
chen Institutionen seitens der Zivilbevölkerung durch den
Bruch des staatlichen Gewaltmonopols aufzuheben. Gelingt
ihnen dies, verwandelt sich der Staat von einer übergeordneten
Institution zur Befriedung der Gesellschaft zu einer Bürger-
kriegspartei unter anderen. Dadurch wird ihm seine grundle-
gende Legitimation als Staat entzogen.

Bürgerkriege können um nichts anderes als die Erringung
der Macht im Staat zwischen großen Gemeinschaften geführt
werden. Dies ist dann der Fall, wenn der Staat als Institution

37



zur Gewährleistung inneren Friedens noch unausgebildet oder
bereits im Zerfall begriffen ist und eher als Instrument zur
Unterdrückung politischer oder ethnischer Gruppen dient. Bei-
spiele hierfür sind etwa die von Thukydides geschilderten Bür-
gerkriege auf Kerkyra im Rahmen des Peloponnesischen Krie-
ges, der Bürgerkrieg zwischen Caesar und Pompeius sowie die
römischen Bürgerkriege und Rebellionen zur Zeit der Solda-
tenkaiser. In diese Kategorie fallen (zumindest in der Darstel-
lung von Thomas Hobbes) auch der englische Bürgerkrieg im
17. Jahrhundert und die zahlreichen inneren Kriege im heuti-
gen Schwarzafrika. Letztere wurden auch als »Raubtierkriege«
bezeichnet (Mary Kaldor), weil in ihnen der Staat als bloßes
Instrument zur besseren Ausplünderung und Unterdrückung
anderer Gemeinschaften fungiert. Religiöse oder weltanschau-
liche Unterschiede zwischen den kämpfenden Parteien werden
hier zumeist nur als Mittel zur Mobilisierung der eigenen
Kämpfer benutzt und dienen lediglich zur Legitimation des
Kampfes, ohne dass sie wirklich eine entscheidende Rolle spie-
len (Kaldor 2000).

Anders sieht es mit Bürgerkriegen aus, die nicht Resultat
von Revolten sind, sondern von Revolutionen, in denen das
ideologische Moment eine entscheidende Rolle spielt. Seit dem
17. und 18. Jahrhundert haben politische Revolutionen die
Welt fundamental verändert – zunächst in Europa, Nord- und
Südamerika, schließlich weltweit. Fast immer waren sie mit
zwischenstaatlichen Kriegen und Bürgerkriegen verbunden.
Ohne die Dynamisierung durch den äußeren Krieg wäre die
Radikalisierung von Revolutionen, wie sie sich etwa in der
Französischen und der Russischen Revolution zeigte, nicht zu
verstehen (Langewiesche 1989), genauso wenig wie der Wan-
del von Staatenkriegen zu Revolutionen und Völkerkriegen. In
der Geschichte gibt es einen nahezu unauflösbaren Zusam-
menhang zwischen Krieg und Revolution – vielleicht mit Aus-
nahme des Epochenjahres 1989, wenn man die Demokratisie-

38



rung der sozialistischen Staaten als Revolution bezeichnen
will.

Waren Revolutionen bis zur Mitte des 19.Jahrhunderts weit-
gehend bestimmt durch die Ablösung der Adelsherrschaft
durch demokratische Partizipation der Bürger an der Herr-
schaft im Staat, so trat spätestens mit der Pariser Kommune
von 1871 ein anderer Typus in den Vordergrund. Die politische
Auseinandersetzung wurde überlagert durch die so genannte
soziale Frage. Obwohl die Revolutionen sich seit der Russi-
schen Revolution marxistisch legitimierten und ihre Repräsen-
tanten sich als Vertreter des Proletariats verstanden, waren die
Revolutionsansätze, die erfolgreich waren, im Wesentlichen
Bauernrevolutionen. Demgegenüber scheiterten nahezu alle
Revolutionen, die sich auf die Arbeiterschaft stützten. Erfolg-
reich waren die russische wie die chinesische Revolution
genauso wie die zahlreichen Revolutionen der Dritten Welt in
ihrem Kampf um Dekolonialisierung, weil sie Bauernrevolutio-
nen waren und nicht, weil sich ihre Träger als Marxisten ver-
standen.

Nicht-staatliche Kriege

Strittig ist die Frage, ob das bisherige Scheitern des europäi-
schen Staatsmodells in Afrika darauf hindeutet, dass dieses
Modell fehlerhaft ist, oder ob es umgekehrt in Afrika noch
überhaupt keinen voll entwickelten Staat gibt (Spanger 2002).
Ebenfalls umstritten ist die Frage, ob es sich bei den inne-
ren Kriegen Afrikas um Bürgerkriege oder um nicht-staatliche
Kriege handelt. Die Grenze zwischen Bürgerkriegen und nicht-
staatlichen Kriegen ist unmittelbar einleuchtend in solchen Fäl-
len, in denen Kämpfe innerhalb einer Gemeinschaft stattfin-
den, die nicht-staatlich organisiert ist. Problematisch ist diese

39



Abgrenzung jedoch in Fällen, in denen zwar formal weiter-
hin ein staatlicher Rahmen vorgegeben ist, die Dynamik der
Kämpfe jedoch nicht durch den Bezug auf den Staat zu erklären
ist, sondern anderen Hintergründen entspringt. Besonders
deutlich ist diese Problematik im Falle der Verselbständigung
von Gewalt in langandauernden Bürgerkriegen. Hier spielt die
ursprüngliche Intention zumeist nur noch eine geringe Rolle. In
den Gewaltmärkten Afrikas geht es hauptsächlich um indivi-
duelle wie kollektive Bereicherung mittels Gewalt (Waldmann
1998b, 117ff.).

Es ist weiterhin umstritten, was die Formel von der Eigendy-
namik der Gewalt in nicht-staatlichen Kriegen und Gewaltex-
zessen jeweils besagt. Sie kann etwa bedeuten, dass die Bildung
von Gemeinschaften durch gemeinsam ausgeübte Gewalt zu
einem Wiederholungszwang führt. Das Bewusstsein von einer
gemeinschaftlich ausgeübten Gewalt stiftet in dieser Perspek-
tive erst eine Gemeinschaft und muss zu deren Aufrechterhal-
tung immer neu aktualisiert werden.3

3 Hierin scheint mir der rationale Kern der Analysen von Wolfgang
Sofsky zu liegen; Sofsky 1996 und 2002.

Darüber hinaus ist aber
vor allem die Verselbständigung des Gewaltapparats, die Priva-
tisierung und schließlich die Kommerzialisierung von Gewalt
besonders hervorzuheben.4

4 Zur Verselbständigung der Gewalt in Bürgerkriegen vgl. Wald-
mann 1998b. Am ausführlichsten wird das Thema der Bürger-
kriegsökonomien behandelt in Rufin/Rufin 1999.

Die Verselbständigung des Gewaltapparats erfolgt zunächst
schleichend. Aufstandsbewegungen müssen auf Dauer gestellt
sein, wollen sie erfolgreich sein. Je weitreichender die anvisier-
ten Ziele sind, desto weniger kann damit gerechnet werden, sie
seien im Handstreich zu verwirklichen. Diese längerfristige Per-
spektive führt jedoch nicht nur zur Bildung von Führungs-
stäben und einer Infrastruktur, sondern auch zur Notwendig-
keit einer dauerhaft angelegten Ausrüstung und Versorgung

40



von Kämpfern. Wenn eigene Mittel hierfür fehlen, werden oft
kriminelle Beschaffungsmethoden angewandt (in Form von
Schutzgeldern, Banküberfällen, Geiselnahmen und Erpressun-
gen) und finanzielle Mittel im illegalen Handel vor allem mit
Drogen beschafft. Mögen diese Formen von Geldbeschaffung
den Beteiligten anfangs durch den angestrebten Zweck oder die
eigene bedrängte Lage gerechtfertigt erscheinen, so bahnt sich
hier doch bereits die Verwischung von politischer und privater
Gewaltanwendung an.

Auch die zweite Stufe der Eskalation von Gewalt ist zu-
nächst schleichend und beginnt mit der Wahrnehmung quasi-
staatlicher Aufgaben seitens der Aufständischen, die zum Bei-
spiel Polizeifunktionen übernehmen. Durch die Dauerhaftig-
keit solcher Funktionsübernahmen entsteht jedoch ein Miss-
verhältnis zwischen den angestrebten Zielen und dem Mittel
der Gewaltanwendung. Was in einer Verteidigungssituation
oder im revolutionären Akt noch in Kauf genommen wird,
führt auf Dauer zu Spannungen zwischen den Gewaltorganisa-
tionen und den Trägerschichten des Aufstandes. Die Folgen
sind gewaltsame Unterdrückung von Protesten sowie die Bil-
dung von rivalisierenden Fraktionen innerhalb der Aufständi-
schen, die sich untereinander gewaltsam bekämpfen. Im Endef-
fekt wird Gewalt für vielfältige Zwecke instrumentalisierbar
und dient der individuellen Bereicherung, der Befriedigung von
Rachsucht, Neid, Eifersucht und kriminellen Motiven. Sie wird
schließlich privatisiert.

Die letzte Eskalationsstufe, die Kommerzialisierung von
Gewalt, ist besonders deutlich im heutigen Kolumbien virulent.
Die Gewalt hat dort die gesamte Gesellschaft durchdrungen.
Im Gegensatz zu früheren Stufen privatisierter Gewalt wird in
Kolumbien oftmals nicht mehr eigenhändig getötet, sondern
man lässt töten. Tödliche Gewalt ist hier zu einer »normalen«
und käuflichen Dienstleistung geworden. Allein in Medellin
gibt es Dutzende von »Büros«, die von Tötungsaufträgen le-

41



ben. Es reicht aus, ein Foto des designierten Opfers vorzulegen
und sich über den Preis zu einigen, der je nach Rang und
Begleitschutz des Todeskandidaten erheblich schwanken kann.
Die anfänglich politisch begrenzte Gewalt diffundiert in Bür-
gerkriegsökonomien und greift auf die Sphäre privater Berei-
cherung über, um schließlich zur kommerziellen Ware zu wer-
den.5

5 Zumindest problematisch ist die Position von Waldmann, dass
Gewalt nicht nur staatlich-politisch eingebunden, sondern in der
Anbindung an den Markt, durch Kommerzialisierung, »relativ
dauerhaft organisiert und reguliert werden kann« (Waldmann
1998b, 132; Hervorhebung Herberg-Rothe). Waldmann beschreibt
einerseits die Zerstörung von Gesellschaft durch die Entgrenzung
kommerzialisierter Gewalt in Kolumbien, sodass andererseits
unverständlich scheint, wieso diese Kommerzialisierung Gewalt
regulieren soll.

Die Verselbständigung von Gewalt in Bürgerkriegsökono-
mien hängt unmittelbar mit den relativ niedrigen Kosten der
neuen Handfeuer- und Schnellfeuerwaffen zusammen. Zudem
herrschte nach dem Ende des Ost-West-Konflikts ein reiches
Überangebot an solchen Waffen. In der Regel werden die neuen
Kriege mit »leichten Waffen« geführt, mit automatischen
Gewehren, Mehrfachraketenwerfern und Landminen. Da sich
zudem die angeworbenen Soldaten, nicht selten so genannte
Kindersoldaten, zumeist »aus dem Land« selbst, das heißt
durch Raub und den Handel mit illegalen Gütern, ernähren,
sind die neuen Kriege, sind die Milizen und Warlordverbände
deutlich billiger als die regulären Truppen früherer Jahrzehnte
(Münkler 2002, 134). »Der Krieg ernährt den Krieg«, wie
bereits Friedrich Schiller (im Wallenstein und in seiner Ge-
schichte des Dreißigjährigen Kriegs) wußte.

42



Dialektik des staatlichen Krieges

Fassen wir zusammen, so bleibt die innere Dialektik des moder-
nen Staatenkrieges besonders hervorzuheben. Auf der einen
Seite ist die Kriegführung von Staaten im Allgemeinen weit
weniger gewaltförmig und grausam als diejenige nicht-staatli-
cher Gemeinschaften. Besonders deutlich wird dieser Aspekt
des staatlichen Krieges, wenn wir ihn in Beziehung zu gegen-
wärtigen Formen der Konfliktaustragung in Bürgerkriegen und
Gewaltmärkten setzen. Formell findet diese Begrenzung des
staatlichen Krieges ihren Ausdruck im Völkerrecht und in den
Bestimmungen der Haager Landkriegsordnung.

Auf der anderen Seite ist die Kriegführung von Staaten durch
eine besondere Entgrenzung der Gewalt gekennzeichnet, die
ihren höchsten Ausdruck in der Möglichkeit der atomaren
Selbstvernichtung fand. Aber auch hier gilt, dass ein atomarer
Krieg möglicherweise gerade deshalb nicht ausgebrochen ist,
weil in den staatlichen »Erfüllungsstäben« (Münkler 1995)
weiterhin ein Minimum an Rationalität – trotz des ideologi-
schen Gegensatzes – erhalten blieb. Ob man daraus ableiten
soll, dass die existierende Staatenwelt in jedem Fall zu stärken
sei, um den Kampf aller gegen alle zu vermeiden (Delmas
1997), ist umstritten. Die Verbindung von staatlicher Herr-
schaft, ideologischem Hass und Vernichtungskapazitäten un-
geheuren Ausmaßes, etwa im Nationalsozialismus oder im Sta-
linismus, bleibt die dunkle Seite der Geschichte des europäi-
schen Staates.

43



2 Moderne, Krieg und Gewalt

Moderne, Krieg und Gewalt – eine »unendliche Ge-
schichte«, deren Ausgang noch nicht feststeht. Zwei
Sichtweisen bestimmen die Diskussion: Entweder wird
angenommen, dass Moderne einerseits und Krieg bezie-
hungsweise Gewalt andererseits gegensätzlich sind, oder
aber, dass erst die sich als »friedliebend« begreifende
Moderne ein in der Geschichte der Menschheit beispiel-
loses Gewaltpotential entwickelt und die Büchse der Pan-
dora geöffnet hat.

Zur vorletzten Jahrhundertwende stellte der Daily Mirror vol-
ler Enthusiasmus die Perspektive einer friedlichen Weltgesell-
schaft in Aussicht und begründete die Unmöglichkeit eines
Krieges zwischen England und dem Deutschen Reich mit der
wirtschaftlichen Verflechtung beider Staaten. Weite Teile der
damaligen Öffentlichkeit gingen von der optimistischen An-
nahme aus, dass in modernen Gesellschaften desto weniger
Platz für gewaltförmige Orientierungen und militärische Struk-
turen bleibe, je mehr sich liberaler Bürgersinn und kapitalisti-
sche Industrialisierung verbreiteten. Auch für die zeitgenössi-
schen Gründungsväter der Soziologie war die Theorie vom

44



friedfertigen Charakter der Industriegesellschaft konstitutiv
(Joas 2000, 192–194). Der Erste und der Zweite Weltkrieg zer-
störten diese Hoffnungen auf ein friedliches 20. Jahrhundert
aufs brutalste.

Nach dem Epochenjahr 1989 wurden erneut ähnliche Er-
wartungen formuliert, vor allem in Francis Fukuyamas ein-
flussreichem Essay über ein Ende der (gewaltsamen) Ge-
schichte (Fukuyama 1992). Der Siegeszug von Demokratie und
Marktwirtschaft schien unaufhaltsam geworden zu sein und
mit ihm das 21. Jahrhundert ein weitgehend friedliches, weil
ökonomisch bestimmtes zu werden. Auch diesmal wurden die
Erwartungen enttäuscht, nicht nur durch die permanenten
Massaker und Völkermorde in Afrika, sondern auch durch die
Rückkehr des Krieges nach Europa, vor allem im ehemaligen
Jugoslawien, und durch die Anschläge vom 11.September 2001
in den USA. Es genügt freilich nicht, diese Erwartungen mit dem
Gestus des historisch Belehrten als reine Spekulation abzutun –
das dahinterstehende Problem ist grundlegender.

Das Selbstverständnis der Moderne als historisches Projekt
seit dem 17./18. Jahrhundert ist gekennzeichnet durch den
Übergang von der gewaltsamen Austragung innergesellschaft-
licher Konflikte zu gewaltfreien Prozeduren der Konfliktrege-
lung (Joas 2000). Aus diesem Selbstverständnis folgt notwendi-
gerweise, dass das Projekt der Moderne auf einen umfassenden
Frieden angelegt ist. Für Jan Philipp Reemtsma ist dies jedoch
der illusorische Versuch der europäischen Moderne, sich einzu-
reden, sie befinde sich auf »auf dem Weg aus einer Welt der
Gewalt in eine Zukunft der Gewaltarmut wenn nicht -freiheit«.
Vielmehr habe sich aus dem »Jahrhundert der Humanität und
der Brüderschaft aller Menschen« mit Auschwitz ein Jahrhun-
dert des »Völkermords und der Massenschlächtereien« entwi-
ckelt (Reemtsma 1999, 11).

Besonders einflussreich wurde Herbert Spencers Unterschei-
dung von »militant society« und »industrial society«. Für

45



Spencer definiert sich die kriegerisch-kämpferische Gesell-
schaft durch den Primat der kollektiven Fähigkeit zum gewalt-
samen Handeln nach außen. Eine derart hierarchisch struktu-
rierte Gesellschaft ordne das Individuum dem Zweck des Kol-
lektivs vollständig unter. Dagegen ist der industrielle Gesell-
schaftstyp für ihn bestimmt durch freiwillig eingegangene ver-
tragsförmige Beziehungen zwischen den Individuen. In einem
solchen Gemeinwesen entfalten sich Individualismus, Markt-
wirtschaft und demokratische Partizipation. Nach außen hin
bemüht sich dieses Gemeinwesen um vertragsförmige Bezie-
hungen zu anderen zum Zwecke wechselseitigen Nutzens (zit.
Joas 2000, 192–193).

Der Konflikt um den Zusammenhang von Moderne, Krieg
und Gewalt ist jedoch nicht einfach durch den Bezug auf »his-
torische Tatsachen« zu lösen. Denn das Vorkommen von Krieg
und Gewalt in der Moderne könnte auch Indiz für eine unvoll-
ständige Modernisierung sein, oder es könnte eine nachho-
lende Modernisierung andeuten, statt einen unmittelbaren
Zusammenhang von Moderne und Gewalt zu belegen. Diesem
Verständnis zufolge gibt es in der historischen Entwicklung
Vorreiter und Nachzügler. Um den Entwicklungsabstand zu
verkürzen, seien die Nachzügler gezwungen, auf nicht-
moderne Gewaltstrukturen zurückzugreifen.

Prägend für diese Sichtweise ist der Begriff der Entwick-
lungs- oder Modernisierungsdiktatur beziehungsweise derje-
nige eines deutschen Sonderweges. So sind die preußischen
Militärreformen zwischen 1814–1815 ein frühes Indiz für die
Möglichkeit der Modernisierung von gesellschaftlichen Teilbe-
reichen oder Subsystemen, ohne dass sich die gesamte Gesell-
schaft und insbesondere das politische System ebenfalls moder-
nisieren müsste. Den Militärreformern gelang zwar die Anpas-
sung der preußischen Armee an die neuartigen Anforderungen
der Kriegführung. Die angestrebte Zivilisierung des Militärs
sowie die wie auch immer begrenzte Erweiterung der politi-

46



schen Teilhabe wurde in der folgenden Restaurationsperiode in
wesentlichen Teilen jedoch wieder zurückgenommen. Spezi-
fisch für den deutschen Sonderweg ist damit die Modernisie-
rung von Teilbereichen von Gesellschaft und Wirtschaft, ohne
dass dieser Modernisierung eine analog moderne demokrati-
sche Staatsform entsprochen hätte (Frevert 1997, 94–118).

Ausgehend von der Sonderwegsthese, kann man die Frage
stellen, ob die beiden demokratischen Vorreiter England und
USA wirklich Modellcharakter haben oder eher selber eine his-
torische Ausnahme bilden. Zudem stellt sich das grundlegende
Problem, was denn nun spezifisch modern ist – wirtschaftlich-
industrielle beziehungsweise technologische oder emanzipato-
risch-demokratische Entwicklung. Der Marxismus nahm an,
dass es einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen beiden
Formen der Modernisierung gebe. Je entwickelter eine Gesell-
schaft in Beziehung auf Wirtschaft, Industrie und Technologie
sei, desto größer die Chance auf Emanzipation und Demokrati-
sierung. Dies war auch der Hintergrund der Modernisierungs-
theorien der sechziger und siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts
und die Voraussetzung für die weltweite Förderung industriel-
len Wachstums, denen Demokratie und Emanzipation auf dem
Fuß folgen sollten. Auch diese Erwartungen sind enttäuscht
worden. Die entgegengesetzte Position führt heute das Argu-
ment ins Feld, dass erst Demokratie und Emanzipation Voraus-
setzung einer erfolgreichen ökonomisch-technologischen Ent-
wicklung seien.

Der jeweilige Blick auf die Moderne und die Problematik, ob
Moderne und Gewalt einen grundlegenden Gegensatz bilden,
einander bedingen oder sich gar wechselseitig verstärken, ist
abhängig von der Frage, welche Revolution zur Kennzeichnung
des Modernebegriffs verwendet wird. Bestimmen wir ihn in
Zusammenhang mit den politischen Revolutionen in England,
den USA und Frankreich, rücken Emanzipation, demokratische
Partizipation und Freiheit in den Vordergrund – unabhängig

47



davon, wie man die Französische Revolution und ihren gewalt-
samen Charakter bewertet. Wird der Beginn der Moderne da-
gegen mit der rationalistisch-ökonomischen Revolution ange-
setzt, also mit Descartes, Galilei, Leibniz und Adam Smith,
nehmen wir andere Inhalte in den Blick (Toulmin 1994).

Die Auffassung von Moderne als einem fortschreitenden
Prozess der Ablösung von gewaltsamen Strukturen hat ihren
Ursprung im geschichtsphilosophischen Modell der Aufklä-
rung, es gebe einen unaufhaltsamen Fortschritt. Schon in seiner
Beantwortung der Frage »Was ist Aufklärung?« begreift Kant
diese nicht als bereits erreichten Zustand, sondern als zwar
begonnenes, aber erst zu realisierendes Projekt, dessen Ziel
indessen vorgegeben ist. Man könne die Geschichte als die Voll-
ziehung eines verborgenen Plans der Natur ansehen, um eine
innerlich – und zu diesem Zweck äußerlich – vollkommene
Staatsverfassung zustande zu bringen. Der ewige Friede sei
keine leere Idee, sondern eine Aufgabe, die, nach und nach
gelöst, ihrem Ziel beständig näher kommt (siehe auch Kant
1995, 24).

Anstelle einfacher Entgegensetzungen oder Gleichsetzungen
von Moderne und Gewalt hat Norbert Elias eine dialektische
Konzeption entwickelt. In ihr sind Kriege in der Moderne Mit-
tel zu einer umfassenden Pazifizierung und letztlich zur Errich-
tung eines Weltstaates. Ausgangspunkt dieser Entwicklung
sind für Elias die Monopolisierungstendenzen des ausgehenden
Mittelalters und Kämpfe zwischen den Territorialherrschern,
die zur Entwicklung von modernen Staaten mit innerem
Gewaltmonopol geführt haben. Die Herausbildung immer grö-
ßerer Territorialstaaten überträgt Elias auf der Grundlage sei-
nes geschichtsphilosophischen Fortschrittsmodells auf die Welt
als ganze.

Die existierenden Staaten – so betonte er in den späten drei-
ßiger Jahren des 20. Jahrhunderts – befänden sich in einer
grundlegenden Spannungs- und Konkurrenzsituation, die un-

48



weigerlich in Ausscheidungswettkämpfe um die Weltherrschaft
münden würde. »Und man sieht (. . .) hinter den Spannungen
der Erdteile, und zum Teil in sie verwoben, bereits die Spannun-
gen der nächsten Stufe auftauchen. Man sieht die ersten Um-
risse eines erdumfassenden Spannungssystems von Staaten-
bünden, von überstaatlichen Einheiten verschiedener Art, Vor-
spiel von Ausscheidungs- und Vormachtkämpfen über die
ganze Erde hin, Voraussetzung für die Bildung eines irdischen
Gewaltmonopols, eines politischen Zentralinstituts der Erde
und damit für deren Pazifizierung« (Elias 1997, 262 f.). Elias’
Konzeption ähnelt damit der Hegelschen List der Vernunft, die
zwar die zahllosen Opfer in diesen »Ausscheidungskämpfen«
nicht legitimiert, aber die Hoffnung nicht aufgibt, dass die
immer zerstörerischer werdenden Gewaltformen keineswegs
das eigentliche Ende der Geschichte bedeuten müssen.

Die Intentionen Kants erneuernd, begründet Otfried Höffe
die Notwendigkeit einer künftigen Weltrepublik. Seine Sorge
gilt der Gefahr, dass die gegenwärtige Globalisierung mit
einem Abbau von Demokratie in zahlreichen Staaten bezahlt
werde. Die Globalisierung befördere aber die Entstehung von
Problemen, die den jeweiligen nationalen Rahmen sprengen.
Die notwendige Folgerung ist für ihn eine globale Demokratie
als Weltrepublik mit eigenen öffentlichen Gewalten und Sou-
veränitätsrechten. Im Unterschied zu Elias sieht er diesen re-
publikanischen wie föderalen Weltstaat aus den existierenden
internationalen Organisationen und Vertragsverhältnissen her-
vorwachsen. Eine solche Perspektive scheint angesichts der
aktuellen Prozesse des Staatszerfalls nur auf den ersten Blick
völlig realitätsfern zu sein. Vielmehr begründet Höffe ihre Not-
wendigkeit gerade aus dem Zerfall des Staates, um einen blu-
tigen Weltbürgerkrieg zu verhindern (Höffe 2002, ähnlich
Czempiel 2002).

Dagegen betont Wolfgang Sofsky, dass ein Weltstaat sich auf
eine gewaltige »Agentur der Repression« stützen müsste. Ohne

49



einen gigantischen Militär- und Polizeiapparat sei ein globaler
Waffenstillstand nicht zu haben. Ein solcher Weltstaat könne
zwar den einen oder anderen Kleinkrieg durch massive Inter-
vention eingrenzen oder »lokale Räuberbanden« zur Rechen-
schaft ziehen. Im Vergleich zu diesen Vorteilen sieht Sofsky
jedoch als entscheidendes Problem eines solchen Weltstaates
dessen nahezu totalitäre Macht an. Der Weltstaat, dieses
»grandiose Projekt allumfassender Gleichartigkeit«, werde auf
der Welt keinen »freien Winkel« mehr dulden. Wie jedes Impe-
rium werde er auf zahllose Opfer gegründet sein, und es seien
Heerscharen von Exekutoren nötig, um das Regime zu sichern.
Zudem sei jede Grenze aufgehoben, über die Menschen in ein
sicheres Exil fliehen könnten. »Wer dem Weltstaat entkommen
möchte, dem bliebe als Fluchtort nur noch der Mond« (Sofsky
2002, 73).

Der Einschätzung des Weltstaates durch Höffe und Sofsky
liegt eine unterschiedliche Bestimmung des Politikbegriffs zu-
grunde. Während Höffe Politik im wesentlichen durch die Her-
stellung von Übereinstimmung zwischen den Menschen und
Partizipation der Bevölkerung an der politischen Herrschaft
bestimmt sieht, begreift Sofsky Politik als reinen Machtkampf.
Im Politischen gehe es keineswegs um Kompromiss oder Kon-
sens. Vielmehr sei Fundament der Politik ihre »Verfolgungs-
und Verletzungsmacht«, welche jeder Untertan im Ernstfall am
eigenen Leib zu spüren bekomme (ebd. 73). Dolf Sternberger
hat die fundamentale Unterschiedlichkeit der beiden Politikbe-
griffe betont, wenn er resümierend fragt: »Ist es der Konflikt
der Interessen, der Mächte, Glaubenshaltungen und Willensre-
gungen, was das Politische somit in seinem eigentümlichen
Wesen kennzeichnet? Oder ist es vielmehr der Ausgleich, der
Kompromiß, der Vertrag, die gemeinsame Lebensregel. Und
umgekehrt gefragt: Sollen wir den Frieden – den Bürgerfrieden
wie den Völkerfrieden – als die Abschaffung und Überwin-
dung, als die Negation der Politik deuten, oder, im Gegenteil,

50



als ihre Vollendung?« (Sternberger 1978). Kampf um Macht
und Herrschaft auf der einen, gemeinsames Handeln und Her-
stellung von Übereinstimmung auf der anderen Seite, dies sind
die beiden entgegengesetzten Wesensbestimmungen von Poli-
tik, die sich durch die Geschichte der politischen Ideen hin-
durchziehen.

Besonders nach dem Zweiten Weltkrieg, nach National-
sozialismus und Stalinismus, wurde der Zusammenhang von
Moderne und Gewalt betont. Sigmund Freud und Norbert
Elias hatten zwar schon früher auf die »psychische Schatten-
seite« der Moderne hingewiesen, diese jedoch weitgehend als
Voraussetzung einer letztlich gelingenden Zivilisierung ver-
standen. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno argumen-
tierten dagegen in ihrer Dialektik der Aufklärung (1947), dass
im Prozess der Zivilisation die Moderne zugleich die Möglich-
keit immer bedrohlicher werdender Barbarei produziere. Auf-
klärung habe ein Doppelgesicht. Das Ziel der Aufklärung, die
Emanzipation des Menschen von der Natur, die »Entzaube-
rung der Welt«, führe zur Auslöschung von allem, was sich dem
Maß von Berechenbarkeit und Nützlichkeit nicht füge (Horck-
heimer/Adorno 1969, 11–15).

Diesem Ansatz folgend, hat Zygmunt Bauman hervorgeho-
ben, dass der »Krieg gegen das Chaos sich in eine Vielzahl loka-
ler Kämpfe um Ordnung« zersplittert und eben Krieg ist (Bau-
man 1992, 25). Der moderne Staat sei als eine missionierende,
bekehrende, Kreuzzüge führende Macht entstanden. Es sei
darum gegangen, die beherrschten Bevölkerungen einer gründ-
lichen Kontrolle zu unterwerfen, um sie »in eine ordentliche
Gesellschaft zu transformieren, die den Vorschriften der Ver-
nunft entsprach.« Für Bauman ist die »typisch moderne Praxis,
die Substanz moderner Politik, des modernen Intellekts, des
modernen Lebens« die Anstrengung, genau zu definieren –
»und alles zu unterdrücken oder zu eliminieren, was nicht
genau definiert werden konnte und wollte« (ebd., 20f., 35).

51



Für Bauman mussten die Juden vernichtet werden, weil sie
nicht ins Bild einer perfekten Gesellschaft passten. Der Massen-
mord sei für die Nationalsozialisten (genauso wie für die Stali-
nisten die Vernichtung aller »Abweichler«) kein Werk der Zer-
störung gewesen, sondern ein schöpferisches Werk. »Die bes-
sere Welt, effizienter, moralischer, schöner, (. . .) war die rassisch
reine, arische Welt, eine harmonische, konfliktfreie Welt, leicht
zu lenken, geordnet, kontrollierbar. Der Holocaust ist ein
Nebenprodukt des modernen Strebens nach einer umfassend
geplanten und gesteuerten Welt« (Bauman, 1992, 107f.).

Im Anschluss an Nietzsche wendet sich Michel Foucault
gegen eine nur negative Konzeption von Macht. Vielmehr habe
Macht, und damit implizit auch der gewaltsame Kampf um
Macht, eine produktive, gemeinschaftsbildende Funktion. Kein
moderner Staat sei ohne gewaltsamen Kampf entstanden. Mit
der Entstehung der neuzeitlichen Staaten ist für Foucault ein
tiefgreifender gesellschaftlicher Wandel verbunden. In Über-
wachen und Strafen (1976) analysiert er die neuen Formen des
Gefängniswesens, weil dieses seines Erachtens paradigmati-
sche Bedeutung für das Verständnis der modernen Gesellschaft
hat. Im Zentrum der neuen Ordnungsmacht stehe die Diszipli-
nierung des Körpers.

Besonders deutlich wird dieser Aspekt der Moderne jedoch
im Militärwesen. Die Disziplinierung begann bereits mit der
Heeresreform der Oranier in den Niederlanden im ausgehen-
den 16. Jahrhundert. Um sich gegen ihre überlegenen spani-
schen Gegner zu behaupten, entwickelten die Oranier über
mehrere Generationen hinweg stehende Heere und banden
diese in einen strengen Drill ein. Ihr Disziplinideal wurde Vor-
bild für das absolutistische Zeitalter: Präzise wie ein Uhrwerk
sollten die Bewegungen der »Truppen-Körper-Maschine« ab-
laufen, und die Soldatenabrichtung war die »Kunst des Räd-
chenschleifens«. Zweck dieser Form der Disziplinierung war
es, alle kämpfenden Soldaten in einen Kampfverband und eine

52



taktische Formation zu integrieren, um die Bewegung der ein-
zelnen Körper der Bewegung des Gesamtkörpers unterzuord-
nen (Kleinschmidt 1996).

Bekannt in der Geschichte militärischer Disziplinierung sind
die Soldatendressur und die grausamen Strafrituale im Preußen
des 18. Jahrhunderts. Weniger bekannt ist, dass die historische
Entwicklung der Disziplinierung mit der Französischen Revo-
lution und den preußischen Militärreformen nicht etwa aufge-
hört hat, sondern effektiver geworden ist, bis hin zum deut-
schen Faschismus. Die Nationalsozialisten erfanden keine wirk-
lich neuen Disziplinierungstechniken, sondern wandten die
bereits bekannten und erprobten mit wissenschaftlicher
Gründlichkeit und kompromissloser Härte an, um ihr Vernich-
tungsprogramm in die Tat umzusetzen.

»Vom körperlichen Drill zur geistigen Mobilisierung, vom
engen zum immer weiter gefaßten Befehl, vom Disziplinideal
der mechanischen zur energetischen Maschine« verläuft die
historische Entwicklung militärischer Disziplinierung als Ge-
schichte einer totalisierenden, die Gewalt entgrenzenden Macht
(Bröckling 1997, Kleinschmidt 1996, 197–200). Die Diszipli-
nierung der Soldaten hatte damit ein Doppelgesicht: Auf der
einen Seite ermöglichte sie die Begrenzung unmittelbarer
Gewalt, weil zum Zwecke der geregelten Abgabe von Gewehr-
salven unmittelbare Aggression dysfunktional gewesen wäre;
auf der anderen Seite erhöhte sich durch die Fortschritte der
Disziplinierung die Verfügungsgewalt über den Einzelnen und
wurde total. Am (vorläufigen?) Ende dieser Entwicklung stan-
den die nationalsozialistischen KZ’s und der stalinistische
Gulag, die als Modell für die gesamte Gesellschaft konzipiert
wurden (Arendt 2001).

Die Geschichte der Disziplinierung in der Moderne fand
ihren Höhepunkt unzweifelhaft im Nationalsozialismus. Im
Rhythmus der Körperbewegungen sahen die NS-Pädagogen
das entscheidende Moment der Erziehung zum »Neuen Men-

53



schen«. Soldaten marschierten stundenlang an ihrem »Führer«
vorbei, bis sie auf einem Aufmarschplatz riesige geometrische
Vierecke bildeten. »Dieses militaristische mechanische Ballett
bildete die visuelle Verkörperung machtvoller Dynamik und
vollkommener Unterwerfung.« Die Soldaten funktionierten als
vollendete Kampfmaschinen, ohne Emotionen oder internali-
sierte Moral, aber mit einer Mentalität, die notwendig ist, um
die Welt »aus den Angeln zu heben«, wie eine populäre zeitge-
nössische Metapher dies beschrieb. Die »Urkraft des Rhyth-
mus, der auf der Grenze alles Rationalen und Irrationalen be-
heimatet ist«, ersetzte das moralische Gesetz (Hüppauf 1993,
92).

Die Moderne in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist
geprägt durch den Mythos der Bewegung, der Veränderung
und des Experiments. »Es ist alles erlaubt, was zum Erlebnis
führt« (Gottfried Benn, zit. Eksteins 1990). Unter den europäi-
schen Intellektuellen gab es große Sympathien für die Experi-
mente des russischen Bolschewismus, des italienischen Faschis-
mus und des deutschen Nationalsozialismus. Auf mythische
Art und Weise schienen diese Experimente den Nimbus der
Avantgardebewegungen zu aktualisieren: die bürgerliche Ge-
sellschaft zu hassen, gegen sie zu rebellieren und eine radikale
»Umwertung der Werte« herbeizuführen. Insbesondere in
Deutschland vor dem Ersten und zwischen den beiden Welt-
kriegen gab es gegen die Epoche des bürgerlichen Industrialis-
mus und Materialismus gerichtete Bewegungen, die gleichzei-
tig aus ihr entsprangen: Personifikationen von Jugend, Verjün-
gung und technischer Effizienz. Für diese Bewegung war die
gewaltsame Zerstörung die Befreiung von »allem Alten und
Vergangenen« (Goebbels) und Voraussetzung der Schaffung
von etwas »ganz Anderem« (Eksteins 1990, 484–487).

Die grundlegende Frage aber bleibt, ob Völkermord und
Massenvernichtungen im 20. Jahrhundert direkte Auswirkun-
gen der Moderne sind (Dabag/Platt 1998) oder doch eher auf

54



vormoderne Einflüsse hinweisen. Unbestreitbar ist, dass das
Ausmaß der Massenvernichtungen im 20. Jahrhundert ohne
moderne »Hilfsmittel« wie Technologie, Bürokratie und
industrielle Kapazitäten nicht möglich gewesen wäre. Fraglich
ist jedoch, ob man es hier mit einem spezifisch modernen Phä-
nomen zu tun hat. Bauman argumentiert, dass die Vernichtung
der Juden zwar keine notwendige und direkte Folge, aber eine
der Moderne inhärente Möglichkeit gewesen sei. Was aber
führt von der Möglichkeit zur Wirklichkeit? In nahezu allen
Fällen, in denen bisher ein Zusammenhang von historischem
Völkermord und Moderne festgestellt wurde, handelt es sich
um eine Verbindung von modernen Teilelementen und Aktuali-
sierungen vormoderner, zum Teil als Religionsersatz dienender
Vorstellungen. In diesen Fällen dominierte eine Kombination
aus technischem Fortschritt und ungehemmter Destruktion,
gewaltsamer Ordnung und Verhinderung eines drohenden
Chaos, Funktionalismus und archaischen Mythen. Archaik
und Moderne wurden auf suggestive Art und Weise miteinan-
der verknüpft (Hüppauf 1993).

In diesen Zusammenhang gehört auch die Frage, ob die
neuen Formen von privater Gewalt und der Terror islamisti-
scher oder anderer Sekten »moderne« Erscheinungen oder ge-
rade umgekehrt Folge von nichtmodernisierten, unaufgeklär-
ten gesellschaftlichen Verhältnissen sind. Historisch betrachtet
muss man etwa fragen, warum es in Deutschland eine Verbin-
dung von traditionellen, historisch eigentlich untergegangenen
Werten und modernen Elementen gegeben hat, die zum Fa-
schismus führten, während die gleiche Verbindung in England
und den USA zur Stärkung und Bewahrung der Demokratie bei-
trug. Der Unterschied scheint relativ einfach zu sein: In allen
bisher bekannten Fällen eines ausgebildeten oder tendenziellen
Totalitarismus hat es eine Verbindung von modernen Elemen-
ten mit Werten nicht aus der »einfachen«, unmittelbar voraus-
gehenden Vergangenheit, sondern aus der Vorvergangenheit,

55



dem Plusquamperfekt, gegeben: etwa mit der Vorstellung der
Einheit eines germanischen Stammes und einer kommunisti-
schen Urgesellschaft, oder mit dem Mythos der Schlacht auf
dem Amselfeld oder der Umma zur Zeit Mohammeds.

Diese Verbindung von uralten Mythen, dem Plusquamper-
fekt, mit höchst modernen Teilelementen, dem Futur II – es
wird gewesen sein –, machte die Attraktivität und »Moderni-
tät« der historischen Totalitarismen und totalitaristischer Sek-
tenbewegungen aus und spielte schon beim Völkermord an den
Armeniern, dem ersten des 20. Jahrhunderts, eine entschei-
dende Rolle.

Das Verhältnis von Moderne und Krieg beziehungsweise
Gewalt ist somit ambivalent. Zunächst ist entscheidend, wel-
chen Begriff von Moderne man zugrunde legt. Bringen wir ihn
in Verbindung mit Kategorien wie Rationalisierung und Dis-
ziplinierung, Industrialisierung und technologischer Entwick-
lung, hat die Moderne unmittelbaren Anteil an der Intensivie-
rung und Totalisierung von Gewalt in den vergangenen Jahr-
hunderten. Verstehen wir die Moderne dagegen als Prozess
fortschreitender Emanzipation, Demokratisierung und Ermög-
lichung von Freiheitsräumen, deuten diese Phänomene auf die
zumindest gewaltfreiere Lösung von Konflikten hin.

Die Auseinandersetzung um diese Frage ist keineswegs nur
akademisch. Es hat bereits einmal ein Großprojekt gegeben,
das von der Kritik an Aspekten der Moderne ausging und sich
die Emanzipation von allem, was die Menschen unterdrückt,
auf die Fahnen schrieb und doch schließlich im stalinistischen
Totalitarismus endete. Gegenwärtig gibt es die Tendenz, den
Primat der zivilen Gesellschaft über das Militärwesen durch
den Primat des Kampfes und der diesen ausfechtenden Kämp-
fer zu ersetzen. Immer mehr Begriffe und Kategorien aus dem
Bereich des Militärischen und des gewaltsamen Kampfes drin-
gen in andere gesellschaftliche Bereiche vor.

Diese Tendenz erfährt Unterstützung durch eine fundamen-

56



tale Kritik am Zusammenhang von Moderne, Krieg und Ge-
walt. Im Anschluss an Nietzsche und Foucault bildet sich neu-
erdings eine heroische Metaphysik des Kampfes heraus, die der
»modernen Form« von Krieg und Gewalt entgegengesetzt
wird. Paradigmatisch heißt es bei Foucault, der Krieg sei nicht
die Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln, sondern die
Politik die Fortsetzung des gewaltsamen Kampfes. Es bedürfe
des persönlichen Einsatzes und Kampfes, um die überkomme-
nen Machtverhältnisse zu beenden (Foucault 1999, 26–29 und
308f.).

Der Grundgedanke dieser Position ist, dass die Fähigkeit
zum Widerstand und der Wille zum Kämpfen zum (männli-
chen) Menschsein gehöre. Die Unterdrückung dieses menschli-
chen Begehrens im Prozess der Zivilisierung führe nicht etwa zu
einer wirklichen Befriedung, sondern nur zur Aufstauung der
unterdrückten Energien. Die gebundenen Energien entluden
sich in Verbindung mit der Entwicklung der Technologie und
der Systematisierung der Vernichtungsmittel in den Katastro-
phen des 20. Jahrhunderts. Die sich von ihrem Selbstverständ-
nis als gewaltfrei verstehende Moderne setzte auf diese Weise
ein in der Geschichte beispielloses Gewaltpotential frei. Dem-
gegenüber würde die Anerkennung des Menschen als kämpfen-
des, kriegerisches Wesen den Krieg in Formen der Ritualisie-
rung und Konventionalisierung in räumlicher und zeitlicher
Hinsicht entscheidend begrenzen. Der Versuch der Moderne,
den Krieg abzuschaffen, habe zu seiner dramatischen Intensi-
vierung bis hin zur Aussicht auf die Selbstvernichtung der
Menschheit geführt. Erst die Anerkennung von gewaltsamem
Kampf und Krieg als Grundbestimmung des Menschen ermög-
liche seine Begrenzung und die Bindung der in ihm freigesetzten
Energien (Keegan 1995).

Eine solche Kritik an modernen Formen des Krieges fällt
zusammen mit den gegenwärtigen Tendenzen zur Privatisie-
rung der Gewalt sowie der Übertragung von Werten aus dem

57



militärischen Bereich auf die zivile Gesellschaft. Eine Welt voll-
kommen privatisierter Gewalt und »heldenhafter Krieger«
wäre jedoch nicht weniger totalitär als die historischen Groß-
totalitarismen Stalinismus und Faschismus. Die notwendige
Kritik am Gewaltpotential der Moderne vermischt sich partiell
mit einer konservativ bis reaktionären Kritik, welche die ge-
sellschaftlichen und politischen Intentionen der Aufklärung
grundsätzlich verwirft (Wimmmer/Wulf/Diekmann 1996). Für
Habermas hingegen hat die »Hoffnung auf Emanzipation« der
Menschen aus selbstverschuldeter Unmündigkeit und erniedri-
genden Lebensumständen ihre Kraft trotz der historischen
Katastrophen der Moderne nicht verloren. Aber diese Hoff-
nung sei geläutert durch die historischen Erfahrungen und das
Bewusstsein von den Grenzen der Moderne. Es sei schon viel
erreicht, wenn eine Balance des Erträglichen für die wenigen
Begünstigten erhalten und auf den verwüsteten Kontinenten
für die Mehrheit der Menschen wieder hergestellt werden
könnte. Im revolutionären Zusammenbruch des bürokrati-
schen Sozialismus in der UdSSR und ihren Satellitenstaaten
kündigt sich für Habermas ein fundamentales Ausgreifen des
Projekts der Moderne an – der »Geist des Okzidents« habe den
Osten eingeholt, nicht nur mit der technischen Zivilisation,
sondern auch mit seiner demokratischen Tradition (Habermas
1994, 221 und 241).

Entscheidend für die Zukunft der Moderne wird sein, ob es
ihr gelingt, Krieg und Gewalt in ihrer doppelten Gestalt wahr-
zunehmen: auf der einen Seite Gewalt in ihrer nicht-modernen
Form, die es in traditionalen Gesellschaften in vielfältigen Va-
rianten gibt; auf der anderen Seite die an den Modernebegriff
gebundenen Hoffnungen und Normen, die es erst möglich ma-
chen, das eigene historische Gewaltpotential der Moderne zu
erkennen und zu überwinden.

Eingedenk der Visionen von einer vollkommen reinen und
befriedeten Gesellschaft im Nationalsozialismus wie im Stali-

58



nismus ist vielleicht auch die Einsicht vonnöten, dass Gewalt
wahrscheinlich niemals vollständig zu überwinden ist. Der Ab-
schied von dieser – zumindest auf absehbare Zeit –utopischen
Annahme bedeutet jedoch nicht die Legitimierung einer neuen
Metaphysik des Kampfes, wie sie tendenziell bei Nietzsche und
Foucault angelegt ist und von heutigen Kriegstheoretikern wie
van Creveld und Keegan aufgegriffen wird. Ganz im Gegenteil
beinhaltet die kritische Selbstvergewisserung der Moderne die
Perspektive einer fortschreitenden Begrenzung und Einbin-
dung von Gewalt sowie deren Rückbindung an den Primat der
zivilen Gesellschaft.

59



3 Waffenträger:
Vom Söldner bis zum Terroristen

Pistoleros, Guerilleros, Milizen, Warlords, Rebellen, Sol-
daten, Partisanen, Krieger, Söldner, Kindersoldaten, Ter-
roristen – an Namen für Gewaltakteure mangelt es wahr-
lich nicht. Dabei unterscheiden sich die Träger von Waf-
fen in vielerlei Hinsicht voneinander, etwa in der Art und
Weise ihrer Bewaffnung, ihrer Motivation und Mentali-
tät. Weiterhin spielt eine wesentliche Rolle die Frage, ob
sie kollektiv in Erscheinung treten oder sich als Einzel-
kämpfer verstehen, ob sie sich explizit als Kombattanten
zu erkennen geben oder in der sie umgebenden Zivilbe-
völkerung untertauchen. Die Geschichte dieser Waffen-
träger, ihr Verschwinden und ihre Wiederkehr, reflektiert
zugleich Teile der Geschichte des Krieges.

Im Folgenden soll jeweils ein Kriterium zur Bestimmung der
spezifischen Merkmale einer Gruppe von Waffenträgern ideal-
typisch herausgehoben und somit eine Schneise in das Dickicht
vielfältiger Überschneidungen geschlagen werden.1

1 Bei den islamischen Gotteskriegern in Tschetschenien und Afgha-
nistan stellt sich z.B. die Frage, ob sie Söldner, Krieger oder maro-
dierende Kämpfer sind.

60



Soldaten

Häufig werden mit dem Begriff des Soldaten unterschiedslos
alle Waffenträger bezeichnet. Zur Unterscheidung von anderen
Waffenträgern spricht man von Soldaten im engeren Sinne erst
seit der Französischen Revolution. Soldaten dienen Staaten im
Idealfall aus Überzeugung, sie verteidigen höhere Werte und
identifizieren sich mit dem Staat, dem sie dienen. Im Regelfall
ist der soldatische Militärdienst mit der Staatsbürgerschaft ver-
knüpft, woraus die Wehrpflicht als Verpflichtung des einzelnen
Bürgers gegenüber seinem Staat erwächst. »Die Verteidigung
des Vaterlandes ist der Stiftungsmythos moderner Armeen«
(Sikora 2002) und des Soldaten.

Selbstverständlich ist diese Sinnzuschreibung kein unmittel-
bares Abbild der Wirklichkeit. Aber sie spielt nicht nur im
Selbstverständnis und der politischen Bildung von Soldaten
eine wesentliche Rolle, sondern ist zentral für die demokrati-
sche Legitimation der Wehrpflicht in modernen Armeen.
Bereits Friedrich Engels meinte, die Wehrpflicht sei die einzige
demokratische Institution Preußens. Im Frankreich der Revo-
lutionszeit wurden Staatsbürgerschaft und die Mitgliedschaft
in der Landesverteidigung als zwei Seiten einer Medaille ge-
dacht und bezogen sich auf den Begriff der modernen Nation
als einer politischen Größe, die das Volk als Souverän einsetzt
(Frevert 1997, 21).

Als Reaktion auf die preußischen Niederlagen wurden auch
dort militärische Reformen eingeleitet, die sich einerseits am
Vorbild der siegreichen napoleonischen Armeen orientierten,
andererseits die besonderen preußischen Bedingungen berück-
sichtigten. Daraus entwickelte sich ein spezifisches Spannungs-
verhältnis: Zum einen wurde die gesamte Gesellschaft zum
Zwecke der Kriegführung mit dem Ziel des patriotischen und
opferbereiten »soldat citoyen« in Dienst genommen. Zum an-
deren aber musste die politische Transformation begrenzt blei-

61



ben, um das bestehende Herrschaftsgefüge aufrechterhalten zu
können. Man hatte in Preußen keine souveräne Staatsbürger-
nation, es gab nicht einmal eine Verfassung, welche die Kompe-
tenzen des Monarchen hätte beschneiden und die Bürger an der
Gesetzgebung hätte beteiligen können. Wie sollten jedoch nati-
onaler Enthusiasmus und Opfersinn für den Nationalstaat ent-
sprechend dem französischen Vorbild erreicht werden ohne
adäquate gesellschaftliche Grundlage, das heißt ohne Gleich-
heit und politische Partizipationsmöglichkeit aller Bürger und
Bürgerinnen (Frevert 1997)?

Die preußischen Militärreformen blieben widersprüchlich
und halbherzig, obwohl sie einige positive Elemente enthiel-
ten, etwa die Abschaffung entehrender und unmenschlicher
Strafen. Den Reformern blieb als Ausweg aus dem Dilemma,
einerseits die ganze Gesellschaft für den Krieg mobilisieren zu
müssen, andererseits an der bestehenden Gesellschaftsstruktur
nichts ändern zu können, nur der Weg einer »Erziehungsdik-
tatur«. Die Armee sollte fortan mit der Zivilgesellschaft ver-
schmelzen, indem tendenziell alle (männlichen) Bürger Solda-
ten würden.

Was bedeutet die perspektivische Einheit von Bürger und
Soldat – die Militarisierung der Gesellschaft oder die Zivilisie-
rung des Militärwesens? In Preußen kann man zunächst von
einer Zivilisierung des Militärs sprechen, weil besonders ent-
würdigende und grausame Praktiken innerhalb des Militärwe-
sen abgeschafft wurden. Doch im Laufe der Zeit setzte sich
mehr und mehr eine Militarisierung der Gesellschaft durch,
von der Friedrich Meinecke glaubte, sie sei beispiellos in der
Geschichte. Vor allem nach den erfolgreichen Kriegen der
Reichsgründungszeit 1864–1871 ging der preußische Leutnant
»als junger Gott, der bürgerliche Reserveleutnant wenigstens
als Halbgott durch die Welt« (Meinecke zit. Frevert 1997, 17).

Entscheidend für das Bild des Soldaten als Mitglied einer
Massenarmee waren jedoch der Erste und Zweite Weltkrieg.

62



Zwei Schlachten des Ersten Weltkrieges verdeutlichen zwei
unterschiedliche Soldatenbilder: Langemarck und Verdun. In
einem Kommunique der Obersten Heeresleitung wird das
Geschehen von Langemarck so beschrieben: »Westlich von
Langemarck brachen junge Regimenter unter dem Gesange
›Deutschland, Deutschland über alles‹ gegen die erste Linie der
feindlichen Stellungen vor und nahmen sie.« Was hier ver-
schwiegen wurde, ist der massenhafte Tod der jungen Soldaten
und die Tatsache, dass es sich um eine Niederlage handelte,
denn nur ein Jahr später hieß es: »Der Tag von Langemarck
wird in allen Zeiten ein Ehrentag der deutschen Jugend bleiben.
Wohl fielen an ihm ganze Garben von der Blüte unserer Jugend,
aber den Schmerz um die tapferen Toten überstrahlt doch der
Stolz darauf, wie sie zu kämpfen und zu sterben verstanden«
(zit. Hüppauf 1993, 56f.). Der aus der Schlacht bei Lange-
marck geborene Mythos beschwor eine soldatische Vergangen-
heit, die bestimmt ist durch das Ideal des heldenhaften Opfers
für das Vaterland (Kühne 1999).

Ganz anders der Verdun-Mythos: Verdun ist das Sinnbild
des industrialisierten und entpersonalisierten Krieges. Die Be-
geisterung des Anfangs ist verflogen, es geht nur noch um das
Aushalten der Auswirkungen maschinisierter Kriegführung.
Weder die britisch-französische Offensive an der Somme noch
die deutsche bei Verdun erreichten ihre Ziele. Beide führten
jedoch zu Schlachten von einem nie gekannten Aufwand an
Soldaten, Ausrüstung, Munition und Geschützen. Auf wenigen
Quadratkilometern wurden Hunderttausende von Menschen
»verarbeitet«. Die Schlachten zielten nicht in erster Linie auf
Geländegewinne, sondern auf höchstmögliche Verluste des
Gegners. Verdun wurde seitens der Deutschen auch nicht als
Sieg überlegener Ideale gefeiert, sondern als Höhepunkt des
modernen technologischen Krieges begriffen.

Der auf dem Boden von Verdun entstandene Mythos ver-
langte ein neues Soldatenbild. Unter der konstanten Todesdro-

63



hung des Schlachtfeldes habe der Soldat nur die Möglich-
keit, sich diesen Verhältnissen anzupassen. Die Wahrnehmung
musste so objektiv sein wie das Objektiv einer Kamera, die
Reaktionen so kohärent und präzise wie die einer Maschine,
die Aktionen so schnell wie die eines Maschinengewehrs.
Für Ehre, Moral oder Ideale war auf dem industrialisierten
Schlachtfeld des 20. Jahrhunderts kein Platz mehr. Während
früher die Waffen von den Menschen bedient wurden, bediente
sich nunmehr die Waffe des Menschen. Elemente des Verdun-
Mythos wurden im Faschismus zur Begründung des Auslese-
prinzips verwandt: In einer scheinbar unentrinnbaren Kampf-
situation dürfe sich der als idealer Soldat fühlen, der sich den
Prinzipien moderner kriegerischer Gewalt unterwirft. Nicht
ohne Grund zogen die Soldaten des Deutschen Reichs ohne den
Glauben an die gerechte Sache ihres Landes in den Zweiten
Weltkrieg. Die Kombination aus rigider Moderne und vorzivi-
lisierter Amoralität fand ihre schauerliche Verwirklichung bei
den Mitgliedern der SS (Hüppauf 1993).

Nach dem Zweiten Weltkrieg entwickelten sich grundlegend
andere Streitkräfte und andere Vorstellungen des »Soldaten«,
er wurde zum (demokratischen) Staatsbürger in Uniform. Nach
Wilfried von Bredow lassen sich die Geschichte der 1956 ent-
standenen Bundeswehr und ihre gesellschaftspolitische Einbin-
dung nur angemessen verstehen, wenn man sie beide als Konse-
quenz eines Bruchs mit der alles Militärische betonenden deut-
schen Geschichte vor 1945 auffasst. In der »Inneren Führung«
– einem ausgebauten System von Maßnahmen, die das Konzept
des Staatsbürgers in Uniform in der Rechtsstellung und im sol-
datischen Selbstverständnis jederzeit gewährleisten sollen –
sieht von Bredow »eine der innovativsten und kreativsten poli-
tischen Neuerungen der Bundesrepublik Deutschland, in ihrer
Bedeutung durchaus vergleichbar mit der Konzeption der
sozialen Marktwirtschaft« (von Bredow 2000).

Das Bild des Soldaten wurde nunmehr mit bestimmt durch

64



eine kritische Öffentlichkeit, die soziale Entzauberung des Mi-
litärischen, die Marginalisierung und Reduzierung der Streit-
kräfte im Zuge des umfassenden Bedrohungs- und Wertewan-
dels und schließlich die allmähliche Demokratisierung und
Zivilisierung des staatlichen Gewaltinstrumentes. Seit dem all-
mählichen Wandel von Landesverteidigungskräften zu Inter-
ventionsstreitkräften, von Wehrpflicht- zu Berufsarmeen, ver-
abschiedet sich jedoch das Leitbild des demokratischen »Staats-
bürgers in Uniform« als Waffenträger bereits wieder und wird
zunehmend ersetzt durch das des »warrior«, des »Kriegers« –
eine Entwicklung, die in den USA bereits nach dem verlorenen
Vietnamkrieg eingesetzt hat.

Söldner

Obwohl sich der Begriff des Söldners wie der des Soldaten ety-
mologisch gleichermaßen von »Sold« ableitet, unterscheiden
sich beide fundamental. Söldner kann man deshalb nicht be-
schimpfen, weil Söldner (vor allem im deutschen Sprachraum)
selbst ein Schimpfwort ist.2

2 Die folgenden Ausführungen verdanken sich vor allem Sikora
2002, 2003.

Die Bezeichnung Söldner impli-
ziert, dass jemand aufgrund seiner Käuflichkeit, seiner Gewis-
sens- und Bindungslosigkeit tötet. Zudem war das historische
Auftreten von Söldnern häufig mit dem besonders exzessiven
Gebrauch von Gewalt verbunden, insbesondere während des
Dreißigjährigen Krieges. Im allgemeinen Urteil sind Söldner
fremde Gewaltspezialisten, die je nachdem, wer ihnen am meis-
ten Sold zahlt, zu kämpfen und jederzeit die Seiten zu wechseln
bereit sind.

Das erste Todesopfer nach der Besetzung des Kosovo im Juni

65



1999 war ein Söldner, ein nepalesischer Gurkha. Seit Anfang
des 19. Jahrhunderts rekrutiert die englische Armee eigenstän-
dige Gurkha-Einheiten, deren Kampfkraft sie zuvor am eige-
nen Leib erfahren hatte. Keine moderne Armee konnte und
kann heute auf die Dienste von Gewaltspezialisten verzichten.
Die Tatsache, dass Söldner ihren Dienst für Geld verrichten,
bedeutet aber keineswegs, dass sie es an jeglicher Bindung an
ihre Dienstherren fehlen lassen. Die Schweizer, die in der Fran-
zösischen Revolution den König gegen seine Untertanen vertei-
digten, bewiesen ihm gegenüber eine außerordentliche Loyali-
tät. Typisch für die klassischen italienischen Söldnerheere des
16. Jahrhunderts war neben dem Aspekt des reinen Broter-
werbs eine Mischung aus Verwandtschaft, Nachbarschaft und
Untertänigkeit.

Obwohl es Söldner zu allen Zeiten gegeben hat, gewannen
sie in der europäischen Geschichte zwischen dem 15. und
18. Jahrhundert ihre größte Bedeutung. Nach dem Ende der
Ritterheere kam die Zeit der großen Heere von Fußsoldaten,
bewaffnet mit Schwert oder Pike, Armbrust oder Gewehr. Vor
diesem Hintergrund setzte ein Wettlauf um die größten Heere
ein (zunächst meistens Söldnerheere), der aber Jahrhunderte
anhielt und die Zeit der Söldner überdauerte – durch die Mobi-
lisierung der ganzen Bevölkerung seit der Französischen Revo-
lution wurde er auf eine neue Stufe gestellt.

Trotz der zahlreichen Berichte über Zwangsrekrutierungen
verpflichtete sich die Mehrzahl der Söldner freiwillig. Für arme
Leute war der Militärdienst damals wie heute eine Möglich-
keit, sich den Lebensunterhalt zu verdienen. Zudem bot er die
Chance, sich den Verpflichtungen (und auch möglichen Verfol-
gungen) im zivilen Leben zu entziehen: Söhne der elterlichen
Gewalt, Väter ihren Unterhaltspflichten, Straftäter der richter-
lichen Gewalt. Unter Söldnern spielte die Vergangenheit keine
Rolle. Viele der europäischen Söldner kamen aus den Armen-
häusern Europas, etwa aus Irland und Schottland. Eine be-

66



sondere Rolle in der Geschichte des Söldnerwesens spielte
die Schweiz. Der Dienst in fremden Heeren gestattete vielen
Schweizern, ihren kargen Lebensverhältnissen zu entkommen,
und fungierte zugleich als ökonomisches und demographisches
Ventil. Im Endeffekt konnte es passieren, dass Schweizer Söld-
ner in sich gegenüberstehenden Heeren für jeweils andere Staa-
ten kämpften und starben – aus keinem anderen Grund als
dem, dass sie von verschiedenen Fürsten gemietet worden
waren.

Das Ende der Söldnerarmeen kam durch die Französische
Revolution. Das neue Staatsverständnis der republikanischen
Nation ermöglichte die Aufstellung von Massenheeren, denen
gegenüber die Söldnerarmeen der europäischen Mächte zah-
lenmäßig weit unterlegen waren. In den Befreiungskriegen
gegen Napoleon entwickelte sich auch in diesen Staaten ein
nationales Bewusstsein und ermöglichte so die Aufstellung von
Massenarmeen aus Wehrpflichtigen, obwohl die politischen
Veränderungen zugunsten der Bürger wesentlich geringer aus-
fielen als in der Französischen Revolution (und in der Restaura-
tionsperiode wieder weitgehend zurückgenommen wurden).

Das Selbstverständnis des Militärwesens hatte sich jedoch
grundlegend verändert. Nicht mehr nur Mittel zur Selbstbe-
hauptung nach außen, sollte die Armee nunmehr auch zur
Hauptbildungsstätte der Nation werden. Der Söldner wurde
über Nacht durch den bewaffneten Patrioten, den Soldaten
ersetzt. In einer Zeit nationaler Identifikation und aggressiven
Selbstbehauptungswillens der Nation war für Söldner kein
Platz mehr in Europa, da sie diese Werte als solche in Frage
stellten.

Außerhalb Europas dienten Söldner jedoch weiterhin in
europäischen Armeen. Vor allem die Kolonialmächte konnten
zur Aufrechterhaltung ihrer Macht auf Söldner nicht verzich-
ten. Besonders bekannt wurde die französische Fremdenlegion,
in der seit dem 19.Jahrhundert Gestrauchelte und Krisenopfer,

67



Wirtschaftsflüchtlinge, Abenteurer und Gesetzesflüchtlinge
dienten. Obwohl in französischem Dienst stehend und für fran-
zösische Interessen kämpfend, bildete die Fremdenlegion auf-
grund ihrer nationalen Heterogenität einen eigenen Mikrokos-
mos. Kennzeichnend für die Legion war ihr Motto: »Legio
patria nostra«.

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges kam es zu einer
Renaissance des Söldnertums, zunächst vor allem in Afrika.
Besonders im Kongo konnten Söldner in den sechziger Jahren
des letzten Jahrhunderts Fuß fassen und schafften es sogar,
nach einer Meuterei einen Teil des Kongo mehrere Monate lang
zu behaupten. Zu diesen Söldnern gehörten weiße Südafrika-
ner, Belgier und Franzosen genauso wie Deutsche. Sie massak-
rierten Schwarze und präsentierten sich gleichzeitig als Vertei-
diger schwarzer Interessen. Das Söldnerunwesen im Kongo
führte zu einer völkerrechtlichen Debatte. Die Vollversamm-
lung der Vereinten Nationen verabschiedete 1989 als deren
Schlusspunkt eine internationale Konvention gegen Rekrutie-
rung, Gebrauch, Finanzierung und Ausbildung von Söldnern.

Die neueste Entwicklung ist die Organisation von Söldnern
in »Sicherheitsfirmen«. Besonders bekannt wurde Executive
Outcomes, die von einem ehemaligen südafrikanischen Offi-
zier mit Kriegserfahrungen im Kampf gegen die angolanische
Regierung gegründet wurde. Ironischerweise führte genau
diese Firma später Kampfaufträge für Angola gegen oppositio-
nelle Rebellen aus. Moderne Söldnerfirmen bieten nicht nur
Kämpfer, sondern auch Ausbildung, Logistik, Waffen und
Schutzmaßnahmen an. Zur Rechtfertigung ihrer Tätigkeit be-
teuern diese Firmen, dass sie nur im Auftrag legitimer Regie-
rungen handeln, und weisen die Bezeichnung »Söldner« weit
von sich. Die englische Firma Sandline wirbt damit, UN-Beob-
achtungs- und Friedensmissionen billiger und besser ausführen
zu können als staatliche Militärbehörden.

Im Zuge zunehmender Spezialisierung und Technologisie-

68



rung der Kriegführung könnte es sein, dass privatwirtschaftlich
organisierte Sicherheitsfirmen in Zukunft Teilbereiche bislang
staatlich verantworteter Sicherheit übernehmen. Es wäre frei-
lich problematisch, wenn sich daraus ein allgemeiner Trend zur
Entstaatlichung des Krieges entwickeln würde. Denn mit Aus-
nahme der Zeit zwischen dem Ende des Dreißigjährigen Krie-
ges und der Französischen Revolution bedeutete das massen-
hafte Auftreten von Söldnern fast immer die Zunahme von
exzessiver und besonders grausamer Anwendung von Gewalt.
Wenn Söldner nicht mehr von der zivilen Gesellschaft kontrol-
liert werden, verwandeln sie sich von Spezialisten mit besonde-
ren Kenntnissen und Fertigkeiten zu einer gewaltbereiten und
brutalen Soldateska.

Krieger

Der Begriff des Kriegers bezeichnet eine nicht eindeutig zu fas-
sende Gruppe, obwohl er in den letzten Jahren zunehmend Ver-
wendung findet. Insbesondere im englischen Sprachraum hat
eine wesentliche Bedeutungsverschiebung vom Soldaten zum
warrior, zum Krieger stattgefunden. Diese Entwicklung reflek-
tiert den Übergang von der Wehrpflicht- zur Berufsarmee sowie
ein neues Selbstverständnis und gewachsenes Selbstbewusst-
sein der Waffenträger. Fassen wir die vielfältigen Ansätze zu-
sammen, so ist der Krieger beziehungsweise warrior gekenn-
zeichnet durch eine starke Wertgebundenheit, durch eine klare
Distanz gegenüber der Zivilgesellschaft sowie durch ein hohes
Maß an Professionalität.

Die von Kriegern repräsentierten Werte spiegeln nicht die
Werte der jeweiligen Gesellschaft oder Gemeinschaft wider, sie
sind nicht politisch oder ideologisch gefärbt, sondern rühren
allein aus ihrer Organisation und Zugehörigkeit sowie ihren

69



besonderen Fähigkeiten her (Ignatieff 2000). Am nächsten
kommen ihnen die mittelalterlichen Ritter. Wie diese verstehen
sich Krieger als eine gesellschaftliche Elite. Im Unterschied zu
Rittern agieren Krieger jedoch meist nicht als Einzelkämpfer,
sondern in einem größeren Verband.

Die Ablehnung der Werte der Zivilgesellschaft verdeutlicht
John Keegan, einer der Propagandisten eines neuen Kriegerbil-
des. Der Krieg reiche in die geheimsten Tiefen des menschlichen
Herzens, dorthin, wo das Ich rationale Ziele auflöse, wo der
Stolz regiere, wo Emotionen die Oberhand hätten und der Ins-
tinkt herrsche. Eines von Keegans Vorbildern für den Krieger
sind die römischen Zenturionen. Diese Offiziere seien mit Leib
und Seele Soldat gewesen. Sie strebten nicht danach, in die
Klasse der Regierenden aufzusteigen, und ihr ganzer Ehrgeiz
habe dem Erfolg einer Berufsgruppe gegolten, die es zum ers-
ten Mal in der Geschichte zu Ansehen und Selbstbewusstsein
brachte. Die Werte des römischen Berufssoldaten seien nicht
materieller Natur gewesen, sondern ideeller, nach denen auch
seine Kameraden in der Neuzeit leben würden: Stolz auf eine
unverwechselbar männliche Lebensweise, Anerkennung durch
die Kameraden, Befriedigung durch die Rangabzeichen sowie
Hoffnung auf einen ehrenvollen Abschied und Ruhestand
(Keegan 1995, 388–391).

Heimtückisch, hinterhältig und weibisch – mit diesen Begrif-
fen wird das umschrieben, was ein Krieger nicht sein soll (Ste-
phan 1998, 132). Heimtückisch sind für Krieger zum Beispiel
Waffen, die einen unfairen Vorteil bieten. Das im Ersten Welt-
krieg erstmals eingesetzte Giftgas erfüllte die damaligen Solda-
ten mit Abscheu, sie hielten diese Waffen für unritterlich. In die-
sem Bild des Kriegers drückt sich am deutlichsten der Aspekt
des Zweikampfs aus, der im Hinblick auf die Waffen möglichst
symmetrisch geführt wird.

Die Waffe und die Ehre einer Kriegerelite gehen eine unmit-
telbare Verbindung ein. Die kriegerische Waffe wird nur dem

70



soldatischen Gegenüber, dem ehrbaren Feind, zugebilligt. Mit
dem Blut von Partisanen, Verrätern oder ›hinterlistigen Wei-
bern‹ besudelt ein Krieger seine Waffe nicht. Verbrecher wer-
den von Kriegern nicht mit der Waffe getötet, sie werden er-
hängt, »Flintenweiber« mit dem Gewehrkolben erschlagen.
Als besonders widerwärtig und bösartig galt der Kampf mit
Pfeil und Bogen, weil er die Waffe des armen Mannes war. Denn
mit Pfeil und Bogen konnte jeder siegen: der allerärmste, »ehr-
loseste« und feigste Wicht (Stephan 1998, 130–133).

Trotz einer gewissen Überbewertung des mittelalterlichen
Rittertums kann die Kategorie der »Ehre« des Kriegers in zu-
künftigen Konflikten eine wichtige Rolle bei der Begrenzung
von Gewalt spielen. Denn ungeachtet der Existenz von Kriegs-
konventionen und der Einrichtung eines internationalen Kriegs-
verbrechertribunals läuft die derzeitige Entwicklung weltweit
auf eine Aufkündigung der Begrenzungen von Gewaltanwen-
dung hinaus. Krieger und warrior hingegen achten um der
»Ehre« willen bestimmte Limits, was man von Kämpfern, die
in Bürgerkriegssituationen und gewaltoffenen Räumen wahl-
los töten, gewiss nicht sagen kann. Zugleich wäre es höchst
problematisch, wenn das Ideal des Kriegers zum Leitbild des
21.Jahrhunderts avancierte, weil ein solches Leitbild eine Mili-
tarisierung der gesamten Gesellschaft nach sich ziehen könnte.

Kämpfer

Neben dem Krieger trifft man heute verstärkt auf paramilitäri-
sche Kämpfer. Mit diesem Begriff werden bewaffnete Männer
bezeichnet, die sich in einer autonomen Gruppe um eine ein-
zelne Führungsgestalt scharen. Häufig werden solche Gruppen
von Regierungen selbst aufgestellt, um mit ihrer Hilfe und der
Anwendung extremer Gewalt Ziele zu erreichen, die mit einer

71



regulären Armee schwerer durchsetzbar wären. Ein berüchtig-
tes Beispiel sind die »Tiger« des Serben Arkan, die in Bosnien
für gravierende Kriegsverbrechen verantwortlich waren; hier
mutierten gewöhnliche Kriminelle zu Nationalhelden.

Paramilitärische Gruppen setzen sich zumeist aus entlasse-
nen Soldaten, desorientierten Jugendlichen und gewöhnlichen
Kriminellen zusammen – in Jugoslawien öffnete man die Ge-
fängnistore, um neue Gruppen von Kämpfern zu rekrutieren.
Selten sind paramilitärische Kämpfer uniformiert, wenngleich
sie häufig gemeinsame Abzeichen oder einheitliche Kleidung
tragen. Als Quasi-Uniformen dienen nicht selten Symbole der
globalen Warenkultur: dunkle Sonnenbrillen, Adidas-Schuhe,
Jogginganzüge und Baseballkappen (Kaldor 2000). Besonders
bekannt wurden in Afghanistan die Pick-ups der Taliban, an
denen man sie bereits von weitem erkennen konnte.

Warlords

Der Warlord gehört zu den wieder auferstandenen Figuren der
Kriegsgeschichte und ist ein typisches Phänomen der neuen
Kriege. Unter diesen Begriff wird eine Vielzahl unterschied-
licher Akteure subsumiert, die von reinen »Gewaltunterneh-
mern« über Bandenführer bis zu lokalen Herrschern mit eige-
nen kleinen Kriegsfürstentümern reichen.3

3 Zum Stichwort Warlord vgl. Nissen/Radtke 2002 sowie Rieken-
berg 1999.

Warlords verdan-
ken ihre Herrschaft der Krise des modernen Staates, dem Erosi-
onsprozess des staatlichen Gewaltmonopols insbesondere in
zahlreichen Staaten der Dritten Welt. In vielen Dritte-Welt-
Ländern kann von einer entwickelten modernen Staatlichkeit
keine Rede sein, und häufig existiert der Staat hier in konflikt-

72



reicher Konkurrenz zu anderen Formen von Herrschaft und
Gemeinschaft.

Entstanden ist der Begriff des Warlords im 19. Jahrhundert
als Versuch der Skizzierung mittelalterlicher Phänomene so-
wie der Rolle des eigenständigen Kriegsherrn, wie man ihn aus
dem Dreißigjährigen Krieg kennt (Beispiel Wallenstein). Be-
kannt jedoch wurden Warlords nicht zuletzt durch den Zerfall
des chinesischen Reiches Anfang des letzten Jahrhunderts und
durch die anschließenden Bürgerkriege. Der Begriff wurde zu-
nächst auf rivalisierende Armeekommandeure angewandt, die
dank ihrer militärischen und persönlichen Autorität die Ver-
waltung und Ressourcen der von ihnen beherrschten Provinzen
kontrollierten. Die Grenzen zwischen einer Regionalarmee und
marodierendem Banditentum waren jedoch fließend, sodass
die Unterschiede zwischen Politik, Gewalt und Ökonomie zu-
nehmend außer Kraft gesetzt wurden.

Warlords kontrollieren im Regelfall ein bestimmtes Gebiet,
innerhalb dessen eine (minimale) Ordnung existiert, die zwar
auf Gewalt basiert, zugleich jedoch die Fortdauer dieser Ord-
nung ermöglicht. Vor allem Jugendlichen und gesellschaftlichen
Randgruppen eröffnet die Zugehörigkeit zur Truppe eines War-
lords Zugang zu Machtmitteln, Anerkennung und Reichtum,
die ihnen in der »normalen« zivilen Gesellschaft versagt blie-
ben. Der medial verbreitete Kult der Gewalt trägt ein Übriges
dazu bei, die Attraktivität von Warlord-Gemeinschaften zu er-
höhen. Die Legitimität des »frei gewählten Führers«, des War-
lords, gründet sich einmal auf den Rückgriff auf traditionelle
Herrschaftsstrukturen wie Clan, Stamm, Familie oder Ethnie,
sodann auf ein Krieger-Charisma, das sich aus früheren gewalt-
samen Auseinandersetzungen speist. Ein anschauliches Beispiel
für die Verbindung solch unterschiedlicher Aspekte in einer Per-
son ist der Drusenführer Walid Jumblatt im Libanon, eine
Mischung aus charismatischem Führer, oberstem Kriegsherrn,
Geschäftsmann und Entscheidungsträger einer religiösen Sekte.

73



Im Unterschied zu den historisch vergangenen sind heutige
Warlords stärker in weltwirtschaftliche Zusammenhänge und
eine globale Kommunikation eingebunden. Dies setzt ihnen
einerseits Grenzen, eröffnet ihnen aber andererseits auch neue
Handlungsspielräume. Besonders im Fall Afrikas führt die
Inszenierung von Massakern und die Zurschaustellung von
Gewaltexzessen zur Empörung der Weltöffentlichkeit und zur
anschließenden Entsendung von Hilfsgütern. Diese Güter wer-
den aber häufig nicht nur zur willkommenen, sondern vorab
kalkulierten Beute der regionalen Kriegsherren. Die stagnieren-
den Weltmarktpreise für Tropenholz und Diamanten führten
im Fall von Charles Taylor, berüchtigter Warlord und Staats-
präsident von Liberia, dazu, dass dieser den Krieg auf die
Nachbarländer Sierra Leone und Guinea ausdehnte, um deren
Rohstoffe zur Finanzierung seiner Gewaltherrschaft ausbeuten
zu können.

Die Grenzen zwischen nationalen Befreiungsbewegungen,
Warlord-Systemen und mafiotischen Bandenwesen sind durch-
lässig geworden, wie sich vor allem im Kosovo und in Tsche-
tschenien gezeigt hat. Da Warlords ein Interesse daran haben,
die existierenden Gewaltstrukturen aufrechtzuerhalten, sind
die Möglichkeiten zur friedlichen Beilegung von Konflikten, in
die sie verwickelt sind, besonders schwierig. Hier eröffnet sich
ein grundlegendes Dilemma. Auf der einen Seite werden Teile
der (wie auch immer begrenzten) Ordnungsfunktionen, die von
Warlords ausgeübt werden, für politische Nachkriegslösungen
benötigt, um zerrissene und sich auflösende Gemeinschaften zu
stabilisieren und ein Abgleiten in die allgemeine Anarchie zu
vermeiden. Auf der anderen Seite birgt genau dies die Gefahr,
dass der Gebrauch von Gewalt durch Warlords nachträglich
legitimiert wird und bestehende Gewaltstrukturen auf Dauer
gestellt werden.

Die »Sicherheitschefs« in Palästina (zum Beispiel Rajoub im
Westjordanland und Dahlan im Gaza-Streifen) sind Warlords,

74



deren politische Bedeutung und Fähigkeit zur begrenzten Op-
position gegen Arafat auf eigenen Privatarmeen beruhen. Ihre
vorrangigen Interessen dürften weder ideologischer noch na-
tionalistischer Art sein, sondern allein auf den Erhalt ihrer
Macht und Gefolgschaft sowie deren ökonomische Absiche-
rung abzielen. Sie sind zwar von der Aufrechterhaltung von
Gewaltstrukturen abhängig, weil diese ihre lokale Herrschaft
legitimieren; zugleich aber muss die Gewalt kontrollierbar blei-
ben, da deren unkontrollierte Eskalation ihre eigene Herrschaft
infrage stellen würde. Darin unterscheiden sich diese Warlords
des Nahen Ostens etwa von den Gotteskriegern von Hamas
und Hisbollah.

Das von Warlords repräsentierte Spektrum ist also sehr weit:
Es reicht vom gewöhnlichen Kriminellen, der sich als National-
held maskiert, bis zum Vertreter einer nationalen Minderheit,
der nur mittels einer Privatarmee das Überleben seiner Gemein-
schaft in zerfallenden oder umkämpften Staaten zu garantieren
vermag.

Kindersoldaten

»Hitler the killer« ist ein elfjähriger Junge, der in Liberia lebt.
Sein eigentlicher Name ist Abraham. Als er sieben Jahre alt
war, kamen Männer, nahmen ihn mit, gaben ihm ein Gewehr
und eben diesen Namen, »Hitler the killer«. Er ist jetzt seit vier
Jahren Soldat, ein guter Soldat, wie sein Vorgesetzter meint.
»Wenn ich sage, geh und töte, tötet er.« Manchmal wurde ihm
befohlen, Männern die Augen herauszuschneiden. Er habe das
getan, erzählt Abraham, und sein Vorgesetzter fügt hinzu, Kin-
der seien die besten Soldaten.

Weltweit gibt es etwa 200000 bis 300000 Kindersoldaten –
eigentlich müsste man sagen, kindliche Soldaten, denn es sind

75



typische kindliche Eigenschaften, die sie zu begehrten Soldaten
machen (Münkler 2002). Geringes Risikobewusstsein in Ver-
bindung mit der Bereitschaft, Erwachsenen blindlings zu fol-
gen, machen sie so begehrt. Die kleineren Kinder werden von
den Älteren oft direkt an die Front geschickt. Die Kämpfe von
Kindern sind besonders erbittert und blutrünstig, weil sie häu-
fig noch über keinen Selbsterhaltungstrieb verfügen und die
Todesgefahr nicht begreifen, in der sie sich befinden. Sollten
Kindersoldaten doch einmal Furcht zeigen, wird diese mit Dro-
gen neutralisiert (Kapuscinski 1999). Während Erwachsene
erst eine lange militärische Ausbildung durchlaufen müssen,
um Gefahren standzuhalten und auch trotz hohen Risikos im-
mer wieder zu kämpfen statt zu fliehen, brauchen Kinder auf-
grund ihres Spieltriebes oft gar keinen Drill, der sie kämpfen
lässt.

Die Renaissance des Kindersoldaten hängt mit einer tech-
nologischen Veränderung zusammen. Seitdem automatische
Handfeuerwaffen immer leichter und immer einfacher zu be-
dienen sind, können sie auch von Zehnjährigen gehandhabt
werden, ohne dass dafür besondere körperliche Anstrengungen
oder eine Ausbildung nötig sind (Münkler 2002). Eigentlich
sind es nicht die Kinder, die bewusst die Schnellfeuerwaffen
bedienen; vielmehr sind Kinder die menschlichen Anhängsel
von Waffen. So könnte für den speziellen Fall der Kindersolda-
ten gelten: Menschen töten nicht, Waffen töten.

Kindersoldaten sind Täter und Opfer zugleich: Täter, die
zwar nur bedingt für ihr Tun verantwortlich sind, aber das
Töten gelernt haben; Opfer, die häufig selbst als Erwachsene
nicht aus dem Gefängnis ihrer Traumatisierungen ausbrechen
können. Besonders deutlich wird die Täter-Opfer-Konstella-
tion bei weiblichen Kindersoldaten, die nicht nur kämpfen und
töten, sondern zugleich der sexuellen Befriedigung der Kämp-
fenden beider Seiten dienen (Schmid/Schmid 2001). Kinder-
soldaten werden vielfach gewaltsam rekrutiert, kommen aber

76



auch »freiwillig«, um dem elenden Leben in den Hunger- und
Armutsgebieten der Dritten Welt zu entgehen (Brett/McCallin
2001). Die neuen, oft mit Kindersoldaten geführten Kriege
bringen neue Zerstörungen und neues Elend mit sich, und es ist
nicht immer klar, ob Armut und Hunger zu Krieg und Gewalt
führen oder ob umgekehrt der Krieg der Vater von Armut und
Hunger ist (Münkler 2002).

Partisanen

»Der Partisan kämpft irregulär. Aber der Unterschied von regu-
lärem und irregulärem Kampf hängt von der Präzision des
Regulären ab« (Carl Schmitt 1963, 11). Mit dem Begriff des
Partisanen werden keineswegs alle Träger irregulärer Kampf-
formen bezeichnet – also nicht die Akteure der Indianerkriege,
der Massaker des Dreißigjährigen Krieges oder des Krieges
aller gegen alle. Die Irregularität der Kampfform ist nur eine
Kennzeichnung des Partisanen; vor allem kämpfen Partisanen
nicht vollständig irregulär.

Während Terroristen für die völlige Irregularität im Kampf
stehen und keinerlei Regeln der bewaffneten Auseinanderset-
zung und Gewaltbegrenzung anerkennen, haben Partisanen
einiges mit dem regulären Soldaten gemeinsam. Ihre Kampf-
form ist zwar weit weniger reguliert als die soldatische, aber
nicht gänzlich irregulär. Partisanen haben ein Regularitätsdefi-
zit (Münkler 1992) gegenüber regulären Armeen, bleiben aber
gleichwohl auf diese bezogen. Dies kommt auch in den zahl-
reichen Theorien des Partisanenkrieges zum Ausdruck (Mao
Tse-tung, Che Guevara), die nach erfolgreichem Kampf die
Überführung der Partisanenarmee in eine reguläre Armee pos-
tulieren.

Ein zweites Kennzeichen des Partisanen erschließt sich nur

77



implizit. Partisanen kämpfen gegen überlegene reguläre Heere
stellvertretend für eine zeitweilig schwächere, unterlegene
Gemeinschaft. Dies können bäuerliche wie politisch-nationale
Gemeinschaften, archaische Stammesgesellschaften ebenso
wie revolutionäre Parteien sein. Es ist somit kein Zufall, dass in
den Diskussionen über privatisierte Gewalt der Begriff des Par-
tisanen kaum auftaucht. Der Partisanenkrieg ist gebunden an
die Idee der Vorbereitung eines als gerecht angesehenen Volks-
krieges gegen einen zunächst überlegenen Gegner. Diese Ein-
bindung in eine größere Gemeinschaft ermöglicht dem Partisa-
nen den verdeckten Kampf.

Ein Spezifikum von Partisanen ist somit, dass sie sich ihrer
Umgebung bis zur Unkenntlichkeit, chamäleonartig, anpassen
können und aus diesem Schutz heraus den Gegner bekämpfen.
Die Unkenntlichkeit des Partisanen ist der Grund seiner relati-
ven Überlegenheit, da er als ein nahezu unsichtbarer Gegner
nur schwer zu bekämpfen ist. Im 20.Jahrhundert hat sich gera-
dezu ein Mythos der Unbesiegbarkeit des Partisanen gebildet,
der bis heute virulent ist. So wurde vor der in Erwägung gezoge-
nen Entsendung von Bodentruppen im Kosovokrieg spekuliert,
dass die jugoslawische Armee in diesem Fall zu einem Partisa-
nenkrieg übergehen werde, der für die NATO nicht zu gewinnen
sei.

Als drittes Kennzeichen des Partisanen gilt seine hohe Wert-
gebundenheit. Diese Werte können revolutionär bestimmt sein
oder auch traditionell (Verteidigung der eigenen Gemeinschaft,
eines bestimmten Gebietes oder einer tradierten Lebensweise).
Die jugoslawischen Partisanen unter Tito im Zweiten Welt-
krieg verbanden beide Aspekte miteinander: Einerseits vertei-
digten sie ihre jugoslawische Heimat, andererseits verstanden
sich Teile von ihnen als revolutionäre Kommunisten. Für Mao
Tse-Tung und Che Guevara wiederum verbot sich eine nähere
Bestimmung des Partisanen, da dieser für sie nur eine Gestalt
des Revolutionärs war.

78



Wie alle Formen des irregulären Kampfes ist auch der Parti-
sanenkampf besonders grausam, was umgekehrt auch für die
Bekämpfung von Partisanen gilt. Fast scheint es, als zeichne re-
guläre Soldaten und irreguläre Partisanen ein besonderer ge-
genseitiger Hass aus, ein Hass, der sie zugleich verbindet. Im
Partisanenkampf kommt es oft zu einer Spirale der Eskalation,
die den eigentlich Grund des Kampfes überdecken kann. Von
Mao Tse-tung stammt der Ausspruch, der Partisan müsse sich
wie ein Fisch im Wasser bewegen. Deshalb wurden Partisanen
von ihren Gegnern oft dadurch bekämpft, dass man versuchte,
das Gewässer trockenzulegen, indem man Repressalien gegen
die Zivilbevölkerung verübte oder diese ganz vertrieb.

Aufgrund ihrer Irregularität, der Orientierung an Werten
und der spezifischen Einbindung in größere Gemeinschaften
sitzen Partisanen gleichsam zwischen den Stühlen – sie unter-
scheiden sich sowohl vom regulären Soldaten wie vom Terro-
risten wie auch von vagabundierenden Kämpfern und Söld-
nern. Zugleich gibt es fließende Übergänge zwischen diesen
Waffenträgern, wenn zum Beispiel die Einbindung in eine grö-
ßere Gemeinschaft nur ein Vorwand ist und partisanische
Kampfformen in Terrorismus übergehen. Beide unterscheiden
sich indessen darin, dass für Partisanen im Idealfall nur die
jeweilige gegnerische Armee Angriffsziel ist und nicht die Zivil-
bevölkerung.

Aufgrund der zunehmenden Dichotomisierung des Krieges
in Staatenkriege und privatisierte Kriege ist es wahrscheinlich,
dass der Partisan eine historisch vergangene Figur ist und die
Mitte zwischen den polaren Gegensätzen von staatlich und pri-
vat organisierter Gewalt in der Zukunft unbesetzt bleibt. Insbe-
sondere im Falle langer Bürgerkriege verlieren Partisanen ihre
Wertgebundenheit und mutieren zu »privaten« Kämpfern – zu
Kriminellen, Warlords oder Söldnern, was man besonders am
Beispiel Kolumbiens und hinsichtlich der Kämpfer des »Sen-
dero Luminoso«, des sich marxistisch gebenden »erleuchteten

79



Pfades« in Peru, beobachten kann (siehe die Fallstudien in
Krumwiede/Waldmann 1998 und von Trotha 1997).

Terroristen

Dem Wortsinn nach sind Terroristen keine direkten Waffenträ-
ger, sondern Gewaltspezialisten, die wie Partisanen innerhalb
der zivilen Bevölkerung Unterschlupf finden. Im Unterschied
zu Partisanen zielen sie nicht auf eine Kampfform, die, von
einer unterlegenen Gemeinschaft ausgehend, perspektivisch
den Sieg über die reguläre Armee des Gegners anstrebt. Viel-
mehr zielen Terroristen vor allem auf die Erschütterung des
Willens der gegnerischen Zivilbevölkerung.

Terrorismus ist keine Erfindung der Moderne. Vorläufer gab
es vor allem in religiösen Sekten wie den berühmten Assassi-
nen, deren Anhänger Angehörige rivalisierender islamischer
Glaubensrichtungen, aber auch Christen mit dem Dolch um-
brachten. Weniger bekannt sind die indischen Thugs, eine
Glaubensgemeinschaft, deren Mitglieder ein relativ normales
und geregeltes Leben führten, jedoch verpflichtet waren, im
Dienst ihrer Göttin regelmäßig Menschen zu erdrosseln. Um-
stritten wird bleiben, ob die jüdischen Zeloten im Kampf gegen
die römische Besatzung Terroristen oder Partisanen waren
(Waldmann 1998, 40–41).

Eine zweite Traditionslinie ist bestimmt durch den Tyran-
nenmord. Seit Aristoteles wird das prinzipielle Recht der jewei-
ligen Untertanen bejaht, politische Machtträger, die die ihnen
anvertraute Macht elementar missbrauchen, zu töten. Klassi-
sches Beispiel eines solchen Tyrannenmords ist die Ermordung
von Gaius Julius Caesar, weil Caesar die republikanische Staats-
form beseitigt und damit verraten habe. Der heute oft verwen-
dete Begriff des »Staatsterrorismus« hat seinen Ursprung im

80



»terreur« während der Jahre 1793–1794 der Französischen
Revolution. Die Revolutionäre waren in zweifacher Hinsicht
in Bedrängnis geraten: in innenpolitischer Hinsicht durch den
Widerstand und die Erhebung traditioneller, der Monarchie
anhängender Bevölkerungsschichten und Landesteile (Auf-
stand in der Vendée), außenpolitisch durch den Angriff der
europäischen Großmächte. In dieser Situation griff die Revo-
lutionsregierung zum Mittel des Terrors, um ihre innenpoliti-
schen Feinde auszuschalten und den Auflösungserscheinungen
im Kampf gegen äußere Feinde zu begegnen. Unter Robespierre
wurden durch das »Komitee des öffentlichen Wohls« zunächst
Hunderte, dann Tausende aufs Schafott geschickt. Auf dem Hö-
hepunkt dieser Mordserie mussten die Opfer in einer Schlange
auf ihre eigene Hinrichtung warten (Waldmann 1998, 40–41).

Terroristische Anschläge können als asymmetrische Krieg-
führung begriffen werden, die darauf zielt, dem Gegner maxi-
malen Schaden zuzufügen. Dieser Schaden besteht nicht primär
in den unmittelbaren materiellen Zerstörungen, sondern vor
allem in deren psychischen und psychosozialen Folgen. Die
Anschläge werden so geplant und ausgeführt, dass der erzeugte
Schrecken und die Angst um ein Vielfaches größer sind als das
tatsächliche Ausmaß des zu beklagenden Schadens.

Die Entdeckung, dass man einem Gegner, dem man militä-
risch nicht gewachsen ist, dennoch fühlbaren Schaden zufügen
kann, ist nicht neu, sondern findet sich bereits im Partisa-
nenkrieg. Obwohl es Übergangsformen zwischen beiden gibt,
kann man beide idealtypisch gegeneinander abgrenzen:

»Der Partisanenkrieg ist die defensive Form asymmetrischer
Kriegführung; die offensive Form ist der internationale Terroris-
mus« (Münkler 1990). Während im Partisanenkrieg die eigene
Zivilbevölkerung als Schutz- und Ruheraum benutzt wird, sind
es für die heutigen Terroristen die Zivilbevölkerung und die In-
frastruktur ihres antizipierten Gegners, die als Kampffeld und
Mittel der gewaltsamen Auseinandersetzung benutzt werden.

81



Besonders religiös-fundamentalistische, rechtsextreme und
messianisch-sektiererische Gruppierungen haben das Gesicht
des Terrors verändert. Gegenüber den bisher dominanten kom-
munistischen und/oder nationalistisch-separatistischen Orga-
nisationen (PLO, IRA, ETA) handelt es sich bei der neuen Terro-
ristengeneration um isolierte, extrem gewaltbereite Gruppen,
deren Aktionen unberechenbar sind und die auch vor dem Ein-
satz von Massenvernichtungswaffen nicht zurückschrecken,
wie das Giftgasattentat der japanischen Aum-Sekte in Tokio
beweist (Hoffman 2001).

In Zusammenhang mit den Anschlägen vom 11. September
2001 und den Selbstmordanschlägen in Israel wird inzwischen
auch über die soziale Herkunft dieser Attentäter diskutiert. So
wurde in Israel eine tendenzielle Veränderung bei den Selbst-
mordattentätern registriert, die früher aus Flüchtlingslagern
stammten, oft länger in israelischen Gefängnissen saßen oder
aus gesundheitlichen Gründen bereits todgeweiht waren (AIDS),
während sie sich heute aus der gebildeten Mittelschicht rekru-
tieren. Dieser »kleine Unterschied« hat grundlegende Auswir-
kungen auf die Beantwortung der Frage, ob diese Konflikte
eher auf politisch-soziale Gründe oder aber auf einen militan-
ten und expansiven Islamismus verweisen. Für Israel hat die
Beantwortung dieser Frage existentielle Bedeutung. Wenn die
Terroranschläge das Resultat langjähriger Besatzungspolitik,
fehlender politischer Anerkennung und der katastrophalen
sozialen Lage in den Palästinensergebieten sind, kann man
ihnen mit einer nachholenden politischen Anerkennung und
einem »Marshallplan« zur Linderung der sozialen Misere und
der Hoffnungslosigkeit der jugendlichen Palästinenser begeg-
nen.

Anders sieht es aus, wenn die Selbstmordattentate nicht nur
Ausdruck einer politisch-sozialen Notlage sind, sondern zu-
gleich des wachsenden politischen Selbstbewusstseins einer
Mittelklasse, die im Rahmen eines Kampfes der Kulturen

82



(Huntington 1996) einen expansiven Islamismus verfolgt. Für
sie wäre die Schaffung eines Staates Palästina nur der Übergang
zur langfristig konzipierten Zerstörung des Staates Israel (zur
sozialen Herkunft und der Motivation von Selbstmordatten-
tätern siehe Reuter 2002, Sabbah 2002, Moussaoui 2002).

Ziele und Motive der Terroristen mögen sich unterscheiden,
doch sie haben eines gemeinsam: das Streben nach Publizität.
Die modernen Nachrichtenmedien spielen daher im Kalkül der
Terroristen eine entscheidende Rolle (Hoffman 2001). Von der
Flugzeugentführung über Briefbomben bis zu Computerviren
bietet sich eine Fülle von Angriffsmöglichkeiten, die relativ
leicht zu nutzen sind und mit denen ein maximaler Schaden ver-
ursacht werden kann. Dabei zielt die Attacke meistens nicht auf
den Militärapparat der angegriffenen Macht, sondern richtet
sich vor allem gegen deren Wirtschaftsleben und die Zivilbevöl-
kerung. Ziel von Terroristen ist denn auch nicht der Zusam-
menbruch der gegnerischen Militärmacht, sondern die Zerstö-
rung des Willens der gegnerischen Entscheidungsträger und
die Unterminierung ihres Rückhalts bei der Zivilbevölkerung
(Münkler 2002b).

83



4 Vielfalt der Kriegsursachen

»Reinen Gewissens über den Ursprung des Krieges, bin
Ich der Gerechtigkeit unserer Sache vor Gott gewiss.«
War sich der deutsche Kaiser Wilhelm II. subjektiv über
die Ursachen des Krieges im Klaren, von dem er noch
nicht wissen konnte, dass dieser einmal der Erste Welt-
krieg genannt werden sollte, so stellt sich für den Histori-
ker die Frage ganz anders. Gerade hinsichtlich des Ersten
Weltkrieges wird es vermutlich nie zu einer endgültigen
Klärung seiner Ursachen kommen, genauso wenig wie
man heute von einer wissenschaftlichen Einigung bei der
Beantwortung der Frage ausgehen kann, ob es überhaupt
allgemeine Kriegsursachen gibt. Aus diesem Grund wird
in diesem Kapitel besonders die Vielfalt der möglichen
Kriegsursachen herausgestellt.

»Krieg um Öl«, »Heiliger Krieg«, »Stammeskrieg«, »Krieg
gegen den Terrorismus« – beschreiben diese Bezeichnungen
zugleich die Ursachen von Kriegen? Die Diskussion hierüber ist
so verzweigt, dass wissenschaftliche Erkenntnisse über die
Ursache eines einzelnen Krieges schwerlich verallgemeinerbar
sind. Gibt es überhaupt Ursachen, die allen Kriegen gemeinsam

84



sind, oder hat jeder Krieg seine eigenen Gründe? In seinem
monumentalen Werk über Krieg und Frieden schrieb Lew Tols-
toj, je tiefer wir uns in die Erforschung der Gründe für den
Krieg begäben, desto mehr Gründe würden uns offenbar. Jeder
einzelne erscheine jedoch gleich wahr und gleich falsch, wenn
»wir die Nichtigkeit dieser einzelnen Gründe mit der gewalti-
gen Tragweite der Ereignisse vergleichen« (Tolstoi 1989, 824).

Tolstoj hebt damit hervor, dass das Ganze eines Krieges nicht
allein von seiner Entstehung her zu erklären ist, sondern dass
auch die Eigendynamik des Kriegsgeschehens berücksichtigt
werden muss.1

1 Wolfgang Sofsky fasst diese Verselbständigung des Kriegsgesche-
hens im Begriff der Kriegsgesellschaften zusammen; ders. 2002,
113ff.

Wäre etwa der Erste Weltkrieg – wie damals
viele glaubten – bis Weihnachten 1914 zu Ende gewesen, hätte
man ihm wahrscheinlich eine andere Kriegsursache zugeschrie-
ben als im nachträglichen Bewusstsein seiner Dauer, seines
Umfangs und seiner revolutionären Auswirkungen.

Wir haben es hier mit einem allgemeinen Problem der Sozial-
wissenschaft zu tun: Wie lässt sich in komplexen gesellschaft-
lichen Zusammenhängen mit unzähligen Wechselwirkungen
und unbeabsichtigten Folgen nach eindeutigen Ursachen for-
schen? Gibt es diese überhaupt oder gibt es nur »funktiona-
le Gefüge« von unendlichen Wechselwirkungen (Krysmanski
1993)? »Die menschliche Geschichte wird durch nicht-inten-
tionale Handlungen geschaffen; sie entzieht sich beständig den
Anstrengungen, sie unter eine bewusste Führung zu bringen«
(Giddens, zit. Krysmanski 1993). Die Problematik der unbeab-
sichtigten Handlungsfolgen hat gravierende Auswirkungen auf
die Bestimmung der Ursachen von Kriegen. Zwar gibt es durch-
aus Fälle, in denen man eindeutige Kriegsursachen genauso wie
eindeutige Verursacher feststellen kann, zum Beispiel den »Wil-
len zum Krieg« (Müller 2000) seitens der Nationalsozialisten

85



und Hitlers zu Beginn des Zweiten Weltkriegs. Bezüglich des
Ersten sieht es wie gesagt ganz anders aus. Hier befindet man
sich im »Reich des Absurden« (Förster 2000), weil keinerlei
eindeutige Kriegsursachen feststehen und immer neue Hypo-
thesen aufgestellt werden.

Die Diskussion über Kriegsursachen geht von der konstitu-
tiven Annahme aus, dass Krieg nicht als historischer Normal-
zustand, sondern erklärungsbedürftiger Sonderfall sozialen be-
ziehungsweise zwischenstaatlichen Verhaltens zu verstehen ist.
Für Positionen hingegen, die den gewaltsamen Kampf als Nor-
malzustand in Geschichte und Gegenwart begreifen, stellt sich
die Frage nach allgemeinen Kriegsursachen überhaupt nicht.
Ebenso wie es keinen Sinn habe, zu fragen, »warum Menschen
essen« oder schlafen, gilt hier der Kampf nicht als Mittel für
etwas, sondern als Zweck an sich selbst (van Creveld 1998,
239). Solche Positionen suchen eher nach Ursachen für den zu
begründenden und eher unwahrscheinlichen Fall des Friedens.

Das Verständnis des Krieges als erklärungsbedürftigen Son-
derfall menschlichen Verhaltens ist ziemlich jungen Datums.
Über Jahrhunderte wurde Krieg als unabänderliches, gleich-
sam naturhaftes Verhängnis begriffen und im dritten »apo-
kalyptischen Reiter« versinnbildlicht. Diese Denktradition
reicht bis in die Antike zurück, die den Krieg nicht als Friedens-
bruch, sondern den Frieden als Unterbrechung des kriegeri-
schen Normalzustands verstand: »Die Zeit aber, in der kein
Krieg herrscht, heißt Frieden« (Hobbes 1651).

Reden wir von Kriegsursachen, kann es sich genaugenom-
men nur um Bedingungen handeln, die zur Entstehung des
Krieges beigetragen haben, die jedoch nicht in jedem Fall zum
Krieg führen müssen. Diese Bedingungen können notwendig
sein, denn Kriege werden vorbereitet und geplant; es werden
gigantische Ressourcen zur Verfügung gestellt, es wird ge-
forscht, wie Menschen am effektivsten bekämpft und getötet
werden können, es existiert eine weltweite Kriegsindustrie. Es

86



gibt zudem begünstigende Strukturen für massenhafte Gewalt,
etwa Ungerechtigkeit, Ausbeutung und Unterdrückung. Sehr
wahrscheinlich ist außerdem, dass eine Gesellschaft oder Ge-
meinschaft mit einem hohen Maß an innerer Gewaltbereit-
schaft und einer positiven Bewertung des Kampfes eher zu
einem nach außen geführten Krieg neigt.

Diese notwendigen oder wahrscheinlichen Bedingungen
führen jedoch nicht in jedem Fall zum Krieg. Lange Zeit hatte
man befürchtet, dass ein atomarer Krieg zwischen den beiden
Supermächten des 20. Jahrhunderts, den USA und der UdSSR,
ausbrechen könnte – mit der Folge einer weitgehenden Vernich-
tung des gesamten Planeten. Was wäre, hypothetisch gefragt,
die Ursache eines solchen verheerenden Krieges gewesen? Ein
Computerfehler, eine falsche Reaktion auf eine Drohgebärde?
Oder hätte man in diesem Fall zu unterscheiden zwischen
Anlass und Ursache des Krieges? Die strukturelle Ursache hätte
man dann in den ideologischen Gegensätzen, im Wettrüsten
oder im Machtkampf der beiden Supermächte zu sehen. Im
Regelfall wird untersucht, welche Ursachen ausgebrochene
Kriege haben, welche Konflikte ihnen also zugrunde liegen.
Verallgemeinern wir aber einzelne Ursachen, zum Beispiel
Wettrüsten, Systemkonkurrenz, Machtkämpfe, ideologische
Gegensätze oder ökonomische Interessen als Auslöser von
Kriegen, wird einer möglichen Kriegsursache eine Zwangsläu-
figkeit zugeschrieben, die sie keineswegs haben muss.

Eine solche Zwangsläufigkeit kann man immer erst nach-
träglich feststellen; sie lässt all jene Fälle außer Acht, in denen
die gleichen Ursachen nicht zu Kriegen geführt haben. Zwi-
schen dem Krim-Krieg (1853–1856) und dem Ersten Weltkrieg
(1914–1918) gab es zum Beispiel keinen großen europäischen
Krieg, jedoch eine Reihe von schwerwiegenden Konflikten.
Diese reichten im Zeitalter des Imperialismus häufig an die
Schwelle eines großen Krieges heran, der jedoch – von eini-
gen kleineren Kriegen im Zuge der Nationenbildung (Italien,

87



Deutschland) abgesehen – vermieden werden konnte (Dülffer
et. al. 1994). Auch bei einem atomaren Weltkrieg wären die
Kriegsursachen für die wenigen Überlebenden vermutlich ein-
deutig bestimmbar gewesen: Machtkonkurrenz, Wettrüsten,
ideologische Gegensätze.

Aber die Selbstvernichtung des Planeten hat zumindest bis-
her nicht stattgefunden, und damit relativiert sich die Zwangs-
läufigkeit dieser möglichen »strukturellen« Gründe. Für Wolf-
gang Sofsky bleibt bei der Frage, ob es zu einem Krieg kommt
oder nicht, ein »unvoraussagbarer Rest, der sich jeder Erklä-
rung entzieht: die Freiheit, Gewalt auszuüben oder zu unterlas-
sen« (Sofsky 2002, 26).

Über den Zufall

Beleuchten wir das Verhältnis von strukturellen Ursachen und
eher zufälligen Anlässen an einem Beispiel. Vor dem Sechs-
Tage-Krieg zwischen Israel und seinen arabischen Nachbarn
1967 gab es einen Zwischenfall an der israelisch-jordanischen
Grenze, bei dem drei israelische Soldaten getötet wurden. Der
jordanische König Hussein schrieb unmittelbar darauf einen
persönlichen Brief an den israelischen Ministerpräsidenten
Eshkol, in dem er versicherte, in Zukunft für die Sicherheit der
Grenze zu sorgen. Hussein sandte seinen Brief an den Botschaf-
ter der USA in Amman, der ihn an seinen Kollegen in Israel tele-
graphierte. Es war aber ein Freitag, und der amerikanische Bot-
schafter dachte, der Brief könne bis über das Wochenende war-
ten. Bereits am Sonntag jedoch startete das israelische Militär
eine großangelegte Aktion, um die Grenze gegenüber Jorda-
nien zu schützen. Dies veranlasste den ägyptischen Präsidenten
Nasser wiederum, im Sinai aufmarschieren zu lassen. Von die-
sem Zwischenfall ausgehend setzte sich eine Eskalationsspirale

88



in Gang, die ihr Ende im Sechs-Tage-Krieg fand, der bis heute
den israelisch-palästinensischen Konflikt grundlegend bestimmt
(Oren 2002).

Man kann durchaus bezweifeln, dass der israelische Minis-
terpräsident die Entscheidung für eine Militäroperation gegen
Jordanien getroffen hätte, wenn er von der Entschuldigung
Husseins gewusst hätte. Ist der Konflikt somit Folge des Zu-
falls, dass der amerikanische Botschafter wegen des bevorste-
henden Wochenendes den Brief Husseins nicht weitergeleitet
hat? Oder bedurfte es nur irgendeines anderen Zufalls, eines
Terroranschlages zum Beispiel, um aufgrund der vorhandenen
Spannungen einen unaufhaltsamen Eskalationsprozess in Gang
zu setzen, der unweigerlich in den Krieg führte?

Eine Grundsatzfrage bleibt jedoch auch in diesem Fall: Hätte
der Verzicht auf militärische Aktionen diese Eskalation in je-
dem Fall verhindern und den Weg für eine nicht-militärische
Konfliktaustragung ebnen können? Oder gibt es umgekehrt
Fälle, in denen der Verzicht auf militärisches Eingreifen erst
eine weitere Eskalation begründet? So diskutiert man in Israel
darüber, ob der Verzicht auf einen Vergeltungsschlag im Golf-
krieg 1991, als das Land von Saddam Husseins Scud-Raketen
getroffen wurde, erst die späteren Angriffe der Hisbollah und
die palästinensische Intifada ermöglicht habe, weil die Glaub-
würdigkeit der israelischen Abschreckung verloren gegangen
sei. Das durch die historischen Siege der israelischen Armee
errungene zwischenstaatliche und interkulturelle Gewaltmo-
nopol im Nahen Osten sei durch den Verzicht auf eine militäri-
sche Reaktion nunmehr in Frage gestellt worden. Unabhängig
von der Problematik dieses speziellen Falls kann es Situationen
geben, in denen es zu einer Eskalation kommt, wenn ein fakti-
sches interstaatliches Gewaltmonopol oder die Abschreckung
eines Gegners nicht mehr aufrechterhalten werden können.

89



Verdichtung struktureller Konflikte

Grundsätzlich ist zu unterscheiden zwischen den strukturellen
Ursachen eines Konflikts, der zum Krieg führen kann, den
Ursachen für die Wahl zwischen einer gewaltsamen oder einer
nicht-gewaltsamen Konfliktaustragung (Orywal et al. 1996)
sowie den Ursachen für eine Eskalation oder Begrenzung der
Gewalt. Dies ist auch der Ausgangspunkt der »Grammatik des
Krieges«, wie sie von der Hamburger Arbeitsgemeinschaft
Kriegsursachenforschung entwickelt worden ist. Deren Ziel ist
die systematische Verknüpfung von struktur- und handlungs-
theoretischen Elementen. In dieser Perspektive ist die Ursache
einer gewaltsamen Konfliktaustragung ein kumulativer Ver-
dichtungsprozess ursächlicher Momente, in dem die struktu-
rellen Bedingungen mit den subjektiven Gründen des Akteurs-
handelns verknüpft sind.

Ausgangspunkt des entwickelten vierstufigen Modells sind
gesellschaftliche Widersprüche und Problemlagen (1), die als
Resultat historischer und aktueller Entwicklungen den struk-
turellen Hintergrund des Konflikts bilden. Diese »Widersprü-
che« können religiös, ethnisch, ökonomisch, politisch, kultu-
rell oder anderer Art sein. Entscheidend sei jedoch, wie diese
gesellschaftlichen Widersprüche aufgefasst und bewertet wer-
den. »Die Wahrnehmungs- und Bewertungsmuster der Beteilig-
ten« filtern die Einflussgrößen und verdichten die gesellschaft-
lichen Widersprüche zur Krise (2). Der nächste Schritt ist der
Übergang zu eigenem Handeln: von passivem Wahrnehmen zu
aktivem Handeln, von friedlicher zu gewaltsamer Konfliktaus-
tragung (3). Hierzu gehören unter anderem die Mobilisierung
und der Aufbau konfliktfähiger Gruppen, die Beschaffung von
Waffen, die ideologische Mobilisierung und schließlich die
Rekrutierung kampfbereiter Anhänger. Auf der letzten Ebene,
dem Krieg (4), werden die vorhergehenden Eskalationsstufen
zusammengefasst und gewinnen durch die Verselbständigung

90



der Gewalt eine neue Qualität. In dieser »Grammatik des Krie-
ges« werde die Komplexität der Kriegsursachen in eine »Stu-
fenfolge auseinander hervorgehender, qualitativ unterschiedli-
cher Schritte zum Krieg übersetzt« (Jung/Schlichte/Siegelberg
2002, 14–16).

In diesem Erklärungsansatz für die Ursache von Kriegen
werden strukturelle Gründe für Krieg und Gewalt »übersetzt«
in Handlungs- und Eskalationsschritte. Grundsätzlich wird
hiermit das Problem thematisiert, warum es bei den gleichen
strukturellen Gründen im einen Fall zu einer gewaltsamen
Konfliktaustragung kommt, die in anderen unterbleibt. Zu fra-
gen ist jedoch, ob in dieser Beschreibung der »Grammatik des
Krieges«, in der die Eskalationsstufen zwar nachvollzogen wer-
den, die Ursachen für den Übergang von friedlicher zu gewalt-
samer Konfliktaustragung wirklich thematisiert werden.

»Mehr-Haben-Wollen« und Furcht

Der griechische Philosoph Platon hat die Zwangsläufigkeit des
Peloponnesischen Krieges zwischen Athen und Sparta hervor-
gehoben, eines Krieges, der die ganze antike Welt erschütterte.
In seiner Sicht war das Resultat einer auf äußere Machtentfal-
tung angelegten Politik in jedem Fall eine kriegerische Ausei-
nandersetzung. Der Krieg zwischen Athen und Sparta war
somit das notwendige Ergebnis einer überseeischen Politik,
durch welche die traditionelle athenische Lebensweise verän-
dert und eine unbegrenzte Dynamik materieller Begehrlichkeit
in Gang gesetzt wurde. Für den Entschluss der Athener Bürger
zur kriegerischen Expedition gegen Sizilien spielten nicht zu-
letzt die verlockenden Geschichten von Eroberungen und ge-
füllten Staatskassen sowie die Aussicht auf große Beute, auf
Land und Vieh eine ausschlaggebende Rolle. Der Krieg gegen

91



Syrakus war der Versuch eines klassischen Eroberungskrie-
ges (der allerdings mit der vollständigen Niederlage der Athe-
ner endete), durch den sich Sparta, das einen Machtzuwachs
Athens fürchtete, herausgefordert fühlte (Libero 2000, 29–38).

Von diesem Zeitpunkt an lief alles auf einen Kampf zwischen
Athen und Sparta um die Vorherrschaft in Griechenland hi-
naus. Ausschlaggebend ist neben der Habsucht, dem Mehr-
Haben-Wollen, für Platon der Kampf zweier Gegner um die
Macht. Mit Blick auf den Ersten Weltkrieg würde dies bedeu-
ten, dass der jahrelange Machtkampf der Großmächte und das
Wettrüsten vor allem zwischen Großbritannien und dem Deut-
schen Reich mit Notwendigkeit in einen Krieg geführt hat, der
nur einen beliebigen Anlass (zum Beispiel die Ermordung des
österreichischen Thronfolgers in Sarajewo) brauchte.

Der Geschichtsschreiber des Peloponnesischen Krieges und
der bedeutendste Historiker des Altertums, Thukydides, sieht
die Ursache dieses Krieges zunächst ebenfalls im Machtzu-
wachs Athens: »Der eigentliche, wenn auch nie offen ausge-
sprochene Grund war meines Erachtens das Hochkommen
Athens«, das den Spartanern »Angst einflößte und sie in den
Krieg trieb«. Im Unterschied zur Analyse Platons ist hier jedoch
nicht das Machtstreben Athens entscheidend, vielmehr Spartas
Angst vor dem Verlust von Macht und auf lange Sicht vor
Unterdrückung, Freiheitsberaubung und Sklaverei, die den
Krieg eskalieren ließ. In der Untersuchung von Thukydides
wird der Krieg auf beiden Seiten aus Furcht und Angst geführt
– vor dem weiteren Wachstum Athens (Sparta) beziehungs-
weise vor einer Eskalation von Forderungen und Drohungen
mit unabsehbarem Ende (Athen). Thukydides hielt den Krieg
wie Platon für unausweichlich, aber nicht, weil beide Seiten
aggressive, expansionistische oder imperialistische Ziele ver-
folgten, sondern aufgrund der Furcht beider Regierungen vor
einem Verlust von Macht und Freiheit, wenn nicht gar der eige-
nen Existenz (Münkler 1992, 80ff.).

92



Die Begründung für den Ausbruch des Krieges ist bei Platon
und Thukydides nicht nur unterschiedlich, sondern geradezu
gegensätzlich. Im einen Fall geht es um Machtzuwachs, geo-
graphische Expansion und die Eroberung von materiellem
Reichtum, im anderen um die Verteidigung einer einmal er-
reichten Machtposition und die Furcht vor dem Verlust von
Freiheit und Existenz. Verallgemeinernd können wir sagen,
dass Kriege aus dem Mehr-Haben-Wollen von Macht, Gütern
und Einfluss oder aber aus der Verteidigung, der Erhaltung der
Macht und der eigenen Identität und Existenz entstehen kön-
nen.

Dieser Gegensatz durchzieht die gesamte Kriegsgeschichte:
auf der einen Seite das Mehr-Haben-Wollen von Frauen, Pfer-
den, Land, Macht, Einfluss, ökonomischen Vorteilen, Rohstof-
fen und Ressourcen mit Hilfe des gewaltsamen Kampfes, auf
der anderen die Furcht vor dem Verlust von Macht und dem
Gleichgewicht der Kräfte, der eigenen physischen wie politi-
schen Existenz, von Identität und Ehre sowie von allgemeinen
Werten der Gemeinschaft. Im Allgemeinen sind diese Gegen-
sätze in der historischen Realität nicht eindeutig voneinander
zu trennen, häufig sind sie sogar miteinander verbunden. Es ist
sogar davon auszugehen, dass Kriege in der Moderne durch die
unmittelbare Verknüpfung zwischen diesen beiden gegensätzli-
chen Motiven gekennzeichnet sind. Dies nicht nur, weil An-
griffskriege im 20.Jahrhundert nach den Katastrophen des Ers-
ten und Zweiten Weltkrieges geächtet wurden.

Entscheidender ist, dass man in modernen Gesellschaften
größere Armeen nur aufstellen und Kriege nur führen kann,
wenn die Bevölkerung mitwirkt. Die Aussicht auf einen bloßen
materiellen Vorteil oder Gewinn, der im Regelfall sowieso nur
wenigen zugute kommt, ist kaum geeignet, größere Teile der
Bevölkerung für einen Kriegszug zu mobilisieren. Wenn aber
deutlich gemacht werden kann, dass es objektiv oder zumin-
dest subjektiv um die Verteidigung von Existenz oder Identität

93



der eigenen Gemeinschaft und ihrer Werte geht, können ganz
andere Ressourcen rekrutiert werden.

Dieser Befund entspringt der Beobachtung, dass seit dem
Ende der napoleonischen Kriege dynastische Interessen, Terri-
torialfragen sowie Wirtschafts- und Handelsinteressen ihre Be-
deutung als primär kriegsauslösende Motive zugunsten diffu-
ser nationaler und ideologischer Ambitionen weitgehend ein-
gebüßt haben (Holsti 1991). Darüber hinaus hat fast die Hälfte
der kriegerischen Auseinandersetzungen mit einer Niederlage
der angreifenden Seite geendet, knapp ein Drittel ging unent-
schieden aus und nur in knapp einem Viertel der Fälle konnte
der Angreifer einen Sieg erringen (Orywal et al. 1996, 8). Wenn
trotzdem Krieg geführt wird, dann deshalb, weil sich oftmals
beide Seiten als Verteidiger begreifen.

Aggressivität und kulturelle Disposition

Menschliches Verhalten ist mit bedingt durch genetische Dis-
positionen, Fähigkeiten und Grenzen. Diese angeborenen »Bau-
steine« menschlichen Verhaltens werden jedoch durch Soziali-
sationsprozesse kulturell überformt. Auch Aggressivität gehört
zu den durch unsere Gene bedingten Verhaltensmöglichkeiten.
Die Fähigkeit zu aggressivem Verhalten beinhaltet jedoch kei-
neswegs einen unentrinnbaren Imperativ, immer und überall
aggressiv handeln zu müssen, woraus sich eine allgemeine
Zwangsläufigkeit von Kriegen begründen ließe. Ganz im Ge-
genteil wird die Fähigkeit zur Aggression von Kulturen unter-
drückt, geduldet oder gefördert, sie kann auf bestimmte Berei-
che begrenzt werden oder ein kulturell gewolltes Ziel sein.

Aggression dient im Allgemeinen der Sicherung des eigenen
Überlebens. Dieses Ziel kann in kulturökologischer Perspek-
tive die Anpassung an sich grundlegend ändernde Umweltbe-

94



dingungen beinhalten und ist aktuell am Zusammenhang von
Bevölkerungswachstum und der Verknappung lebenswichtiger
Ressourcen wie Wasser, Boden und Luft festzumachen. Diesem
Erklärungsmuster zufolge ist der durch Bevölkerungswachs-
tum erzeugte Ressourcenwettbewerb die entscheidende Ursa-
che für kriegerische Auseinandersetzungen (Orywal et al. 1996,
30ff.) und gegenwärtig vor allem in Zentralafrika zu beobach-
ten. Aus der Übervölkerung entwickelt sich die neuartige
Gestalt des »Übervölkerungskriegers« (Diessenbacher 1998,
185ff.).

Für Hartmut Diessenbacher wird der »Überzählige« die prä-
gende Gestalt des 21. Jahrhunderts sein. Er könne die Erschei-
nung eines Hungernden annehmen, der sich in das Millionen-
heer von Armen, Kranken und Slumbewohnern einreiht, aber
auch die des Verbrechers und Terroristen, des Kriegers und
Völkermörders. Durch die gewaltsame Aktion werde der »Über-
zählige« zum Übervölkerungskrieger. Das Bevölkerungswachs-
tum wirkt Diessenbacher zufolge verstärkend auf Faktoren, die
zu Bürgerkriegen und Völkermorden führen.

In zahlreichen Kulturen werden männliche Aggressivität
und kriegerisch-kämpferische Mentalitäten positiv bewertet.
In einer Vielzahl, wenn nicht der Mehrzahl der gegenwärti-
gen Gesellschaften gilt der Machismo als leitendes männliches
Ideal. Ein Mann muss tapfer, wehrbereit und kämpferisch sein
und jederzeit seine Ehre, die seiner Familie und seines Volkes
mit der Waffe in der Hand verteidigen können. »In diesen
Gesellschaften hat das Ehre- und Schande-Konzept eine per-
sönlichkeits- und gesellschaftskonstituierende Qualität. Die
Wiederherstellung einer verletzten Ehre auch mit Gewalt ist
oberstes gesellschaftliches Ziel« (Orywal et al. 1996, 36). Mit
diesem Männlichkeitsideal ist in zahlreichen traditionalen Ge-
meinschaften ein bestimmtes Krieger- und Heldenideal ver-
bunden. Je höher die Wertschätzung von Krieg und Kriegern in
ethnischen Gruppen ist, desto eher wird diese dazu neigen,

95



Konflikte in gewaltsame Auseinandersetzungen zu transfor-
mieren.

Derartige Mentalitäten existieren auch in modernen Gesell-
schaften. Zwar bestand vor dem Ersten Weltkrieg weitgehend
Einigkeit darüber, dass ein Krieg zwischen den Großmäch-
ten katastrophale Folgen zeitigen würde. Friedrich Engels
warnte schon 1887 vor der Verwüstung Europas durch einen
solchen Krieg, ebenso der preußische Generalfeldmarschall
von Moltke, der 1890 vor dem Reichstag ein wahres Schre-
ckensszenario eines neuen Dreißigjährigen Krieges entwarf –
womit er nicht unrecht hatte, begreift man die beiden Welt-
kriege und die zahlreichen Konflikte zwischen beiden (zum Bei-
spiel die Intervention in den russischen Bürgerkrieg) als einheit-
liche Epoche von 1914–1945. Gleichwohl wurde dieser Krieg
von allen europäischen Mächten nicht nur vorbereitet, sondern
auch als unausweichlich angesehen. Der deutsche Reichskanz-
ler von Caprivi vertrat 1891 die Ansicht, »dass eine kriegerische
Entscheidung« zwischen den Großmächten »über kurz oder
lang unvermeidlich sei«, der russische Kriegsminister infor-
mierte den Zaren, dass es in jedem Fall zum Krieg kommen
werde, weshalb man rasch losschlagen solle (Förster 2000).

Ohne das Vorhandensein einer kämpferischen Mentalität ist
der Ausbruch des Ersten Weltkrieges nicht zu erklären. In Tei-
len der bürgerlichen Kultur Deutschlands herrschte eine regel-
rechte Untergangsstimmung. Der Expressionismus etwa spie-
gelte den verbreiteten Verdruss an einer verknöcherten Gesell-
schaft in apokalyptischen Visionen wider. Manchem erschien
der Krieg wie eine Erlösung (Schneider/Schumann 2000). Be-
sonders deutlich drückte sich diese Tendenz im italienischen
Futurismus aus, der den Krieg als ästhetische Ausdrucksform
der Moderne verherrlichte (Förster 2000, Eksteins 1990). Der
Sozialdarwinismus mit seiner Ideologie eines immerwährenden
Existenzkampfes der Arten und seiner simplifizierten Anwen-
dung auf ganze Völker, Gesellschaften, Staaten und Kulturen

96



verstärkte diese Tendenzen noch. Aus diesem Gemisch entwi-
ckelte sich ein Weltbild, in dem alle Völker in einen dauernden
»Kampf ums Dasein« verstrickt sind, den nur die Stärksten
überleben können. Dieser Kampfmentalität zufolge ist »Krieg
in erster Linie eine biologische Notwendigkeit«, wie es der pen-
sionierte General Bernhardi zum Ausdruck brachte. Das Deut-
sche Reich solle sich freudig auf den nächsten Krieg vorberei-
ten, auf den Kampf um Weltmacht oder Niedergang, weil jegli-
che Friedenspolitik gegen die Gesetze der Natur verstoße (Förs-
ter 2000, 237f.)

Feindbilder

Kein Krieg ohne Feindbilder. Feindbilder haben in Konflikten
sowohl die Funktion der Stärkung von Loyalität und Solidari-
tät innerhalb der eigenen Gruppe als auch der Legitimierung
der Anwendung von Gewalt gegenüber anderen Gruppen. »Es
gibt Feinde; sie sind wirklich vorhanden und füreinander ge-
fährlich, oft besitzen sie die böswilligen Eigenschaften, die man
ihnen zuschreibt, und im Laufe ihrer gegenseitigen Beziehung
kommt es dazu, daß sie den Vorstellungen immer mehr entspre-
chen, die sie voneinander haben. In jedem Fall mögen be-
stimmte Aspekte des Bildes der Wirklichkeit mehr entsprechen
als andere, es ist aber schwer, den Grad der Verzerrung zu
bestimmen, und jene Verzerrungen, die stattfinden, verstärken
den Konflikt und behindern eine gewaltlose Aufhebung der
wechselseitigen Feindschaft« (Ostermann/Nicklas 1976, 31).

Die zentrale Frage lautet somit, wann und in welchem Maße
Feindbilder eine adäquate Wahrnehmung der Realität sind
oder umgekehrt diese verzerren. Die mit Bedrohungsvorstel-
lungen verbundenen Feindbilder können »vollständig berech-
tigt, z.T. berechtigt oder ohne jede reale Grundlage sein. . .«

97



(Flohr 1991). Häufig haben Feindbilder einen rationalen Kern,
der sich auf einen wirklichen Konflikt bezieht. In Bezug auf den
ehemaligen Ost-West-Konflikt ist etwa darauf hinzuweisen,
dass dieser auf einem realen und tiefgreifenden Interessenkon-
flikt basierte, den man nicht vollständig auf verzerrende Wahr-
nehmungsmuster oder Missverständnisse zurückführen kann
(Flohr 1991, Lin 1999).

Die Funktion der Produktion von Feindbildern muss man in
der individuellen, der sozialen und der politischen Dimension
ansiedeln. Auf individueller Ebene besteht sie in der Reduktion
sozialer Komplexität, der Identitätsfindung und -stabilisie-
rung. Bezüglich der sozialen Dimension ist auf die Bedeutung
von Feindbildern bei der Bildung und Erhaltung von Gruppen-
kohäsion sowie für die Aggressionskanalisierung hinzuweisen.
Auf politischer Ebene schließlich können Feindbilder zur Legi-
timierung von Aufrüstung und Kriegführung, von Systemstabi-
lisierung und Diffamierung innenpolitischer Gegner beitragen
(Flohr 1991). Umstritten bleibt, ob Feindbilder weitgehend Ver-
arbeitungsstrategien realer Feindschaften sind oder ob umge-
kehrt das negative Feindbild am Anfang der Feindseligkeit
steht (Benz 1996). Wenn letzteres zutrifft, dann steht das Feind-
bild am Anfang eines individuellen fremdenfeindlichen Delikts,
eines kollektiven Angriffs gegen stigmatisierte Minderheiten,
einer kollektiven Raserei gegen Fremde und schließlich des
geplanten und organisierten Völkermords (ein interessanter
Überblick über Feindbilder aus konstruktivistischer Perspek-
tive findet sich bei Weller 2000 und 2001).

Krieg, Gewalt und Heilsversprechen

Im 20.Jahrhundert wurden, mit und ohne Kriege, ganze Völker
und Volksgruppen Opfer von Massakern, ethnischen Säube-

98



rungen und Genoziden. In den »Lager-Welten« der totalitären
Regime erreichte die Entmenschlichung »politischer Feinde«,
ihre Vernichtung durch Arbeit, Hunger und am Ende durch
ihre »fabrikmäßige Massentötung«, einen grausamen Höhe-
punkt. Diese kriegsähnliche Entgrenzung von Gewalt ist mit zu
erklären durch die Mobilisierung politischer Macht unter
Zuhilfenahme »säkularer Religionen«. Dieser neue Typus von
Politik operiert mit Heilserwartungen und Erlösungshoffnun-
gen, welche die neuzeitliche und christliche Trennung von Reli-
gion und Politik aufheben. Vor allem im Blick auf Nationalso-
zialismus und Stalinismus konnte der Nachweis geführt wer-
den, dass beide zwar im weitesten Sinne anti-religiös waren,
zugleich aber wesentliche Elemente des Religiösen kultivierten.
Dies reichte von in Form von »Gottesdiensten« organisierten
Massenaufmärschen, Parteitagen und Totenkulten bis hin zum
Gebet an den Führer: »Unser tägliches Brot gib uns heute.«

Viele Aspekte moderner totalitärer Bewegungen und politi-
scher Sekten sind aus ihrem religionsähnlichen Charakter zu
erklären: hohe Gehorsamsbereitschaft und Massenloyalität,
Unempfänglichkeit für Kritik, Zweifel und Realitätsanforde-
rungen, ebenso das Gefühl, eine historische Mission zu erfül-
len, sowie die Bereitschaft, alles, und sei es das Äußerste, für die
gemeinsame Sache zu tun (Maier 2000, 9–20). Erst die völlige
Vernichtung des Feindes scheint das »Heil« und die Erlösung
der eigenen Gemeinschaft von allen Gegensätzen und Wider-
sprüchen zu gewährleisten.

Die gleiche Einbindung in religiöse Vorstellungen findet sich
bei Terroristen und jugendlichen Selbstmordattentätern. Bei
vielen Terroristen dominieren Züge, die man als von religiösen
Phantasmen geprägt bezeichnen kann. Diese Züge können
einem vielleicht naiven Glauben an eine Erlösung im Jenseits,
aber auch realitätsverkennenden politischen Phantasien ent-
springen. Für terroristische wie extrem radikale Gruppen kann
die Vorstellung attraktiv sein, das irdische Jammertal zu über-

99



winden und das Paradies zu gewinnen (Büttner 2001). Da es bei
Terrorakten im Regelfall um Aktionen von Tätern geht, die
stellvertretend für Gemeinschaften handeln, spielt der soziale
Hintergrund der einzelnen Täter keine entscheidende Rolle. So
kann zum Beispiel aus der Zugehörigkeit von Terroristen zur
Mittelschicht oder zur Intelligenzija nicht geschlossen werden,
dass der behauptete soziale oder ökonomische Hintergrund der
Tat nur vorgetäuscht sei. Ausschlaggebend ist, dass im Terror-
akt und im Selbstmordanschlag die höchste Form der Anerken-
nung durch die eigene Gruppe erreicht wird.

Die totalitäre Gemeinschaft erscheint wie ein umfassendes
Selbst, ein symbolisches Ich, das auf seine eigene Selbsterhal-
tung aus ist. Um sie zu erhalten, kann es für den einzelnen not-
wendig sein, sein Leben nicht nur aufs Spiel zu setzen, sondern
es für die Gemeinschaft bewusst zu opfern. Furcht und Angst
vor dem Tod der symbolischen Gemeinschaft kann zu dem
Glauben führen, dass diese nur durch die reale Vernichtung des
Gegners aufrechterhalten werden kann. Eine zentrale Rolle
spielt dabei, dass die eigene Gemeinschaft von Anfang an als
Selbsterhaltungsgemeinschaft – als Nation oder Staat – konzi-
piert ist. Aggressivität und Gewalt sind aufgrund der Gefähr-
dung oder drohenden Auflösung der Gemeinschaft insofern
gerechtfertigt, als diese ja gerade die Selbsterhaltung der ihr
angehörenden Individuen sichern soll.

Wird die überindividuelle Identität als religiöse Gemein-
schaft gedeutet, die über den eigenen Tod hinausreicht, erfolgt
erst recht eine weitere Entgrenzung der Gewalt aus Furcht vor
dem Tod der Gemeinschaft. In diesem Fall soll das politisch-
religiös gedachte Kollektiv ein sinnerfüllendes und die Indivi-
duen transzendierendes Überleben ermöglichen. Es ist nicht
nur ein Kampf auf Leben und Tod, sondern mehr noch ein
Kampf um die Bedeutungen von Leben und Tod (Berghoff
1997, 178f.). Nicht umsonst heißt es von islamistischen Terro-
risten, dass sie den Tod mehr lieben als ihre Gegner das Leben.

100



Johann Gottlieb Fichte schrieb zur Zeit der Befreiungskriege:
»Wer sterben kann, wer will denn den zwingen?« Die Fähigkeit
und die Bereitschaft zum Tod wird hier als höchster Beweis der
eigenen Freiheit gesehen (Münkler 1999).

Staatszerfall und nachholende Gründung
von Staaten

Die überwiegende Zahl kriegerischer Konflikte wurde nach
dem Ende des Zweiten Weltkrieges in Regionen der Dritten
Welt ausgetragen. Diese Kriege waren meist reine »Dritte-Welt-
Kriege« ohne irgendeine Fremdbeteiligung seitens der Indus-
trieländer oder Staaten der Dritten Welt. In der westlichen
Öffentlichkeit nahm man durchweg nur solche Kriege wahr, an
denen die eigenen Streitkräfte beteiligt waren oder aber solche,
die durch ihre besondere Grausamkeit oder die Zahl der Opfer
Aufmerksamkeit erregten.

Die Frage ist, ob die Gründe für die zahllosen Kriege nach
1945 in einem allgemeinen Trend zum Aufbau von Staaten oder
umgekehrt im Staatszerfall (»state failure«) zu suchen sind, wie
ihn der ehemalige Generalsekretär der Vereinten Nationen,
Boutros Boutros Ghali, diagnostizierte. Aus der unvollkomme-
nen Entwicklung beziehungsweise dem Verfall staatlicher Insti-
tutionen, besonders von Polizei und Justiz, folgt notwendig die
Paralysierung der Regierung, der Niedergang von Recht und
Gesetz und die Entstehung von Chaos und Anarchie. Erfahrene
und qualifizierte Träger staatlicher Institutionen werden ent-
weder beseitigt oder fliehen aus dem Land. Die Folge dieser
Entwicklung ist das Ausbrechen innerstaatlicher Kriege (zit.
Spanger 2002, 4).

In der historischen Entwicklung nach 1945 dominierten zu-
nächst Entkolonialisierungs- und Staatsbildungskriege (Korea,

101



Kuba, Algerien, Vietnam). Seit Anfang der neunziger Jahre sind
die Kriege in der Dritten Welt dagegen vor allem das Resultat
von Prozessen des Staatszerfalls (Zentralafrika). Im ehemali-
gen Jugoslawien existierten beide Formen unmittelbar neben-
einander: Aus dem Zerfall der jugoslawischen Staatsmacht ent-
wickelten sich kriegerische Konflikte um die Bildung von neuen
Nationalstaaten. All das ist historisch jedoch nicht so neu, wie
es auf den ersten Blick scheinen mag. Charles Tilly, ein Pionier
in der Analyse des Zusammenhangs von Bürgerkriegen und
Staatenbildung, hebt zum Beispiel hervor, dass die meisten
Gemeinschaften, die seit dem 16. Jahrhundert politische Auto-
nomie erreichten, sich im Laufe der Jahrhunderte entweder
wieder auflösten oder durch größere Einheiten »absorbiert
wurden« (Tilly 1975, 38f.).

Aus der Vielfalt der Kriegsformen seit 1945 lassen sich vier
verschiedene Typen herauskristallisieren. Antiregime-Kriege
zielen auf die Eroberung der Regierungsmacht, sei es zwecks
Revolutionierung des Staatswesens oder auch nur, weil eine
bisher unterrepräsentierte Gruppe Zugang zu den begehrten
Staatspfründen bekommen will. In Autonomie- und Sezessi-
onskriegen geht es um Unabhängigkeit oder um mehr Partizi-
pation einer Volksgruppe in einem Staatsverband, um die
Abspaltung von diesem zwecks Bildung eines eigenen Staates
oder darum, sich einem ethnisch verwandten Nachbarstaat
anzuschließen. Auch wenn sie nicht mehr die überwiegende
Mehrzahl darstellen, gibt es weiterhin traditionelle Staaten-
kriege. Dekolonialisierungskriege schließlich stellen einen his-
torischen Sonderfall dar, den Kampf einer antikolonialistischen
Befreiungsbewegung gegen eine Kolonialmacht (Gantzel 2000,
305f.).

Aus der Häufigkeit der Fälle von Staatszerfall und der Ent-
stehung von Bürgerkriegsökonomien in den neunziger Jahren
hat man den Schluss gezogen, dass dieser Trend eine allgemeine
historische Entwicklung markiere und das mittelfristige Ende

102



des Modells des europäischen Staates anzeige (van Creveld
1999, von Trotha 2000). Nach den Terroranschlägen vom
11. September 2001 kündigt sich jedoch eine Renaissance des
Staates an. Eine konzeptionelle Reaktion auf den Staatszerfall
ist der Umbau bisheriger Staatskonzeptionen, zum Beispiel
in »Quasi-Staaten« (Robert Jackson) oder in »kooperativen
Transnationalstaaten« (Ulrich Beck). Auch eine partielle Wie-
derkehr des »Sicherheitsstaates« ist zu notieren, in dem der
Staat auf seine grundlegenden Funktionen reduziert wird,
unter Absolutsetzung des Sicherheitsaspekts zugleich aber alle
gesellschaftlichen Bereiche durchdringt (Spanger 2002).

Zwar überwindet auch die Integration von Staaten in regio-
nalen Bündnissen den Nationalstaat, führt zugleich aber den
Gedanken der staatlichen Organisation grundlegender gesell-
schaftlicher Bereiche fort. Hinzu kommt, dass der unbestreit-
bare Prozess des Staatszerfalls, vor allem in Afrika, mit Kämp-
fen um die Erringung einer eigenen Staatlichkeit, etwa in Paläs-
tina, einher geht. Insofern ist in keiner Weise abzusehen, ob der
gegenwärtige Prozess des Staatszerfalls ein Ende oder nur eine
Übergangsphase anzeigt, in der sich neue Formen von Staat-
lichkeit herausbilden.

Krieg und kapitalistische Vergesellschaftung

Aus der Verlagerung von zwischenstaatlichen Kriegen zu inner-
staatlichen gewaltsamen Konflikten ist der Schluss gezogen
worden, es handele sich hierbei um einen Zusammenstoß von
»bürgerlich-kapitalistischer Vergesellschaftung« einerseits und
traditionalen beziehungsweise vorbürgerlichen Vergesellschaf-
tungsformen andererseits (so die Arbeitsgemeinschaft Kriegs-
ursachenforschung, Hamburg). Die historische Durchsetzung
des Kapitalismus führe in den traditionalen Gesellschaften zur

103



allmählichen Auflösung gemeinschaftlicher Produktionswei-
sen und ersetze sie durch Ware und Geld. Massenhaft würden
Bauern entwurzelt und zur Landflucht genötigt. Zusätzlich
erhöhten moderne Verkehrstechniken genauso wie Flucht und
Vertreibung durch ethnische Politisierung, Terror und Krieg die
räumliche Mobilität bis hin zu den großen Wanderungsströ-
men von Arbeitskräften. Die Folge ist die Entstehung riesiger
städtischer Zusammenballungen.

Auf persönliche Abhängigkeit gegründete Herrschaftsfor-
men würden mehr und mehr verdrängt durch den rationalen
Staat mit Gewaltmonopol, Fachbeamtentum, Rechtsstaatlich-
keit und demokratischen Institutionen. An die Stelle von Reli-
gion und Mythos als gesellschaftlichen Orientierungen würden
Besitzindividualismus, Rechts- und Vertragsdenken, Rationa-
lismus und Affektkontrolle treten. Der historische Prozess der
Bildung eines kapitalistischen Weltmarktes habe zwei Seiten:
eine gewaltsame und eine zivilisatorische. Zwischen den Staa-
ten habe die »Konkurrenz der Ökonomie den Krieg der Mächte
abgelöst« (Siegelberg 1994). Der gewaltsame Aspekt der histo-
rischen Durchsetzung des Kapitalismus, die im Mittelalter
begann, sei zwar äußerst langwierig, gewaltträchtig und krie-
gerisch gewesen und habe eine ungeheure Blutspur bis heute
gezogen. Trotzdem wäre es fatal, wenn die Gewaltförmigkeit
als Eigenschaft des Kapitalismus beziehungsweise der bürgerli-
chen Gesellschaft missverstanden würde, statt sie als Bedingun-
gen ihrer Durchsetzung zu begreifen. »Durchsetzung bedeutet:
Auflösung aller traditionalen Elemente von Gemeinschaft und
deren Unterwerfung unter das Gewinn-Kalkül von Privatpro-
duzenten« (Gantzel 2000, 315).

Obwohl dieser Ansatz des Hamburger Arbeitskreises Kriegs-
ursachenforschung den Vorteil hat, dass er beide Seiten der
historischen Entwicklung der bürgerlich-kapitalistischen Welt-
gesellschaft betrachtet, muss man seine teleologische Ausrich-
tung auf einen Idealtyp von Kapitalismus (vor allem bei Siegel-

104



berg) problematisieren. Insbesondere hinsichtlich der gegen-
wärtigen Ausbreitung von Bürgerkriegsökonomien und der
Verbindung von Märkten mit Gewaltstrukturen in »Gewalt-
märkten« ist keineswegs vorherzusagen, ob diese neuen Struk-
turen in wirkliche Marktbeziehungen übergehen werden oder
uneinheitliche Märkte bleiben. Uneinheitlich, weil in ihnen
zwar Waren marktwirtschaftlich getauscht werden, die Bereit-
stellung dieser »Waren« (Frauen, Waffen, Drogen, Edelmetal-
le) jedoch gewaltsam erfolgt.

Das »zivilisatorische Hexagon«
und seine Gegensätze

Ausgehend von früheren Untersuchungen von Norbert Elias,
Johan Galtung und Hanna Newcombe hat der Friedensfor-
scher Dieter Senghaas ein »zivilisatorisches Hexagon« als Vo-
raussetzung einer nicht-gewaltsamen Austragung von Konflik-
ten innerhalb von Gesellschaften entwickelt. Diese Bausteine
für inneren Frieden bestehen aus:

a. Entwaffnung der Bürger/innen und Durchsetzung des staat-
lichen Gewaltmonopols

b. Herausbildung von Rechtstaatlichkeit zur Kontrolle des
staatlichen Gewaltmonopols

c. Affektkontrolle als Grundlage von Aggressionshemmung
und Gewaltverzicht und darauf aufbauend von Toleranz
und Kompromissfähigkeit

d. Demokratische Partizipation
e. Deckung der wirtschaftlichen und menschlichen sozialen

Grundbedürfnisse sowie soziale Gerechtigkeit
f. Konstruktive politische Konfliktkultur mit fairen Chancen

für die Artikulation und den Ausgleich von gegensätzlichen
Interessen (Senghaas 1998).

105



Unabhängig von der Frage nach der Wahrscheinlichkeit oder
der Möglichkeit der Verwirklichung dieses »zivilisatorischen
Hexagons« kann gefolgert werden, dass innere Kriege immer
dann wahrscheinlich sind, wenn eine oder mehrere dieser Kom-
ponenten in einer Gesellschaft fehlen. Im Umkehrschluss könn-
te von einem gewaltfördernden Hexagon gesprochen werden,
wenn man jeweils den entsprechenden Gegensatz der einzelnen
Merkmale einsetzt.2

2 Diese Überlegung basiert auf einem Vorschlag von Klaus Jürgen
Gantzel.

Besonders deutlich wird dies beim ersten
Punkt, dem Fehlen eines staatlichen Gewaltmonopols und der
Existenz privatisierter Gewalt. Der Begriff der privatisierten
Gewalt ist in diesem Zusammenhang nicht ganz glücklich, weil
es zum Beispiel in den USA zwar viele private Waffenbesitzer
gibt, trotzdem aber ein staatliches Gewaltmonopol existiert.
Der entscheidende Punkt ist, dass der Staat das Gewaltmono-
pol besitzt und keine andere Gemeinschaft oder Institution mit
dem Anspruch auf legitime Gewaltausübung neben sich duldet.

Das Fehlen von Rechtstaatlichkeit zur Kontrolle des staatli-
chen Gewaltmonopols findet sich besonders häufig in Diktatu-
ren, in autoritären oder totalitären Staaten und Gemeinschaf-
ten, in denen keine Gewaltenteilung existiert. Insgesamt ist zu
sagen, dass eine Gemeinschaft umso mehr zu Kriegen neigt,
je mehr in ihrem Inneren selbst gewaltsame Strukturen bezie-
hungsweise auf Gewalt beruhende Herrschaft dominieren. Ob-
schon von diesem Ansatz eine ganze Reihe von Kriegen erfasst
werden, stehen ihm diejenigen Fälle gegenüber, in denen eine
hinsichtlich ihrer inneren Verfasstheit weitgehend befriedete
und zivilisierte Gesellschaft fernab Kolonialkriege führte, wie
England in Indien und Afrika.

Zusätzliche Probleme wirft die Frage danach auf, welche
Gründe Demokratien haben, um Kriege zu führen. Demokra-
tien haben gegen nicht-demokratische Staaten und Gemein-

106



schaften oft Krieg geführt. Nicht in allen Fällen haben sie je-
weils auf einen Angriff reagiert. Ist es zudem tatsächlich eine
erfahrungswissenschaftliche Tatsache, dass Demokratien un-
tereinander keinen Krieg führen (Risse-Kappen 1994)? Auch
wenn es nur wenige Ausnahmen von dieser Regel gibt (1812
zwischen England und den USA, im Zweiten Weltkrieg zwi-
schen Großbritannien und Finnland), stellt sich die Frage, ob
diese Regel in Zukunft Geltung haben wird. Denn in den letz-
ten 400 Jahren gab es nur relativ wenige Demokratien; zudem
war die historische Entwicklung wesentlich bestimmt durch die
erstmalige Durchsetzung von demokratischen Regierungsfor-
men, sodass Kriege zwischen demokratischen Staaten schon
aus diesem Grund ziemlich unwahrscheinlich waren. Die histo-
rische »Datenbasis« ist also zu klein, um aus ihr weitreichende
Schlussfolgerungen zu ziehen.

Verwenden wir zudem einen normativ gehaltvollen Begriff
von Demokratie unter dem Aspekt der nicht-gewaltsamen Bei-
legung von Konflikten, so scheint es naheliegend zu sein, dass
zwei demokratische Gemeinschaften nicht gegeneinander Krieg
führen. Was aber ist in Zukunft mit den »real existierenden
Demokratien«, also denjenigen Gemeinschaften und Staaten,
die zwar bestimmten Mindestanforderungen an demokratische
Gemeinwesen genügen, aber einem gehaltvollen Begriff von
Demokratie nicht mehr entsprechen (wie zum Beispiel Russ-
land)?

Indien begreift sich etwa als die größte Demokratie der Welt
und ist es in gewisser Hinsicht auch. Nehmen wir aber einmal
an, auch Pakistan würde sich über kurz oder lang zu einem
zumindest formal demokratischen Staatswesen entwickeln.
Hier taucht sofort die Frage auf, ob im Konfliktfall zwischen
Indien und Pakistan die demokratische Verfasstheit des Staates
überhaupt eine Rolle spielt oder ob nicht ganz andere Faktoren
für die Konfliktaustragung ausschlaggebend sind. Es kann so-
gar sein, dass die Rücksicht auf Stimmungen in der Öffentlich-

107



keit eher einen kriegerischen Konflikt zwischen beiden Seiten
befördern würde.3

3 Zum Forschungsprogramm des »demokratischen Friedens« und
seiner immanenten Probleme vgl. Müller 2002.

Zusammenfassend sind vor allem zwei Bedingungen hervor-
zuheben, die zur Entstehung von Kriegen führen. Ein Mehr-
Haben-Wollen von Gütern, Macht oder ideeller Anerkennung
auf der einen Seite (»Imperialismus«), die Furcht vor Verlust
von Macht, Freiheit und Werten, wenn nicht vor Vernichtung
der eigenen physischen oder symbolischen Existenz auf der
anderen. In der historischen Entwicklung des Krieges ist ein
Prozess festzustellen, in dem das Mehr-Haben-Wollen sukzes-
sive durch das Motiv der Furcht ersetzt worden ist. Häufig
gehen beide Momente ineinander über, wenn »imperialisti-
sche« Motive subjektiv als Furcht vor der Herabstufung inner-
halb eines Mächtegleichgewichts verstanden werden.

Weitere begünstigende Bedingungen für die gewaltsame
Austragung von Konflikten sind der Zerfall von traditionellen
Gemeinschaften sowie Staaten infolge der kapitalistischen Glo-
balisierung genauso wie ihr Aufbau in der Perspektive einer
nachholenden Entwicklung von Nationalstaaten. Ein generel-
les Ende von Staatlichkeit als Organisationsform politischer
Herrschaft und Bildung von politischen Gemeinschaften ist
gegenwärtig nicht abzusehen, weil sich der Prozess des Staats-
zerfalls fast ausschließlich in Gegenden der Dritten Welt
abspielt, in denen die Staatlichkeit bei weitem nicht so ausgebil-
det ist wie im europäischen Modell.

108



5 Töten im Krieg

Töten im Krieg bewegt sich im Spannungsfeld zwischen
Selbsterhaltung, Tötungstabu, Töten aus Furcht und der
Selbstentgrenzung durch Gewalt.

In seiner Untersuchung On killing (Über das Töten) beschreibt
der ehemalige Oberst Dave Grossman seine Erfahrungen mit
Trainingsprogrammen der US-Army, in denen Soldaten das
Töten beigebracht wird. Den entscheidenden Ansatz sieht er
darin, bei den Soldaten das Denken auszuschalten und ihre
Handlungsabläufe zu automatisieren. An historischen Beispie-
len versucht Grossman nachzuweisen, dass in einer Schlacht
nur 15–25 Prozent der Soldaten tatsächlich die Bereitschaft
besitzen, andere zu töten. Grossman schließt daraus, dass es
eine anthropologisch bedingte Hemmung gibt, andere »Auge
in Auge« zu töten (Grossman 1995).

Diesem Befund steht jedoch entgegen, dass es in Bürger-
kriegssituationen und »Gewaltmärkten« offensichtlich sehr
leicht fällt, andere zu töten, zu verstümmeln und zu verge-
waltigen. So konnte man in Jugoslawien oder in Ruanda
beobachten, dass Nachbarn, die jahrzehntelang miteinan-
der mehr oder weniger gut ausgekommen waren, wie wilde

109



Tiere übereinander herfielen und sich gegenseitig zerfleisch-
ten.

Während es laut Grossman aufgrund der wahrgenomme-
nen anthropologischen Gleichheit und der dadurch bedingten
Nähe zum jeweiligen Gegner eine Tötungshemmung gibt, führt
gerade diese Nähe in gemischten Siedlungsräumen zu explo-
sionsartig ausbrechenden Gewaltexzessen. Die Schlussfolge-
rungen hieraus fallen extrem gegensätzlich aus. Während bei
Fällen großer (räumlicher oder zwischenmenschlicher) Distanz
die Tötungshemmung dadurch ausgeschaltet wird, dass der
Gegner nicht mehr als Mensch wahrgenommen wird, kann
die Schaffung von Distanz zwischen den Gegnern in Bürger-
kriegssituationen zur Begrenzung von Gewalt führen. Nähe
und Distanz strukturieren das Gewaltgeschehen somit ganz
unterschiedlich.

Warum überhaupt Krieg?

Viele der bisher aufgeführten Faktoren bedingen oder begüns-
tigen die Austragung von Konflikten mit Gewalt und durch
Krieg. Aber wie kommt es überhaupt dazu, dass Menschen in
Kriegen einander massenhaft töten? Innerhalb des Tierreichs
scheinen sie in dieser Hinsicht eine Sonderstellung einzuneh-
men. Dazu sollen einige Hypothesen entwickelt werden.

Bei vielen Tierarten gibt es zwar ein Tötungstabu innerhalb
der Art, gleichzeitig aber einen Verdrängungswettbewerb, der
häufig durch Kämpfe entschieden wird. Diese Verdrängung
von Artgenossen korrespondiert mit der Bildung von Gemein-
schaften sowie Prozessen der Zugehörigkeit oder des Aus-
schlusses von ihnen. Gelingt es den verdrängten Artgenossen
nicht, eigene Gemeinschaften zu bilden oder sich solchen anzu-
schließen, gehen sie in der Regel zugrunde, etwa deshalb, weil

110



ihnen der Zugang zu Nahrungsquellen verwehrt wird. Die Ver-
drängung von Artgenossen dient dem eigenen Überleben und
der Bildung einer Gruppe, die dieses Überleben unmittelbar
oder in der Weitergabe des biologischen Erbes ermöglicht.

Leben und Überleben in der Gemeinschaft, Ausschluss und
Verdrängung von nicht zur Gemeinschaft gehörigen Artgenos-
sen – dies kann als Grundmuster von Konflikten innerhalb
einer Art betrachtet werden. Im Tierreich sind solche Auseinan-
dersetzungen im Regelfall ritualisierte Rangkämpfe, bei denen
die Tötung des Gegners meist vermieden wird. Dies kann
jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass auch hier getötet
wird – etwa wenn der Unterlegene auf ein Territorium abge-
drängt wird, wo er keine Überlebenschance hat. Während im
Tierreich das Recht des körperlich Stärkeren nahezu uneinge-
schränkt gilt, existiert bei Menschen eine Besonderheit. Sie sind
aufgrund ihrer Intelligenz in der Lage, zu erkennen, dass die
Verdrängung aus der Gemeinschaft entweder unmittelbar den
Tod bedeutet oder zumindest die biologische Fortpflanzung
unmöglich macht.

Die Erkenntnis des Zusammenhangs von Verdrängung aus
der Gemeinschaft (beziehungsweise der Verdrängung der eige-
nen durch konkurrierende Gemeinschaften) und dem persönli-
chen Tod oder der Einschränkung der Fortpflanzungsmög-
lichkeit ist – so meine zentrale Hypothese – der entscheiden-
de Grund für die Überspringung des Tötungstabus innerhalb
der Art des Menschen. Hinzu kommt beim Menschen die eben-
falls durch seinen Verstand entwickelte Fähigkeit, dass der
Schwächste oder eine Gruppe von Schwächeren den Stärksten
töten kann. Dies geschieht unter Zuhilfenahme von Werkzeu-
gen, vor allem Waffen, aber auch durch »List und Tücke«, das
heißt durch den Einsatz von Intelligenz. Zugleich erwächst aus
dieser Grundkonstellation auch die mögliche Einsicht, dass ein
Kampf auf Leben und Tod zum Untergang der eigenen Gemein-
schaft führen kann. Zu einem bestimmten Zeitpunkt des Kon-

111



flikts kann es daher ratsamer sein, den Kampf aufzugeben und
das eigene Überleben durch andere Anstrengungen zu sichern –
zum Beispiel durch verbesserte Nahrungsmittelproduktion
oder die Entwicklung von neuen technischen Verfahren.

Carl von Clausewitz hatte als eine Wesensbestimmung des
Krieges hervorgehoben, dass dieser – »wenn wir ihn uns philo-
sophisch denken« – seinem eigentlichen Begriff nach erst mit
der Verteidigung anfängt. Während ein Angriff auf Besitz, Ero-
berung, Mehr-Haben-Wollen gerichtet ist, sei Verteidigung
unmittelbar auf den Kampf bezogen. In diesem Zusammen-
hang betont er, dass ein Eroberer immer »friedliebend« sei, und
merkt ironisch an, dass Napoleon Bonaparte dies auch stets
von sich behauptet habe. Ein Eroberer zöge natürlich gerne
kampflos in den gegnerischen Staat ein. Damit er dies aber
nicht könne, »darum müssen wir den Krieg wollen und also
auch vorbereiten, d.h. mit anderen Worten: es sollen gerade die
Schwachen (. . .) immer gerüstet sein«, um gegen einen Überfall
gewappnet zu sein (Clausewitz 1990, 634 und 644).

Clausewitz setzt in diesem Kontext offenkundig den »zivili-
sierten Staatenkrieg« des 18. Jahrhunderts voraus, in dem ein
Staat einen anderen angreift, um mehr Macht, Territorien oder
Güter zu erlangen. Einen Angriff zu führen, um eine andere
Gemeinschaft physisch zu vernichten, entzog sich Clausewitz’
Horizont. Insofern kann man die ironisch gemeinte Aussage,
ein Eroberer sei immer »friedliebend«, weil er nur die Erlan-
gung von Besitz anstrebe, keineswegs verallgemeinern. Insbe-
sondere im 20. Jahrhundert verwischten sich die Grenzen zwi-
schen Verteidigung und Angriff immer mehr. Sogar die Motive
für Völkermord folgten »defensiven« Absichten, das heißt
dem Wunsch nach Verteidigung der eigenen Identität, indem
Menschen, die in die jeweilige »Schublade« nationaler, rassi-
scher, sozialer oder ethnischer Identität nicht hineinpassten,
ausgeschlossen und ermordet wurden. Trotz der völkerrechtli-
chen Ächtung von Angriffskriegen, oder sagen wir, von Krie-

112



gen aus »niedrigen Beweggründen«, werden Kriege nicht we-
niger.

Defensiv erscheinen auch Fälle, in denen die kämpferische
Erhaltung der eigenen Identität keine Reaktion auf einen
Angriff von außen darstellt, sondern den Versuch bedeutet, den
inneren Zerfall der eigenen Gemeinschaft zu verhindern. Wenn
eine Gemeinschaft durch innere Spannungen gefährdet ist,
kann der Krieg dazu dienen, sie durch die Bekämpfung eines
äußeren Feindes zu stabilisieren. Paradigmatisch hierfür steht
das bekannte Diktum Kaiser Wilhelms II. zu Beginn des Ersten
Weltkrieges, er kenne keine Parteien mehr, er kenne nur noch
Deutsche.

Ebenso werden Kriege geführt, um eine Gemeinschaft mit
eigener Identität überhaupt erst zu gründen. Hier soll der Krieg
die politische Größe konstituieren, durch deren antizipierte
Existenz er sich legitimiert. Am deutlichsten tritt dieses Motiv
in den nationalrevolutionären Befreiungsbewegungen hervor,
deren Strategie darin besteht, im Kampf die Nation zu errich-
ten, für die der Krieg geführt wird. Die Rede von der reinigen-
den Kraft des Krieges (Ernst Jünger) oder der läuternden Funk-
tion der Gewalt (Frantz Fanon) erfährt hier ihren politischen
Gehalt. Im Kampf soll die Gemeinschaft »zusammengeschmie-
det« werden.

Trotz seines historisch begrenzten Horizonts trifft Clause-
witz einen Wesenskern des Krieges. Dieser hält die Menschen
keineswegs in den Klauen, weil Krieg wesentlich durch Gefühle
(van Creveld, Ehrenreich) bestimmt ist, sondern weil er subjek-
tiv oder objektiv der materiellen wie ideellen Selbsterhaltung
von Gemeinschaften nach innen und außen dient.1

1 Zwar spielen Gefühle innerhalb von Kriegen eine wesentliche,
wenn nicht oft sogar entscheidende Rolle – der jeweilige Entschluss
zum Krieg ist jedoch in den seltensten Fällen allein durch Gefühle
dominiert. Eine allgemeine Theorie des Zusammenhangs von Krieg
und Gefühlen entwickelt Kleemeier 2002.

Mit dieser

113



Bestimmung ist jedoch nur eine Seite genannt. Verteidigung
und Selbsterhaltung erscheinen nur insofern als eigentlicher
Kern des Krieges, solange er vom Aspekt des Kampfes be-
stimmt wird. Berücksichtigen wir dagegen stärker seine »ur-
sprüngliche Gewaltsamkeit«, das erste Moment der »wunder-
lichen Dreifaltigkeit«, bleibt Krieg gleichermaßen durch den
Aspekt des gewaltsamen »Mehr-Haben-Wollens« von materi-
ellen oder ideellen Gütern wie durch die Erhaltung (oder Schaf-
fung) einer eigenen Identität im Kampf, im Verdrängungswett-
bewerb von Gemeinschaften, bestimmt.2

2 Krieg und Gewalt können demzufolge nicht ausschließlich als For-
men des Kampfes um noch nicht gewährte Anerkennung gedeutet
werden (Honneth 1992), weil es besondere Interessen (Gewaltan-
wendung aus »gemeinen« Gründen) gibt, die nicht verallgemeiner-
bar, anerkennungsfähig sind.

Rekapitulieren wir, warum dieser Verdrängungswettbewerb
gewaltsam ausgetragen wird. In einem nicht-gewaltsamen Wett-
bewerb zwischen Gemeinschaften kann eine von beiden unter-
liegen. Um ihre physische oder symbolische Existenz zu erhal-
ten, greift die Seite, die sich subjektiv oder objektiv als Verlierer
sieht, zu gewaltsamen Mitteln. Es ist dies die Furcht vor dem
physischen oder symbolischen Tod der eigenen Gemeinschaft,
die allein durch Kampf und in letzter Konsequenz durch Krieg
erhalten werden kann. Im Gegensatz zur Annahme von Tho-
mas Hobbes, dem Begründer der neuzeitlichen politischen The-
orie, führt meiner Hypothese zufolge die Angst vor dem eige-
nen Tod nicht zur Aufgabe des Kampfes um Leben und Tod,
sondern nachgerade zu seiner Entfesselung.

Während Hobbes’ Annahme in Bezug auf einzelne Indivi-
duen weitgehend plausibel sein mag, wenngleich sie die Eigen-
dynamik der Selbstentgrenzung durch Gewalt unterschätzt
(Sofsky 1996), ist sie im Hinblick auf Gemeinschaften falsch.
Hier setzen die vielen Einzelnen ihr Leben gerade deshalb aufs
Spiel, weil sie damit das »Überleben der Gemeinschaft« und

114



damit ihr eigenes symbolisches oder biologisches Überleben
ermöglichen. Der gleiche Mechanismus des Verdrängungswett-
bewerbs kann jedoch auch zu der Einsicht führen, dass Erhal-
tung und Stärkung der eigenen Gemeinschaft durch kooperati-
ves Verhalten wesentlich besser befördert werden können als
durch einen gewaltsam ausgetragenen Konflikt.

Normalerweise werden die Gründe für die gewaltsame Aus-
tragung von Konflikten auf alle Menschen bezogen. Für Hob-
bes’ politische Theorie ist jedoch charakteristisch, dass nur ein-
zelne Individuen gewalttätig sind, während zugleich die ganze
Gemeinschaft dazu gezwungen wird, Vorkehrungen zu treffen
und Institutionen zu bilden, als ob alle Menschen sich gewalt-
sam verhalten würden (Münkler 1993).3

3 Diese Überlegung korrespondiert mit dem eingangs zitierten For-
schungsergebnis von Dave Grossman.

Ist es aber wirklich so,
dass das gewaltsame Handeln nur eines Teils der Menschen die
jeweilige Gemeinschaft dazu zwingt, sich so zu verhalten, als
seien alle Menschen gewaltsam? Offensichtlich nicht, denn
ansonsten brauchten wir einen absoluten Sicherheitsstaat.

Demgegenüber sind die staatlichen Institutionen, die das
Gewaltmonopol durchsetzen sollen, in den meisten zivilisierten
Ländern nach einem gesellschaftlich-politischen Konsens ge-
bildet, der vorgibt, welches Maß an Gewaltsamkeit noch tole-
rierbar ist und welches nicht. Dieses Maß variiert natürlich von
Zeit zu Zeit und ist abhängig von der jeweiligen gesellschaftli-
chen Entwicklung und kulturellen Prägung. In Bürgerkriegssi-
tuationen wird das gesellschaftlich tolerierte Maß an Gewalt
offensichtlich weit überschritten. Es entwickeln sich scheinbar
unaufhaltsame Prozesse der Verselbständigung und Radikali-
sierung von Gewalt. Das Maß wird ebenso überschritten in
Situationen, in denen durch Selbstmordanschläge eine ganze
Bevölkerung terrorisiert wird. Eine »Null-Toleranz-Politik«
gegenüber gesellschaftlicher Abweichung und Gewaltanwen-

115



dung will in Wirklichkeit nur das überschrittene Maß auf das
»Normalmaß« zurückschrauben. Die Überwindung jeglicher
Form von Gewalt innerhalb von Gesellschaften und Gemein-
schaften ist indes nicht nur nicht möglich, sondern würde auch
den Aufwand zu ihrer Unterdrückung ins Unermessliche stei-
gern und damit Gewalt selbst potenzieren.

Übertragen wir diese Hypothese auf den zwischenstaatli-
chen Bereich, so gehen all jene Ansätze fehl, die Kriegsursachen
nur aus einer einzigen Wesensbestimmung herleiten, etwa aus
dem gewaltsamen Kampf (Hondrich 2002), aus der aggres-
siven Natur des Menschen oder dem Kampf ums Überleben
(soziobiologische Theorien). Das gleiche gilt umkehrt auch für
Erklärungsversuche, die den Menschen als prinzipiell friedfer-
tig sehen und die Ursachen von Kriegen allein in verselbstän-
digten Strukturen suchen, etwa im Staat, im »Kapitalismus«, in
der Rüstungsindustrie, in Diktaturen oder im Fehlen demokra-
tischer Partizipation.

In ihrem Versuch der Erklärung der beiden Großtotalitaris-
men des 20. Jahrhunderts hatte Hannah Arendt hervorgeho-
ben, es sei ganz »natürlich«, dass ein Volk Feinde habe – Ausch-
witz sei jedoch etwas ganz anderes, etwas völlig Neues gewesen
(Arendt 1995). Diese Aussage beinhaltet, dass es Feinde tat-
sächlich gibt, dass sie nicht oder nicht nur durch Feindbilder
produziert werden. Angesichts von Angriffs- oder Vernich-
tungskriegen gibt es in der Tat relativ geringe Möglichkeiten,
sich nicht-gewaltsam zur Wehr zu setzen. Die Anerkennung der
Existenz von Feinden, von Menschengruppen und Staaten, die
Ziele mithilfe von Gewalt erreichen wollen, bedeutet jedoch
nicht, Krieg und Gewalt als unabänderliche Tatsachen zu
betrachten oder sie dem Wesen des Menschen zuzurechnen.4

4 Diese Position vertritt etwa Martin van Creveld 1998, S. 234 und
318–319, wenn er formuliert, dass der Sinn des menschlichen
Lebens im gewaltsamen Kampf liege.

116



Vielmehr sind Gewalt und Krieg eine menschlichem Handeln
inhärente Möglichkeit der Selbsterhaltung und Selbstentgren-
zung (»Mehr-Haben-Wollen« von Materiellem wie Ideellem)
von Gemeinschaften. Da diese Möglichkeit nie vollständig aus-
geschlossen werden kann, ist die entscheidende Aufgabe politi-
schen Handelns die Limitierung von Gewalt und Krieg in der
Weltgesellschaft.

Aufhebung der Nähe und Schaffung von Distanz

Die Aufhebung der Nähe zwischen Gegnern zum Abbau der
Tötungshemmung kann auf ganz unterschiedliche Art und
Weise erfolgen. Systematisch sind vor allem drei Methoden zu
unterscheiden, die auch historisch eine große Rolle gespielt
haben: erstens die Schaffung von räumlicher, zweitens von
sozialer Distanz sowie drittens die Einbindung der Kämpfen-
den in festgefügte Gemeinschaften, in denen nicht mehr der
Einzelne agiert, sondern die Gruppe. Die Zugehörigkeit zu
einer Gruppe und deren Handlungsabläufe sind dann stärker
als die Tötungshemmung des Einzelnen.

Die Schaffung von räumlicher Distanz zwischen den Kämp-
fenden ist vor allem ein Kennzeichen moderner Kriegführung
und der Entwicklung von Distanzwaffen. Das Ausmaß der zwi-
schenmenschlichen Distanz scheint unmittelbar proportional
zur Reichweite der Waffen zu sein. Bei Pfeil und Bogen ist die
Distanz noch relativ gering, ebenso bei der frühen Entwicklung
von Gewehren. Erst im Zusammenhang mit einem anderen dis-
tanzierenden Prinzip, der Einbindung in festgefügte Formatio-
nen, erlangten diese Waffen ihre historische Bedeutung. Anders
sieht es bereits aus bei Waffen, die auf größere Distanz wirken,
etwa bei der Artillerie in den napoleonischen Kriegen und im
Ersten Weltkrieg oder bei dem modernen Einsatz von Flugzeu-

117



gen und Raketengeschossen. Bomberpiloten können ihren
Gegner nicht mehr sehen und ihn als menschliches Wesen wahr-
nehmen. Sie werfen ihre Bomben auf beleuchtete Vierecke oder
überlassen die Zielerfassung den Sensoren ihrer Waffensys-
teme. In der modernsten Form räumlicher Distanz erscheint
der Gegner überhaupt nicht mehr als Mensch, sondern nur
noch als Zahl und Diagramm auf dem Computerbildschirm.

Ein Instrument zur Herstellung von sozialer Distanz ist die
Herabsetzung des Gegners, indem ihm sein Menschsein abge-
sprochen wird. Die Dämonisierung des Gegners ist die Voraus-
setzung seiner Vernichtung. So mutierten in der Metaphorik
des NS-Regimes die politischen Gegner zu Ungeziefer und Rat-
ten. Auch in der politischen Propaganda zwischen den Welt-
kriegen wurde der ideologische Gegner mit tierischen Merkma-
len belegt (»Russischer Bär«). In diese Kategorie gehört auch
die Stigmatisierung des Gegners als »Maschinenwesen«. In all
diesen Fällen wird das Menschsein des Gegners negiert, einer-
seits, um durch die Verbreitung von Furcht und Schrecken das
Zusammenengehörigkeitsgefühl der eigenen Gemeinschaft zu
stärken, andererseits, um ihm gegenüber die anthropologi-
schen Tötungshemmungen aufzuheben.

Bei der Schaffung von sozialer Distanz spielten die Konzen-
trationslager der Nationalsozialisten eine besondere Rolle. In
ihnen gelangten zwei Wirkmechanismen zur Anwendung: auf
der einen Seite die organisierte und zielstrebige Enthumanisie-
rung von Menschen, die durch systematischen Terror zu bloßen
Nummern degradiert wurden. Ihre Individualität wurde durch
Schmerz und Hunger so weit ausgelöscht, dass sie am Ende nur
noch wandelnde Skelette, »Muselmanen« waren (Sofsky 1993,
229ff.). Auf der anderen Seite wurde eine ausgeklügelte Form
von »Arbeitsteilung« vor allem in den reinen Vernichtungs-
lagern entwickelt. Eine Gruppe von SS-Männern betrieb die
Selektion, eine zweite führte die Opfer in die Gaskammern,
eine von außerhalb des Lagers angereiste Person steckte auf

118



einem Grashügel Behälter mit »Unkrautvernichtungsmitteln«
in eine Röhre, eine Gruppe von Häftlingen (»Sonderkomman-
dos«) brachte die Toten zu den Verbrennungsöfen, eine letzte
verbrannte sie in den Krematorien. Nahezu keine der beteilig-
ten Personen mit Ausnahme des Lagerkommandanten und sei-
nes Stabes überblickte den gesamten Prozess der massenhaften
Tötung. Der Lagerkommandant wiederum hatte mit der un-
mittelbaren Ausführung nichts zu tun und überwachte »nur«
den Gesamtablauf. Niemand schien für die Massenvernichtung
wirklich persönlich verantwortlich zu sein (Bauman 1992).

Die Tötungshemmung ist auch in Gruppen herabgesetzt,
deren Kohärenz und innere Struktur stärker als die einzelne
Individualität wirkt. Die Bedeutung des Zusammenhalts der
Gruppe wurde besonders im Ersten Weltkrieg deutlich. Der
Krieg war für viele Männer der einzige Ort, »wo man Männer
leidenschaftlich lieben konnte« (Stephan 1998, 34f.) Gemeint
ist jedoch nicht primär die homosexuelle Liebe (wenngleich sie
in Männerbünden immer eine große Rolle spielte), sondern die
rauschhafte, emotionale Bindung an die Gemeinschaft (ebd.).
Diese Männer kämpften nicht aus Angst vor ihren Vorgesetzten
oder vor Strafe, sondern primär aus kameradschaftlichen
Gefühlen: So wie sie sich auf ihre Kameraden verlassen konn-
ten, so sollten diese sich auch auf sie verlassen können. Mög-
licherweise ist diese Bindung an die Gruppe durch Stress und
eingeübte Bewegungsabläufe wichtiger und naheliegender als
abstrakte Ideale oder Interessen, für die der einzelne in die
Schlacht zieht. Entscheidend ist dann die Gemeinschaft im
Kleinen, die es zu verteidigen gilt.

Der Angst vor dem eigenen Tod, der Angst, durch einen
anderen Menschen getötet zu werden, vermag man in ausweg-
losen Situationen nur durch die Tötung des anderen zu begeg-
nen. Die Angst vor dem eigenen Tod oder dem Tod eines Mit-
glieds der Gruppe führt unmittelbar dazu, den Verursacher die-
ser Angst selbst töten zu wollen. Todesangst und Töten hängen

119



unmittelbar zusammen. Es entsteht der subjektive Eindruck,
als bringe erst der Gegner einen dazu, selber zu töten. Verant-
wortlich für die schmerzhafte Überwindung der eigenen Tö-
tungshemmung scheint in diesem Fall der Gegner zu sein.
Dadurch entsteht eine grenzenlose Wut auf ihn, weil er es ist,
durch dessen Verhalten die eigene Tötungshemmung aufgeho-
ben wurde. Im direkten Kampf (»Auge in Auge«) auf Leben
und Tod wird aus der Angst vor dem eigenen Tod der Furor
maßloser Gewalt.

Dieses »automatische Töten« aus Angst vor dem eigenen
Tod wird in Erich Maria Remarques Roman Im Westen nichts
Neues höchst plastisch beschrieben. So heißt es dort: »Ich
denke nichts, ich fasse keinen Entschluss – ich stoße rasend zu
und fühle nur, wie der Körper zuckt und dann weich wird und
zusammensackt.« Und weiter: »Wären wir keine Automaten in
diesem Augenblick, wir blieben liegen, erschöpft, willenlos.
Aber wir werden wieder vorwärts gezogen, willenlos und doch
wahnsinnig wütend, wir wollen töten, denn das dort sind un-
sere Todfeinde jetzt, ihre Gewehre und Granaten sind gegen
uns gerichtet. Wir sind gefühllose Tote, die durch einen gefähr-
lichen Zauber noch laufen und töten können« (Remarque
1998).

Ob die von Remarque beschriebene »Lust« am Töten das
Resultat eines Triebes ist (zum Beispiel des Freudschen »Ag-
gressionstriebes«), des männlichen Hormonhaushaltes oder
von etwas Ähnlichem, bleibe dahingestellt. Wahrscheinlicher
ist, dass die in der existentiellen Situation des Kampfes empfun-
denen Gefühle Ausdruck des Triumphes über den Tod sind,
weil die eigene Todesangst niedergehalten werden musste, um
handlungsfähig zu sein (Sofsky 2002). Wenn man von einer
anthropologisch bedingten Tötungshemmung beim Menschen
ausgeht, kann man die Verstümmelung des Gegners zudem als
Reaktion darauf deuten, dass gerade trotz des Tötungsverbots
»der Andere« getötet wurde. Die Verstümmelung mildert die

120



Schuld an der Tötung eines Artgenossen dadurch, dass dieser
nicht mehr als Mensch identifizierbar ist. Im Akt des Tötens
eines Artgenossen wird durch dessen Verstümmelung die Dis-
tanz zwischen den Gegnern wieder hergestellt. Vor allem bei
der Schändung von Toten, wie sie bei Massakern häufig vor-
kommt, zeigt sich das Motiv der eigenen »Entschuldung« in
dem Versuch, den Gegner auch des letzten Rests an Mensch-
lichkeit zu berauben.

Töten und Nähe

Bisher wurde die Schaffung räumlicher und sozialer Distanz als
Voraussetzung individuellen wie massenhaften Tötens themati-
siert. Demgegenüber ist in Situationen, die sich durch große
Nähe auszeichnen, Töten oftmals selbst ein Mittel, um Distanz
wieder herzustellen. Bekannt ist der Sachverhalt, dass die meis-
ten von Privatpersonen begangenen Morde im unmittelbaren
sozialen Umfeld der Täter vorkommen. Es ist auch kein Zufall,
dass die grausamsten ethnischen Verfolgungen und Vernich-
tungen sich zwischen benachbarten oder eng verwandten
Bevölkerungsgruppen abspielen, wie etwa das Beispiel von Ser-
ben, Kroaten und Bosniaken lehrt. Sigmund Freud, der Begrün-
der der Psychoanalyse, sprach vom »Narzissmus der kleinen
Differenzen« (Freud 1991): Je näher sich Individuen und Grup-
pen von Personen stehen, desto mehr spielen enttäuschte Lie-
bes- und Glückserwartungen, uneingelöste Ansprüche und ver-
letzte Selbstwertgefühle in der wechselseitigen Beziehung eine
entscheidende Rolle. Von »Fremden«, von Nicht-Gleichen,
kann man bei weitem nicht so enttäuscht und verletzt werden
wie ausgerechnet von denjenigen, die einem am nächsten ste-
hen (Mentzos 2002).

Gerade bei Gruppen und Gemeinschaften, die räumlich und

121



durch Nachbarschaftsbeziehungen eng verbunden sind, kön-
nen auftretende sozio-ökonomische, religiös-kulturelle, ethni-
sche oder politische Konflikte, die nicht mehr verhandelbar
sind, in äußerste wechselseitige Wut umschlagen. Aufgrund
vielfältiger gegenseitiger Abhängigkeiten mag es in solchen
Konfliktsituationen notwendig sein, sich der eigenen Identi-
tät dadurch zu vergewissern, dass man sich von der anderen
Gruppe distanziert. Das eigene Selbst oder das der Gruppe
erfährt seine eigene Macht und Unabhängigkeit schließlich im
gewaltsamen Kampf, in dem es, eben wegen der gefährlichen
Nähe zu anderen Menschen oder zur anderen Gruppe, nicht
zuletzt um die eigene elementare Anerkennung geht (Altmeyer
2002).

Die Verbindung von Nähe und Distanz im Prozess des
Tötens wird besonders eindringlich in Heinrich von Kleists
Penthesilea thematisiert. Nachdem Achill die Amazonenköni-
gin Penthesilea zunächst besiegt hat, stellt er sich aus Liebe zu
ihr einem erneuten Kampf. Er beabsichtigt, diesen Kampf zu
verlieren, um Penthesilea ihre Ehre als Kriegerin zurückzuge-
ben und um ihre Liebe zu erringen. Penthesilea durchschaut
jedoch die Absicht Achills, die ihre Ehre als Kriegerin weit mehr
in Frage stellt als die vorherige Niederlage, und tötet den auch
von ihr Geliebten. Ausgerechnet die äußerste Form von Nähe,
Liebe, führt in diesem Fall zur Tötung des Anderen. Der Tod
Achills bewirkt bei Penthesilea jedoch eine weitere Steigerung
ihrer Selbstzweifel, da ihre Anerkennung als Kriegerin allein
von dem lebenden Achill als dem Einzigem, der sie besiegt hat,
abhängt. Kleists Drama endet nicht nur mit dem Selbstmord
Penthesileas, sondern infolge ihrer Nicht-Anerkennung als
Kriegerin mit dem Rückfall in die Barbarei. Wie ein Raubtier
verstümmelt und zerfleischt sie die Leiche Achills, womit sie
auch die letzten Reste ihrer Ehre als Kriegerin verliert (Kleist
1998).

122



Massaker

Massaker sind das Gegenstück zum Töten aus Furcht, selbst
getötet zu werden. Ihr Markenzeichen ist eine völlige Asymme-
trie der Handelnden: Es gibt keinen Kampf, sondern nur Täter
und das Töten von Wehrlosen. Wie sind Massaker – wenn über-
haupt – zu erklären? Eine mögliche Erklärung ist, dass Gewalt
und Töten selbst entgrenzend wirken. Ein Individuum oder die
Mitglieder einer Gruppe machen die Erfahrung, dass sie zu
allem, zu wirklich allem fähig sind. Im Rausch des Massakers
verschwinden alle Beschränkungen des Alltags und der eigenen
Person vor dem Gefühl absoluter Macht. Meist sind die Täter
Menschen, die sich in ihrem sonstigen Leben eingeschränkt
fühlen – sei es durch fehlende Anerkennung, durch Hierar-
chien, durch Hunger, Armut und Gewalt. In der Bluttat des
Massakers lassen sie ihre eigenen Grenzen hinter sich – sie sind
kein Nichts, kein Niemand mehr, sondern absoluter Herr über
Leben und Tod.

Die Entgrenzung des Menschen durch Gewalt hat Wolfgang
Sofsky eindrucksvoll beschrieben. Er schildert die Gewalt der
Leidenschaften, die Menschen vorantreibt, den Triumph des
Überlebens, die Souveränität der Überschreitung der eigenen
begrenzten Identität, die Begierden der Selbstentgrenzung.
»Gewalt steigert sich selbst. Absolute Gewalt bedarf keiner
Rechtfertigung. (. . .) Sie zielt nur auf die Fortsetzung und Stei-
gerung ihrer selbst. (. . .) Nicht länger gehorcht sie den Gesetzen
des Hervorbringens, der Poiesis. Sie ist reine Praxis. Gewalt um
ihrer selbst willen« (Sofsky 1996, 53, 62). Im Massaker ver-
wirklicht sich die absolute Freiheit.

Bekannt ist, dass Soldaten nach dem Ende des Krieges erheb-
liche Probleme haben, wieder ins zivile Leben zurückzufinden.
Die von ihnen erlebte Entgrenzung der Gewalt hat die Diffe-
renz von Innen und Außen verwischt. Viele amerikanische Sol-
daten, die in Vietnam kämpften und dort Gewalt erlebten und

123



selbst ausübten, haben es nie mehr geschafft, sich von dieser
traumatisierenden Erfahrung zu befreien. Aber nicht nur der
Krieg ist eine Schule der Entgrenzung durch Gewalt, sondern
auch die Literatur zwischen den beiden Weltkriegen enthielt
eine Unzahl von Kriegsbüchern, in denen das Töten und der
Tod gefeiert wird. Es scheint, als habe der Massentod damals
eine breite Öffentlichkeit gefunden, weil die Überlebenden
keine Ruhe fanden. Der literarische Todeskult war Folge eines
»Sich-Verlierens« im Krieg, der in die bürgerliche Zivilisation
selber eindrang und keine Grenzen respektierte (Sofsky 1996,
Hirschfeld 1993, Geyer 1995).

Opfer

Für Martin van Creveld beginnt Krieg nicht dann, wenn Grup-
pen von Menschen andere töten. Vielmehr beginne Krieg an
dem Punkt, da erstere das Risiko eingehen, selbst getötet zu
werden. Diejenigen, die aus »niedrigen Beweggründen« töten,
sind für van Creveld keine Kriegführenden, sondern Schlächter,
Mörder und Attentäter.5

5 Obwohl van Creveld seinem Widerpart Clausewitz die Annahme
unterstellt, Krieg bestehe im zweckgerichteten Töten, nimmt er
implizit dessen These auf, Krieg im eigentlichen Sinn beginne erst
mit der Verteidigung; van Creveld 1998, 234–238.

Trotz aller Gemeinsamkeiten gehen an
diesem Punkt die Meinungen der Theoretiker der »Neuen
Kriege« weit auseinander. Während die einen die Verselbstän-
digung von Gewalt, die Exzesse und Regellosigkeit der Krieg-
führung hervorheben und einen kulturpessimistischen Ansatz
verfolgen (vor allem Sofsky), betonen die anderen primär den
Aspekt des Opfers. Krieg wird hier als nahezu »heilige Hand-
lung« zur Verteidigung der Existenz von Gemeinschaften (van

124



Creveld) und der Zivilisation (Keegan) verstanden, der im
Wesentlichen durch die soldatische Bereitschaft zum Opfer für
die Gemeinschaft gekennzeichnet ist (Ehrenreich 1997, Ste-
phan 1998). Indem diese Theorien nur eine Seite des Gegensatz-
paares von Opfern und Tätern berücksichtigen, verklären sie
Krieg zur reinen Opferhandlung, letztlich zur selbstlosesten
aller menschlichen Tätigkeiten (van Creveld).

Die Frage ist jedoch, wer im Kampf in Kriegen Opfer und
wer Täter ist.6

6 Der Begriff des Opfers bezieht sich hier nicht auf die (oftmals wehr-
losen) Opfer von Gewaltausübung, sondern auf diejenigen Waffen-
träger, die sich (subjektiv oder objektiv) für ihre Gemeinschaft
opfern. Zur Differenzierung der Begriffe siehe Münkler/Fischer
2000.

Und wann und wo verwischen sich die Grenzen
zwischen beiden? Es gibt eine lange Tradition des Opfermy-
thos, in dem noch die barbarischste Vernichtung des anderen
als Selbstopferung für eine höhere Sache ausgegeben wurde. So
verwandte Heinrich Himmler einige Mühe darauf, seine Unter-
gebenen davon zu überzeugen, dass die Vernichtung von Juden
in den Gaskammern in Wirklichkeit eine Heldentat sei. Ein
Unterscheidungskriterium liegt offensichtlich darin, ob die ei-
gene gewaltsame Handlung sich gegen Wehrlose richtet oder
gegen Personen, die eine Möglichkeit zur Selbstverteidigung
oder zur Flucht haben.

Die Verwischung des Gegensatzes von Opfer und Täter im
Krieg fasst Thomas Kühne im Begriff des Opfermythos zusam-
men. Dieser übernehme im modernen Militärwesen die Auf-
gabe, das aktive Töten im Krieg gesellschaftlich akzeptabel zu
machen und den Widerspruch zwischen Töten und Getötetwer-
den in einer sakralen Aura aufzuheben. Der Opfermythos stifte
eine symbolische Ordnung im moralischen und emotionalen
Widerstreit von Todes- und Tötungserfahrung, von Allmachts-
und Ohnmachtsgefühlen.

125



6 Kontinuitäten und Brüche

Die »Neuen Kriege« sind nicht so neu, wie sie auf den ersten
Blick erscheinen. In mancherlei Beziehung können sie als Wie-
derkehr des »Uralten« begriffen werden, des nicht-staatlichen
Krieges vor der Epoche der europäischen Staatenkriege. Auch
die neuen Kriege in Afrika setzen in gewisser Hinsicht ledig-
lich eine historische Tradition fort. Sie unterscheiden sich be-
züglich ihrer Grausamkeit und der Verselbständigung der Ge-
walt wenig von den Entkolonialisierungskriegen der fünfziger
und sechziger Jahre. Später wurden die gewaltsamen Konflikte
dort als »Stellvertreterkriege« bezeichnet, nach dem Ende des
Ost-West-Konflikts als Raubtierkriege, nunmehr wird die Di-
mension der Bürgerkriegsökonomie besonders in den Vorder-
grund gerückt.

Aus dem Staatszerfall im heutigen Afrika können keinerlei
positive Entwicklungen für die Zukunft (von Trotha 2000)
abgeleitet oder gar eine Rückkehr zu »primitiven Formen der
Kriegführung« (Keegan 1995) begründet werden. Die Begren-
zungen »primitiver Kriegführung« waren solche der waffen-
technologischen und kulturellen Entwicklung. Würde diese
Form des Krieges in einer Epoche mit Massenvernichtungswaf-
fen praktiziert, hätte dies katastrophale Folgen für das 21.Jahr-
hundert.

Gegenüber der Ausbreitung nicht-staatlicher Formen der

126



Gewalt kann auch nicht einfach auf ein idealisiertes Bild des
Staatenkrieges zurückgegriffen werden. Angesichts einseitiger
(positiver wie negativer) Bewertungen des staatlichen Krieges
muss man an dessen zwiespältige historische Entwicklung er-
innern. Einerseits ermöglichte diese Kriegsform zeitweise die
weitgehende Begrenzung von Gewalt und die Schonung der
Zivilbevölkerung. Auf der anderen Seite darf man nicht außer
Acht lassen, dass der neuzeitliche Staatenkrieg in Verbindung
mit der Industrialisierung, der Entwicklung nationalistischer
und rassistischer Ideologien und dem Prozess der soldatischen
Disziplinierung und Abrichtung in die Großkatastrophen des
20.Jahrhunderts mündete.

Unabsehbar ist, ob sich der partielle Zerfallsprozess und
der Bedeutungsverlust des Staates in Zukunft fortsetzen wird.
Genauso ungewiss ist, ob sich der zwischenstaatliche Krieg tat-
sächlich überlebt hat. Für die nahe Zukunft dürfte jedoch gel-
ten, dass die großen, teilweise seit Jahrhunderten existierenden
Staaten trotz Globalisierung weiterhin bestehen bleiben wer-
den. Mittelfristig könnten sie nur erschüttert werden durch
einen Weltkrieg zwischen den Großmächten. Diese Möglich-
keit verbleibt jedoch im Rahmen reiner Spekulation. Was ist
aber absehbar, wo sind reale Bruchlinien? Geht man von der
Fortexistenz des Staates aus, so zeichnen sich drei Bereiche ab,
die den Charakter künftiger Kriege verändern können: die
technologische Entwicklung, das Bedeutungsgewicht der Me-
dien und das Verhältnis von Staatenkriegen und innerstaatli-
chen Kriegen.

Technologische Entwicklung

Im technologischen Bereich sind grundlegende Veränderungen
zu erwarten. So ist absehbar, dass die in der Ära des Wettrüstens

127



zwischen NATO und Warschauer Pakt entwickelten Waffen-
systeme und militärisch nutzbaren Techniken einer immer grö-
ßeren Zahl von Staaten oder sogar privaten Organisationen
zugänglich werden. Dies betrifft sowohl atomare, biologische
und chemische Massenvernichtungswaffen und die dafür be-
nötigten Trägersysteme als auch die Satellitentechnologie. Die
bestehenden internationalen Kontrollinstanzen, besonders im
atomaren Bereich, haben diese Entwicklung zwar verlangsa-
men, aber nicht entscheidend aufhalten können.

Neben den traditionellen Atommächten, USA, Russland,
China, Frankreich und England gibt es eine ganze Reihe von
Staaten, die bereits jetzt oder demnächst über atomare Waffen
verfügen werden. Dazu zählen Südafrika, Israel, Indien, Pakis-
tan und einige Nachfolgestaaten der ehemaligen UdSSR. Mit
Hochdruck wird an der Entwicklung von Atombomben zur
Zeit im Irak, dem Iran, Nordkorea und möglicherweise auch in
Libyen gearbeitet. Das Gleiche gilt auch für die Entwicklung
von biologischen Waffen, die inzwischen auf einem technologi-
schen Stand sind, um ähnlich verheerende Auswirkungen wie
die von Atombomben zu erzielen.

Schon in der Vergangenheit hat sich gezeigt, dass diese Waf-
fenarsenale eines besonderen Schutzes bedürfen, damit sie
nicht missbraucht oder versehentlich angewandt werden. Das
»Rote Telefon« als Direktverbindung zwischen dem Präsiden-
ten der USA und dem Generalsekretär der KPDSU sorgte dafür,
dass es nicht zu unvorhersehbaren Pannen kam. Ebenso be-
durfte es eines ausgeklügelten Systems von Befehlssträngen und
mehrfachen Kontrollen, um die nuklearen Waffen unter politi-
scher Kontrolle zu halten und zu vermeiden, dass untergeord-
nete Befehlshaber das atomare Chaos auslösen konnten. Die
Kontrolle von ABC-Waffen wird jedoch desto fraglicher, je
mehr Staaten darüber verfügen.

Heute ist zudem ungewiss, ob vor allem die atomaren Waf-
fensysteme weiterhin primär zur Abschreckung dienen oder

128



womöglich irgendwo und irgendwann tatsächlich eingesetzt
werden. Dient die Entwicklung atomarer, biologischer und
chemischer Waffen seitens der aufstrebenden Staaten dem Ziel
größerer politischer und militärischer Unabhängigkeit gegen-
über den etablierten Hegemonialmächten? Oder besteht die
Gefahr, dass diese Waffen als Ausgleich für konventionelle
Unterlegenheit tatsächlich zum Einsatz kommen? Aufgrund
der instabilen innenpolitischen Situation in einigen atomaren
Schwellenländern ist zudem der Übergang von der bloßen
Abschreckung zum realen Einsatz jederzeit denkbar.

Das bisherige atomare Wettrüsten führte nur deshalb nicht
zur Selbstvernichtung des Planeten, weil trotz aller ideolo-
gischen Rivalität auf beiden Seiten ein Mindestmaß an poli-
tischer Rationalität vorhanden war. Diese Rest-Rationalität
zeigte sich besonders im Krisenfall (zum Beispiel im Kuba-Kon-
flikt 1962). Ein solches Mindestmaß an Rationalität ist jedoch
in den Fällen fraglich, in denen es in der Perspektive nachholen-
der Entwicklung um nationale Autonomie geht oder wo eine
durch religiös-kulturelle Konflikte bestimmte Kriegssituation
eskaliert.

Ausschlaggebend dafür, dass bisher kein atomarer Weltkrieg
stattfand, war zudem nicht primär die wechselseitige Abschre-
ckung, sondern die eigene Selbstabschreckung. Die waffentech-
nische Entwicklung war so weit fortgeschritten, dass beide Sei-
ten über eine unzerstörbare Zweitschlagskapazität verfügten.
Selbst im Falle eines Überraschungsangriffs und eines vernich-
tenden Erstschlages einer Seite besaß der »besiegte« Gegner
noch genügend Atomwaffen, um den »Sieger« mit in den Ab-
grund zu reißen. Hier galt: Wer als erster schießt, stirbt unwei-
gerlich als zweiter. Diese Konstruktion führte nicht nur dazu,
dass der Gegner abgeschreckt, sondern auch dazu, dass der
eigene Wille zum möglichen Einsatz der Atombombe entschei-
dend geschwächt wurde. Aufgrund der höchst ungleichen tech-
nologischen Entwicklung kann es sein, dass die Zweitschlags-

129



kapazität unterschiedlicher Staaten, obwohl sie über Atom-
waffen verfügen, in Zukunft nicht mehr gegeben ist und das
Moment der Selbstabschreckung entfällt. Die entscheidende
Frage für die Zukunft wird somit sein, ob die durch die techno-
logische Entwicklung bedingte Vervielfältigung atomarer, bio-
logischer und chemischer Waffen unter politisch-militärischer
Kontrolle bleiben wird und weiterhin eine Abschreckungs-
funktion erfüllt oder ob diese Waffen, zumal in regionalen Kon-
flikten, vielleicht doch zur Anwendung kommen.

Die zweite Seite der absehbaren waffentechnologischen Ent-
wicklung ist durch die »Revolution in Military Affairs« mar-
kiert. Ihre wesentlichsten Elemente sind:

a. Zielgenaue und »intelligente« Waffensysteme, die über ein-
gebaute topographische Flugpläne, Infrarotsensoren und
satellitengestützte Navigation verfügen.

b. Entwicklung von Kampfrobotern und telegesteuerten Ro-
botfahrzeugen sowie fliegenden Kleinstspionen. Zu diesem
Szenario gehören auch silikonfressende Kleinstbakterien,
die die gegnerische Elektronik sabotieren.

c. Hightech-Krieger als Mensch-Maschine-Systeme. Sie verfü-
gen etwa über Nachtsichtgeräte, Kopfhörer, Mikrophone
und Bildschirme an den Innenseiten ihrer Helmvisiere. Der
Krieger erhält unmittelbar von seiner Leitstelle Befehle und
liefert automatisch Videobilder und Positionsdaten sowie
Daten über seinen eigenen Gesundheitszustand. Die Infor-
mationstechnik verkoppelt Menschen und Waffentechnik
zu einem aus Teilsystemen gebildeten komplexen militäri-
schen Gesamtsystem.

d. Die Koordination der Hightech-Krieger untereinander er-
möglicht die Erstellung eines »digitalisierten Schlachtfel-
des«. Damit können die Kommandeure die Schlacht wie ein
Videospiel auf dem Bildschirm nachvollziehen und lenken.

e. Wachsende Bedeutung von »non lethal-weapons«, also von

130



Waffensystemen, die den Gegner lediglich kampfunfähig
machen. Hierzu zählen etwa elektromagnetische Impulse
zur Schädigung gegnerischer Computer und Sensoren, ener-
giereicher Infraschall zur Erzeugung von Gleichgewichtsstö-
rungen, flächendeckende Anwendung von einschläfernden
und halluzinogenen Substanzen (Elemente dieser Aufstel-
lung bei Gray 1997).

Das entscheidende gesellschaftspolitische Problem der »Revo-
lution in Military Affairs« ist, ob es durch diese Entwicklung zu
einer grundlegenden Umkehrung des Verhältnisses von ziviler
Gesellschaft und Militärwesen kommt. Wurde bisher der Pri-
mat von Politik und ziviler Gesellschaft über das Militärwesen
postuliert und entsprach dieses Postulat dem Selbstverständnis
demokratischer Gesellschaften, so beginnt sich dieses Verhält-
nis allmählich zu verschieben. »Cyborg-Soldiers«, »autono-
mous weapons« und »integrierte« Kampfformen stellen die
Kontrollmöglichkeiten durch Politik und Zivilgesellschaft
grundlegend in Frage. Manche sprechen bereits, sich auf Fou-
cault berufend, von einem Primat des Kampfes gegenüber
der Zivilgesellschaft im Gefolge postmoderner Kriegführung
(Gray 1997).

Zudem werden immer mehr wissenschaftliche Strategien,
Begriffe und Semantiken aus dem Militärwesen in die Sprache
von Ökonomie, Gesellschaft und Politik übernommen.1

1 Sogar Clausewitz selbst ist hiervon betroffen. Siehe als frühes Zeug-
nis vor allem Ries, Al und Trout, Jack, Marketing Warfare (Marke-
ting generalstabsmäßig) 1986 (»Gewidmet einem der größten Mar-
ketingstrategen der Welt: Carl von Clausewitz«) sowie neuerdings
Oetinger, Bolko von, Ghyczy, Tiha von und Bassford, Christopher,
Clausewitz – Strategie denken, 2001.

Dieser
sich anbahnende und durch die technologische Entwicklung
bedingte Paradigmenwechsel führt zur Ersetzung des Vorrangs
der Zivilgesellschaft durch Kategorien des Kampfes und kor-

131



respondiert mit einem neuen Selbstverständnis von Politik.
Huntingtons »Kampf der Kulturen« indiziert diesen Paradig-
menwechsel, auch wenn seine konkreten Ausführungen deut-
lich differenzierter sind. Für Huntington benutzen Menschen
Politik nicht nur, um ihre Interessen zu fördern, sondern auch
zur Definition ihrer Identität. »Wir wissen, wer wir sind, wenn
wir wissen, wer wir nicht sind und gegen wen wir sind« (Hun-
tington 1996, 20).

Das Aufeinanderprallen beider Aspekte – der nachholen-
den technologischen Entwicklung aufstrebender, im Regelfall
nicht-demokratischer Staaten und der Potentiale der »Revolu-
tion in Military Affairs« – birgt einen enormen Sprengsatz für
die weltweite Sicherheit. Ob die Perspektive eines »globalen
Krieges von ungewisser Dauer« der US-Regierung unter Präsi-
dent George W. Bush, die in der neuen »Nationalen Sicherheits-
strategie« festgelegt wurde, selbst von langer Dauer sein wird,
ist zur Zeit noch nicht abzusehen. Entscheidend wird sein, ob
das moralische Pathos, sich gleichzeitig im Besitz von Macht
und Recht zu fühlen, mit dem eigenen Handeln, das heißt mit
der tatsächlichen Beseitigung von Massenvernichtungswaffen
in Einklang zu bringen ist oder ob im Gegenteil die Büchse der
Pandora erst geöffnet wird.

Zur Bedeutung der Medien in modernen Kriegen

»Die Wahrheit stirbt als Erste im Krieg.« Diese auf die Kriegs-
berichterstattung gemünzte Feststellung trifft nur einen Aspekt
der Bedeutung der Medien in modernen Konflikten. »The
nature of warfare has changed and we are making mistakes
as a result of misunderstanding the changes«, sagte General-
Major Giora Eiland, Leiter des Planungskomitees des General-
stabs der israelischen Streitkräfte, im Hinblick auf die eigen-

132



ständige Bedeutung der Berichterstattung in modernen Krie-
gen. »The perception of the reality is more important than the
reality itself.« Im Rahmen der Militäraktion »Defense Shield«
der israelischen Streitkräfte im Flüchtlingslager Dschenin wur-
de darüber debattiert, ob die Armee dort ein Massaker verübt
habe oder nicht. Die zunächst völlig kontroverse Darstellung
der Militäraktion seitens der Israelis und der Palästinenser
hatte nicht nur Bedeutung für die Verteilung der jeweiligen
Sympathien durch die Weltöffentlichkeit, sondern auch für die
Handlungsfähigkeit der israelischen Armee. Die öffentliche
Wahrnehmung und Darstellung ihrer bewaffneten Aktionen
engten die Optionen der israelischen Armee weitaus stärker ein
als die reale Kampfstärke von Hamas und islamischem Dschi-
had.

Obwohl die öffentliche Wahrnehmung eine zentrale Rolle
für die Kriegführung spielt, heißt dies keineswegs, dass der
Krieg nur »virtuell« ist (wie dies Baudrillard und Virilio nahe
legen). Ganz im Gegenteil unterliegt die Gewaltanwendung sei-
tens des Militärs in demokratischen Gesellschaften einem stän-
digen Rechtfertigungsdruck. Insbesondere die Versuche, die
eigenen Aktionen als saubere »chirurgische Einschnitte« unter
weitgehender Schonung der Zivilbevölkerung darzustellen,
stehen ständig auf dem öffentlichen Prüfstand.

Von enormer Bedeutung für die weitere Entwicklung war die
Berichterstattung über den Golfkrieg (1991) und den Kosovo-
Krieg (1999). In beiden Fällen hatten weder der Irak noch Ser-
bien die Möglichkeit, sich auf der militärischen Ebene gegen
USA und NATO zu behaupten. Bevorzugter »Kampfplatz«
wurde damit die westliche Öffentlichkeit, die über die Medien
beeinflusst werden sollte. Ironischerweise war es ein amerika-
nischer Sender, CNN, der mittelbar die Kriegführung der USA
kritisierte, indem er vor Ort über die Wirkung der Bombenab-
würfe der alliierten Flugzeuge auf Bagdad berichtete.

Aufgrund der Konzentration auf die jeweils neuesten Nach-

133



richten und des Zugriffs auf Informationen, die eine hohe Ein-
schaltquote sichern, werden moderne Medien leicht zu Erfül-
lungsgehilfen der Inszenierung von Gewalt. Besonders im
Zusammenhang mit den Kriegen in Afrika gab es eine Zeitlang
einen regelrechten Wettlauf um die mediale Wiedergabe mög-
lichst grausamer Gewalt. Im palästinensisch-israelischen Kon-
flikt wurden zu Beginn der zweiten Intifada gewaltsame Kämp-
fe zwischen palästinensischen Kindern und der israelischen
Armee wie ein Theaterstück inszeniert, um auf diese Weise stra-
tegischen Einfluss auf die Weltöffentlichkeit zu nehmen. Arran-
giert wurden die Kämpfe auf wenigen hundert Metern eines
Straßenzuges, wobei der Fernsehzuschauer den Eindruck ge-
winnen musste, es finde ein allgemeiner Volksaufstand gegen
die israelische Besatzung statt. In Wirklichkeit nahm das alltäg-
liche Leben nur ein paar Meter weiter seinen normalen Verlauf.
Das Drama dieser Inszenierung bestand jedoch darin, dass es
für viele blutiger und tödlicher Ernst war. Die Kriegsberichter-
stattung kann durch die Herstellung von Öffentlichkeit somit
die Aktionen der Militärs nicht nur begrenzen, sondern auch
durch ihre mediale Inszenierung potenzieren und zur Explo-
sion bringen (Palm/Rötzer 2002, 106ff.).

In Kenntnis der gewachsenen Bedeutung der Medien in
Staaten mit demokratischer Öffentlichkeit und unabhängigen
Medien zogen die Militärs die strategische Konsequenz, die
Kriegsberichterstattung selber zum Kriegsschauplatz zu ma-
chen. Informationen über den Kriegsverlauf werden zur Waffe
im Krieg, zu »information warfare«. Die »Joint Vision 2020«
der amerikanischen Streitkräfte geht davon aus, dass zur Errei-
chung von »full spectrum dominance« auf allen denkbaren
Ebenen Informationsoperationen mit dem Ziel nötig seien,
gegnerische Informationen und Informationssysteme zu beein-
flussen, während die eigenen beschützt werden. Zwar gehörte
es schon immer zu den Hauptzielen der Befehlshaber auf dem
Schlachtfeld, die Informationskanäle des Gegners zu stören,

134



um auf diese Weise selber Informationsüberlegenheit zu erlan-
gen und die Schlacht zu eigenen Gunsten zu entscheiden. Durch
die »Revolution in Military Affairs« erhält dieser Aspekt der
Kriegführung jedoch eine qualitativ neue Bedeutung. Informa-
tionen und die Art und Weise der öffentlichen Wahrnehmung
von Militäroperationen werden nämlich selbst zum Mittel der
Kriegführung. In den Kriegen der letzten Jahre gehörte es denn
auch zu den ersten Zielen, die innere Kommunikation des Geg-
ners sowie dessen Fernseh- und Radiostationen zu zerstören,
um das Informationsmonopol zu erlangen.

Die Niederlage im Vietnamkrieg hatte großen Einfluss auf
den Wandel der Informationsstrategie seitens des US-Militärs.
Vor allem konservative Kreisen betonten, dass das Fehlen einer
Zensur zu enormem politischen Druck durch die Presse geführt
habe. Dieser Druck sei so stark gewesen, dass das amerikani-
sche Militär nach der TET-Offensive des Vietcong zur Aufgabe
und zum Rückzug gezwungen worden sei. Folgerichtig wurde
die Presse von den Kriegsschauplätzen der achtziger Jahre
(Grenada und Panama) ausgeschlossen. Das Problem liegt frei-
lich darin, dass sich in solchen Fällen die Journalisten selbstän-
dig machen und auf eigene Faust recherchieren. Deshalb kam
es später zu einer Kehrtwendung. Man praktizierte nicht mehr
den Ausschluss der Journalisten vom Kriegsgeschehen, son-
dern versuchte sie im Gegenteil unter anderem in Pressebrie-
fings gezielt mit Informationen zu versehen.

Das weitestgehende Ziel innerhalb der »Revolution in Mili-
tary Affairs« besteht in der Herstellung einer Informationshe-
gemonie. Im Kosovokrieg wurden die Journalisten mit Infor-
mationen derartig überschwemmt, dass sie mit deren Verarbei-
tung vollauf beschäftigt waren. Die pure Masse miteinander
vernetzter Einzelinformationen erzeugt den Anschein einer
vollständigen Aufklärung von Medien und Öffentlichkeit. Ziel
ist nicht mehr die unmittelbare Beeinflussung der Öffentlich-
keit über die Massenmedien, sondern die Erzeugung eines

135



gigantischen Informationsfeldes. Die kommunikationstheore-
tische Annahme, dass sich in einem diskursiven Prozess durch
eine immer größere Anzahl von Informationen die Wahrheit
niemals völlig manipulieren lasse, es also durch den Fortschritt
der Informationstechnologien zu einer fortschreitenden Annä-
herung an die Wahrheit komme, dürfte durch die Entwicklung
von »information warfare« fraglich geworden sein.

Ganz im Gegenteil besteht die Gefahr darin, dass bei stei-
gendem Informationsfluss auch der Lenkungsbedarf größer
wird, um wichtige von unwichtigen, wahre von falschen, nur
aktuelle von längerfristig bedeutsamen Faktoren zu unterschei-
den. Das Ergebnis wäre keine »ideale Diskursgemeinschaft«,
sondern das Nebeneinander unterschiedlicher Wahrnehmungs-
muster, die über keinen gemeinsamen Interpretationsrahmen
mehr verfügen. Ein solcher Abbruch realer Kommunikation, in
dem jede Seite die jeweilige Information nur in ihren eigenen
Diskursrahmen einordnet, ist auf alle Fälle konfliktfördernd
(Münkler 1995).

Staatliche und nicht-staatliche Kriege

Wenn weder der staatliche Krieg abgedankt hat noch der nicht-
staatliche Krieg allgemein an seine Stelle treten wird, besteht
das historisch Neue im unmittelbaren Aufeinandertreffen bei-
der Kriegsformen. Evident wird diese Verknüpfung durch die
Anschläge vom 11. September 2001. Der Konflikt zwischen
staatlichen und nicht-staatlichen Organisationen wird beide
Formen der Kriegführung, vor allem aber den Staatenkrieg, in
seiner idealtypischen Ausprägung verändern. Beide Konflikt-
seiten werden von einem hohen Maß an ideellen, ideologischen
und religiösen Motiven geprägt sein. Dies kann schließlich
dazu führen, dass sogar Konflikte zwischen Staaten nach dem

136



Muster des Aufeinanderprallens von staatlichen/nicht-staatli-
chen Kriegen ausgetragen werden. Denn mehr oder weniger
diktatorische Staaten können als tendenziell nicht-staatliche
Gebilde eingeordnet werden, weil sie auf »privater Herr-
schaft«, also auf personalisierter Diktatur (Saddam Hussein)
beziehungsweise nicht demokratisch legitimierten Regierun-
gen beruhen.

Die für den staatlichen Krieg bisher konstitutiven Bedingun-
gen – eindeutige territoriale Grenzziehung, prinzipielle Aner-
kennung des Gegners als gleich, Verhandelbarkeit der politi-
schen Motive – werden zunehmend aufgeweicht. Am Ende
taucht wieder die alte Frage auf, ob und an welche Regeln der
Kriegführung sich die eine Seite halten soll, wenn es die andere
nicht tut.

Können Partisanen wirklich nur bekämpft und besiegt wer-
den, indem man selbst eine partisanische Kampfweise anwen-
det, wie dies Napoleon behauptet und Carl Schmitt bekräftigt
hat? Der Einsatz von US-amerikanischen Spezialtruppen im
letzten Afghanistan-Krieg verleitete einige Kommentatoren zur
Annahme einer völlig neuen Kriegsform, die sich der Kampf-
form von Partisanen, Terroristen und irregulären Verbänden
annähere. Historisch betrachtet, gab es aber in vielen Kriegen
neben regulären Truppen »leichte« (weil nicht mit schwerem
Gerät ausgerüstete) unterstützende Einheiten mit Spezialaufga-
ben.

Zur besseren Bekämpfung von nicht-staatlichen Gruppen
oder von Aufständen empfehlen manche Kommentatoren, die
bisher geltenden Konventionen der Kriegführung aufzuheben
(van Creveld 1998). Diese Position läuft auf das Argument
hinaus, dass in einem existentiellen Konflikt diejenige Seite den
Krieg verliert, die ihn im Rahmen der geltenden Kriegskonven-
tionen führt, während die Seite, welche diese Konventionen
ignoriert, den Krieg gewinnen würde. Die amerikanische Ar-
mee etwa habe den Vietnamkrieg nur deshalb verloren, weil sie

137



innerlich an dem moralischen Dilemma zerbrochen sei, sich
auch im Guerillakrieg an Konventionen halten zu müssen, die
gegenüber anderen regulären Armeen gelten. Dieser morali-
sche Anspruch sei aber praktisch nicht realisierbar gewesen
und habe zu einem tiefen Zwiespalt bei den Soldaten geführt,
der sich in Desertationen und massenhaftem Rauschgiftkon-
sum äußerte. Dieser Zwiespalt sei am Ende verantwortlich für
die faktische Selbstauflösung der Armee und ihre schließliche
Niederlage gewesen (van Creveld 1998, 140–144).

Auch wenn es schwierig ist, im Kampf zwischen regulären
und nicht-regulären Soldaten die bestehenden Kriegskonven-
tionen einzuhalten, darf dies auf keinen Fall bedeuten, sie als
solche aufzugeben – ganz im Gegenteil. In vielen Staaten Af-
rikas ist das staatliche Gewaltmonopol nicht zuletzt daran
zerbrochen, dass der Staat selber Partei im Bürgerkrieg wurde
und dessen Gewaltspezialisten sich nicht an die Begrenzungen
staatlicher Kriegführung hielten. Die Anerkennung des staatli-
chen Gewaltmonopols ist unmittelbar gebunden an den Schutz
des Einzelnen nicht nur vor Gewalt durch andere, sondern auch
vor unberechtigter Gewaltausübung durch den Staat. Staat-
liche Kriegführung und Ausübung von Gewalt, die sich nicht
an die selbstgewählten Konventionen und Begrenzungen der
Kriegführung halten, rufen mehr gewaltsamen Widerstand auf
den Plan, als sie ihrerseits bekämpfen können.

Legitimierung und Limitierung von Krieg

Zwei ideelle Prämissen bestimmten das Kriegsgeschehen in
Europa während des letzten Jahrtausends: einmal die Idee des
gerechten Krieges während des größten Teils des Mittelalters,
sodann die Vorstellung eines Rechts zum Krieg als Vorausset-
zung seiner Begrenzung seit dem 17.Jahrhundert. Hier wie dort

138



gelang es, kriegerische Gewalt zu begrenzen. Zum Teil wurden
die irregulären Formen von Gewalt an die Grenzen der euro-
päischen Welt verschoben. Auf den Kreuzzügen des Mittel-
alters und im Zuge der kolonialen Eroberungen vom 16. bis
20. Jahrhundert wurden die nicht-europäischen Gegner nicht
etwa bekämpft, sondern oftmals regelrecht vernichtet. In bei-
den Fällen endeten die zunächst regulären und begrenzten
innereuropäischen Formen der Gewaltanwendung jedoch in
einem Desaster. Die Idee des gerechten Krieges führte unmittel-
bar zu den Religionskämpfen des 16. Jahrhunderts und zum
Dreißigjährigen Krieg. Der auf dem Recht zum Krieg beru-
hende europäische Staatenkrieg, der im 18. und 19. Jahrhun-
dert zur Begrenzung von Krieg und Gewalt geführt hatte, mün-
dete in die Katastrophen des Ersten und des Zweiten Weltkrie-
ges.

Die gegensätzlichen Beurteilungen beider Ideen von Krieg
leiten sich jeweils von deren historischem Anfang oder Ende
her. Die Theoretiker des 17. und 18. Jahrhunderts verwarfen
mit der Idee der Staatsräson und des »gerechten Gegners«
jeden Gedanken an einen »gerechten Grund« des Krieges, weil
sie das Schicksal der Idee des gerechten Krieges im Dreißigjäh-
rigen Krieg vor Augen hatten (Münkler 1987). Analog dazu
hält heute so mancher, die Vernichtungsorgien der beiden Welt-
kriege und den möglichen atomaren »Overkill« vor Augen,
eine »primitive« Kriegführung für akzeptabler als eine »mo-
derne« (Keegan 1995). Die Anfänge des gerechten Krieges mit
seinem ausgeprägten Ehrenkodex wiederum gelten einigen als
ebenso vorbildlich (Stephan 1998) wie die Anfänge des euro-
päischen Staatenkrieges im 17./18. Jahrhundert (Münkler 1995).

Anfang und Ende einer historischen Entwicklung lassen sich
aber nicht voneinander trennen, sofern sie auf denselben Prinzi-
pien beruhen. Den europäischen Staatenkrieg kann man nicht
unter Bezug auf seine begrenzte Form im 17. und 18. Jahrhun-
dert idealisieren, während man die beiden Weltkriege und die

139



Kolonialkriege ausklammert. Genauso wenig kann man die
Idee des gerechten Krieges lediglich mit Blick auf den Dreißig-
jährigen Krieg verwerfen, sondern sollte seine begrenzenden,
»einhegenden« Wirkungen während langer Phasen des Mittel-
alters im Auge behalten (Stephan 1998).

Können solche historischen Erfahrungen für die Zukunft
genutzt werden? Heute wird das noch für Clausewitz selbstver-
ständliche Recht, mittels Krieg eigene Interessen zu verfolgen,
massiv in Frage gestellt. Diese Infragestellung wird entweder
moralisch oder mit Kosten-Nutzen-Kalkülen, dem »pazifisti-
schen« Selbstverständnis von Demokratien oder mit dem Hin-
weis auf die unabsehbaren Folgen einer Eskalation von Gewalt
begründet. Und doch erleben wir gegenwärtig eine ungeahnte
Renaissance von Krieg und Gewalt. Seit dem Epochenjahr
1989 gibt es eine sukzessive Verschiebung der öffentlichen Auf-
merksamkeit und der moralischen Wahrnehmung. Im Vorder-
grund stehen primär nicht Führung oder Vermeidung von Krieg
im engeren Sinn, sondern Phänomene massenhafter Gewalt.
Um diese Gewalt einzudämmen, erfahren der Diskurs um den
gerechten Krieg und die Legitimierung des Krieges einen unge-
heuren Auftrieb. Weil Krieg aber selber mit Gewalt verbunden
bleibt, bedarf er einer spezifischen Begründung und Rechtferti-
gung, um (zumindest gegenüber der Öffentlichkeit) Gewaltan-
wendung zur Verhinderung von Gewalt plausibel zu machen.

Eine rein moralische Begründung des Krieges würde indes
nicht nur schnell zerrieben zwischen dem Anspruch, Gewalt zu
verhindern, und der Tatsache, selbst Gewalt auszuüben. Mo-
ralische Begründungen von Gewaltanwendung stehen auch
immer in der Gefahr, eher zur Eskalation als zu deren Verhin-
derung oder Begrenzung beizutragen. Zuletzt würde ein rein
moralischer Ansatz am Missverhältnis zwischen Anspruch und
den realen Möglichkeiten, Gewalt zu verhindern, Schaden neh-
men. In rein moralischer Hinsicht macht es keinen Unterschied,
ob Gewalt in Zentralafrika, auf dem Balkan oder in Tschet-

140



schenien auftritt. Entscheidend ist allein, ob und wie es möglich
ist, auf diese gewaltsamen Prozesse einzuwirken. Vielfalt und
Komplexität von Gewaltsituationen erfordern unterschiedli-
che Sichtweisen und Strategien, die eine rein moralische Be-
gründung von Krieg und kriegerischer Intervention ausschlie-
ßen, wenn man sich nicht dem Vorwurf der »Scheinheiligkeit«
aussetzen will.2

2 Zur Problematik der Intervention und der Möglichkeiten der
Begrenzung der Gewalt und der Gefahr ihrer Entgrenzung siehe
Münkler 2002.

Auch eine rein formale politische Begründung des Krieges
reicht nicht aus, da es in der historischen Entwicklung immer
wieder Fälle gegeben hat, in denen ein politischer Machtan-
spruch zur Entgrenzung von Gewalt geführt hat. Für eine
inhaltliche politische Begründung von Krieg ist immer noch
die Clausewitzsche »wunderliche Dreifaltigkeit« der entschei-
dende Ausgangspunkt. Da es im Krieg das Problem der Ver-
selbständigung der Gewalt und der Eigengesetzlichkeiten des
Kampfes grundsätzlich gibt, scheint eine Schlussfolgerung
zwingend zu sein: Krieg ist dann legitimierbar, wenn er zu einer
deutlichen Begrenzung oder sogar Verringerung massenhafter
Gewalt führt. Waren bisher Legitimierung von Gewalt (in
Form des »gerechten Krieges«) einerseits und ihre Limitierung
(in Form des klassischen Staatenkrieges) andererseits einander
entgegengesetzt, so müssen für das 21. Jahrhundert politische
Formen des Krieges entwickeln werden, die beide miteinander
verbinden. Krieg kann legitimiert werden, wenn er der klaren
Limitierung von Gewalt dient, damit andere als gewaltsame
Strukturen in ihr Recht treten können.

141



Literatur

Altmeyer, Martin (2000), Narzißmus und Objekt, Göttingen.
Arendt, Hannah (1996), Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft

(7.Aufl.), München.
Bauman, Zygmunt (1992), Dialektik und Ordnung. Die Moderne und

der Holocaust, Hamburg.
– (1995), Moderne und Ambivalenz, Frankfurt.
Beck, Ulrich (1999), »Über den postnationalen Krieg«. In: Blätter für

deutsche und Internationale Politik, Heft 8.
– (2002), Das Schweigen der Wörter. Über Terror und Krieg, Mün-

chen.
Benz, Wolfgang (1996), Feindbild und Vorurteil. Beiträge über Aus-

grenzung und Verfolgung, München.
Berghoff, Peter (1997), Der Tod des politischen Kollektivs. Politische

Religion und das Sterben und Töten für Volk, Nation und Rasse,
Berlin.

Beyrau, Dietrich (2002), Der Krieg in nationalen und religiösen Deu-
tungen der Neuzeit, Tübingen.

Bredow, Wilfried von (1998), »Das Westfälische System internationa-
ler Beziehungen. Vorgezogener Rückblick auf eine weltgeschichtli-
che Sequenz«. In: Die Kunst des Friedensschlusses in Vergangen-
heit und Gegenwart. Hrsg. von Heinz Schilling, Michael Behnen,
Wilfried von Bredow und Marie-Janine Calic, Hannover, 55–79.

– (2000), Demokratie und Streitkräfte, Wiesbaden.
Brehl, Medardus/Platt, Kristin (Hrsg.) (2002), Feindschaft. Genese

und Struktur, München.

142



Brett, Rachel/McCallin, Margaret (2001), Kinder, die unsichtbaren
Soldaten, Norderstedt.

Bröckling, Ulrich (1997), Soziologie und Geschichte militärischer
Gehorsamsproduktion, München.

Büttner, Christian (2001), Mit Gewalt ins Paradies. Psychologische
Anmerkungen zu Terror und Terrorismus. (HSFK-Standpunkte 7),
Frankfurt.

Buschmann, Nikolaus/Carl, Horst (Hrsg.) (2000), Die Erfahrung des
Krieges, Paderborn.

Clausewitz, Carl von (1990), Vom Kriege. 19.Auflage. Hrsg. von Wer-
ner Hahlweg. Nachdruck von 1980, Bonn.

Creveld, Martin van (1998), Die Zukunft des Krieges, München.
– (1999), Aufstieg und Untergang des Staates, München.
– (2001), Frauen und Krieg, München.
Czempiel, Ernst Otto (2002), Weltpolitik im Umbruch. Die Pax Ame-

ricana, der Terrorismus und die Zukunft der internationalen Bezie-
hungen, München.

Daase, Christopher (2000), Kleine Kriege – Große Wirkung. Wie
unkonventionelle Kriegführung die internationale Politik verän-
dert, Baden-Baden.

Dabag, Mihran/Platt, Kristin (Hrsg.) (1998), Genozid und Moderne.
Strukturen kollektiver Gewalt im 20.Jahrhundert, Opladen.

Dahlmann, Dittmar (Hrsg.) (2000), Kinder und Jugendliche in Krieg
und Revolution. Vom Dreißigjährigen Krieg bis zu den Kindersol-
daten Afrikas, Paderborn.

Delbrück, Hans (2000), Geschichte der Kriegskunst im Rahmen der
politischen Geschichte. Hrsg. von Ulrich Raulff, Berlin.

Delmas, Philippe (1997), The Rosy Future of War, New York.
Diessenbacher, Hartmut (1998), Kriege der Zukunft. Die Bevölke-

rungsexplosion gefährdet den Frieden, München.
Diner, Dan (2000), Das Jahrhundert verstehen, München.
Dülffer, Jost /Kröger, Martin /Wippich, Rolf-Harald (1994), Ver-

miedene Kriege. Deeskalation von Konflikten der Großmächte zwi-
schen Krimkrieg und Erstem Weltkrieg (1856–1914), München.

Ehrenreich, Barbara (1997), Blutrituale. Ursprung und Geschichte der
Lust am Krieg, München.

Eisenstadt, Shmuel Noah (1998), Die Antinomien der Moderne,
Frankfurt.

143



Eksteins, Modris (1990), Tanz über Gräben. Die Geburt der Moderne
und der Erste Weltkrieg, Reinbek bei Hamburg.

Elias, Norbert (1997), Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogeneti-
sche und psychogenetische Untersuchungen. 2. Bd., Wandlungen
der Gesellschaft, Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation (zuerst
1939), Frankfurt a.M.

Elwert, Georg (1997), »Gewaltmärkte. Beobachtungen zur Zweck-
rationalität der Gewalt«. In: von Trotha 1997, 86–101.

Erbe, Michael (2002), Revolutionäre Erschütterungen und erneuertes
Gleichgewicht. Internationale Beziehungen 1785–1830, Pader-
born.

Flohr, Anne Kathrin (1991), Feindbilder in der internationalen Politik:
Ihre Entstehung und ihre Funktion, Hamburg, Münster.

Förster, Stig (1997), »Ein alternatives Modell? Landstreitkräfte und
Gesellschaft in den USA 1775–1865«. In: Frevert 1997, 94–118.

– (2000), »Im Reich des Absurden: Die Ursachen des Ersten Welt-
krieges«. In: Wegner 2000, 211–252.

Foucault, Michel (1976), Überwachen und Strafen, Frankfurt.
– (2001), In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen 1975–76,

Frankfurt.
Freud, Sigmund (1999), »Das Unbehagen in der Kultur«. In: ders.

Gesammelte Werke, Bd. 14, Frankfurt.
Frevert, Ute (Hrsg.) (1997), Militär und Gesellschaft im 19. und 20.

Jahrhundert, Stuttgart.
– (2001), Die kasernierte Nation, München.
Fukuyama, Francis (1992), Das Ende der Geschichte, München.
Freyer, Hans (1925), Der Staat, Leipzig.
Gantzel, Klaus Jürgen (2000), »Über die Kriege nach dem Zweiten

Weltkrieg: Tendenzen, ursächliche Hintergründe, Perspektiven«.
In: Wegner 2000, 299–318.

Gantzel, Klaus Jürgen/Schwinghammer, Torsten (1995), Die Kriege
nach dem Zweiten Weltkrieg bis 1992. Daten und Tendenzen,
Hamburg, Münster.

Genschel, Philipp/Schlichte, Klaus (1997), »Wenn Kriege chronisch
werden: Der Bürgerkrieg«. In: Leviathan, 25, 4, 501–517.

Geyer, Michael (1995), »Eine Kriegsgeschichte, die vom Tod spricht«.
In: Lüdtke, Alf und Lindenberger, Thomas, Physische Gewalt,
Frankfurt.

144



Goya, Francisco (1961), Sämtliche Radierungen und Lithographien,
Wien.

Gray, Chris Habbles (1997), Postmodern War, London.
Grossman, Dave (1995), On Killing. The Psychological Costs of Lear-

ning to Kill in War and Society, Boston.
Habermas, Jürgen (1994), Die Moderne – ein unvollendetes Projekt,

Leipzig.
Herberg-Rothe, Andreas (2001), Das Rätsel Clausewitz, München.
Hirschfeld, Gerhard u.a. (Hrsg.) (1993), »Keiner fühlt sich hier mehr

als Mensch . . .« Erlebnis und Wirkung des ersten Weltkrieges, Essen.
– /Krumeich, Gerd/Langewiesche, Dieter (Hrsg.) (1997), Kriegser-

fahrungen, Essen.
– /Krumeich, Gerd/Renz, Irina (Hrsg.) (1997), Enzyklopädie des Ers-

ten Weltkriegs, Paderborn.
Hobbes, Thomas (1651, 2000), Leviathan. Hrsg. Von Iring Fetscher,

Frankfurt.
Höffe, Otfried (2002), Demokratie im Zeitalter der Globalisierung,

München.
Hoffman, Bruce (2001), Terrorismus, der unerklärte Krieg. Neue

Gefahren politischer Gewalt, Frankfurt.
Hofmeister, Heimo (2001), Der Wille zum Krieg und die Ohnmacht

der Politik, Göttingen.
Holsti, Kalevi, J. (1991), Peace and War. Armed Conflicts and Interna-

tional Order 1648–1989, Cambridge.
Hondrich, Karl Otto (2002), Wieder Krieg, Frankfurt.
Honneth, Axel (1992), Kampf um Anerkennung. Zur moralischen

Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt.
Horkheimer, Max/Adorno, Theodor (1969), Dialektik und Aufklä-

rung, Frankfurt.
Howard, Michael (1991), Der Krieg in der europäischen Geschichte,

München.
– (2001), Die Erfindung des Friedens, Lüneburg.
Huntington, Samuel P. (1996), Kampf der Kulturen: Die Neugestal-

tung der Weltpolitik im 21.Jahrhundert, München.
Hüppauf, Bernd (1993), »Schlachtenmythen und die Konstruktion des

›Neuen Menschen‹«. In: Hirschfeld u.a. 1993, 53–103.
Ignatieff, Michael (2000), Die Zivilisierung des Krieges, Hamburg.
– (2001), Virtueller Krieg, Hamburg.

145



Jackson, Gabriel (1999), Zivilisation und Barbarei. Europa im
20.Jahrhundert, Frankfurt.

Joas, Hans (2000), Kriege und Werte. Studien zur Gewaltgeschichte
des 20.Jahrhunderts, Weilerswist.

Jung, Dietrich/Schlichte, Klaus/Siegelberg, Jens (2002), Kriege in der
Weltgesellschaft. Strukturgeschichtliche Erklärung kriegerischer
Gewalt 1945 bis 2000, Wiesbaden.

Kaldor, Mary (2000), Neue und alte Kriege. Organisierte Gewalt im
Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt.

Kant, Immanuel (1795, 1995), Zum ewigen Frieden. Hrsg. Von
Otfried Höffe, Berlin.

Kapuscinski, Ryszard (1999), Afrikanisches Fieber, Frankfurt.
Keegan, John (1995), Die Kultur des Krieges, Berlin.
– (2000), Der erste Weltkrieg. Eine europäische Tragödie, München.
Keeley, L.H. (1996), War before Civilization: The Myth of the Peace-

ful Savage, Oxford.
Kleemeier, Ulrike (2002), Grundfragen einer philosophischen Theorie

des Krieges, Berlin.
Kleinschmidt, Harald (1996), »Disziplinierung zum Kampf«. In: Blät-

ter für deutsche Landesgeschichte. 132. Jg., Koblenz, 173–200.
Kleist, Heinrich von (1808, 1997), Penthesilea, München.
Knöbl, Wolfgang/Schmidt, Gunnar (Hrsg.) (2000), Die Gegenwart

des Krieges. Staatliche Gewalt in der Moderne, Frankfurt.
Koehler, Jan/Heyer, Sonja (Hrsg.) (1998), Anthropologie der Gewalt.

Chancen und Grenzen der sozialwissenschaftlichen Forschung,
Berlin.

Kolko, Gabriel (1999), Das Jahrhundert der Kriege, Frankfurt.
Kosellek, Reinhart/Jeismann, Michael (1994), Der politische Toten-

kult. Kriegerdenkmäler in der Moderne, München.
Krippendorff, Ekkehart (1985), Staat und Krieg. Die historische Logik

politischer Unvernunft, Frankfurt.
Krumwiede, Heinrich-W./Waldmann, Peter (Hrsg.) (1998), Bürger-

kriege: Folgen und Regulierungsmöglichkeiten, Baden-Baden.
Krysmanski, Hans-Jürgen (1993), Soziologie und Frieden, Opladen.
Kühne, Thomas (1999), »Der Soldat«. In: Frevert, Ute/Haupt, Heinz-

Gerhard (Hrsg.), Der Mensch des 20. Jahrhunderts, Frankfurt,
New York, 344–372.

– (2001), Lust und Leiden an der kriegerischen Gewalt. Traditionen

146



und Aneignungen des Opfermythos, ungedruckter Vortragstext
zur Jahrestagung des Arbeitskreises Historische Friedensforschung
»Vom massenhaften gegenseitigen Töten – oder: Wie die Erfor-
schung des Krieges zum Kern kommt«, Ev. Akademie Loccum,
2.–4. Nov. 2001.

Kunisch, Johannes/Münkler, Herfried (Hrsg.) (1999), Die Wiederge-
burt des Krieges aus dem Geist der Revolution, Berlin.

Langewiesche, Dieter (Hrsg.) (1989), Revolution und Krieg. Zur
Dynamik historischen Wandels seit dem 18. Jahrhundert, Pader-
born.

Libero, Loretana de (2000), Antike Wege in den Krieg. In: Wegner
2000, 25–44.

Lin, Susanne (1999), Vorurteile überwinden – eine friedenspädagogi-
sche Aufgabe. Grundlegung und Darstellung einer Unterrichtsein-
heit, Weinheim und Basel.

Luttwak, Edward (2002), Strategie. Die Logik von Krieg und Frieden,
Lüneburg.

Maier, Hans (2000), Wege in die Gewalt. Die modernen politischen
Religionen, Frankfurt.

Mentzos, Stavros (2002), Der Krieg und seine psychosozialen Kosten,
Göttingen.

Modernität und Barbarei (1996), Hrsg. von Miller, Max und Hans-
Georg Soeffner, Frankfurt.

Moussaoui, Abd Samad/Bouquillat, Florence (2002), Zacharias
Moussaoui, mein Bruder, Zürich.

Müller, Harald (1998), Das Zusammenleben der Kulturen. Ein
Gegenentwurf zu Huntington, Frankfurt.

– (2002), Antinomien des demokratischen Friedens. In: Politische
Vierteljahresschrift, Bd. 43, Nr. 1, 46–81.

Müller, Harald/Schörnig, Niklas (2001), Revolution in Military
Affairs. Abgesang kooperativer Sicherheitspolitik der Demokra-
tien? HSFK-Report 8/2001, Frankfurt.

Müller, Klaus (2000), »Kriegsausbruch 1939: Der Wille zum Krieg
und die Krise des Internationalen Systems«. In: Wegner 2000,
253–282.

Münkler, Herfried (1987), Im Namen des Staates. Die Begründung der
Staatsräson in der Frühen Neuzeit, Frankfurt.

– (Hrsg.) (1990), Der Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt, Opladen.

147



– (1992), Gewalt und Ordnung, Frankfurt.
– (1993), Thomas Hobbes, Frankfurt.
– (1995), »Die Kriege der Zukunft und die Zukunft der Staaten«. In:

Berliner Debatte Initial, Heft 6, 3–12.
– (1999), »›Wer sterben kann, wer will denn den zwingen.‹ Fichte als

Philosoph des Krieges«. In: Kunisch/Münkler 1999, 241–259.
– (2002), Die neuen Kriege, Reinbek bei Hamburg.
– (2002 a), Über den Krieg, Weilerswist.
– (2002 b), »Asymmetrische Gewalt. Terrorismus als politisch-mili-

tärische Strategie«. In: Merkur, 1/2002, 1–12.
– /Fischer, Karsten (2000), »›Nothing to kill or die for . . .‹ Überle-

gungen zu einer politischen Theorie des Opfers«. In: Leviathan,
28. Jahrgang, Heft 3, 343–362.

Neckel, Sighard/Schwab-Trapp, Michael (Hrsg.) (1999), Ordnungen
der Gewalt, Opladen.

Nissen, Astrid/Radtke, Katrin (2002), »Warlords als neue Akteure der
Internationalen Beziehungen«. In: Albrecht, Ulrich/ Kalmann, Mi-
chael/Riedel, Sabine/Schäfer, Paul (Hrsg.), Das Kosovo-Dilemma.
Schwache Staaten und Neue Kriege als Herausforderungen des
21.Jahrhunderts, Münster 2002.

Oren, Michael B. (2002), Six Days of War: June 1967 and the making
of the Modern Middle East, Oxford.

Orywal, Erwin/Rao, Aparna/Bollig, Michael (Hrsg.) (1996), Krieg
und Kampf. Die Gewalt in unseren Köpfen, Berlin.

Osiander, Andreas (1995), »Plädoyer für die Abschaffung des ›Krie-
ges‹«. In: Berliner Debatte Initial, Heft 6.

Ostermann, Anne/Nicklas, Hans (1976), Vorurteile und Feindbilder,
München.

Palm, Goedart/Rötzer, Florian (Hrsg.) (2002), Medien. Terror. Krieg.
Zum Kriegsparadigma des 21.Jahrhunderts, Hannover 2002.

Parker, Geoffrey (1990), Die militärische Revolution. Die Kriegs-
kunst und der Aufstieg des Westens 1500–1800, Frankfurt, New
York.

Reemtsma, Jan Philipp/Friedländer, Saul (1999), Gebt der Erinnerung
Namen, München.

Remarque, Erich Maria (1998), Im Westen nichts Neues, Köln.
Reuter, Christoph (2002), Mein Leben ist eine Waffe. Selbstmord-

attentäter. Psychogramm eines Phänomens, München.

148



Riekenberg, Michael (1999), »Warlords. Eine Problemskizze«. In:
Comparativ. Leipziger Beiträge zur Universalgeschichte und ver-
gleichenden Gesellschaftsforschung. 9. Jg., Heft 5/6, 187–205.

Risse-Kappen, Thomas (1994), »Demokratischer Frieden? Unfriedli-
che Demokratien? Überlegungen zu einem theoretischen Puzzle«.
In: Frieden und Konflikt in den Internationalen Beziehungen.
Hrsg. Gert Krell und Harald Müller, Frankfurt, 159–189.

Rösener, Werner (2000), Staat und Krieg. Vom Mittelalter bis zur
Moderne, Göttingen.

Rufin, François/Rufin, Jean-Christophe (Hrsg.) (1999), Ökonomie
der Bürgerkriege, Hamburg.

Sabbah, Raid (2002), Der Tod ist ein Geschenk. Die Geschichte eines
Selbstmordattentäters, München.

Schlichte, Klaus (1996), Krieg und Vergesellschaftung in Afrika. Ein
Beitrag zur Theorie des Krieges, Münster, Hamburg.

Schmid, Margrid/Schmid, Alice (2001), I killed people. Wenn Kinder
in den Krieg ziehen, Göttingen.

Schmidt, Peer (1994), »Das Militärwesen«. In: Handbuch der
Geschichte Lateinamerikas. Hrsg. von Bernecker, Walther L., u.a.
Bd. 1, Stuttgart, 364–376.

– (2003), »Der Guerillero. Die Entstehung des Partisanen in der Sat-
telzeit der Moderne – eine atlantische Perspektive 1776–1848«. In:
Geschichte und Gesellschaft, Heft 2.

Schmidt, Rüdiger (1998), »Innere Sicherheit und ›gemeiner Nutzen‹«.
In: Sicken, Bernhard, Stadt und Militär 1815–1914, Paderborn.

Schmitt, Carl (1963), Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung
zum Begriff des Politischen, Berlin.

– (1932), Der Begriff des Politischen. 6.Aufl., Berlin 1996.
Schneider, Uwe/Schumann, Andreas (Hrsg.) (2000), Krieg der Geister

und literarische Modernen, Würzburg.
Schulz, Gerhard (Hrsg.) (1997), Partisanen und Volkskrieg. Zur Revo-

lutionierung des Krieges im 20.Jahrhundert, Göttingen.
Senghaas, Dieter (1995), Den Frieden denken. Si vis pacem, para

pacem, Frankfurt.
– (1998), Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit

sich selbst, Frankfurt.
Siegelberg, Jens (1994), Kapitalismus und Krieg. Eine Theorie des

Krieges in der Weltgesellschaft, Münster, Hamburg.

149



Sikora, Michael (2002), »Der Söldner«. In: Horn, Eva/Kaufmann,
Stefan/Bröckling, Ulrich (Hrsg.), Grenzverletzer. Figuren politi-
scher Subversion, Berlin.

– (2003), »Söldner – historische Annäherung an einen Kriegerty-
pus«. In: Geschichte und Gesellschaft, Heft 2, 2003.

Sloterdijk, Peter (2002), Luftbeben. An den Wurzeln des Terrors,
Frankfurt.

Sofsky, Wolfgang (1993), Die Ordnung des Terrors, Frankfurt.
– (1996), Traktat über die Gewalt, 2.Aufl., Frankfurt.
– (2002), Zeiten des Schreckens, Frankfurt.
Spanger, Hans-Joachim (2002), Die Wiederkehr des Staates. HSFK-

Report 1/2002, Frankfurt.
Stephan, Cora (1998), Das Handwerk des Krieges, Berlin.
Sternberger, Dolf (1978), Drei Wurzeln der Politik. 2.Bd., Frankfurt.
Ternon, Yves (1996), Der verbrecherische Staat. Völkermord im 20.

Jahrhundert, 1996.
Thoß, Bruno/Volkmann, Hans-Erich (Hrsg.) (2002), Erster Weltkrieg

– Zweiter Weltkrieg: Ein Vergleich. Krieg, Kriegserlebnis, Kriegs-
erfahrung in Deutschland 1914–1945, Paderborn.

Thukydides (1993), Der Peloponnesische Krieg, Essen.
Tilly, Charles (1975), The Formation of National States in Western

Europe, Princeton.
Tolstoj, Lew (1989), Krieg und Frieden, München.
Toulmin, Stephen (1994), Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der

Moderne, Frankfurt.
Trotha, Trutz von (Hrsg.) (1997), Soziologie der Gewalt, Wiesbaden.
– (1999), Formen des Krieges. Zur Typologie kriegerischer Aktions-

macht. In: Neckel/Schwab-Trapp 1999.
– (2000), »Die Zukunft liegt in Afrika«. In: Leviathan Nr.2.
Virilio, Paul (1993), Krieg und Fernsehen, München.
Wagener, Sybil (1999), Feindbilder. Wie kollektiver Hass entsteht, Ber-

lin.
Waldmann, Peter (1998), Terrorismus. Provokation der Macht, Mün-

chen.
– (1998 a), »Bürgerkrieg – Annäherung an einen schwer fassbaren

Begriff«. In: Krumwiede/Waldmann 1998, 15–36.
– (1998 b), »Eigendynamik und Folgen von Bürgerkriegen«. In:

Krumwiede/Waldmann 1998, 108–132.

150



Wegner, Bernd (Hrsg.) (2000), Wie Kriege entstehen. Zum histori-
schen Hintergrund von Staatenkonflikten, Paderborn.

– (Hrsg.) (2002), Wie Kriege enden. Wege aus dem Krieg von der
Antike bis zur Gegenwart, Paderborn.

Weller, Christoph (2000), Die öffentliche Meinung in der Außenpoli-
tik. Eine konstruktivistische Perspektive, Wiesbaden.

– (2001), Feindbilder. Ansätze und Probleme ihrer Erforschung, Bre-
men.

Wette, Wolfram (2002), Die Wehrmacht. Feindbilder, Vernichtungs-
krieg, Legenden, Frankfurt.

– /Ueberschär, Gerd R. (Hrsg.) (2001), Kriegsverbrechen im 20.Jahr-
hundert, Darmstadt.

Wimmer, Michael/Wulf, Christoph/Diekmann, Bernhard (Hrsg.)
(1996), Das zivilisierte Tier. Zur historischen Anthropologie der
Gewalt, Frankfurt.

151



Glossar

Asymmetrische Kriegführung ist der Gegenpol zu einem Zweikampf,
einem Duell gleicher Gegner. Hier stehen sich nicht zwei Armeen
gegenüber und bekämpfen einander, sondern beide Gegner sind mili-
tärisch in höchstem Maße ungleich. Im Kosovo-Konflikt bekämpfte
die NATO etwa die militärische Infrastruktur Serbiens aus der Luft, da
ein unmittelbarer Kampf mit Bodentruppen zu risikoreich schien. Die
serbische Seite wiederum, da sie sich gegen die hoch fliegenden Flug-
zeuge nicht wehren konnte, versuchte die albanische Bevölkerung des
Kosovo zu vertreiben. Insbesondere Terrorismus gegen die gegneri-
sche Zivilbevölkerung ist durch eine große Asymmetrie zwischen den
Gegnern gekennzeichnet.

Existentielle und instrumentelle Kriegführung bezeichnet den Gegen-
satz zwischen Kriegen, die um die eigene politische oder physische
Identität beziehungsweise Existenz geführt werden gegenüber sol-
chen, in denen »Interessen« mittels Gewaltanwendung verfolgt wer-
den.

Gewaltmonopol Das alleinige Recht eines Staates zur legitimierten
Gewaltausübung. Das staatliche Gewaltmonopol setzt die Entwaff-
nung der Bürger voraus und basiert auf dem Schutzversprechen des
Staates vor Gewalt wie unberechtigter Gewaltausübung seitens des
Staates selbst.

Kampf aller gegen alle Konstruktion eines gewaltsamen »Naturzu-
standes« der Menschen, mit dem Thomas Hobbes die Notwendigkeit
des Überganges zu einem Gesellschaftsvertrag und die Übertragung

152



aller Gewalt an einen obersten Souverän zur Verhinderung des Bürger-
krieges begründet.

Kombattanten und Nicht-Kombattanten Bezeichnung des Gegensat-
zes zwischen denjenigen, die Waffen tragen, selbst kämpfen und
bekämpft werden dürfen (Kombattanten), gegenüber denen, die nicht
am Kampf teilnehmen und von der Gewaltanwendung verschont wer-
den sollen (Nicht-Kombattanten). Die Abgrenzung zwischen Kom-
battanten und Nicht-Kombattanten ermöglicht erst die Entstehung
von zivilen Gesellschaften.

Low intensity conflicts bezeichnen eine nach dem Zweiten Weltkrieg
weitverbreitete Kriegsform, in der es kaum entscheidende Schlachten
gibt und in der das schwere Kriegsgerät von Armeen (Panzer, Artille-
rie, Kampfflugzeuge) nur selten Verwendung findet. Vielmehr handelt
es sich um einen permanenten Kleinkrieg. Es wird geschätzt, dass in
den low-intensity-conflicts seit dem Zweiten Weltkrieg bis zu 20 Mil-
lionen Menschen gestorben sind.

Neue Kriege Begriff für zumeist nicht-staatliche Kriege nach dem
Epochenjahr 1989, die gekennzeichnet sind durch state failure, dem
Zerfall von Staaten hauptsächlich in der Dritten Welt, sowie der Ver-
selbständigung der Gewalt in Gewaltmärkten und Bürgerkriegsöko-
nomien. Ursprünglich wurde dieser Begriff als Verallgemeinerung des
Staatszerfalls und des Aufbaus von neuen Nationalstaaten des ehema-
ligen Jugoslawiens entwickelt.

Revolution in Military Affairs Entwicklung technologischer Neuerun-
gen, die die Kriegführung grundlegend verändern. Ihre wesentlichen
Kennzeichen sind die nahezu zeitverlustfreie Integration des ganzen
Schlachtfeldes zu einem riesigen »Computerspiel« durch Mensch-
Maschine-Systeme, die militärische Nutzung des Weltraums, »intelli-
gente« Waffensysteme sowie Nutzung modernster Informationstech-
nologien.

Staatenkriege sind gekennzeichnet durch eine besondere Dialektik.
Auf der einen Seite ermöglichte diese Kriegform eine weitgehende und
historisch einmalige Begrenzung der Gewalt innerhalb Europas zwi-
schen dem Dreißigjährigen Krieg und der Französischen Revolution.
Auf der anderen Seite wurde der Krieg durch die Monopolisierung der

153



Gewalt in den modernen Nationalstaaten tendenziell total, wie sich
vor allem im Ersten und Zweiten Weltkrieg zeigte.

State Failure Scheitern und Zerfall von Staaten, vor allem in Schwarz-
afrika (Somalia, Sierra Leone, Zaire) durch innere Kriege.

Totaler Krieg umfasst den mit der Französischen Revolution begin-
nenden Prozess der historischen Totalisierung des Krieges und dabei
insbesondere die Einbeziehung der ganzen Nation in die Kriegführung
(die mit einer Ideologisierung verbunden ist), die Industrialisierung
der Kriegführung sowie die Disziplinierung der Soldaten.

Wunderliche Dreifaltigkeit Mit diesem Begriff fasst Clausewitz seine
Überlegungen zur Theorie des Krieges zusammen. Die »Dreifaltig-
keit« besteht aus der ursprünglichen Gewaltsamkeit des Krieges, dem
Spiel der Wahrscheinlichkeiten und des Zufalls sowie der untergeord-
neten Natur des Krieges als eines politischen Werkzeuges. In unserer
Interpretation sind diese drei Tendenzen diejenigen von Gewalt,
Kampf und dem Primat der Politik, aus denen für Clausewitz jeder
Krieg zusammengesetzt ist.

154



Campus Einführungen

I Andreas Herberg-Rothe
Der Krieg
Geschichte und Gegenwart
2003. 154 Seiten · ISBN 3-593-37236-3

I Paula-Irene Villa
Judith Butler
2003. 160 Seiten · ISBN 3-593-37187-1

I Klaus Müller
Globalisierung
2002. 177 Seiten · ISBN 3-593-36829-3

I Thomas Schramme
Bioethik
2002. 160 Seiten · ISBN 3-593-37138-3

Campus hat seiner bekannten Einführungsreihe sowohl 
ein neues Gesicht gegeben als auch ein inhaltlich neues
Konzept. Klar und verständlich führen die Bände in un-
terschiedliche Denkrichtungen, Themen oder das Werk 
einzelner Denker und Denkerinnen aus Philosophie, Po-
litik, Gesellschaft und Wirtschaft ein. 
Das übersichtliche Layout der Reihe »Campus Ein-
führungen« erleichtert die Lektüre; jeder Band enthält:
Biografie, Wirkungsgeschichte, Glossar, Zeittafel, kom-
mentierte Literatur und weiterführende Webadressen.

Gerne schicken wir Ihnen unsere aktuellen Prospekte: 
Campus Verlag · Kurfürstenstr. 49 · 60486 Frankfurt /M.

Tel.: 069 / 97 65 16 - 0 · Fax - 78 · www.campus.de

http://www.ciando.com/shop/index.cfm?fuseaction=show_book&bok_ID=942&cat_nav=168&cat_ID=168
http://www.ciando.com/shop/index.cfm?fuseaction=show_book&bok_ID=945&cat_nav=0&cat_ID=0&strsearch=bioethik
http://www.ciando.com/shop/index.cfm?fuseaction=quicksearch&RequestTimeout=200&strQuickSearchString=Butler&blnSearchAutorTitle=1


Gerne schicken wir Ihnen unsere aktuellen Prospekte: 
Campus Verlag · Kurfürstenstr. 49 · 60486 Frankfurt /M.

Tel.: 069 / 97 65 16 - 0 · Fax - 78 · www.campus.de

Globalisierung

I
I Bernd W. Kubbig (Hg.)

Brandherd Irak
US-Hegemonieanspruch, die UNO 
und die Rolle Europas
2003. 300 Seiten · ISBN 3-593-37284-3

Der Irak und der Nahe Osten halten die Welt in Atem. In
diesem Band wird diskutiert, wie demokratische Staaten
mit dem Regime von Saddam Hussein umgehen sollen. 

I
Michael Hardt, Antonio Negri
Empire
Die neue Weltordnung
Studienausgabe 2003. 461 Seiten
ISBN 3-593-37230-4

»Empire ist eine grandiose Gesellschaftsanalyse … , die
unser Unbehagen bündelt und ihm eine Richtung gibt.«

DIE ZEIT

M. Andretta, D. Della Porta, L. Mosca, H. Reiter
No global – new global
Identität und Strategien der 
Antiglobalisierungsbewegung
2003. Ca. 240 Seiten · ISBN 3-593-37288-6

ATTAC, Pink-Silver, Tute Bianche – wer sind diese Glo-
balisierungskritiker eigentlich? Diese erste empirische
Untersuchung vermittelt ein Bild der neuen Bewegung.

http://www.ciando.com/shop/bookinfo/index.cfm?fuseaction=bib&bok_id=1249&cat_id=168&cat_nav=168
http://www.ciando.com/shop/index.cfm?fuseaction=show_book&bok_ID=1166&cat_nav=0&cat_ID=0&strsearch=empire

	Inhalt
	Einleitung: Chamäleon Krieg
	1 Staatenkrieg, Bürgerkrieg, nicht- staatliche Kriege
	Historische Entwicklung des Staatenkrieges
	Bürgerkriege
	Nicht-staatliche Kriege
	Dialektik des staatlichen Krieges

	2 Moderne, Krieg und Gewalt
	3 Waffenträger: Vom Söldner bis zum Terroristen
	Soldaten
	Söldner
	Krieger
	Kämpfer
	Warlords
	Kindersoldaten
	Partisanen
	Terroristen

	4 Vielfalt der Kriegsursachen
	Über den Zufall
	Verdichtung struktureller Konflikte
	“Mehr-Haben-Wollen« und Furcht
	Aggressivität und kulturelle Disposition
	Feindbilder
	Krieg, Gewalt und Heilsversprechen
	Staatszerfall und nachholende Gründung
	von Staaten
	Krieg und kapitalistische Vergesellschaftung
	Das “zivilisatorische Hexagon«
	und seine Gegensätze

	5 Töten im Krieg
	Warum überhaupt Krieg?
	Aufhebung der Nähe und Schaffung von Distanz
	Töten und Nähe
	Massaker
	Opfer

	6 Kontinuitäten und Brüche
	Technologische Entwicklung
	Zur Bedeutung der Medien in modernen Kriegen
	Staatliche und nicht-staatliche Kriege
	Legitimierung und Limitierung von Krieg

	Literatur
	Glossar

