HANNS FLOERKE

DAS KIRCHENTUM

DIE HALTLOSIGKEIT SEINER ANSPRUCHE UND SEINE
GEFAHREN

Ein Orientierungsbuch fiir die Freunde der Geistesfreiheit

»Welche Religion ich bekenne? Keine von allen,
Die du mir nennst, und warum keine? Aus Religion.”
Schiller

MDCCCCX

MUNCHEN UND LEIPZIG BEI GEORG MULLER



Copyright 1910 by Georg Miiller in Miinchen.



INHALT

Vorwort 1

Einleitung 4

I. Kapitel: Die Frage nach der Existenz Gottes und das religiose

Gefiihl. 5

(Gott. Das ,religiose” Gefiihl. Religion. Religion und Glaubensvor-
stellungen. Kind und Gottheit. Der Gott der Kirche. Der Sohn Got-
tes. Die Stellung der Erde im Weltall. Kritik der Kirchenlehre.)

I1. Kapitel: Die Atheisten 17
(Lord Bacon. Pierre Bayle. Ludwig Feuerbach, Ferdinand Heigl.
Holbach. Heinrich Lhotzky. Atheismus und Naturwissenschaft.)

ITI. Kapitel: Die wahre Beschaffenheit der Grundlagen der christlichen

Kirchen, insbesondere der Papstkirche 34

(Die Christusmythe. Die vorchristlichen Elemente der Evangelien.
Die Lehre Jesu. Die Evangelien als Ausdruck des
Gemeindebewusstseins. Die Kirche élter als die Evangelien. Kritik
eines Hirtenschreibens. Der Priester und die Wahrheit. Die Wandel-
barkeit der Religionen. Das Christentum, ein Religionsgemisch. Die
Prioritéit des Nordens. Berechtigung der Kritik.)

IV. Kapitel: Kirche und Denkfreiheit 47
(Die Angst der Kirche vor der Wissenschaft. Entwicklungsfeind-
schaft der Kirche. Demiitigung des Menschen durch die Kirche.
Gnade und Schuld. Pallisaden gegen das Denken. Das Gefdhrliche
der positiven Religionen.)

V. Kapitel: Die Suggestionsmittel der Kirche 55
(Das Denken. Die Grundsuggestion. Kult und Kultstitten. Musik u.
a. Suggestionsmittel. Sug-



gestion durch das Wort. Gesteigerte Empfénglichkeit. Die Kehr-
seite.)
VI. Kapitel: Glaube und Liebe 64
(Der Hass. Der Aberglaube. Romischer Gréssenwahn.)
VII. Kapitel: Principiis obsta! 70
(Die Verantwortung der Eltern. Die Taufe. Die Verwerflichkeit der
Kinder-Taufe. Ihre Folgen. Die siegreiche Natur. Staat und Religion.
Die Religion als angebliche Grundlage des Staates. Die Religion als
angebliches Erhaltungsprinzip des Staates. Die Regeneration. Kir-
che und Staat.)
VIII. Schluss 83
(Der Kampf gegen kirchliche Ubergriffe. Die wirkliche Religion liegt
jenseits der kirchlichen. Appell. Beseitigung des Konfessionsunter-
richts. Die Aufgabe der Frau. Das Fazit.)
Anhang:
Anhang zum I. Kapitel 93
(Die Entstehung des Gottesgedankens: Kurt Breysig. - Die Natur
der Religion. Das Wunder. Die wahre Stellung der Religion. Religion
und Bildung. Religion und Humanitét. Jenseits von Religion und
Irreligion. Gott. Religion und ,,Religion”. Der Unterschied zwischen
dem Geschichtlichen und dem Religiésen. Geschichtliche und religi-
ose Anschauung. Die Macht der Meinung. Die Macht des Altvater-
tums. Ziahes Haften einmal eingenisteter religioser Vorstellungen.
Beschluss: Ludwig Feuerbach. - Die Ungeschichtlichkeit Jesu: P.
Jensen.)
Anhang zum II. Kapitel 115
(F. Th. Vischer: Glaubensbekenntnis.)
Anhang zum IV. Kapitel 117
(Urteil eines Italieners iiber die Friichte der Papstkirche. Ein
»Schutzengelbrief”.)
Anhang zum Schlusskapitel 119
(Ein Priesterbekenntnis.)
Bibliographie 120



VORWORT

,Es wire ein Glick fiir die Menschheit, wenn man die

Menschen von der Hierarchie und dem daran héngenden ver-

abscheuungswiirdigen Aberglauben befreien konnte”.
Friedrich der Grosse an d’Alembert.

Es liegt nicht in der Absicht dieser Schrift, gegen religiose Vor-
stellungen zu polemisieren, — das wére ein sinnloses Beginnen.
Thr Zweck ist jedoch, fiir weitere Kreise die Waffen
zusammenzutragen zu dem immer notwendiger werdenden
Kampfe gegen die Kirche, ,diese Todfeindschaftsform zu jeder
Rechtschaffenheit, zu jeder Hohe der Seele, zu jeder Zucht des
Geistes, zu jeder freimiitigen und giitigen Menschlichkeit”, wie
Nietzsche sagt.1

Um diesen Zweck zu erreichen, galt es zu beweisen,, wie iibel
es mit den ,,ewigen” Fundamenten des Kirchentums bestellt ist,
und dieser Beweis verlangte ein so griindliches Ausholen, dass
an eine Riicksicht auf gewisse religiose Vorstellungen nicht
gedacht werden konnte. Ein verschnendes Moment wird der in
den alten Anschauungen aufgewachsene Leser jedoch in dem
Nachweis finden, dass die Religion mit den Kirchen und ihren
Dogmen und Einrichtungen in Wahrheit gar nichts zu tun hat,
vielmehr jenseits alles Kirchentums liegt, wenn dieses sich auch
noch so feierlich als ihr Hiiter, Verwalter und Spender gebérdet
und ferner, dass die Glaubensvorstellungen in keinem direkten
und notwendigen Verhiltnisse zum religiosen Gefithl als
solchem stehen.

Was dem Inhalt dieser Schrift Gewicht verleiht, entstammt der
Einsicht erlauchter, wahrhaftiger und im besten Sinne religioser
Geister: unbestochener Vernunft und der Fiille menschenlieben-
den Herzens. Um die Sache allein ist es ihr zu tun, nicht darum,
eigene Weisheit effekt-

1 Werke, 1. Abtlg. Bd. VIII, S. 263 (,,Der Antichrist”).



voll zur Schau zu tragen. Und diese Sache ist bedeutend genug,
handelt es sich doch um die Grosse und Kraft unseres Volkes,
die durch die Unduldsamkeit und Kulturfeindlichkeit der Kir-
chen, insbesondere der romisch-péapstlichen schwere Einbusse
erleiden.

Loer gewaltigen Erscheinung der romischen Hierarchie gegen-
uber achtlos, skeptisch, gleichgiiltig, in blasser Sympathie oder
blasser Antipathie — wie Millionen von Protestanten und Katho-
liken — zu verharren: das kann nur Blindgeschlagensein oder
geistige Schwiche erkldren. Wer hingegen erkennt, was hier
vorgeht und wie hier die Zukunft der ganzen Menschheit, insbe-
sondere aber die Zukunft alles Germanentums, auf dem Spiele
steht, hat nur die eine Wahl: entweder Rom zu dienen oder Rom
zu bekampfen; abseits zu bleiben ist ehrlos”, sagt H. St. Cham-
berlain mit vollem Recht.1

Es wird dieser Schrift nicht gelingen, der Schlange den Kopf zu
zertreten, aber sie will wenigstens dazu helfen, dass es spéter
einmal gelinge. Sie begniigt sich mit der Rolle des Tropfens, der
mit berufen ist, den Stein zu hohlen.

Sie will aber nicht etwa dazu verfithren, auf das Studium der
Werke, denen sie den grossten Teil ihrer Ausfithrungen ent-
nahm, zu verzichten, sie will im Gegenteil dazu anregen, ihnen
grossere Beachtung als bisher zu schenken und durch die Nach-
prufung der vielfach umfinglichen wund eindringenden
Beweisfithrungen sich von der logischen Notwendigkeit der
mitgeteilten Ergebnisse zu iberzeugen. Aus diesem Grunde
wurde jedes Zitat mit genauer Quellenangabe versehen und
eine Bibliographie tiber die beriihrten Fragen orientierender
Werke an den Schluss des Ganzen gestellt.

1 Die Grundlagen des XIX. Jahrh. I. S. CI (4. Aufl. 1903).



In einem eigenen Kapitel und unter dem Titel ,Dokumente des
Hasses” wollte der Verfasser eine Reihe von Beispielen kras-
sester kirchlicher Intoleranz und Verfolgungssucht aus neuerer
und neuester Zeit zusammenstellen, um seine Angriffe noch
mehr zu rechtfertigen, als es im Verlaufe dieser Schrift bereits
geschehen. Da er das vorliegende Buch jedoch nicht ohne zwin-
gende Notwendigkeit vergrossern mochte, zog er es vor, sein
reiches Material in seinen Mappen zu belassen.

Miinchen, Herbst 1909.

Hanns Floerke.



EINLEITUNG

Der Name Gottes hat schon jeden Frevel

Mit Heil’genschein umstrahlt und doch ist er,
Nur das Geschopf der Menschen, die ihn ehren;
Und mit den Toren, die ihm Tempel baun,
Verédndern seine Namen und Begierden

Und seine Eigenschaften rastlos sich:

Fo, Siva, Buddha, Gott, Jehovah, Herr —

Stets dienet er der kriegbefleckten Welt

Als Stichwort der Verheerung; ob das Blut
Zermalmter Leiber seines Wagens Réder

Im Siegeslauf bespritzt, indes Brahminen

Ein heilig Lied zu Todesseufzern plédrren;

Ob hundert Mitregenten seine Macht

Sich teilen, dass sie schier zur Ohnmacht wird,;
Ob brennender Stddte Qualm, das Wehgeschrei
Hilfloser Frauen, hingemordeter

Wehrloser Greise, Jiinglinge und Kinder

Gen Himmel steigt zu seines Namens Ehr’,

Ob endlich — schlimmstes Los! — das Eisenalter
Der Religion die Erde seufzen macht

Und Priester von dem Gott des Friedens schwatzen,
Zur selben Zeit, wo ihre Hand vom Blut
Unschuldiger trieft, und wo sie jeden Keim

Der Wahrheit unterdriicken, alles morden,

Die Erde wandeln in ein Schliachterhaus!

Shelley (Konigin Mab).



I. DIE FRAGE NACH DER EXISTENZ GOTTES UND
DAS RELIGIOSE GEFUHL

Nam vel uti pueri trepidant atque omnia caecis
in tenebris metuunt, sic nos in luce timemus
inter dum, nilo quae sunt metuenda magis quam
quae pueri in tenebris pavitant finguntque futura,
hunc igitur terrorem animi tenebrasque necesse est
non radii solis nec lucida tela diei
discutiant, sed naturae species ratioque.
Lucrez, VI, 35f.

Wiirde es sich fiir uns allein darum handeln, die Anspriiche
der Papstkirche zu widerlegen und die Berechtigungslosigkeit,
Schadlichkeit und Gefdhrlichkeit ihrer Machtbefugnisse darzu-
tun, so konnten wir mit einer Beleuchtung der historischen
Grundlagen dieser Organisation beginnen. Da wir uns jedoch
zum Ziel gesetzt haben, die Haltlosigkeit der Anspriiche jeder
kirchlichen Autoritéit auf Grund der Ergebnisse historischer und
philosophischer Kritik zu erweisen, miissen wir iiber das
Christentum, das doch nur eine Phase in der religiosen Ent-
wicklung des westlichen Kulturkreises darstellt, hinausgreifen
und uns zunidchst mit der zwischen Theisten und Atheisten
schwebenden Streitfrage der Existenz eines ubernatiirlichen
Wesens beschéftigen.

Die Kirchen behaupten die absolute (d.h. vom menschlichen
Denken unabhingige) Existenz eines auf die Geschicke der
Menschheit Einfluss iibenden Gottes, und diese Behauptung ist
das A und O alles Kirchentums, die Basis seiner Macht. Wie
steht es aber mit dieser absoluten Existenz?

Der Mensch ist in Wirklichkeit gar nicht in der Lage, diese
Frage zu entscheiden; denn sie liegt ausserhalb seiner Kompe-
tenz.



sEs kann,” sagt Graf Hermann Keyserling,1 ,unmoglich
Gesetze geben, die unabhéingig vom denkenden Geiste bestin-
den, weil, wie Kant dies unwiderleglich dargetan, hat, unsere
Begriffe und Ideen nichts als (Denk-) Schemen sind, — Rahmen,
in die wir die Bilder der Aussenwelt fassen miissen, wenn wir
sie verstehen wollen. Sie inhirieren dem Geistesprozess, so -
fern er stattfindet. Deswegen ist es ganz unsinnig, ihnen
eine schlechthin objektive Existenz zuschreiben zu wollen. Ein
,Gelten’, das unabhingig vom Gedachtwerden des betreffenden
Begriffes bestinde, ist gar nicht auszudenken.” (304)

LAlle Geistesgebilde gelten nur in bezug auf den Menschen; in
dieser ihrer Relativitat bekundet sich ihre Objektivitdt, ihr
absoluter Sinn. Auch mit der Gottesidee steht es nicht anders ...
Gott ist nur, sofern ich an ihn glaube; glaube ich
ihn, dann ist er unbedingt. Denn er symbolisiert dann meine
notwendige Beziehung zum All der Natur; und diese Beziehung
ist hochste Wirklichkeit. Fehlt mir aber der Glaube, so fehlt Gott
zugleich die Existenz; die Gottesidee hat dann keinen Sinn,
bezeichnet keinerlei Realitéit. Gott ist ein Beziehungs-
symbol. Was bedeutet wohl eine Relation, ohne die Faktoren,
die sie bindet? Inwiefern ist eine Beziehung, die keine Gegen-
stande verkniipfte? Sie ist tiberhaupt nicht. Die Wirklichkeit
Gottes hiangt von der Mentalitit des Menschen ab.2 Angelus
Silesius war sich

1 Vergl. sein Werk: ,Unsterblichkeit. Eine Kritik der Beziehungen
zwischen Naturgeschehen und menschlicher Vorstellungswelt”. Miinchen,
Lehmann, 1907 — 349 S. 5 M., — ein Buch, das der ernstesten Beachtung
aller derer wert ist, die sich mit den tiefsten Fragen des menschlichen
Lebens beschiftigen. — Wir werden noch 6fter Veranlassung haben, es zu
zitieren. Hinter jedem Zitat ist die Seite vermerkt, auf der es zu finden ist.
Wir kénnen hier nur einige Resultate geben, die Beweisfithrung muss der
Leser, der tiefer eindringen will, in Keyserlings Werke selbst nachlesen.

2 Vergl. dazu auch Feuerbach (Anhang).



dessen, gleich allen Mystikern, wohl bewusst. Er sagt:
Ich weiss, dass ohne mich
Gott nicht ein Nun kan leben,
Werd’ ich zu nicht,
Er muss von Noht den Geist auff geben.

Freilich: dieser Gedanke diirfte nur den lebendigsten Geistern
einleuchten. Hier, wenn irgendwo, gilt der Spruch der Kathaka-
Upanishad: ,Nur wen er wéhlt, von dem wird er begriffen.” Hier
hilft keine Erlduterung.” (312f.)

Von einer absoluten Existenz Gottes, von seiner Existenz
unabhéingig vom menschlichen Vorstellen zu sprechen, geht also
nicht an. Fir die Kirchen ist aber gerade diese absolute
Existenz die Grundvoraussetzung, mit der sie stehen und fallen,
und darum verfolgen sie diejenigen, die hierin anderer Meinung
sind.

Aus diesem Befund ergibt sich, dass der Atheist im Unrecht
ist, wenn er die Existenz Gottes rundweg leugnet und ebenso
der Theist, wenn er die absolute Existenz Gottes behauptet,
dass aber beide sich in einer unangreifbaren Position befinden,
wenn sie an seine Nichtexistenz bezw. Existenz glauben. Sie
diirfen diesen Glauben nur nicht von anderen verlangen, weil er
nur subjektive Gultigkeit hat und haben kann, weil Gott eine
Idee ist und keine Moglichkeit besteht, einen Beweis dafiir
beizubringen, dass dieser Idee ein Faktisches ausserhalb des
Glaubenden entspricht.

Eine dritte Gruppe, die wie die beiden andern sich alter Ahnen
rithmen kann, beschriankt sich in ihrer Stellungnahme zu dieser
Frage darauf, dass sie sie refert ad incognita: in das
Gebiet des Unbekannten verweist.1

1 Man mochte wiinschen, dass zu dieser Gruppe der Besonnenen und
Unparteiischen alle Herrscher und Staatslenker, sowie die verantwort-
lichen Mi-



Es hat nach dieser Sachlage keinen Zweck, auf die lange Reihe
der Beweise einzugehen, die die Kirche fiir das absolute Dasein
Gottes geltend macht. Nur mit einem einzigen darunter miissen
wir uns auseinandersetzen, schon weil er das oben Gesagte
ergianzen hilft. Es handelt sich um die Behauptung, das jedem
Menschen eingeborene religiose Gefiihl beweise die Existenz
eines tibernatiirlichen Wesens.

Dieses als religios bezeichnete Gefiihl existiert zweifellos, es
fragt sich nur, ob es wirklich religios im Sinne der Kirche ist,
d.h. ob es sich in der Tat auf jene ausserweltliche tibernatiirliche
Macht bezieht, die wir Gott nennen. Und da lautet die Antwort
rund und klar: Nein!

Das religiose Gefiihl bezieht sich in Wahrheit nicht auf das
Ubernatiirliche, sondern auf natiirliche, wenn auch
tberindividuelle, d.h. Familien-, Stammes- usw. Zusammen-
hinge.

Das Verdienst, dieser Frage auf wissenschaftlichem Wege auf
den Grund gegangen zu sein, gebiihrt dem Grafen Keyserling.

Was ist Religion? Wir konnen es nicht definieren, weil Religion
kein Begriff, sondern eine Synthese ist und Synthesen sich nicht
definieren lassen. (320) ,Sie umfasst das gesamte Leben und wie
dieses dussert sie sich in den mannigfaltigsten Gestalten, wel-
che in ihrem aktuellen Ausdruck kaum zu vergleichen sind.”
(320)

Das im Menschen lebendige ,religiose” Gefiihl ist der Ausdruck
eines natiirlichen Verhiltnisses, einer biologischen Notwendig-
keit, deren Macht sich — wenn auch in andern Formen — selbst
in den niedersten Lebe-

nister gehorten, und es scheint auch kaum zweifelhaft, dass in nicht zu
ferner Zeit von ihnen ausser der als selbstverstdndlich geltenden politi-
schen auch die religiése Unabhéngigkeit gefordert werden wird.



wesen dussert. Es ist eine weit tiber den Menschen zurickwir-
kende Grundtatsache. Alle Gétter- und Mythenbildung ist not-
wendig erst eine spéte Folgeerscheinung dieses Gefiihls. Der
metaphysische Gottesbegriff gar findet sich immer erst am Ende
einer Entwicklung und bei den hiéchststehenden Vélkern. Der
Gedanke einer Uroffenbarung und spiteren Verfialschung des
wahren Gottesbegriffes ist ebenso naiv wie jener der Erschaf-
fung des Menschen in der Gestalt und mit den allgemeinen
Fahigkeiten, die wir heute an ihm wahrnehmen.

Das religiése Gefiihl als solches, das allen Menschen gemein-
sam ist und aller Gétter- und Mythenbildung vorausgeht, ,die-
ser Urgrund aller Religion lidsst sich eindeutig bestimmen. Er
liegt in folgendem: die Religion erhebt eine Beziehung zwischen
dem Individuum und dem Ueberindividuellen (dem Geschlecht
oder der Gruppe, in spiteren Stadien auch der ndiig, dem
Staate, der Nation) zur Realitdt.” (320) ,Im religiosen Gefiihl
erlebt der Mensch seinen wirklichen Zusammenhang
mit der Welt.” (334) Oder, wie Ludwig Feuerbach es aus-
driickt: Im Wesen und Bewusstsein der Religion
ist nichts anderes, als was tuberhaupt im
Wesen und Bewusstsein des Menschen von sich
und von der Welt liegt. Die Religion hat kei-
nen eigenen, besonderen Inhalt.” ,Das Bewusstsein
der Welt ist ... fur das Ich vermittelt durch das Bewusstsein des
Du. So ist der Mensch der Gott des Menschen. Dass
erist, verdankt er der Natur, dasser Mensch ist,dem Men -
schen.”1

Die angedeutete Beziehung zwischen dem Individuum und
dem Ueberindividuellen, dieser Zusammenhang des

1 Das Wesen des Christentums, 4. Aufl. 1883, S. 61 u. 63.



Menschen mit der Welt ist, wie Keyserling zwingend nachgewie-
sen hat, unbestreitbar. ,Das Individuum tritt tatsichlich als Teil
in hohere Synthesen ein. Es lebt tatsdchlich nur in bezug auf die
Generationen, von denen es stammt, auf die Zukunft hin, die
sein Leben fortsetzen wird. Desgleichen ist es im Gleichzeitigen
wirklich Glied einer iiberindividuellen Einheit. So spiegelt denn
das religiose Gefiihl in seiner Unmittelbarkeit die grundlegende
Erkenntnis ... der realen Existenz iberindividueller und
uberempirischer Synthesen. Schleiermacher erkannte im
,Geflihle der schlechthinigen Abhingigkeit” einen Grundzug
aller Religion. In der Tat fiihlt sich der Gldubige bedingt durch
seinen Gott, durch die Beziehung, die dieser verkorpert. Aber
dieses Abhidngigkeitsgefiihl bedeutet nichts anderes, als das
subjektive Spiegelbild des objektiven Zusammenhanges, wie er
tatséchlich vorliegt: wie der Einzelne wirklich Teil einer hohe-
ren Synthese, hier (bei den primitiven Vélkern) der Familie, der
Gruppe ist, so fiithlt er sich abhingig von den Goéttern, welche
ihm diese Synthese symbolisieren: das personliche Empfinden
driickt auf seine Art eine unpersonliche Wahrheit aus.” (322)

Und dann etwas, was gegeniiber dem Anspruch der verschiede-
nen Kirchen, im Alleinbesitz der Wahrheit zu sein, mit besonde-
rem Nachdruck hervorgehoben werden muss:

,Die religiosen Synthesen entsprechen allesamt der Wirk-
lichkeit, auch die niedersten nicht ausgenommen. Abstrahieren
wir von den Glaubensvorstellungen, den Mythen und Theorien,
die sie verwirklichen, umranken und nicht selten verdecken, —
denn diese Phénomene stehen in keinem direkten und
notwendigen Verhiltnisse zum religiosen Gefiihl als solchen,
sind meist abliegenden und sekundédren Ursprungs — so enthiillt
sich uns uberall die

10



intime Kongruenz des Weltgefiihls mit dem Weltbestande.” (330)
,Das religiose Gefiihl spiegelt in der schlechthin subjektiven
Sphére den schlechthin objektiven Zusammenhang der Welt.”
Es ist aber ,in Hinsicht auf das Wesen der Religiositidt ganz
gleichgiiltig, woran geglaubt wird, was fiir Gotter,
Mythen, Heilsordnungen und Eschatologien als wahr anerkannt
werden.” (337)1 ,So bekundet denn gerade die Religion — die
Geistesrichtung, die meist bewusst auf das Uebernatiirliche
geht und der fast immer jeder Bezug auf das Natiirliche abge-
sprochen wird — mit vollendeter Deutlichkeit, dass der Mensch
allseitig zur Natur gehért und nirgends ihrem souveri-
nen Zirkel entrinnt.” (338)

Das religiose Gefiihl bezieht sich also nicht auf den Gott, den
die Kirchen uns konstruieren, sondern auf durchaus natirliche
Zusammenhénge.2 Klar ist des ferneren, dass Gott als subjekti-
ves Beziehungssymbol des gottgldubigen Individuums — und
etwas anderes kann er ja nicht sein — verniinftigerweise niemals
Gegenstand von Lehre und Dogma sein kann. Die Kirchen
haben aber alles Interesse daran, dieses Verhéltnis und seine
Konsequenzen zu ignorieren und mit der Fiktion des absoluten,
fiir alle Menschen massgebenden Gottes zu arbeiten. Sie sind es
daher auch, die dem religiosen Gefiihl seinen speziellen Inhalt
geben, es auf jenes iibernatiirliche Wesen richten, und zwar ver-
moge der suggestiven Beeinflussung, die sie immer und tiberall
auszuiiben bestrebt sind, vor allem in der Erziehung der
Jugend.

1 Vergl. dazu Feuerbach (Anhang).

2 Wer sich niher fiir die Entstehung des Gottgedankens interessiert, der
sei auf das schone Buch von Kurt Breysig verwiesen. ,,Die Entstehung des
Gottgedankens und der Heilbringer”, dessen Schlusssidtze dem Anhange
zu vorliegender Schrift einverleibt sind.

11



,Alle Kinder sind Atheisten” sagt Holbachl, womit er sagen
will: sie wissen nichts von Gott. Damit hat er zweifellos Recht.
Von sich aus hat das Kind nicht die geringste Ahnung von der
Gottheit. In dieser Beziehung ist es eine unbeschriebene
Wachstafel und fiir alle Eindriicke ebenso empfinglich wie eine
solche. Da hat denn die kirchlich beeinflusste Erziehung mit
ihren Suggestionen meist leichtes Spiel und gelingt es ihr
gewohnlich, das junge Menschenkind so zu bearbeiten, dass es
spéter die ihm suggerierte Gottesidee durch innere Erfahrungen
bewahrheitet wiahnt.

Wie die Kkirchlichen Suggestionsmittel, namentlich der
orientalisierenden Kirchen, beschaffen sind, davon soll in einem
eigenen Kapitel die Rede sein. Wir wollen das Thema dieses
Abschnittes aber nicht verlassen, ohne den Gott der Kirche (der
Einfachheit halber wollen wir von jetzt ab die Einzahl gebrau-
chen), den sie als allweise, allwissend, allméchtig, allgiitig, allge-
genwirtig, als den Inbegriff aller Gerechtigkeit und aller sonsti-
gen menschlichen Ideale erklirt, zusammen mit seinem Gegen-
pol einen Augenblick als wirklich, d.h. jenseits von Glauben oder
Nichtglauben existierend anzunehmen und einen Blick auf die
orthodoxe Lehre von dem Sohne Gottes, diese oberste Vorausset-
zung des kirchlichen Christentums, und dem Teufel zu werfen.
Hailt sie dem einfachen gesunden Menschenverstand und den
Ergebnissen der Naturwissenschaft stand und entspricht sie
auch nur den Eigenschaften, die die Kirche dem hiéchsten Wesen
zuschreibt?

Die Voraussetzung dieser Lehre ist der Glaube, dass die Erde
der Mittelpunkt und das Herz der Welt und die ganze iibrige
Welt nur um unseres Planeten willen vorhanden sei.

1 Le Bon-Sens, § 30.

12



Dieser Glaube erhielt einen schweren Stoss durch Kopernikus,
der durch seine Lehre von der Bewegung der Erde und siamt-
licher Planeten um die Sonne und ihrer tédglichen Bewegung um
die eigene Axe die Erde ihres Ruhmes als Mittelpunkt der
Natur beraubte. Eine unheilbare Wunde schlug dem Glauben an
die Gottessohnschaft des Nazareners und damit an die gottliche,
d.h. ubernatiirliche Herkunft der christlichen Kirche dann der
von Lucrez inspirierte Giordano Bruno, durch seine Lehre von
der Unendlichkeit der Welt, und es half Rom nichts, dass es
diesen herrlichen Freigeist verbrennen liess. Héren wir Trols-
Lund:1 ,Das Wunderbare an jenem Scheiterhaufen vom 17. Feb-
ruar 1600 war, dass, obschon der Blick, der sich vertrauensvoll
zum Himmel kehrte, im Tode brach, obschon die Hand, welche
neue Wege gewiesen hatte, zu Asche verwandelt in die Wasser
des Tiber verstreut wurde, doch nicht das Neue, sondern das
Alte in Lohe aufging. Unsichtbar entziindeten Giordano Brunos
Gedanken die alten Vorhidnge. Und ohne dass einer der
Anwesenden es ahnte, war es die alte Weltauffassung, welche an
diesem Tage zum Tode verurteilt wurde, waren es Jahrtausende
alte Vorstellungen, deren Gang zum Scheiterhaufen begann.
Langsam aber sicher.” Und weiter unten: ,,Und selbst die Lehre
von Gottes Sohn, der durch seine Herabkunft auf die Erde der
Welterloser wurde, verliert ihre frii-

1 ,Himmelsbild und Weltanschauung im Wandel der Zeiten”, Leipzig 1895,
Teubner. Ich zitiere, ohne mich mit dem brunonischen Gottesbegriff, der
hier durchschimmert, zu identifizieren. Wer sich nicht davor fiirchtet
einen Begriff von der Unhaltbarkeit der physiko-theologischen Teleologie
zu bekommen, der lese ,Das Werden der Welten” von Svante Arrhenius,
Leipzig, Akad. Verlagsges. 1908. 3.-8. Tausend (5 M.) und Abschnitt 109
(,Hiiten wir uns!”) von Nietzsches ,Die frohliche Wissenschaft”, dem ich
nur folgenden Satz entnehme: ,Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen
in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden Notwendigkeit, son-
dern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schonheit, Weisheit und
wie alle unsere &sthetischen Menschlichkeiten heissen.”

13



here Tragkraft, wird ausgeleert wie durch eine unsichtbare Oeff-
nung, sobald ein moderner Mensch im Ernst dariiber nachden-
ken will. Denn was ist ,die Welt’? Es ist ja doch nicht nur der
kleine Fetzen Erde und seine néichste Umgebung, sondern
Billionen und aber Billionen Kugeln im Unendlichen. In jedem
Augenblick erstrahlen hier neue Kugeln, bevilkert sich der
grenzenlose Raum mit neuen Welten, die aus dem unendlichen
Gotte hervorgegangen sind, weit, weit iiber das hinaus, was ein
armer Menschengedanke fassen kann. Und dieser Gott sollte
einen Sohn haben, um dessen Erscheinung auf Erden sich der
Gang der ganzen Welt von Ewigkeit zu Ewigkeit drehen sollte!
Jeder, der geistig zu Reife und Alter gekommen ist, fiihlt bei
solch engen Vorstellungen das Gewicht von Paulus’ Wort:
»Solange ich Kind war, sprach ich wie ein Kind, urteilte ich wie
ein Kind. Aber als ich erwachsen war, legte ich das Kindische
ab.”1

,Und danach die Lehre von Teufel und Hoélle. Der unendliche
und allméchtige Gott sollte ein boses Wesen zum Gegner haben,
das seinem Willen entgegenwirken konnte! Aber hierbei hort ja
Gott auf, unendlich und allmé&chtig zu sein, — Und der Gott, von
welchem man lehrt, dass er nicht nur liebend, sondern die Liebe
ist, sollte seine Geschopfe, seine Kinder fir ihre Widerspenstig-
keit mit ewigen Hoéllenqualen strafen wollen? Fiir jeden einiger-
massen entwickelten modernen Menschen, welcher auch nur im
Geringsten gefiihlt hat, was Liebe ist, ist die Antwort auf derar-
tige Vorstellungen von einem Vater im Himmel nur ein: ,Schiame
dich’!”2

Als unsere Erde noch nicht existierte, hitte ein mit

1 ,Da die Erde noch eine ovale Scheibe war und Sonne und Mond nur ihre
Beleuchtungskorper, konnte ihr Gott einen Sohn haben. Der Beherrscher
der Milchstrassen ist notwendig kinderlos.” Karl Jordan. (Das Freie Wort,
Jahrg. 7, S. 673).

2 S.261.

14



menschlichen Sinnen und Hilfsmitteln ausgestatteter Beobach-
ter an irgendeiner Stelle des Kosmos im Grossen und Ganzen
dasselbe Himmelsbild gehabt, wie wir es in klaren Néichten
sehen: so weit das Auge reicht, nichts als flimmernde, starker
oder schwicher leuchtende Sterne.

Wenn alles hohere Leben auf unserm kleinen Planeten erlo-
schen sein, oder wenn er nach einem Zusammenprall mit einem
andern Himmelskorper bezw. einer dhnlichen sein Gefiige von
Grund aus erschiitternden Beeinflussung durch einen solchen,
wieder in den Prozess hineingezogen sein wird, den er schon
durchgemacht, wird sich an dem Allgemeinbilde des Himmels
nichts geédndert haben: Sterne und immer wieder Sterne — im
Entstehen begriffene; durch Aufsturz kosmischer Massen
glithend gewordene; solche in allen Stadien der Erkaltung; zur
Entwicklung hoheren Lebens auf Bestrahlung durch andere
angewiesene; tote — just wie damals, just wie heute: eine rdum-
liche und zeitliche Unendlichkeit.

,von dem Gesichtspunkte der kosmischen Unendlichkeit zer-
fliessen die eintrdaglichen Vorstellungsgebilde vom rdumlich
fixierten Himmel, Hé6lle und Fegefeuer zu wesenlosen Schemen
und ziehen den Stuhl Petri mit sich in den Abgrund zukunftslo-
ser Vergangenheit.”1

Der groteske Widersinn der kirchlichen Lehre von Gott, Erb-
siinde und Gottes Sohn findet eine treffende Kritik bei Heigl:

»Nach der Lehre des Christentums hatte die Uebertretung des
gottlichen Verbotes, vom Baume der Erkenntnis zu essen, fir
unsere Stammeltern nicht nur den Verlust des Paradieses, son-
dern fiir alle Menschen den Verlust der gottlichen Gnade zur
Folge, weshalb Gott seinen Sohn

1 Brunnhofer: Giordano Brunos Weltanschauung und Verhéingnis, Leipzig
1882, S. 129.

15



zur Erde gesendet hat, damit uns sein Kreuzestod erlése. Nun
ist aber Gott all- und darum auch alles vorher wissend, seine
Ratschliisse sind alle unabénderlich, vom Ewigkeit her, also
menschlich gesprochen sidmtliche gleichzeitig gefasst. Gott
wusste daher in demselben Augenblick, als er beschloss, den
ersten Menschen das Verbot zu geben, mit mehr als mathemati-
scher, mit absoluter Gewissheit, dass sie dieses Verbot iibertrai-
ten, und zu gleicher Zeit fiihlte er sich dariiber so beleidigt, dass
er gleichzeitig mit dem Entschliisse, das Verbot zu erlassen,
alles an dieses Verbot sich kniipfende Elend der Menschheit und
sogar den Kreuzestod seines Sohnes, d.h. aber, weil er eines We-
sens mit demselben ist, seinen eigenen beschloss, also in gewis-
sem Sinne Selbstmorder geworden ist.”1

Aehnlich spricht sich Deutschlands grosster Fiirst aus. Fried-
rich der Grosse nennt es unbegreiflich, dass man das Christen-
tum als ein Werk Gottes ansehen konne. ,Welche traurige
Rolle,” sagt er, ,ldsst man hier Gott spielen! Er schickt seinen
einzigen Sohn, der selbst Gott ist, in die Welt, er bringt sich
selbst zum Opfer, um sich mit seinen Geschépfen zu verséhnen,
er wird Mensch, um die siindige Menschheit zu verbessern —
und was ist das Resultat aller dieser unerhérten Anstrengun-
gen? Die Welt bleibt grade so schlecht wie sie
vorher war. Wo ein einfacher Akt seines allméichtigen Wil-
lens gentigt hitte, sollte er so unzureichende Mittel angewendet
haben?” ,Der Name des hiochsten Wesens wird hier nur licher-
lich gemissbraucht von geistlichen Betriigern, die sich seiner
bedienen, um ihre verbrecherischen Leidenschaften damit zu
verschleiern.”2

1 Spaziergénge eines Atheisten, 8. Aufl. (1907), S. 35
2 Ludwig Biichner: Zwei gekronte Freidenker. S. 51.

16



Vorstehendes moge zur Kennzeichnung der kirchlichen Lehre
geniigen. Die Darlegung der wahren Beschaffenheit der
Grundlagen des Christentums, die der Leser im III. Kapitel fin-
det, macht ein ndheres Eingehen auf die Kirchenlehre uberfliis-
sig; denn der Nachweis des unhistorischen Charakters der
erstern entkleidet sie von selbst ihrer Bedeutung.

2. DIE ATHEISTEN

,Die einzige Entschuldigung Gottes ist, dass er nicht
existiert.”
Stendhal.

Das vorige Kapitel hat gezeigt, dass der Nicht-Gottgldubige
eine ebenso unangreifbare Position hat wie der Gottgldubige,
wiahrend der Gottesldugner sich insofern im Irrtum befindet, als
er ubersieht, dass fiir den, der an Gott glaubt, Gott eben
existiert.

Wenn ich nun im folgenden einige gewichtige apologetische
Stimmen aus verschiedenen Jahrhunderten zusammenstelle,
die den Atheismus und die Atheisten (unter welchem Namen ich
die Nicht-Gottglaubigen wie die Gottesldugner und Antitheisten
begreife) zum Gegenstande haben, Stimmen von ernsten wissen-
schaftlichen Ménnern und lauteren Wahrheitskédmpfern, so tue
ich es nicht, um die Atheisten zu rechtfertigen: denn eine bes-
sere Rechtfertigung als die oben gewonnene gibt es nicht, son-
dern um dazu beizutragen, dass die von der Kirche suggerierte
Anschauung von ihnen bei den ehrlichen und verniinftigen Men-
schen weiche, und tue es ferner, um zu zeigen, dass grissere
Wahrscheinlichkeit besteht, unter den Nicht-Gottgldubigen ehr-
liche, gerechte und von Menschenliebe erfiillte Leute zu treffen,
als unter den Orthodoxen.

17



Als Einleitung diene das nur zu wahre Wort Ludwig Feuer-
bachs:

Stets war die Liebe, die Wahrheit, die Humanitit, — der Geist
der Universalitiat auf Seiten des wissenschaftlichen, der Hass,
die Liige, die Intrige, die Verketzerungssucht — der Geist der
Partikularitat auf Seiten des orthodoxen Mannes. Kein Wunder.
Die Wissenschaft befreit den Geist, die Theologie beschriankt
ihn; die Wissenschaft erweitert Sinn und Herz, die Theologie
beengt und beklemmt sie.”1

Lord Bacon of Verulam (1561-1626):

»Wenn wir uns Rechenschaft von unsern Vorstellungen in
betreff der Gottheit ablegen wollen, so werden wir einrdumen
miissen, dass die Menschen mit dem Worte ,Gott’ niemals etwas
anderes zu bezeichnen vermochten, als die verborgenste,
entfernteste, unbekannteste Ursache der Wirkungen, welche wir
wahrnehmen; sie bedienen sich nur dieses Wortes, wenn das
Getriebe natirlicher und bekannter Ursachen aufhoért, ihnen
sichtbar zu sein; sobald sie den Faden der Dinge verlieren, oder
sobald ihr Verstand die Kette derselben nicht mehr verfolgen
kann, zerhauen sie den Knoten der Schwierigkeit und endigen
ihre Untersuchung damit, dass sie Gott die letzte Ursache nen-
nen, d.h. diejenige, welche iiber allen Ursachen steht, die ihnen
bekannt sind. Solchergestalt bezeichnen sie nur mit einem
dunklen Namen eine unbekannte Ursache, vor welcher ihre
Tréagheit oder die Grenze ihres Wissens sie haltzumachen
zwingt. Allemal, wenn man uns sagt, dass Gott der Urheber
irgend einer Erscheinung sei, bedeutet solches nur, dass wir
nicht wissen, wie solch eine Erscheinung vermittelst der uns
bekannten natiirlichen Krifte! oder Ursachen hervorgebracht
werden kann. So kommt

1 Feuerbach: Pierre Bayle, Ansbach 1836, S. 21.

18



es, dass die grosse Mehrzahl der Menschen, deren Los
Unwissenheit ist, der Gottheit nicht bloss die ihnen auffallen-
den ungewdohnlichen Wirkungen, sondern selbst die einfachsten
Ereignisse zuschreibt, deren Ursachen allen, welche Gelegenheit
hatten, dariiber nachzudenken, sehr leicht erkennbar sind. Mit
einem Worte: der Mensch hat immer die unbekannten Ursachen
derjenigen iberraschenden Wirkungen verehrt, welche zu
entwirren seine Unwissenheit ihn hinderte. Auf den Triimmern
der Natur haben die Menschen zuerst den imaginédren Koloss
der Gottheit errichtet.”1

»Wenn die Unkenntnis der Natur die Gotter gebar, so ist die
Kenntnis der Natur geeignet, sie zu vernichten... Ein wohlunter-
richteter Mensch hort auf, abergldaubisch zu sein.”2

LDer Atheismus ldsst dem Menschen die Vernunft, die Philo-
sophie, die angeborene Frommigkeit, die Gesetze, den guten Ruf
und alles, was dazu dienen kann, ihn zur Tugend anzuhalten;
allein der Aberglaube vernichtet alles dieses und schwingt sich
zum Tyrannen iiber den Menschen auf; deshalb stort der Atheis-
mus niemals die Lenkung der Staaten, sondern er scharft den
Blick des Menschen, da letzterer nichts jenseits der Grenzen des
jetzigen Lebens sieht.”2

Pierre Bayle (1647-1706):

,Die Erfahrung lehrt, dass auch die, welche einen Himmel und
eine Holle glauben, zu Verbrechen aller Art fahig

1 Bacon: Systeme de la Nature, London 1781, aus Shelley, ausgew.
Dichtungen, deutsch von Strodtmann, 1866, I. S. 113f. Anmerkungen zur
Konigin Mab. — Shelley 1792-1822 hatte Anfang 1811 der Universitdt Ox-
ford einen Essay tiber die Notwendigkeit des Atheismus tiberreicht und
war infolgedessen samt seinem Freunde Thomas Jefferson Hogg am 25.
Marz 1811 relegiert worden. Dieser Essay ist in den Anmerkungen zu
,Konigin Mab” verarbeitet worden.

2 Bacon: Moral Essays, aus Shelley-Strodtmann, S. 113.

19



sind und es ist daher evident, dass die Neigung zum Bosen nicht
daher kommt, dass man nicht weiss, dass ein Gott ist, und dass
sie nicht durch die Erkenntnis eines strafenden und belohnen-
den Gottes gebessert wird, offenbar, dass die Neigung zum
Bosen in einer Seele, die keine Erkenntnis von Gott hat, nicht
starker ist, als in einer Seele, die Gott kennt. (§ 145.) Wir kon-
nen es sogar als ein Prinzip aufstellen, dass 1. die Menschen im
hochsten Grade sittenlos und doch vollkommen von der Wahr-
heit einer Religion, selbst der christlichen Religion tiberzeugt
sein konnen; 2. dass die Erkenntnisse der Seele nicht die Ur-
sache unserer Handlungen sind; 3. dass, allgemein gesprochen,
der Glaube einer Religion nicht den Wandel eines Menschen
regelt und bestimmt, ausser dass er hochstens dazu geeignet ist,
in seinem Herzen Zorn gegen Andersdenkende, Furcht, wenn er
sich von Gefahr bedroht glaubt, und andere &dhnliche Leiden-
schaften hervorzubringen.” (§ 143)1

»,Bildet euch also nicht ein, dass Leute ohne Religion schlechter
handeln wiirden, als ihr Christen mit eurer Religion; denn die
Neigung zum Mitleid, zur Niichternheit, zur Milde usw. kommt,
wie gesagt, nicht daher, dass man weiss: es ist ein Gott, sondern
von einer gewissen Verfassung des Temperaments, welche durch
die Erziehung, durch das personliche Interesse, durch das
Verlangen nach Lob, durch den Vernunftinstinkt und andere
dhnliche Motive, die ebensogut in Atheisten, als in den tibrigen
Menschen sich vorfinden, befestigt wurde. (§ 146.) Weltliche
Prinzipien allein regieren die gemeine Welt — Furcht vor der
weltlichen Gerechtigkeit, vor allem Furcht vor Schande. Les
loix humaines font la vertu d’une infinité des
personnes.” (§ 162.)

1 Vergl. hierzu auch Holbach: Le Bon-Sens § 175ff. u. 178f.

20



L,Eine Gesellschaft von Atheisten wiirde die biirgerlichen und
moralischen Tugenden ebensogut als die iibrigen Gesellschaften
realisieren, wenn sie nur die Verbrechen strenge bestrafte und
die Vorstellungen der Ehre und Schande an gewisse Dinge
kniipfte, denn dadurch, dass die Glieder der Gesellschaft nichts
wiissten von einem ersten Wesen als einem Erhalter und Schop-
fer der Welt, wiirden nicht die Gefiihle fiir Ehre und Schande,
fiir Lohn und Strafe und alle sonstigen Leidenschaften, welche
die iibrigen Menschen bewegen, ausgerottet, auch nicht alle Er-
kenntnisse der Vernunft vertilgt. Man wiirde daher auch unter
ihnen Leute antreffen, die redlich wiren im Verkehr, hilfreich
gegen Arme, Feinde der Ungerechtigkeit, treu gegen ihre
Freunde, grossmiitig gegen ihre Beleidiger, fahig, den Wolliisten
des Leibes zu entsagen, gutmiitig gegen jedermann... Die Be-
griffe der Ehre und Schicklichkeit, welche unter den Christen
herrschen und je nach verschiedenen Zeiten und Vélkern ver-
schieden sind, kommen keineswegs aus ihrer Religion.” (§ 172)1

LKeineswegs,” fasst Feuerbach zusammen, ,ist also das Wohl
einer Gesellschaft, eines Staates schlechtweg unvertraglich mit
dem Atheismus. Im Gegenteil, es war nur zu oft die Religion,
welche den Menschen Motive zu verbrecherischen Handlungen
eingab, welche der Atheist nicht in sich finden konnte.”2

LDer unreinste Sinn kann sich hinter die Religion verstecken:
die schmutzigsten, verichtlichsten Gesinnungen, die niedrigsten
Personlichkeiten, die schlechtesten Weltzustinde vertragen sich
wohl mit der Religion, aber nicht mit der Idee der Sitt-
lichkeit.”s

1 Bayle: Pensées diverses écrites a un Docteur de Sorbonne, a I'occasion de
la Comete qui parut au mois de Decembre MDCLXXX; aus: Feuerbach:
Pierre Bayle, S. 46-49.

2 Ebenda, S. 53.

3 Ebenda, S. 83.

21



LNur die Ethik,” fiigt Feuerbach hinzu, ,— freilich nicht eine
bornierte Moral, die die Pflicht in ihrer trivialsten Bedeutung
erfasst, die sich nicht stiitzt auf die unendliche Idee des Guten
... —ist darum die wahre Religion; sieist der Geist der Re-
ligion, der offen ausgesprochene, der sich selbstgewisse, der
sich nicht durch Phantasiebilder tduschende und hintergehende,
in dunkle Embleme und konfuse Vorstellungen verbergende
Geist, das reine, einfache, gerade Wort der Wahrheit, fern von
aller orientalischen Bilderpracht. Nur die Ethik erzeugt, wie die
Geschichte beweist, offene, freie, redliche, widerspruchslose,
natirliche, wahrhafte, echt-religiose Charaktere. Friedrich
II. war ein religiéser Furst. Die Staatsreligion, die Religion
des Regenten ist allein die heilige 1Idee der
Gerechtigkeit. Ein gerechter Fiirst ist per se ein frommer
Fiirst; denn er subordiniert sich demiitigst der heiligen Idee und
Pflicht der Gerechtigkeit, und die Gerechtigkeit ist nichts and-
res, als die der Vernunft konforme, die allgemeine Liebe, die
Liebe aber zur Menschheit die einzig wahre Gottesliebe, wie
dies die Weisen aller Zeiten gewusst und gesagt haben.”

Ludwig Feuerbach (1804-1872):

Alles, ,was im Sinne der iibermenschlichen Spekulation und
Religion nur die Bedeutung des Abgeleiteten, des
Subjektiven oder Menschlichen, des Mittels, des
Organs hat, das hat im Sinne der Wahrheit die Bedeutung des
Urspringlichen, des G6ttlichen, des Wesens, des
Gegenstandes selbst. Ist z.B. das Gefithl das wesentliche
Organ der Religion, so driickt das Wesen Gottes nichts
anderes aus, als das Wesen des Gefihls. ..

Das Gefiihl ist atheistisch im Sinne des orthodoxen Glau-
bens, als welcher die Religion an einen dusse-

22



ren Gegenstand ankniipft; es leugnet einen gegenstindlichen
Gott — es ist sich selbst Gott. Die Verneinung des Gefiihls nur ist
auf dem Standpunkt des Gefiihls die Verneinung Gottes. Du bist
nur zu feige oder zu beschriankt, um mit Worten einzugestehen,
was dein Gefithl im stillen bejaht. Gebunden an &ussere
Riicksichten, unfihig, die Seelengrosse des Gefiihls zu begreifen,
erschrickst du vordemreligiéosen Atheismus deines Her-
zens und zerstort in diesem Schrecken die Einheit deines
Gefiihls mit sich selbst, indem du dir ein vom Gefiihl unterschie-
denes, gegenstidndliches Wesen vorspiegelst, und dich so notwen-
dig wieder zuriickwirfst in die alten Fragen und Zweifel: ob ein
Gott ist oder nicht? — Fragen und Zweifel, die doch da
verschwunden, ja unmoglich sind, wo das Gefiihl als das Wesen
der Religion bestimmt wird. Das Gefiihl ist deine innigste und
doch zugleich eine von dir unterschiedene, unabhingige Macht,
esistin dir uber dir: esist dein eigenstes Wesen, das dich
aber als und wie ein anderes Wesen ergreift, kurz dein Gott —
wie willst du also von diesem Wesen in dir noch ein anderes
gegenstéindliches Wesen unterscheiden? wie iiber dein Gefiihl
hinaus?”1

,Nicht die Eigenschaft der Gottheit, sondern die Gottlich-
keit oder Gottheit der Eigenschaft ist das erste
wahre gottliche Wesen. Also das, was der Theologie und Philo-
sophie bisher fiir Gott, fiir das Absolute, Wesenhafte galt, das ist
nicht Gott; das aber, was ihr nicht fiir Gott galt, das gerade ist
Gott — d.i. die Eigenschaft, die Qualitat, die
Bestimmtheit, die Wirklichkeit idberhaupt. Ein
wahrer Atheist, d.h. ein Atheist im gewo6hnlichen Sinne, ist
daher auch nur der, welchem die Pradikate des gottlichen We-

1 ,Das Wesen des Christentums”, 4. Aufl. 1883, S. 444f.

23



sens, wie z.B. die Liebe, die Weisheit, die Gerechtigkeit Nichts
sind, aber nicht der, welchem nur das Subjekt dieser Pridikate
Nichts ist.”1

,Ls ist eine der gewo6hnlichsten Lamentationen der religiosen
und gelehrten Heuler iiber den Atheismus, dass er ein wesent-
liches Bediirfnis des Menschen zerstore oder verkenne, nédmlich
das Bediirfnis desselben, etwas tiber sich Seiendes anzunehmen
und zu verehren, dass er eben deswegen den Menschen zu
einem egoistischen und hochmiitigen Wesen mache. Allein der
Atheismus hebt nicht, indem er das theologische Ueber dem
Menschen aufhebt, damit auch das moralische und natiirliche
Ueber auf. Das moralische Ueber ist das Ideal, das sich jeder
Mensch setzen muss, um etwas Tuchtiges zu werden; aber die-
ses Ideal ist und muss sein ein menschliches Ideal und Ziel. Das
natiirliche Ueber ist die Natur selbst, sind insbesondere die
himmlischen Miéchte, von denen unsere Existenz, unsere Erde
abhéngt; ist ja die Erde selbst nur ein Glied derselben und das,
was sie ist, nur innerhalb der Stellung, die sie in unserem Son-
nensystem einnimmt. Selbst das religiose tiberirdische und
ubermenschliche Wesen verdankt seinen Ursprung nur dem
sinnlichen, optischen Ueber-uns-sein. des Himmels und der
Himmelskoérper.”2

,<Der Mensch geht von dem ihm Néchsten, dem Gegenwértigen
aus und schliesst von da auf das Entferntere, das tut der
Atheist, das der Theist. Der Unterschied zwischen dem Atheis-
mus oder Naturalismus, tiberhaupt der Lehre, welche die Natur
aus sich oder einem Naturprinzip begreift, und dem Theismus
oder der Lehre, welche die Natur aus einem heterogenen, fremd-
artigen, von der Natur unterschiedenen Wesen ableitet, ist nur
der, dass der

1 ,,Das Wesen des Christentums”, 4. Aufl. 1883, S. 60.
2 ,Vorlesungen iiber das Wesen der Religion”, Leipzig 1851, S. 136f.

24



Theist vom Menschen ausgeht und von da zur Natur tibergeht,
auf sie schliesst, der Atheist oder Naturalist von der Natur aus-
geht und erst von ihr aus auf den Menschen kommt. Der Atheist
geht einen natiirlichen, der Theist einen unnatiirlichen Gang.
Der Atheist setzt der Kunst die Natur voraus, der Theist aber
die Kunst der Natur; er lidsst die Natur aus der Kunst Gottes,
oder, was eins ist, aus der gottlichen Kunst entspringen; der
Atheist liasst das Ende erst auf den Anfang folgen; er macht das
der Natur nach Frithere zum Erstem, der Theist aber macht das
Ende zum Anfang, das Spéteste zum Ersten, kurz er macht
nicht das natiirliche unbewusst wirkende Wesen der Natur zum
ersten Wesen, sondern das bewusste, menschliche, kiinstlerische
Wesen, er begeht daher die Verkehrtheit, statt aus dem Unbe-
wussten das Bewusste, aus dem Bewusstsein das Unbewusste
entstehen zu lassen ... Der Theist schliesst ndmlich ... daraus,
dass er die Natur, die Welt wie ein Wohnhaus, eine Uhr oder
sonst ein mechanisches Kunstwerk ansieht, auf einen Werk-
und Kunstmeister als ihren Urheber. Er macht also die Kunst
zum Original der Natur; die menschlichen Werke sind es,nach
denen er die Naturwerke denkt; daher eben der Schluss, dass
die hervorbringende Ursache derselben ein personliches Wesen,
wie der Mensch, ein Macher, ein Schiopfer sei.”1

L<Der Hauptgrund, warum der Mensch die Welt aus Gott, aus
einem Geiste ableitet, ist, weil er sich nicht aus der Welt oder
Natur seinen Geist erkldren kann. Woher ist denn der Geist?
rufen die Theisten den Atheisten entgegen: Geist kann ja nur
aus Geist kommen. Die Schwierigkeit der Ableitung des Geistes
aus der Natur kommt jedoch nur daher, dass man sich auf der
einen Seite von

1 Vorlesungen tiber das Wesen d. R., S. 192f.

25



der Natur eine zu despektierliche, auf der andern vom Geiste
eine zu hohe vornehme Vorstellung macht. Wenn man den Geist
zu einem Gott macht, so kann er natiirlich nur goéttlichen Ur-
sprungs sein. Ja, die Behauptung, dass der Geist nicht aus der
Natur abgeleitet werden konne, ist schon die indirekte Behaup-
tung, dass der Geist ein nicht natiirliches, ein ausser- und uber-
weltliches, gottliches Wesen ist. In der Tat ist auch der Geist,
wie ihn die Theisten fassen, nicht aus der Natur erklédrbar, denn
dieser Geist ist ein sehr spdtes Produkt, und zwar ein Produkt
der menschlichen Phantasie und Abstraktion und daher so
wenig ableitbar, wenigstens unmittelbar ableitbar aus der
Natur, als ein Leutnant, ein Professor, ein Regierungsrat unmit-
telbar aus der Natur erkldrbar ist, wenn es gleich der Mensch
ist. Wenn man aber aus dem Geiste nicht mehr Wesens macht,
als sich gehort, wenn man ihn nicht zu einem abstrakten, von
Menschen abgesonderten Wesen macht, so wird man seine Ent-
stehung aus der Natur nicht unbegreiflich finden. Der Geist
entwickelt sich ja mit dem Leibe, mit den Sinnen, mit dem Men-
schen uberhaupt; er ist gebunden an die Sinne, an den Kopf, an
korperliche Organe tiberhaupt; soll etwa das korperliche Organ,
der Kopf, d.h. die Tatigkeit des Hirns aus einem Wesen von
einer ganz anderen Gattung, als die Natur ist, aus einem Denk-
und Phantasiewesen, aus einem Gott abgeleitet werden? Welche
Halbheit, welcher Zwiespalt, welche Verkehrtheit! Woher der
Schédel, woher das Hirn, daher ist auch der Geist; woher das
Organ, daher auch die Verrichtung desselben; denn wie sollte
sich beides voneinander trennen lassen? Wenn also das Hirn,
wenn der Schéidel aus der Natur, ein Produkt derselben ist, so
ist es auch der Geist.”1

1 Vorlesungen iiber das Wesen d. R., S. 196f.

26



~Wenn der Atheismus nichts weiter wire, als eine Verneinung,
ein blosses Leugnen ohne Inhalt, so taugte er nicht fiir das Volk,
d.h. nicht fiir den Menschen, nicht fiir das o6ffentliche Leben;
aber nur, weil er selbst nichts taugte. Allein der Atheismus,
wenigstens der wahre, der nicht lichtscheue, ist zugleich Beja-
hung, der Atheismus verneint nur das vom Menschen abgezo-
gene Wesen, welches eben Gott ist und heisst, um das wirkliche
Wesen des Menschen an die Stelle desselben als das wahre zu
setzen. Der Theismus, der Gottesglaube dagegen ist verneinend,
er verneint die Natur, die Welt und Menschheit: vor Gott ist die
Welt und der Mensch Nichts, Gott ist und war, ehe Welt und
Menschen waren; er kann ohne sie sein, er ist das Nichts der
Welt und des Menschen; Gott kann die Welt, so glaubt der
strenge Gottesgldubige wenigstens, jeden Augenblick zu Nichts
machen; fiir den wahren Theisten gibt es keine Macht und
Schonheit der Natur, keine Tugend des Menschen; alles nimmt
der gottesgldubige Mensch dem Menschen und der Natur, nur
um damit seinen Gott zu schmiicken und zu verherrlichen ...
Der Theismus opfert ... das wirkliche Leben und Wesen der
Dinge und Menschen einem blossen Gedanken- und Phantasie-
wesen auf. Der Atheismus dagegen opfert das Gedanken- und
Phantasiewesen dem wirklichen Leben und Wesen auf. Der
Atheismus ist daher positiv, bejahend; er gibt der Natur und
Menschheit die Bedeutung, die Wiirde wieder, die ihr der Theis-
mus genommen; er belebt die Natur und Menschheit, welchen
der Theismus die besten Kréifte ausgesogen. Gott ist eifersiichtig
auf die Natur, auf den Menschen ... er allein will verehrt, geliebt,
bedient sein; er allein will Etwas, alles andere soll Nichts sein,
d.h. der Theismus ist neidisch auf den Menschen und die Welt;
er gonnt ihnen nichts Gutes. Aber Neid, Missgunst, Eifersucht
sind zerstorende, verneinende Eigen-

27



schaften. Der Atheismus aber ist liberal, freigebig, freisinnig; er
gonnt jedem Wesen seinen Willen und sein Talent ; er erfreut
sich von Herzen an der Schonheit der Natur und an der Tugend
des Menschen. Aber die Freude, die Liebe zerstreuen nicht, son-
dern beleben, bejahen. Aber ebenso wie mit dem Atheismus, ist
es mit der von ihm unzertrennlichen Aufhebung des Jenseits.
Wenn diese Aufhebung nichts weiter als eine leere, inhalt- und
erfolglose Verneinung wire, so wéire es besser oder doch
gleichgiiltig, ob man es stehen oder fallen liesse. Allein die Ver-
neinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits zur Folge;
die Aufhebung eines besseren Lebens im Himmel die Forderung
in sich: es soll, es muss besser werden auf der Erde; sie verwan-
delt die bessere Zukunft aus dem Gegenstand eines miissigen,
tatlosen Glaubens in einen Gegenstand der Pflicht, der mensch-
lichen Selbsttatigkeit.”1

,Die Religion fiir sich selbst ldsst, wenn sie nicht
durch die Vernunft erleuchtet wird, den Menschen
in Finsternis, ja ... die Religion stiirzt, wenn sie, statt der Ver-
nunft zu gehorchen, die Vernunft beherrschen will, die Mensch-
heit in die barbarischsten, greuelvollsten, irrigsten, grundver-
derblichsten Lehren; denn das Dogma vom Gewissenszwang
hebt alle Begriffe, alle Gesetze der Ethik und Gerechtigkeit auf,
rechtfertigt jedes Verbrechen, wie Bayle trefflich nachweist. Er-
kennen wir, dass gerade die Ungldubigen, die Freigeister, kurz,
diejenigen, welche die unterdriickte Macht der Vernunft wieder
zu heben suchten, es waren, welche der Menschheit die Unter-
schiede zwischen Recht und Unrecht, zwischen Wahrheit und
Liige, zwischen Gut und Schlecht wieder offenbarten! Erkennen
wir, dass es kein Heil fiir die Menschheit ausser der Ver-
nunft gibt! Der

1 Vorlesungen iiber das Wesen d. R., S. 366f.

28



Glaube mag den Menschen beseeligen, beruhigen; aber soviel ist
gewiss: er bildet, er erleuchtet nicht den Menschen, er
loscht vielmehr das Licht im Menschen aus, um angeblich ein
anderes, iibernatiirliches Licht an seine Stelle zu setzen. Aber es
gibt nur Ein Licht — das Licht der Natur, das in den Tiefen der
Natur der Dinge gegriindete Licht, das allein auch das géttliche
Licht ist, die Lichter in Plural sind gemachte Lichter — wer die-
ses eine Licht verlisst, begibt sich in die Finsternis.l1 Mais
[sagt Leibnitz2] c’est un malheur des hommes
de se dégouter enfin de la raison méme et de
s’ennuyer de la lumiere. Les chimeres
commencent a revenir et plaisent, parce
qu’elles ont quelque chose de merveilleux.”

,Die glaubigen Theologen und Philosophen haben zwar allen
ihren Verstand aufgeboten, um die augenfilligen Widerspriiche
der Wirklichkeit mit der religiésen Einbildung einer gottlichen
Vorsehung auszugleichen; aber es vertridgt sich weit mehr mit
einem wahrheitliebenden Herzen, weit mehr selbst mit der Ehre
Gottes oder eines Gottes, sein Dasein geradezu zu leugnen, als
durch die schindlichen und albernen Kniffe und Pfiffe, welche
die gldubigen Theologen und Philosophen zur Rechtfertigung
der gottlichen Vorsehung ausgeheckt haben, sein Dasein kiim-
merlich zu fristen. Es ist besser ehrenvoll zu fallen, als ehrlos zu
bestehen. Der Atheist ldsst aber Gott ehrenvoll fallen, der
Theist, der Rationalist dagegen ehrlos, a tout prix beste-
hen!”

Ferdinand Heigl (1839-1903):

,Die moralischen Zustidnde in der gebildeten Welt, iiber deren
Glaubenslosigkeit so viel geklagt wird, sind besser

1 Feuerbach: Bayle, S. 164.
2 Opera omnia, T. II, pag. 168.

29



geworden als sie frither waren und tibertreffen weitaus den sitt-
lichen Zustand der unaufgeklidrten Massen. Ja, wir behaupten
sogar, eine wahre Tugend ist nur da, wo das Gute selbstlos,
ohne Aussicht auf eine Belohnung und noch dazu auf eine ewige
geschieht, — unsere Religionen machen im Grunde gemein, die
Tugend, die ihre Anhénger ausiiben, ist eine egoistische, wuche-
rische, — denn sie sind gut, um mit der kurzen Spanne Zeit, die
sie es sind, mit dem geringen Aufwande der Wohltaten, die sie
spenden, der sog. Nachstenliebe, die sie iiben, eine ewige Selig-
keit, ein nie endendes Leben voller Jubel und ewiger Kirchweih
einzutauschen.

Das Gute ist nur da selbstlos geiibt, wo weder Furcht noch
Hoffnung besteht, und so wird der Atheismus, welcher, um allge-
mein zu werden, hochste Bildung, weil hochste Erkenntnis vor-
aussetzt, auch der Ausgangspunkt der hiéchsten, der reinsten
Moral sein.”1

Paul Heinrich Dietrich von Holbach (1723 bis
1789):

,Die Religion (der Kirche, der Theologen) hat zu allen Zeiten
nichts getan als den Geist des Menschen mit Finsternis zu erfiil-
len und ihn in der Unwissenheit iiber seine wahren Verhalt-
nisse, seine wahren Pflichten, seine wahren Interessen zu erhal-
ten. Nur indem wir ihre Nebel und ihre Phantome beseitigen,
werden wir die Quellen der Wahrheit, der Vernunft, der Moral
und die wirklichen Motive, die uns zur Tugend fithren miissen,
entdecken. Die Religion fithrt uns sowohl tber die Ursachen
unserer Leiden wie iber die natiirlichen Heilmittel, die wir
dagegen anwenden konnen, hinters Licht: weit entfernt sie zu
heilen, kann sie dieselben nur verschlimmern, vervielfiltigen
und hartnickiger ma-

1 Spaziergénge eines Atheisten, 8. Aufl. (1907) S. 34.

30



chen. Sagen wir also mit einem berithmten Modernen [Lord
Bolingbroke, in seinen nachgelassenen Werken]: ,die Theologie
ist die Biichse der Pandora, und wenn es unmoglich ist, sie zu
schliessen, ist es zum mindesten niitzlich, darauf hinzuweisen,
dass diese Biichse in offenem Zustande so verhéngnisvoll ist’.”1

Heinrich Lhotzky, einer der edelsten Gottglaubigen und
Gottsucher unserer Tage, sagt iiber Gott und Atheismus:2

»hines ist jedenfalls klar und wird von Bekennern und Leug-
nern gleichméssig zugestanden, dass niemand Gott je gesehen
hat. Ferner sollte allmé&hlich tiberall anerkannt werden, dass es
keinen zwingenden Beweis fiir Gott gibt. Demnach sollte eigent-
lich jeder, der sich eine Vorstellung von Gott macht, so tief er
kann davon schweigen. Ist Gott selbst unbeweisbar, so erst recht
jede Vorstellung iber Gott. Sie kann nicht mehr sein als das
Sondereigentum eines jeden, ja man kann mit vollem Rechte
sagen, dass sie sicher falsch ist.

Wir Menschen koénnen alles nur nach unsern Sinnesein-
driicken beurteilen. Also vermégen wir uns keinesfalls eine Vor-
stellung von einem Wesen zu machen, das jenseits aller Sinnes-
moglichkeiten steht, das nie jemand sah, nie jemand sehen kann
und das in seiner Wesenheit von allem Bekannten in jeder
Beziehung abweichen muss.

Das ist ja die Ursache: warum es tiberhaupt einen Atheismus
gibt. Er ist im Wesen Gottes selbst begriindet und ist mit den
gewohnlichen Denkmitteln der Menschen véllig unwiderleglich.
Der echte Atheismus ruht auf grundehrlicher Wahrheitsliebe
und verzichtet auf Grund aller Erkenntnismoglichkeiten, die
dem Menschen in seinem

1 Le Bon-Sens ou Idées naturelles opposées aux Idees surnaturelles, a
Londres 1772; § 206.
2 Leben, ein Blatt fiir denkende Menschen, von Heinr. Lhotzky, V, 1, S. 9f.

31



jetzigen Zustande gegeben sind, auf jede Aussage iiber ein We-
sen, das jenseits dieses Seins vorhanden sein konnte. Da sich
ihm ausserdem die Welt als liickenloses Ganzes darstellt, so
weiss er schlechthin das Wesen Gott nicht unterzubringen und
zieht daraus den durch die Sinne gegebenen Schluss, dass Gott
nicht vorhanden sei.”

Zum Schluss noch eine ergédnzende Bemerkung:

Der kirchlich-fromme konservative ,Reichsbote” schrieb
anldsslich der Grindung des Keplerbundes, eines Kindes
reaktionérer Viter:

,Der neugegriindete Keplerbund wird in ganz Deutschland mit
lebhafter Freude begriisst. Derselbe will in allen Schichten
unseres Volkes Naturerkenntnis féordern, und zwar im
Gegensatz zu der heute so gewissenlos betriebenen Ausbeu-
tung der Naturwissenschaft von atheistisch-monistischer
Seite.”1

Hierzu ist zu sagen: wenn der Atheismus die Naturwissen-
schaft in seinem Sinne ,ausbeutet”, so ist das sein gutes Recht,
um so mehr als er mit ehrlichen Mitteln arbeitet und damit nur
einer Ueberzeugung nicht aber dem eigenen Vorteil dient. Er
hat weder die Moglichkeit, fette Pfriinden, noch Ehrendmter
noch Staatsstellen2 zu fischen und weiss das sehr wohl. Sein
Zweck ist nur, den blauen Dunst der tiberméchtigen Kirchen-
leute zu zerstreuen und die Menschen zur inneren Freiheit und
Wahrhaftigkeit zu erziehen. Diejenigen, die nicht wiinschen,
dass die innere Freiheit und Wahrhaftigkeit Verbreitung finde
und die

1 Vergl. ,Das freie Wort”, 7. Jahrg. Nr. 19 (1908) S. 754.

2 ,Der Grund fir die Erscheinung, dass man durch seine offene Stellung-
nahme als Atheist oder Dissident sich bei unseren Staatsbehoérden scha-
det, ist der, dass es eben ohne Gott kein Gottesgnadentum gibt, dass der,
der in religiéser Hinsicht an dem Hergebrachten riittelt, auch nicht
konservativ in anderen ist und dass man ohnehin das Volk am liebsten in
dem Dammer der alten Zeit sieht”, sagt Heigl (S. 85).

32



in dem Volke nur ein Werkzeug fiir ihre Ambitionen erblicken,
mogen dieses Vorgehen immerhin fiir gewissenlos erklaren, sie
durfen aber nicht hoffen, dass ihre Interpretation des Begriffes
,2Gewissen” in der Welt der Unbefangenen und Ehrlichen akzep-
tiert werde. Im tibrigen beutet der Atheismus oder Monismus
die Naturwissenschaft nicht in seinem Sinne aus, er ist viel-
mehr eine notwendige Folge der Naturerkenntnis und betrach-
tet und benutzt mit Recht ihre neueren Ergebnisse als Bestati-
gung der frither auf demselben Wege gewonnenen Ueberzeugun-
gen.

»Wie gliicklich, wie reich, wie méchtig, wie geehrt,” sagt Feuer-
bach, ,sind nicht noch heute die Gottgldubigen, wenn sie es
gleich nur noch mit dem Munde sind! Wie wahr ist der Aus-
spruch des Apostels, dass die Frommigkeit die Verheissung die-
ser und der kiinftigen Welt hat! O wie erbarmlich steht neben
diesem eminenten Segen der Frommigkeit die Tugend des
Atheismus da! O welch ein Tor ist doch der Atheist! Wie wenig
versteht er sich auf sein Heil, d.h. auf seinen irdischen und
himmlischen Profit!”1

Der Atheist kdmpft mit offenem Visier gegen den Wahn, der
die Natur verleumdet und den Zusammenhang des Menschen
mit ihr zerreisst und ihn zu einer Beute der Angst macht. Er
kampft mit der Ueberzeugung und Gesinnung im Herzen, die
sich in folgenden Worten Nietzsches ausspricht: ,Nachdem
Buddha tot war, zeigte man noch Jahrhunderte lang seinen
Schatten in einer Hohle — einen ungeheuren schauerlichen
Schatten. Gott ist tot: aber so wie die Art der Menschen ist, wird
es vielleicht noch Jahrtausende Hohlen geben, in denen man
seinen

1 Gottheit, Freiheit und Unsterblichkeit vom Standpunkte der Anthropolo-
gie, I1. Aufl. Leipzig 1890. S. 238f.

33



Schatten zeigt. — Und wir — wir miissen auch noch seinen Schat-
ten besiegen!”1

Das heisst aber allein um innern Lohn gegen eine Welt kdmp-
fen.

3. DIE WAHRE BESCHAFFENHEIT DER
GRUNDLAGEN DER CHRISTLICHEN KIRCHEN,
INSBESONDERE DER PAPSTKIRCHE.

La religion de Rome considére toutes les nations comme de
grands troupeaux, faits pour étre tondus et consommeés selon
le bon plaisir des bergers.

Le comte de Santo Domingo.

Die Ergebnisse des ersten Kapitels berechtigen uns zu der
Behauptung, dass das Christentum keinen gottlichen Stifter
gehabt haben kann, so wenig wie irgend eine andere Religions-
form.

Mit dieser, wenn auch gut fundierten Behauptung kénnen wir
uns jedoch nicht begniigen. Da wir die Haltlosigkeit der An-
spriche namentlich der Papstkirche nachweisen und dazu
beitragen wollen, dass sie in ihre Schranken zuriickverwiesen
werde, miissen wir uns nach weniger allgemeinen Argumenten
gegen diese Institution umsehen.

Die Papstkirche ,in ihrer gegenwartigen Gestalt steht und
fallt ... mit dem Glauben an die Geschichtlichkeit des Gotterlo-
sers, weil alle hierarchischen Anspriiche und Machtbefugnisse
der Kirche sich darauf griinden, dass ein historischer Jesus ihr
durch die Vermittlung der Apostel diese Machtbefugnisse tiber-
tragen habe,” sagt

1 Werke (KI. 8° Ausgabe), Erste Abtlg. Bd. V (,,Die frohliche Wissenschaft”)
S. 147

34



Arthur Drews.1 Zur Bestéitigung dieses Satzes diene folgender
Passus in dem gemeinsamen Hirtenschreiben der bayerischen
Bischéfe vom April 1908:

LFur die Erkenntnis der hoheren Wahrheit, zumal der
offenbarten, hat der Sohn Gottes in seiner Kirche ein oberstes
Lehramt bestellt, das mit untriiglichem Munde die wahre und
unverfilschte Lehre Christi verkiindet und neu aufgetauchte
Irrlehren und falsche Meinungen als solche kennzeichnet und
verurteilt.”

Wie steht es aber mit diesem historischen Jesus?

Die Ergebnisse — namentlich die jingsten — der geschicht-
lichen und philosophischen Forschung und Kritik der letzten
zehn Jahre haben bei allen nicht theologisch verderbten und mit
der Materie einigermassen vertrauten Geistern den letzten
Zweifel an der Tatsache beseitigt, dass Jesus eine Gestalt des
Mythus ist und von seiner historischen Existenz nicht die Rede
sein kann. Was vordem (und schon in sehr frither Zeit wurde die
historische Existenz Jesu in Zweifel gezogen2) nur eine nicht
oder doch nicht geniigend bewiesene Hypothese war, ist durch
die Forschungsergebnisse der John M. Robertson, Emile Bur-
neuf, Hochart, Kalthoff, William Benjamin Smith, P. Jensen,
Lietzmann, Arthur Drews, Steudel, Briickner, Niemojewski zur
Gewissheit geworden.

Eine Position der Theologie nach der andern wurde unhaltbar,
eine Stelle der Evangelien nach der andern erwies sich als nicht
urspriinglich, als Lehngut, als Nachklang alter Mythen, ja, es
stellte sich heraus, dass ,,Christen-

1 Die Christusmythe, Jena, Diederichs, 1909, S. 187; 2 Mk. ein auch buch-
technisch mustergiiltiges Werk, das alle Ergebnisse der Forschung zusam-
menfasst und neue Gesichtspunkte in grosser Zahl beibringt. Es kann
nicht genug empfohlen werden.

2 Es sei nur auf das berithmte Wort Papst Leos X. gegeniiber dem Kardi-
nal Bembo hingewiesen: ,Wieviel Uns und den Unsrigen die Fabel von
Christo eingebracht hat, ist aller Welt bekannt” (Corvin, Pfaffenspiegel, 2.
Aufl. [1869], S. 216)

35



tum” und Jesuskultus &lter sind als der Christus der Evange-
lien, dass sie nur eine Variante alter orientalischer Kulte und
Religionen darstellen.

Es ist nicht zuviel behauptet, wenn man sagt, dass die Evange-
lien so gut wie nichts enthalten, was nicht schon gegeben gewe-
sen, was urspriinglich wire, kaum ein neuer Gedanke findet
sich in ihnen.

Gegeben war: die Jungfrau Mutter; die wunderbare Geburt des
gottlichen Kindes (40f. u. 46);1 die Flucht nach Aegypten (40);
der 25. Dezember als Geburtstag (43); die Anbetung der Hirten
und Konige (47); die Geburt im Stalle; die Kuh in diesem Stalle
(48); der bethlehemitische Kindermord (40); der Sohn des Zim-
mermanns (54); die Taufe (58); die Beschidmung der
Schriftgelehrten im Tempel durch den Knaben (49); die Zwolf-
zahl der Apostel, der Lieblingsjiinger und der Jiingerverriter,
die Versuchungsgeschichte (140); das Lehren durch Gleichnisse
(140); die Bergpredigt, das Gleichnis vom verlorenen Sohn, vom
Sdemann (149); die Verkldrung Jesu auf dem Berge (59); der
Einzug in Jerusalem; die Tempelreinigung; die Wundertétigkeit
des Gottmenschen (139); das Abendmahl (61, 98, 139); der Name
,Jesus” und seine Bezeichnung als ,Messias-Christus” (96); der
leidende, sterbende und wiederauferstehende Gott (das Selbst-
opfer des Messias (61 f.); der Gott am Marterholz (45); der
Schacher Barrabas (35); das Lamm, das der Welt Siinde tragt
(28 f.); der ,Menschensohn” (53); die Idee des Mittlers und des
Heilands (56); die Dreieinigkeit (54); das Gebot der Ausiibung
der Missionstéatigkeit (51); das ,Felsengrab” des Heilands (139);
die Klage der Frauen am Grabe (41, 139); die Siegesfahne (55);
das Kreuz als Symbol der Auferstehung und des Lebens (96); die
Redewendungen

1 Die eingeklammerten Ziffern bezeichnen die Seiten bei Drews, Christus-
mythe.

36



und Bilder: das ,Wasser” oder ,Brot der Lebens”, der ,zweite
Tod”, das ,Licht des Lebens”, der ,,Weinstock”, der ,gute Hirte”
usw. (67); das Lamm (69); der Nimbus (72) usw. usw., nicht zu
vergessen auch: Teufel, Holle und Damonenglaube.

,<Da ihre wesentlichsten Momente teils im derzeitigen jiidi-
schen Glauben selbst, teils in demjenigen der Nachbarvolker
und der alttestamentlichen Ueberlieferung nachweisbar sind, so
kann das Zustandekommen der Lebensgeschichte Jesu in den
Evangelien ohne historischen Jesus auch nicht als ein
unlésbares Réitsel angesehen werden.”1

Einer der hauptsichlichsten Einwénde, auch von Laienseite,
stutzt sich auf die zahlreichen individuellen Ziige, mit denen das
Bild des Heilands ausgestattet ist und auf die Anschaulichkeit
der Darstellung in den Evangelien. Die ausfiihrliche Widerle-
gung dieses die menschliche Phantasie und die schriftstelleri-
sche Geschicklichkeit der betreffenden Autoren unterschéatzen-
den Einwandes moge man bei Drews nachlesen.2

Ebensowenig stichhaltig ist der Hinweis der Theologen auf die
HShinzigartigkeit” der Lehre Jesu. ,,Es hat sich nichts von allem
zu diesem Zwecke Angefiihrten halten lassen. Weder hat der
Jesus der Synoptiker eine neue héhere Sittlichkeit, noch ein
vertieftes Gottesbewusstsein, weder die ,unersetzliche Bedeu-
tung der einzelnen Menschenseele” im heutigen individualisti-
schen Sinne des Wortes, noch auch nur die Freiheit gegeniiber
dem jidischen Gesetz, weder die Immanenz des Gottesreiches,
noch irgend etwas sonst gelehrt, was iiber die Fiahigkeiten eines
andern geistig hervorragenden Menschen seiner Zeit hinaus-
ging. Selbst die Liebe, die allgemeine Nichstenliebe, deren Pre-

1 Drews, Christusmythe, S. 139.
2 S. 142f.

37



digt bei der grossen Masse der Laien als der grosste Ruhmes-
titel des historischen Jesus gilt, spielt bei den Synoptikern in
Jesu sittlicher Lebensauffassung keineswegs eine so zentrale
Rolle, sondern erhebt sich bei ihnen nicht iiber dasjenige
Niveau, das ihr auch schon im Alten Testamente zugestanden
wurde.”1

,und so sehen wir denn auch tatséchlich die vor kurzem (bei
den liberalen protestantischen Theologen) so tippig blithende
Verherrlichung der Lehre Jesu neuerdings in immer
bescheidenerem Masse auftreten, wie denn z.B. Wrede in bezug
auf einen der Hauptpunkte der liberalen Jesusverehrung, nim-
lich die ,,Gotteskindschaft” offen eingestellt, dass diese Auffas-
sung schon ldngst vor Jesus im Judentum bestanden, auch nicht
erst Jesus Gott als den liebenden ,Vater” jedes einzelnen
gelehrt, ja, den Vaternamen Gottes nicht einmal in den Vorder-
grund gestellt habe.2 Aber dafiir beruft man sich nun um so ent-
schiedener auf die ,ungeheuren Wirkungen”, die das Auftreten
Jesu im Gefolge gehabt habe, und sucht aus ihnen dessen tber-
ragende Grosse und ,Einzigartigkeit” zu erweisen, als ob die
Wirkungen, die von einer Personlichkeit ausgehen, in genauem
Verhiltnis zu ihrer menschlichen Bedeutung stehen miissten,
und als ob jene Wirkungen dem ,historischen” und nicht viel-
mehr dem mythischen Jesus, d.h. der Idee des sich selbst fiir die
Menschheit opfernden Gottes, zuzuschreiben wéren! So haben
wir denn in den Evangelien in der Tat nichts anderes als den
Ausdruck des Gemeindebewusstseins vor uns. In dieser Hinsicht
besteht die von Kalthoff vertretene Auffassung durchaus zu
Recht und ist auch durch die Einwénde seiner Gegner

1 Drews, Christusmythe 150 f. — Vergl. hierzu auch W. Soltau: ,Humanitit
und Christentum in ihren Beziehungen zur Sklaverei”. (Neue Jahrbiicher
f. d. klass. Altertum, Geschichte etc. XI. Jahrgang (1908), 1. Abtlg. 5. Heft,
S. 336-50.)

2 Wrede, Paulus, 91.

38



in keiner Weise erschiittert worden. Das Leben Jesu, wie
die Synoptiker es schildern, bringt nur in
historischem Gewande die metaphysischen
Vorstellungen, religiosen Hoffnungen und &dus-
seren wie inneren Erlebnisse der auf Jesus als
Kultgott gegriindeten Gemeinde zum Aus-
druck. Seine Ausspriiche, Reden und Gleich-
nisse spiegeln nur die religios-sittlichen
Grundanschauungen, die jeweiligen Stimmun-
gen, die Niedergeschlagenheit und die Sieges-
freudigkeit, den Hass wund die Liebe der
Gemeindemitglieder wieder, und die Verschie-
denheiten und Widerspriiche der Evangelien
erkldren sich als Entwicklungsstufen des Mes-
siasgedankens in verschiedenen Gemeinden
und zu verschiedenen Zeiten. Christus nimmt folglich
in den religiéssozialen Genossenschaften, die sich nach ihm
benennen, genau dieselbe Stellung ein, wie Attis in den phrygi-
schen, Adonis in den syrischen, Osiris in den &gyptischen
Kultgenossenschaften: er ist nur eine andere Form dieser
vorderasiatischen Vereinsgotter oder Gemeindepatrone selbst,
und der ihm gewidmete Kultus zeigt im wesentlichen die
gleichen Formen, wie derjenige der genannten Gotter. Die Stétte
der blutigen Siihnopfer der Attisgldubigen, wo diese bei der
jahrlichen Mérzfeier die ,Bluttaufe” empfingen, die Vergebung
ihrer Siinden erhielten und zu einem neuen Leben ,,wiedergebo-
ren” wurden, war in Rom der vatikanische Hiigel, und zwar
genau die Stelle, wo sich mit dem Christentum die Peterskirche
tber dem sogenannten Grabe des Apostels erhob. Es war im
Grunde nur eine Verdnderung des Namens, nicht der Sache,
wenn der Oberpriester des Attis seine Rolle mit

39



derjenigen des Christus vertauschte und der Christuskultus
sich von diesem neuen Mittelpunkte aus iiber die andern Teile
des romischen Imperiums verbreitete.”1

Der Jesus Christus, von dem uns die Evangelien erzéhlen, hat
also nie auf Erden gewandelt, — eine vorchristliche Kultgottheit
oder Gottesform Jesus aber gehort fir uns, die wir nicht die
Augen vor den Tatsachen verschliessen, in eine Reihe mit den
babylonischen, vorderasiatischen, persischen, indischen, griechi-
schen, mexikanischen usw. Gottheiten, d.h. sie hat nur ein religi-
onswissenschaftliches Interesse.2

Der ,historische’ Jesus ist nicht frither, sondern spéter als
Paulus und hat als solcher stets nur als Idee, als fromme Dich-
tung in den Kopfen der Gemeindemitglieder gelebt, und nicht
das Neue Testament mit seinen vier Evangelien ist der Kirche
gegeniiber das Frihere, sondern die Kirche ist das Urspriing-
liche, die Evangelien hingegen sind das Abgeleitete, stehen
daher auch in allen ihren Teilen im Dienste der kirchlichen Pro-
paganda3 und kénnen in keinem Sinne auf historische
Bedeutung Anspruch machen.”4

1 Drews, Christusmythe, 151ff.

2 Uber Jesus als vorchristlichen jiidischen Kultgott vergl. W.B. Smith: ,Der
vorchristliche Jesus”, Giessen 1906, Kap. I, wo er mit grossem Scharfsinn
und mustergiiltiger Sorgfalt den Nachweis fithrt, dass Jesus eine
vorchristliche Gottheit gewesen sei, — und zwar der jiidische Gott unter
einem bestimmten Gesichtspunkte, ndmlich als der Erretter, der Hiuter
oder Heiland, was schon in dem Namen Jesus liegt. (,Damit steht der Aus-
druck ganz und gar mit Kompositionen wie Zeus Xenios, Hermes Psycho-
pompos, Yahveh S’b’aé6th und unzihligen anderen sowohl in den klassi-
schen, als auch in den semitischen Sprachen in Parallele”. ,Auch Christus
bedeutete die gleiche Gottheit unter einem ein wenig anderen Gesichts-
punkt, ndmlich als den Messias, Konig, Richter”. S. 40.)

3 ,Das Neue Testament ist ein Werk der katholischen Kirche, und die
Berufung auf neutestamentliche Schriften als an sich glaubensverbindlich
ist ein Dogma der katholischen Kirche. Daraus mag sich jeder den Schluss
ziehen, den er fir gut und richtig hilt”. (Gust. Kriiger, Die Entstehung des
Neuen Testaments, 1896, S. 26.)

4 Drews, S. 179.

40



Nachdem wir nun tber den Heros der Evangelien Klarheit
gewonnen haben, ist es von besonderem Reiz, den oben zitierten
Satz aus dem Hirtenbrief der bayerischen Bischéfe noch einmal
durchzulesen: ,Fiir die Erkenntnis der h6heren Wahrheit, zumal
der offenbarten, hat der Sohn Gottes in seiner Kirche ein
oberstes Lehramt bestellt, das mit untriiglichem Munde die
wahre und unverfilschte Lehre Christi verkiindet und neu
aufgetauchte Irrlehren und falsche Meinungen als solche kenn-
zeichnet und verurteilt.”

Der Sohn Gottes ist ein Phantasieprodukt und kann als sol-
ches keine Kirche gegrindet haben, man kénnte also schon von
vornherein sagen, der Fels, auf den er sie gegriindet haben soll,
der evangelische Petrus, sei ebenso legendér wie sein Meister.
Zu allem Ueberfluss ldsst sich seine Legendenhaftigkeit aber
schlagend beweisen. Man lese die eindringenden Untersuchun-
gen, die Arthur Drews in seiner ,,Christusmythe”l und im Freien
Wort2 niedergelegt hat.

Die ,offenbarte Wahrheit” ist ebenso gut fundiert, wie die Got-
tessohnschaft und historische Existenz Christi, wir brauchen
uns daher auch nicht den Kopf dariiber zu zerbrechen, was wohl
mit der ,Erkenntnis zumal der geoffenbarten Wahrheit”
gemeint sei. Die ,hohere Wahrheit” aber zu erkennen ist dank
der bei ihnen durch intensive Suggestion hervorgerufenen
Geistesverderbnis niemand unfihiger als die Reprédsentanten
des wie die ganze Papstkirche auf das Gegenteil gegriindeten 3
obersten Lehramtes der Kirche, iiberhaupt die orthodoxen Prie-

1 S. 168ff. (Die Petruslegende).

2 9. Jahrg., S. 171ff. und 220ff. (Die Petruslegende); S. 348ff. (Der paulini-
sche und der evangelische Petrus).

3 Schiller tiber Papst Hadrian VI. (der ein Germane war!): ,.... er vergass,
dass das kiinstlichste aller Gebdude nur durch eine fortgesetzte Verleug-
nung der Wahrheit erhalten werden konnte ...” (in: Uber naive und senti-
mentalische Dichtung).

41



ster. ,Die Geschichte der Entwickelung der Kirche in den ersten
Jahrhunderten ist eine Geschichte der unverschiamtesten
literarischen Filschungen, roher Gewalttiatigkeit und plumper
Spekulation auf die Leichtgldubigkeit der grossen Masse. Das
Pochen auf die ,,Glaubwiirdigkeit” der christlichen Schriftsteller
jener Zeit kann daher bei den Kundigen hichstens nur ein ironi-
sches Lacheln hervorrufen. Hier ist schlechtdings nichts von
einem ,,geheimnisvollen Walten Gottes”, von ,,wunderbarem Ur-
sprung”, von einer ,gottlichen Offenbarung und Leitung der Vor-
sehung” zu verspiiren,”1 sagt Arthur Drews. So war es damals, —
und heute?? Seiner ganzen Erziehung und Vorbildung nach
kann der orthodoxe Priester iiberhaupt keinen Begriff von
Wahrheit haben. Ich kann es mir nicht versagen, hier einige
wuchtige Sitze Nietzsches anzufiigen, die das Verhéltnis grell
beleuchten: ,Solange der Priester noch als eine hohere Art
Mensch gilt, dieser Verneiner, Verleumder, Vergifter des Lebens
von Beruf, gibt es keine Antwort auf die Frage: was ist Wahr-
heit? Man hat bereits die Wahrheit auf den Kopf gestellt, wenn
der bewusste Advokat des Nichts und der Verneinung als
Vertreter der ,Wahrheit” gilt ...”2

»Was ein Theologe als wahr empfindet, das muss falsch sein:
man hat daran beinahe ein Kriterium der Wahrheit.”3

,unsere Zeit ist wissend... Was ehemals bloss krank war,
heute ward es unanstidndig, — es ist unanstéindig, heute Christ
zu sein ... Ich sehe mich um: es ist kein Wort von dem mehr
ubriggeblieben, was ehemals ,Wahrheit” hiess, wir halten es
nicht mehr aus, wenn ein Priester das Wort ,,Wahrheit” auch nur
in den Mund

1S. 133, Anm. 2.

2 Werke, I. Abtlg. Band VIII. S. 224 (,Der Antichrist”, Abschnitt 8) Leipzig,
Naumann, 1899.

3 Ebenda, Abschnitt 9.

42



nimmt. Selbst bei dem bescheidensten Anspruch auf Rechtschaf-
fenheit muss man heute wissen, dass ein Theologe, ein
Priester, ein Papst mit jedem Satz, den er spricht, nicht nur irrt,
sondern liigt, — dass es ihm nicht mehr frei steht, aus ,,Un-
schuld”, aus ,,Unwissenheit” zu liigen.1 Auch der Priester weiss,
so gut es jedermann weiss, dass es keinen ,,Gott” mehr gibt, kei-
nen ,Siinder”, keinen ,Erloser”, — dass ,freier Wille”, ,sittliche
Weltordnung” Ligen sind: der Ernst, die tiefe Selbstiiberwin-
dung des Geistes erlaubt niemandem mehr, hieriiber nicht
zu wissen ... Alle Begriffe der Kirche sind erkannt als das, was
sie sind, als die bosartigste Falschmiinzerei, die es gibt, zum
Zweck, die Natur, die Natur-Werte zu entwerten; der
Priester selbst ist erkannt als das, was er ist, als die gefihr-
lichste Art Parasit, als die eigentliche Giftspinne des Lebens ...
Wir wissen, unser Gewissen weiss heute — was iiberhaupt
jene unheimlichen Erfindungen der Priester und der Kirche
wert sind, wozu sie dienten, mit denen jener Zustand von
Selbstschindung der Menschheit erreicht worden ist, der Ekel
vor ihrem Anblick machen kann - die Begriffe ,Jenseits”,
Jungstes Gericht”, ,Unsterblichkeit der Seele”, die ,Seele”
selbst; es sind Folter-Instrumente, es sind Systeme von
Grausamkeiten, vermoge deren der Priester Herr wurde, Herr
blieb ... Jedermann weiss das: und trotzdem bleibt
Alles beim Alten. Wohin kam das letzte Gefithl von
Anstand, von Achtung vor sich selbst, wenn unsere Staatsmén-
ner sogar, eine sonst sehr unbefangene Art Mensch und Anti-
christen der Tat durch und durch, sich heute noch Christen nen-
nen und zum Abendmahl gehn? ... Ein First an der Spitze sei-
ner Regimenter,

1 Ein Beweis fiir die Richtigkeit der Behauptung Nietzsches ist u. a. der
Syllabus des neunten und die Ergdnzung dazu des zehnten Pius. — Siehe
den bibliograph. Anhang.

43



prachtvoll als Ausdruck der Selbstsucht und Selbstiiberhebung
seines Volks, — aber, ohne jede Scham, sich als Christen beken-
nend! ... Wen verneint denn das Christentum? Was heisst es
,Welt”? Dass man Soldat, dass man Richter, dass man Patriot
ist, dass man sich wehrt; dass man auf seine Ehre hilt; dass
man seinen Vorteil will; dass man stolz ist ... Jede Praktik
jedes Augenblicks, jeder Instinkt, jede zur Tat werdende Wert-
schatzung ist heute antichristlich: was fir eine Missgeburt
von Falschheit muss der moderne Mensch sein, dass er
sich trotzdem nicht schamt, Christ noch zu heissen!”1

Die wahre Tendenz des oben zitierten und in seinen Einzelhei-
ten beleuchteten Hirtenschreibens, das uns mit aller winsch-
baren Deutlichkeit die Anspriiche der Papstkirche erkennen
lasst, ist die Unterdriickung der Lehr- und Forschungs- ja der
Denkfreiheit. Von dieser Tendenz der Kirche soll im folgenden
Kapitel eingehender die Rede sein.

Keine Religion fliesst aus einer einzigen Quelle und keine
erhilt sich unverdndert: das Volkstum, aus dem sie erwuchs,
wandelt sich, und der Geist verschiedener Zeiten ist ein
verschiedener. Wird sie einem fremden Volkstum aufokuliert,
oder von einem solchen freiwillig tibernommen, so nimmt sie
Zige von dessen Charakter auf und verliert von den eigenen.
Die spéitere Entwicklung einer Religion ist ihren Anfingen oft
diametral entgegengesetzt, (was ihrer Heilighaltung aber kei-
nen Abbruch zu tun pflegt,) und ihre Grundideen pflegen in dem
Masse verleugnet zu werden, wie ihr Priestertum erstarkt, auch
infolge Ueberwucherung durch eine Fille von Nebenséch-

1 Ebenda, Abschnitt 38.

44



lichkeiten, die dann gerne als das Wesen der Sache angesehen
und gepflegt werden, in Vergessenheit zu geraten. So erstickte
der in dem oben festgestellten wahren Sinne des Wortes reli-
giose Kern der in ihren wesentlichen Gedanken wer weiss wie
alten Christusreligion, ihr fruchtbarer lebendiger Grundge-
danke — der sich in den Worten ausspricht: ,Das Reich Gottes ist
inwendig in Euch” und ,,Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe
bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm”, oder, was dasselbe ist:
Die Liebe ist der Gott der Menschen — im rémischen ,,Christen-
tum”, in dem hoffnungslosen Wust horribler Nebenséchlichkei-
ten und Missverstindnisse eines statutarischen Kirchenglau-
bens, ward seine warme Menschennidhe im Herrschaftsbereich
der Nachfolger der Oberpriester des Attis und des Mithra, die
sich als Statthalter Christi auf Erden etikettierten, zu einer
Religion der Eifersucht, des Hasses und der Verfolgung, zu
einem politischen Machtmittel unedelster Art.

Wollten wir an eine ubernatiirliche Herkunft und ununterbro-
chen andauernde Gottlichkeit des Christentums glauben, wie
die Kirche es verlangt, so miissten wir uns Gott als Eklektiker,
als gelehrigen Schiiler von Mysten und Philosophen, von
Priestern, Pipsten und Konzilien, als ein ausserordentlich
anpassungsfiahiges Wesen vorstellen.

Das Christentum ist ein Religionsgemisch. ,Es gehort auch sei-
nerseits jenen vielgestaltigen religiosen Bewegungen an, die um
die Wende unserer Zeitrechnung miteinander um die Vorherr-
schaft rangen. Aus der apokalyptischen Stimmung und der Mes-
siashoffnung der jiidischen Sekten hervorgegangen, hat es
nichtsdestoweniger den Kern seiner Lehre, sein spezifisch
Eigentiimliches, wodurch es sich vom gewohnlichen Judentum
unterscheidet,

45



die Zentralidee des sich selbst fiir die Menschheit opfernden
Gottes, der Naturmystik der umwohnenden Vélkerschaften ent-
lehnt, die diesen Glauben im Zusammenhange mit dem
Feuerkultus aus einer friitheren nérdlichen Hei-
m at nach Asien iibertragen haben.”1

Aus einer nordlichen — nordeuropéischen — Heimat!2 Und spé-
ter ndhrte sich der Norden von der orientalisierten Form seiner
eigenen uralten religiosen Vorstellungen, nachdem er sie fast bis
zur Unkenntlichkeit verzerrt, in Demut aus sechster Hand
zuriickempfangen hatte. Als er dann endlich in der
Reformationszeit das Orientalische samt dem Priesterjoch ab-
schiittelte, gelang ihm, da er sich iiber den wahren Charakter
der Bibel nicht im Klaren war, die Befreiung doch nicht so voll-
stdndig, dass nicht noch eine grosse Aufgabe fiir die Zukunft
ubriggeblieben wire. Einmal, in Voélkerkindheitszeiten, hat er
zu einer ungeheueren folgenschweren Bewegung den Anstoss
gegeben, — jetzt nach Jahrtausenden, da aus der einst reinen
Quelle ein ungeheurer tritber Sumpf geworden ist, ist es an der
Zeit, dass er aus dem reifen Geist des Mannesalters seiner Vol-
ker der Welt ein neues, ein befreiendes Geschenk macht.

Da also an der natiirlichen Herkunft des Christentums kein
Zweifel obwalten kann, liegt auch ,nicht der geringste Grund
vor, die Glaubensinhalte der verschiedenen Richtungen, in die
es zerfillt, nicht ebenso unter die Lupe zu nehmen (zumal wenn
es im Interesse der Befreiung des Reiches und seiner Vilker
vom dJoch der Papstkirche geschieht), wie die irgendwelcher
andern Religionen, den Rosenkranz mit mehr Respekt zu behan-
deln als die Gebet-

1 Drews, Christusmythe, 119f.
2 Vergl. die Ausfiihrungen von Drews auf S. 44f.

46



miihle, den Papst als Kirchenhaupt mit andern Augen zu
betrachten als den Dalai-Lama oder einen mongolischen Ober-
Schamanen. Kein Gebiet des Menschlichen darf der Kritik, ohne
die es keine Erkenntnis, keine Wahrheit gibt, verschlossen sein
und gelte es fiir noch so heilig. Eine absolute Heiligkeit gibt es
nicht. Was dem Primitiven heilig ist, ist es dem Fortgeschritte-
nen nicht, was dem Mohammedaner, ist es dem Christen nicht.
Aller Fortschritt bedeutet im Grunde eine Missachtung des
Heiligen; denn er bricht mit etwas Altem, durch das Alter und,
was eng damit zusammenhidngt, durch den Aberglauben
Geheiligtem. Daher die Ergebnisse des Fortschrittes denn oft
den Zuriickgebliebenen als Teufelswerk gegolten haben.

»~Was gestern noch Religion war,” sagt Feuerbach,1 ,ist es heute
nicht mehr, und was heute fiir Atheismus, gilt morgen fiir Reli-
gion.”2

Und wie auf der einen Seite der Fortschritt der Heiligkeit eine
Grenze zieht, tun es auf der andern die ethnographischen
Unterschiede. Beweis: das trotz aller Schonfiarberei immer wie-
der zutage tretende Fiasko der Missionen.

4. KIRCHE UND DENKFREIHEIT

,sDas Denken ist keineswegs etwas Urspriingliches, Erstes,
ein Urquell aller Dinge, sondern das letzte hochste Ergebnis,
die Spitze der Naturentwicklung”.

Wilh. Jordan.

Am Fusse der Albanerberge, wenige Meilen von Rom entfernt,
liegt das festungsartige Kloster Grotta Ferrata. Der Architrav
uber der Tiir, die aus der Vorhalle ins

1 Wesen des Christentums, S. 74.

2 Vergl. Harnacks Vortrag tiber den Atheismus, der den hiochsten Zorn des
orthodoxen ,Reichsboten” erregt hat. Bericht dariiber im Berliner Tage-
blatt vom 9. 1. 1908.

47



Innere der Kirche fiihrt, zeigt die mittelalterliche griechische
Inschrift: ,Die Ihr ins Tor des Hauses eintreten wollt, lasset
draussen den Rausch der Gedanken, dass Thr wohldenkend fin-
det den Richter drinnen!”

Diese Worte konnten ebensogut iiber dem Hauptportal von S.
Giovanni in Laterano, ,aller Kirchen Roms und des Erdkreises
Mutter und Haupt” oder von Sankt Peter, ja sie konnten uber-
haupt iiber dem Eingang jeder Kirche stehen; denn sie sind die
reinste Aeusserung der positiven Religion, d.h. der politisch
orientierten priesterlichen Glaubenssysteme. Der ,Richter drin-
nen” ist niemand anderes, als der hinter seinem Vorwand, d.h.
hinter ,,Gott” versteckte Priester.

Ein andres Bild, zugleich fiir die romische Kirche ein hochst
unerwiinschtes Erinnerungsmal an die brutale praktische
Konsequenz obiger Worte:

Auf dem Campo de’ Fiori zu Rom, der Siidwestecke des papst-
lichen Kanzleipalastes gegeniiber, erhebt sich an der Stétte, wo
vor 300 Jahren sein Scheiterhaufen lohte, das Denkmal Gior-
dano Brunos, den der ,Rausch der Gedanken” in Himmelsfernen
erhob, fiir die unsre Erde in ihrer Kleinheit nicht mehr Bedeu-
tung hat, als ein Sandkorn fiir das Meer, ob sie gleich die Kirche
zum einzigen Gegenstand der Sorge und des Interesses des Wel-
tengottes gemacht.

Mit dem ,Rausch der Gedanken” ist nicht etwa die Phantasie
gemeint, die ja die Schopferin aller Glaubensvorstellungen ist,
obwohl es an sich nicht wunderbar wére, wenn auch hier Petrus
seinen Herrn und Meister verleugnet hitte.1

1 Der seinen Herrn verleugnende Petrus ist die beste Allegorie auf die
,christlichen” Kirchen, insbesondere die rémische, die man sich denken
kann, mag man nun in diesem Herrn einen Menschen, einen Gott, oder die
geschichtlichen Urspriinge sehen.

48



Gemeint ist das kritische Denken, das iiber Gotter, ja selbst
uber den Priester hinwegschreitet, das hinter die heiligsten
Dogmen zuerst Fragezeichen setzt, um endlich schonungslos die
ihnen zugrunde liegenden Missverstidndnisse aufzudecken. Das
Denken, das mit der Sonde des Zweifels selbst dem Sanktissi-
mum zu Leibe geht, ist allen positiven Religionen ein Greuel,
und sie haben daher siamtlich das Bestreben, es in Acht und
Bann zu tun oder gar mit Feuer und Schwert zu verfolgen, d.h.
die Entwickelung des Menschen zu geistiger Reife zu hindern.

,2Hat man eigentlich”, fragt Nietzsche, ,die beriihmte
Geschichte verstanden, die am Anfang der Bibel steht, — von der
Hollenangst Gottes vor der Wissenschaft? ... Dies Priester-
buch par excellence beginnt, wie billig, mit der grossen
inneren Schwierigkeit des Priesters: er hat nur Eine grosse
Gefahr, folglich hat ,Gott” nur Eine grosse Gefahr... — es ist
mit Priestern und Goéttern zu Ende, wenn der Mensch wissen-
schaftlich wird! — Moral: Die Wissenschaft ist das Verbotene
an sich, — sie allein ist verboten. Die Wissenschaft ist dieerste
Siinde, der Keim aller Siinde, die Erbsiinde. Dies allein
ist Moral. - ,Du sollst nicht erkennen”: — Der Rest folgt dar-
aus.”1

Eine bestimmte geistige Entwicklungsstufe, eine beliebige
Phase des in vollem Flusse befindlichen Vorstellens eines Volkes
zur unverriickbaren Norm fiir alle Zukunft, zur endgiiltigen
Offenbarung, zum letzten Wort des Geistes, zur heiligen Grund-
lage und zugleich zum Ziel des menschlichen Lebens machen
wollen — wie dies die Tendenz der Kirche ist — das ist genau das-
selbe, wie wenn man jene Phase in der Entwicklung des Kindes,
da es be-

1 Werke, I. Abtlg. Bd. VIIL., S. 282f.

49



liebig aufgefangene Worte wahllos daherplappert, fiir eine von
ihm nicht mehr tiberbietbare Hohe der Vernunft erkliaren und es
an weiterem Fortschreiten verhindern wollte. Die von den Ebbe-
geistern bewirkte Erstarrung im  Fluss  befindlicher
Glaubensvorstellungen, deren Produkt die politisch orientierte
sogenannte positive Religion ist, ist ein solcher willkiirlicher
Eingriff in die Entwicklung des, was die grosse Masse betrifft,
noch sehr kindlichen Menschengeistes.

Die positiven Religionen sind entwicklungsfeindlich — ihr
schlechtes Gewissen macht sie dazu — folglich sind sie lebens-
feindlich; denn Leben ist Wandel, Fortschreiten, Entwickelung.
Sowie sie zur Macht gelangt sind, héren sie auf Kulturfaktoren
zu sein und wollen den Stillstand als Garantie ihres Besitzstan-
des, aber Stillstand ist Versumpfung, ist Tod. Indem wir gegen
die positiven Religionen und ihre gefdahrlichen Tendenzen kdmp-
fen, kimpfen wir um unser und unserer Mitmenschen Leben,
um die freie Entwickelung des Geistes. Eine Entwickelung des
Geistes ist aber nur moglich, wenn alle willkiirlich aufgetiirm-
ten Hindernisse der Freiheit des Denkens aus dem Wege
gerdumt werden. An erster Stelle steht hier die Prostituierung
der Schule durch die Kirche. Wo die Schule der Kirche ausgelie-
fert ist oder von der Kirche kontrolliert wird, wird die Jugend
systematisch zur Bigotterie, sittlichen Heuchelei und fanati-
schen Dummbheit erzogen. Eine Frucht namentlich rémisch-
klerikaler Erziehung, die allen Staatsmannern die Augen 6ffnen
sollte, ist z.B. der grosse Anteil der katholischen Bevolkerung an
der Kriminalitit; sie tibertrifft den der protestantischen um
mehr als das Doppelte.l Noch bedeutend grosser ist

1 Vergl. den Aufsatz von J. M. Schmitz: ,Die Mutter der Schule” in ,Das
Freie Wort”, Jahrg. 1909, S. 92f. — Wer sich ein Bild von den

50



die Verhiltniszahl des Anteils der romisch-katholischen Geist-
lichen, also der Urheber dieser Erziehung.

Das Denken ist die vornehmste und zukunftsreichste Lebens-
dusserung des Menschen, und es ist die heiligste Pflicht des
Staates, seine Entwickelung mit allen Mitteln zu férdern, — es
ist der beste Akt der Selbsterhaltung, den er ausiiben kann. ,Die
Naturgeschichte lehrt unzweideutig, dass die Zukunft der
Menschheit im Geiste liegt.”2

Ohne freie geistige Entwickelung keine ethisch vollwertige,
ihrer Pflichten gegeniiber ihren Mitmenschen und dem Staate
sich bewusste Personlichkeit. In der Behinderung der freien
geistigen Entwickelung aber erblickte die christliche Kirche ihre
Hauptaufgabe. Wenn sie herrschen wollte, brauchte sie eine
geistig unfreie unselbstdndige, leicht- und abergldubische
Masse, musste sie der Lehre ihres mythischen Helden, mit der
sie anfianglich, als sie noch iiber keine Machtmittel verfiigte, die
Massen gekodert hatte, ins Gesicht schlagen. Und sie wollte
herrschen. Sie zwang die Geister unter das Joch ihrer Glaubens-
statuten und demiitigte sie iiberdies — natiirlich zur Erhohung
ihrer eigenen Herrlichkeit, indem sie ihnen die Kraft absprach,
aus eigenem Herzen Gutes zu tun, um eine Gnade Gottes (lies:
der Kirche) daraus zu machen, wihrend sie

wahrhaft furchtbaren Friichten der romisch — klerikalen Volkserziehung
in Spanien (wo auf jedes 40. ménnliche Individuum eine Person der Kirche
kommt, und wo jeder zweite Mensch ein Analphabet ist) machen will, der
lese das Buch des Padre Don José Ferrandiz, eines ehemaligen katho-
lischen Geistlichen zu Madrid: ,Das heutige Spanien unter dem Joch des
Papsttums”, Frankf. a. M. 1909, Neuer Frankf. Verl., 205 S., 2.50 Mk. — Die
uberall zutage tretenden eiternden Schiden ihrer systematischen Verkiim-
merung des Denkens bei ihren Opfern hindern die Papstkirche freilich
nicht, sich mit eherner Stirn immer wieder als die Mutter aller Kultur zu
preisen und die Schulen fiir sich als die wahre Lehrerin der Weisheit und
der Tugend zu reklamieren.

2 H. Lhotzky: ,Die religiose Frage” (,Die Zukunft der Menschheit”, 2.
Béndchen) Berlin 1907, S. 3.

51



die Neigung zum Boésen als ihr Erbe von allem Anfang her
erklarte.

Gegen diese, man kann doch wohl mit Recht sagen, infame
theologische Lehre wendet sich Ludwig Feuerbach in folgenden
Satzen:

,oind die wirklichen natiirlichen Wesen nur Mittel, nur Instru-
mente Gottes, so sind sie es, sie mogen Gutes oder Boses tun.
Leugnet ihr, dass der Mensch aus eigener Kraft, aus eigenem
Herzen Gutes tut, so leugnet auch, dass er aus eigenem Herzen
Uebles, Boses tut; sprecht ihr dem Menschen die Ehre eines
Wohltiters ab, so sprecht ihm auch die Schande eines Uebel-
und Missetéters ab; denn um Béses zu tun, dazu gehort ebenso-
viel, ja oft noch mehr Kraft und Macht, als Gutes zu tun; aber
alle Kraft, alle Macht ist ja nach euch Gottes Kraft und Macht.
Wie lacherlich und zugleich wie boshaft ist es, dem Menschen
einerseits die Urséachlichkeit ab-, andrerseits wieder zuzuspre-
chen! Aber das ist das Wesen der Theologie, personifiziert des
Theologen, dass er ein Engel gegen Gott, aber ein Teufel gegen
den Menschen ist; dass er das Gute Gott, aber das Bise dem
Menschen, der Kreatur, der Natur zuschreibt. Allerdings kommt
das Gute, was ein Mensch tut, nicht bloss auf seine eigene Rech-
nung, ist nicht bloss das Werk seines eigenen Willens, sondern
auch das Resultat der natiirlichen und gesellschaftlichen Bedin-
gungen, Verhiltnisse und Umstidnde, unter denen ein Mensch
gezeugt und empfangen, erzogen und gebildet wurde. Aber es ist
der rohste, tiefste und aberglaubischste Egoismus, zu glauben,
dass diese Bedingungen, Verhiltnisse und Umstidnde und die
unter ihrem Einfluss in mir erzeugten Neigungen und
Gesinnungen in den Absichten und Ratschliissen eines Gottes
ihren Grund haben.”1

1 Vorlesungen tiber das Wesen der Religion, S. 208f.

52



»Wodurch sich iiberhaupt die Religion in Widerspruch mit der
Vernunft setzt, dadurch setzt sie sich auch immer in Wider-
spruch mit dem sittlichen Sinne. Nur mit dem Wahrheitssinn ist
auch der Sinn fiir das Gute gegeben. Verstandesschlechtigkeit
ist immer auch Herzensschlechtigkeit. Wer seinen Verstand
beligt und betriigt, der hat auch kein wahrhaftiges, kein ehr-
liches Herz.”1

Ein Bollwerk gegen den ,Rausch der Gedanken” ist fiir die
Kirche das ,lichtscheue Pridikat der Heiligkeit”, wie Feuerbach
sich ausdriickt, die Heilig-, die Unantastbar-Erkldrung. Durch
sie will sie ihre Glaubenssitze und Glaubensvorstellungen, ja
auch Personen, die fiir sie hervorragende Bedeutung haben oder
durch die Heiligerkldrung erlangen kénnen, gleichgiiltig, ob sie
existiert haben oder nicht, gesunden oder gestorten Geistes, lau-
ter oder moralisch defekt gewesen sind, dem kritischen Denken
und Forschen entziehen: Hier darfst du nicht fragen, diesen
Schleier darfst du nicht liften, ruft sie damit dem leider so neu-
gierigen und skeptischen Verstande zu, weiss sie doch nur zu
gut, dass sie keinen gefihrlicheren Feind hat als ihn und hat sie
doch so viel zu verbergen!

Auch die Unfehlbarkeitserkldrung des Papstes ist eine solche
Heiligerkldarung: wenn er ex cathedra spricht, sind seine
Aeusserungen heilig und bindend wie die Aeusserungen Gottes
selbst,2 ein bequemes Mittel,

1 Ebenda, S. 339. Vergl. auch die Charakterisierung der Theologie bei Hol-
bach: Le Bon-Sens § 2.

2 Ein typisches Beispiel romisch-priesterlichen Gréssenwahns teilt Wahr-
mund (,Katholische Weltanschauung und freie Wissenschaft”, Miinchen
1908) in einem Auszuge aus dem Hirtenbrief des Kardinals und Fursterz-
bischofs von Salzburg vom 2. Febr. 1905 mit. (S. 12f.) Gott erscheint in
diesem ultramontanen Geistesprodukt als ein gehorsames Vollzugsorgan
des romischen Priesters, er tut, was er soll. Wiirde die Kirche den Satz
anerkennen, dass Gott das sich gegenstidndliche Wesen der Menschen ist,
so liesse sich gegen dergleichen Stiliibungen nicht viel

53



auch die unwiderleglichsten Ergebnisse des kritischen Denkens,
sowie sie ihre Wirkung auszuiiben beginnen, unschédlich zu
machen, aber auch ein letztes verzweifeltes Mittel. Ist es nicht
ein tragikomischer Anblick: Gott, der sich in seiner Verwirrung
tber die Kithnheit des menschlichen Denkens nicht anders zu
retten weiss, als dass er durch den Mund des romischen Papstes
(risum teneatis amici!) ein ,Nein!” und ein ,ana-
thema sit!” nach dem andern hervorstosst?

In dem ingrimmigen Ankdmpfen der positiven Religionen
gegen jede freie geistige Entwicklung liegt ihre grosste Gefahr,
und ihr gegeniiber fillt das Gute, das sie stiften, gar nicht ins
Gewicht,um so weniger als es nicht ein Ausfluss
ihres inneren Wesens, sondern die Betidtigung
einer allgemein menschlichen mnatirlichen,
auch 1im Verworfensten noch wirksamen
Anlage, durch <einzelne ihr =zugehotrende
Individuen, oder von Niitzlichkeitsgriinden
diktiert ist.

Wenn es eine Aufgabe gibt, des Schweisses der Edeln wert, so
ist es die, aufopfernden Widerstand zu leisten dem Ceterum
censeo, rationem esse maculandam der Kirche, der
Diskreditierung der Vernunft, des gesunden Menschenverstan-
des, durch unermiidliche Aufkldrung des irregeleiteten betroge-
nen Volkes. Diese Aufgabe schliesst alle andern ein.

einwenden, so aber sind sie nur widerwéartig. — Vergl. auch den wahrhaft
skandalosen mit bischéflicher Approbation versehenen Schutzengelbrief,
aus dem einige Sitze (die wiirdig zu charakterisieren mir kein hinrei-
chend kriftiges Wort zu Gebote steht) in ,,Das Freie Wort” VIII. Jahrg.
Heft 16, S. 640 abgedruckt sind. Ich kann es mir nicht versagen, sie im
Anhang wiederzugeben.

54



5. DIE SUGGESTIONSMITTEL DER KIRCHE

Circenses.

Die Kirche wiirde nicht existieren ohne die Macht der Sug-
gestion. Auf Suggestion beruhen alle Moden, alle sozialen und
religiosen Bewegungen: sie ist es, der alle fruchtbaren und alle
hemmenden oder schidlichen Ideen ihre Verbreitung verdan-
ken. Die Vorstellungswelt des Menschen ist zum grossten Teil
ihr Ergebnis, und Suggestionen, fordernde und hindernde sind
es, die ihn fortwidhrend beherrschen.

Dass bei dieser Sachlage der Inhalt der Suggestionen fir die
menschliche Gesellschaft von fundamentaler Bedeutung ist,
durfte ohne weiteres einleuchten, ist doch die Erziehungsfrage
lediglich eine Frage der Suggestion, eine Frage der richtigen
Einwirkung auf das Vorstellen und die Denkfihigkeit des jun-
gen Menschenwesens. Darum hat die menschliche Gesellschaft
ein vitales Interesse daran, dass das Mittel der Suggestion bei
der Erziehung nicht missbraucht werde.

Der Zweck der Erziehung ist die Schaffung innerer Notwendig-
keiten durch Suggestion. Dafiir Sorge zu tragen, dass diese Not-
wendigkeiten wahrhaft fruchtbare und lebenfordernde seien, ist
die Aufgabe aller nicht durch Partei-, Kirchen- und andere Son-
derinteressen Verblendeten, und der Weg zu ihrer Losung ist die
unermiidliche Wiederholung des als richtig Erkannten.

Je scharfer, gesiinder und vielseitiger das Denken ist, desto
weniger wird es von hemmenden und schidlichen Suggestionen
beeinflusst, desto leichter vermag der Mensch sie, wenn er ihnen
in einer schwachen Stunde unterlegen ist, wieder zu beseitigen,
desto mehr verschwindet bei ihm auch der innere Zwiespalt, den
er friher als

55



die eigentliche Tragik des Lebens empfunden, dieser Zwiespalt,
der seinen Ausgleich in phantastischen Wiinschen sucht und
den Menschen wundersiichtig und abergldubisch macht. Durch
das Denken ist er in das menschliche Leben gekommen und
kann nur durch das Denken wieder daraus verschwinden; denn
da dieses eine notwendige entwicklungsfihige Funktion des
menschlichen Organismus ist, darf die Behebung der dadurch
verursachten Storungen nicht in seiner Beschriankung auf die
Reaktion des Gehirns auf die simpeln Erfordernisse des prakti-
schen Lebens, sondern muss in seiner Stidrkung und allseitigen
Ausbildung gesucht werden.

Das Erwachen des Denkens storte die Harmonie der vorhande-
nen Krifte, nahm den Instinkten, die zum Teil zu ersetzen es
berufen war, ihre bisherige Sicherheit, irritierte das durchaus
auf natiirliche Zusammenhénge gerichtete und von ihnen
erzeugte Gefithl (von dem wir im ersten Kapitel gesprochen
haben) und lenkte es schliesslich auf das Uebernatiirliche,
erzeugte Fragen, deren Beantwortung keinen geringen Teil der
Lebensenergie des Individuums beanspruchte, kurz, musste
(und muss von jedem Individuum von neuem) zunichst mit
einer geistigen Storung bezahlt werden, zugleich aber war es,
eben durch die von ihm geschaffene Unsicherheit die Ursache
jener intensiven Suggestibilitit des primitiven Menschen, die
man einen unbewussten unwéhlerischen geistigen Hunger nen-
nen konnte.

Diese Schwerpunktverschiebung im menschlichen Leben war
und ist nur durch eine entsprechende Vergrosserung des geisti-
gen Fligels auszugleichen, nur dadurch der hemmenden und
schidlichen Suggestionen Herr zu werden, — und es ist kein
Zweifel, dass es schon vielen Individuen gelang, durch vielsei-
tige Entwicklung ihres Denkens dieses Gleichgewicht zu er-
reichen.

56



Das Vorhandensein aber dieses Zwiespalts und der damit ver-
bundenen intensiven Suggestibilitéit ist die Voraussetzung und
seine Fortdauer eine Lebensfrage fiir jene Institution, deren
Untersuchung diese Schrift gewidmet ist: fiir die Kirche.

In aufmerksamer Beobachtung der Erscheinungswelt gewon-
nene Erfahrung und auf kritischer Grundlage ruhendes Wissen
vermindern die Suggestibilitidt, weil sie die Summe des Unbe-
kannten verringern und die Vermutung nahelegen, es werde
sich unter dem Lichte des rastlos forschenden Geistes immer
mehr auflésen.

Das Verlangen nach Verringerung der Summe des Unbekann-
ten lebt im Menschen von frithester Kindheit an: es ist aber am
starksten gerade in jener kritiklosen Periode, da die Autoritit
der suggerierenden Faktoren: Eltern, Ammen, Lehrer und -
lucus a non lucendo — Geistlichen, von keiner Erschiitterung
durch die eigene Erfahrung des jungen Menschenkindes bedroht
ist. In dieser Periode hichster und arglosester Empfinglichkeit,
namentlich fiir das Wunderbare, Mirchenhafte (weil dieses die
der sicheren Vergleichungspunkte ermangelnde Vorstellung in
besonderem Masse beschiftigt), pflegt infolge direkter oder indi-
rekter Einwirkung der Kirche die Losung aller moglicher Rétsel
durch ein weit grosseres Rétsel in das Denken und Vorstellen
des Menschen gesenkt zu werden: durch das Réitsel Gott.

Der Hintergrund der Welt, lautet die Lehre, heisst Gott.

Aber der Hintergrund Gottes??

Diese Frage wird als Frevel erklart. Das Verbot dieser Frage
ist ein Riegel fiir die Erforschung des wahren Verhiltnisses des
Menschen zur Welt, in der er lebt, ist zugleich ein Konservie-
rungsmittel der Suggestibilitiat, zum

57



mindesten, was die ,hoheren” Fragen betrifft, die den Menschen
bewegen.

Je grosser die Summe des Unbekannten fiir einen Menschen
ist, desto mehr wird er geneigt sein, es sich von tibernatiirlichen
Geheimnissen erfiillt vorzustellen, desto grosser wird seine
Furcht davor — und seine Hoffnung darauf — sein.

In der Suggestion Gott, die man schon frith von ihm Besitz
ergreifen liess, konzentriert sich seine Furcht und sein Hoffen —
und die Kirche ist es, die das warme Eisen dieser Empfindungen
unausgesetzt schmiedet, um jene Suggestion samt ihren Konse-
quenzen immer wirksamer, um sie unaustilgbar zu machen.

Die Kirche hat das ,religiose” Gefiihl, dessen wahre Herkunft
wir oben kennen gelernt haben, sie hat die Suggestibilitat des
Einzelmenschen und die noch hohere der Massen meisterhaft
fiir ihre Zwecke auszubeuten gewusst und weiss es noch: durch
ihren Einfluss auf die Erziehung sowohl wie durch den Kult und
die Predigt. Kult und Kultstéitten sind gleichermassen auf Erre-
gung des Gefiihls und Bestechung der Sinne berechnet. Schon
die Abmessungen des ,Gotteshauses” wirken in diesem Sinne:
sie sollen den Glaubigen an seine eigene Kleinheit gemahnen,
alle lauten Gedanken in ihm zum Schweigen bringen. Jeder von
Kiinstlerhand gestaltete méchtige Raum wirkt ddmpfend auf
alle, die ihn betreten: das Lachen verstummt, das Sprechen wird
zum Fliistern, die alltdglichen Gedanken werden ausgeschaltet.
Nicht in seiner heutigen Eigenschaft als Kirche wirkt das
Pantheon in Rom so gewaltig: der Raum allein bringt die
Zauberwirkung hervor, und fiir das gelauterte Empfinden wirkt
der kirchliche Zierat, fiir den der Raum nicht gedacht wurde,
dort sogar als etwas Barbarisches.

Die Raumwirkung der Kultstiatten wird vertieft durch

58



das mystische Dunkel, das sie erfullt. Wenn das Sonnenlicht
geddmpft oder durch farbige Scheiben gebrochen ist, wenn die
kiihle Logik der realen Welt schweigt und sich dem Geiste nicht
mehr aufdringt, wenn alles zu unbestimmten Umrissen ver-
schwimmt, erwachen die vagen Empfindungen der Scheu und
Erwartung, wird die Phantasie lebendig und erfiillt den Raum
mit Bildern, die aus ihm geboren scheinen, wird die
Empfianglichkeit fiir das Geheimnisvolle gesteigert und die Kri-
tik suspendiert. Der Mensch ist im Dunkel ein anderer als im
Licht — und nicht allein der Mensch. Noch starker wird der
Bann, wenn Musik den didmmerigen Raum durchflutet. Sie
loscht alles aus, was von niichterner Wirklichkeit noch in der
Vorstellung zuriickblieb und zaubert die Erfiillung der kiithnsten
Traume vor, — ihre Tone scheinen aus dem Unendlichen zu kom-
men und ins Unendliche fortzuschwingen, sie hebt den Zwie-
spalt zwischen Wollen und Konnen, hebt die Grenzen der Kraft
auf, macht das Unfertige fertig, fiillt alle Liicken, gleicht alle
Unvollkommenheiten aus, sie weckt die kithnsten Wiinsche und
erfiillt sie im gleichen Augenblick in der Einbildung. Sie macht
den Menschen wéhrend ihrer Dauer zum Konig des Lebens, zu
einem abgrundtiefen Wesen ohne Anfang und Ende, sie veredelt
— wenn auch nur fiir den Augenblick. Sie steigert die Kraft der
Phantasie ins Ungemessene, reisst alle natiirlichen Schranken
nieder und weckt die dunkeln Gefiihle, deren vage Natur den
besten Boden fiir die Entwicklung und Befestigung des Glau-
bens an das Uebernatiirliche abgibt. Sie gibt einen Vorge-
schmack von dem, was die Religion dem Gldubigen verspricht.

Wie in andrer Hinsicht war die Kirche freilich auch hierin vom
Geist der Zeiten abhéngig. Als z.B. der Neubau von Sankt Peter
in Rom aufgefilhrt wurde, hatten die humanistischen
Bestrebungen schon den feinen Instinkt fiir

59



die Bedeutung des wohlabgewogenen Ineinandergreifens dieser
Hauptwirkungsmittel verdorben, und so entstand ein gewaltiges
Zeitdenkmal, aber keine Kirche. Uebrigens hat sich die Tradi-
tion der Kirche immer stark genug erwiesen, um den schid-
lichen Einfluss aller die volle Entfaltung ihrer Suggestivmittel
hindernden Gedanken- und Geschmacklosigkeiten zu tiberwin-
den.

Diesen Hauptsuggestivwirkungen der Kunst gesellt die Kirche
noch andere, um den Menschen noch vollstédndiger gefangen zu
nehmen und sein Urteil auszuschalten: die Fille der tibrigen
sinnlichen Wirkungen, — das geheimnisvolle Leuchten der Mosa-
iken, die Farbenpracht der Fresken und Tafelbilder, das Funkeln
edler Metalle und Steine, die ruhigen Flimmchen der Wachsker-
zen, die Prunkgewinder der amtierenden Priester, den strengen
Archaismus der Kulthandlungen, die Fremdartigkeit der Kult-
sprache, die stete Wiederholung derselben Formeln, den Weih-
rauch usw. — lauter Kunstwirkungen, bestimmt den Glauben an
tiefe Geheimnisse zu erwecken oder zu festigen und Hand in
Hand mit dem dramatischen Naturalismus der Symbole den
Menschen miirbe zu machen.l Alle rechnen sie mit der starken
Suggestibilitit namentlich des primitiven Menschen, priagen
sich ihm immer tiefer ein und erwecken in ihm allmé&hlich die
Ueberzeugung von der absoluten Realitidt dessen, was die Kir-
che ihm vorspiegelt, erzeugen in ihm eine fast unerschiitterliche
Gewissheit, auf deren empfinglichen Boden die Kirche sien
kann, was ihr beliebt, und sei es noch so absurd, noch so lebens-
und menschenfeindlich.2 Und sie weiss den also vorbereiteten
Boden wohl zu be-

1 ,La prosperité de Rome Chrétienne tout come celle de Rome Paienne a
pour base la conservation des vieux rites ...” (Bayle, Dictionnaire, Art.
Launoi, Anm. Q. IV. Aufl. tom. III, S. 68).
2 ,Die Erweckung von religiosen Vorstel-

60



stellen: unaufhorlich ruft sie dem Glaubigen ihre Gebete,
Prophezeiungen, Versicherungen und Drohungen entgegen,
unermiudlich sagt sie zu dem also Berauschten und Betédubten :
wenn du glaubst, wenn du mir anhéngst, mir gehorchst, dann
wirst du die Bestdtigung all der Herrlichkeiten erleben, die du
jetzt nur ahnst (d.h. die ich dir suggeriert habe), wirst du der
ewigen Seligkeit teilhaftig werden — freilich erst nach dem Tode,
aber dann beginnt ja erst das wahre, das eigentliche Leben.
LZCentum pro uno accipietis!”— dort driben! ,Vertraue
dich mir ruhig an; denn siehe, ich allein besitze die Wahrheit,
und die Wahrheit kann nur eine sein. Der heilige Geist aber ist’s
der sie mir offenbart hat, offenbart und offenbaren wird.” Und
der primitive Mensch glaubt den Lockungen der Kirche, ver-
traut sich ihr an und ist ihr gehorsam.

Die Kirche ist klug: ,nach dem Tode kommt der grosse Lohn!”
sagt sie, nach dem Tode, nachdem das grosse Schweigen der
Wiinsche und Leidenschaften, das Vergessen der versprochenen
Herrlichkeiten eingetreten ist, wenn es keinen Mund mehr gibt,
der sie der Liige zeihen konnte. Durch immerwéahrende Wieder-
holung pragt sie so ihren Anhingern ein, was ihr niitzlich
scheint und beraubt sie damit des freien Gebrauchs eines
wichtigen Teiles ihrer geistigen Krafte, macht sie in gewissem
Sinne unzurechnungsfihig. Alles, was sie sagt, tut, verschweigt
und unterlésst, predigt immer wieder: ,ich bin das Hirn der
Welt, — willst du also sicher gehen, so tiberlass das Denken, zum
allermindestenin rebus fidei ac morum, mir!”

lungen, der ganze religiose Fanatismus, der in der Geschichte der Mensch-
heit eine so unheimliche Rolle gespielt hat, ebenso die politischen Ideen, ja
viele Ideale sind unter den Massen ausgebreitet worden auf rein suggesti-
vem Wege”. Verworn: ,Die Mechanik des Geisteslebens”. S. 99 (Aus Natur
u. Geisterwelt, Nr. 200, 1 Mark).

61



Machtig ist die Wirkung der kirchlichen Suggestionsmittel auf
die zeitweilig oder dauernd in korperlicher oder geistiger Hin-
sicht Deprimierten oder aus dem gewohnten Gleichgewicht
Gebrachten, auf die Kranken, Miiden, Alten, auf die vom
Lebensekel Erfassten und die Enttduschten. Die ,Miihseligen
und Beladenen” und wer immer zerbrochene Schwungfedern
hat, der hat die rechte Seelen-Stimmung dafiir, der ldsst nur
allzu gern diese Opiate auf sich wirken, deren Rausch lange
genug wihrt, um fiir den Trunkenen keine ldhmenden oder ent-
tduschenden Folgen zu haben.l Die getriibte Seele hat eine feine
Witterung fiir die Wesensverwandtschaft dieser Stimmung mit
ihrer eigenen und 6ffnet ihr daher willig Tiir und Tor. Auch auf
den Gesunden wirken diese Narkotika, aber nicht nachhaltig:
immer wieder verwischt das herrisch sein Recht fordernde
Leben ihren Zauber, sobald seine un-

1 Wenn man tiber das oben skizzierte Suggestionssystem nachdenkt,
mochte man glauben, dass die Tatsache der erhohten Suggestibilitdt im
Pubertitsalter — das in den siidlicheren Léndern, von denen aus sich der
Katholizismus ausgebreitet hat, frither eintritt als in den nérdlichen — fiir
die Kirche mitbestimmend gewesen sei, die Firmung gerade in dieser
Lebensperiode vorzunehmen. — Auch der Gegenpol der Pubertit (beim
Weibe) — das Klimakterium (Wechseljahre) bringt eine erhohte
Suggestibilitit, namentlich in religiéser Hinsicht, mit sich. Es liegt nahe,
hier einen Hauptausgangspunkt fiir das Betschwesterntum zu erblicken.
Mit welcher Sorgfalt und aus welchen Griinden sich die Kirche, nament-
lich die Jesuiten, dieser Frauen annehmen, ist bekannt und neuerdings
durch Notaris Werk: ,Je maiale nero” (Das schwarze Schwein) dokumenta-
risch belegt worden. Vergl. ,Das Freie Wort”, 7. Jahrg. S. 716f.; 752f.; 796f.
— Aber auch andere Stérungen in der sexuellen Sphire, namentlich bei
dem dort feiner organisierten weiblichen Geschlecht, dussern sich sehr
héufig in einer auffallend gesteigerten Empfinglichkeit fiir das Religiose.
Man darf wahrscheinlich iiberhaupt die Sexualsphére als die Mutter der
Religiositat und damit der Religionen ansprechen: bei normalem Zustande
im oben (Kap. 1) skizzierten Sinne, bei anormalem im pathologischen,
kirchlichen Sinne, sozusagen als versetzte cupido. (Man denke an den
Marienkult wund Ahnliches.) Ein Wink fiir die orthodoxen
Sittlichkeitselefanten.

62



mittelbare Wirkung unterbrochen ist. Das zeugungsmichtige
Leben beugt sich wohl einer Gewohnheit, aber im Grunde wider-
strebt es aus tiefstem Instinkt dieser diistern ungesunden
kunstlichen Welt, die so unheimlich verschieden ist von der
freien lichtdurchtriankten Sonnenwelt.

Ihr zu manchen Zeiten freilich mit weniger Genie, gewohnlich
aber meisterhaft gehandhabtes System der Suggestion
bewahrte die Kirche nicht davor samt ihrem Oberhaupt
gelegentlich selbst das Opfer von Suggestionen zu werden,
zumal wenn sie sich auf den von ihr gehegten und gepflegten
Aberglauben stiitzten. In aller Erinnerung ist die groteske Leo
Taxil-Suggestion, die zehn Jahre lang die romisch-katholische
teufelglaubige Welt samt dem Papst gefangen hielt und zur arg-
sten Blossstellung der Kirche fiihrte, von der die Weltgeschichte
weiss.1

Eine seitens des geistlichen Unternehmertums immer wieder
mit Erfolg erzeugte Suggestion, der in sehr vielen Fillen, zumal
wenn sie durch die Macht des Goldes verstidrkt wird, der Inha-
ber des ,Stuhles Petri” zum Opfer fallt, ist die der
Wunderheilungen durch ,Muttergottes”Bilder. Der grosste zur-
zeit noch blihende Schwindel (um keine schérfere Bezeichnung
zu gebrauchen) dieser Art sind die ,Wunderheilungen” von
Lourdes. Der alte Leo XIII., das Opfer der Taxil-Suggestion, liess
sich durch die geschéfts- und menschenkundigen franzésischen
Lourdespriester so griindlich blenden, dass er in den vatikani-
schen Géarten eine allerdings erst unter seinem Nachfolger
vollendete Nachahmung der Lourdes-Grotte und -Kirche errich-
ten liess, deren wie ein Fremdkorper im Landschaftsbilde
sitzender gotischer Turm jedem kiinst-

1 Vergl. die hochst lesenswerte Darstellung bei Graf Hoensbroech: Das
Papsttum, I. Teil, S. 101-115. (Volksausgabe 1 Mark).

63



lerisch empfindenden Menschen unangenehm auffillt, der vom
Pincio aus seine Blicke zum westlichen Horizont richtet.

Da der Aberglaube aber die Seele Roms ist, wird ein geschick-
ter Appell an seinen Aberglauben auch immer Aussicht auf Er-
folg haben. Was hier wie eine Ironie der Weltgeschichte aussieht,
ist eine notwendige Folge des Systems, bei der sich die Betroge-
nen im Grunde ebenso wohl befinden wie die Betriiger.

6. GLAUBE UND LIEBE

yDer stiarkste Einwand gegen die Existenz eines absoluten
Gottes, der die Welt fortdauernd beeinflusst, liegt in der
Existenz des Priesters”.

Weimaranus.

Religion — im eigentlichen, nicht im Sinne des Kirchenglau-
bens — ist von Liebe nicht zu trennen: das religiose Gefithl und
das Gefiihl der Liebe sind letzten Grundes gleichen Ursprungs.
Wie wenig die Papstkirche mit der Religion zu tun hat, wie sehr
sie der Gesinnung Hohn spricht, die in den Evangelien niederge-
legt und in dem Christus verkorpert ist, den sie als ein Wesen
von Fleisch und Bein betrachtet und als ihren Griinder erklart
und dessen Bild sie in allen ihren Tempeln aufthiangt und auf all
ihre Altdre stellt, beweist die Entscheidung des Tridentiner
Konzils:

»Wenn jemand behauptet, dass derkein Christ sei, welcher
Glauben ohne Liebe hat, so sei er verflucht.”1

Das kommt, da die Kirche doch an die historische Existenz
Christi glaubt, oder diesen Glauben wenigstens pre-

1 Sess. VI. de justif. can. 28.

64



digt, einer Verfluchung des Heilands gleich. Richtig an diesem
Satz und darum besonders hervorzuheben ist, dass kirchlicher
Glaube und Liebe sich nicht gegenseitig bedingen, — ja sie heben
sich sogar auf. Héren wir Feuerbach:

,Im Glauben liegt ein bises Prinzip.”1

»Wesentlich verurteilt, verdammt der Glaube.” (347)

,2Der Glaube ist wesentlich intolerant — wesentlich,
weil mit dem Glauben immer notwendig der Wahn verbunden
ist, dass seine Sache die Sache Gottes sei, seine
Ehre die Ehre Gottes.” (350)

,s<Der Glaube hebt die naturgeméissen Bande der Menschheit
auf: er setzt an die Stelle der allgemeinen, natiirlichen Einheit
eine partikulire.” (348)

L<oer Glaube ist das Gegenteil der Liebe. Die Liebe erkennt
auch in der Siinde noch die Tugend, im Irrtum die Wahrheit.
Nur seit der Zeit, wo an die Stelle der Macht des Glaubens die
Macht der naturwahren Einheit der Menschheit, die Macht der
Vernunft, der Humanitit getreten, erblickt man auch im Poly-
theismus, im Goé6tzendienst iiberhaupt Wahrheit oder sucht man
wenigstens durch menschliche, natiirliche Griinde zu erkléren,
was der in sich selbst befangene Glaube nur aus dem Teufel
ableitet. Darum ist die Liebe nur identisch mit der
Vernunft, aber nicht mit dem Glauben; denn wie die Ver-
nunft, so ist die Liebe freier, universeller, der Glaube aber eng-
herziger beschrinkter Natur. Nur wo Vernunft, da herrscht all-
gemeine Liebe; die Vernunft ist selbst nichts andres als die
universale Liebe. Der Glaube hat die Holle erfunden, nicht
die Liebe, nicht die

1 Das Wesen des Christentums, S. 347.

65



Vernunft. Der Liebe ist die Hélle ein Greuel, der Vernunft ein
Unsinn.” (353)

L<Der Glaube geht notwendig in Hass, der Hass in Verfol-
gung iiber, wo die Macht des Glaubens keinen Wider-
stand findet, sich nicht bricht an einer dem Glauben fremden
Macht, an der Macht der Liebe, der Humanitét, des Rechtsge-
fiihls. Der Glaube fiir sich selbst erhebt sich notwendig tber die
Gesetze der natiirlichen Moral.” (356)

,Die Liebe des Glaubens ist nur eine rhetorische Figur, eine
poetische Fiktion des Glaubens — der Glaube in Ekstase. Kommt
der Glaube wieder zu sich, so ist auch die Liebe dahin.” (362)

,Nicht dem christlichen Glauben, nicht der
christlichen, d.h. der durch den Glauben
beschridnkten Liebe, nein! dem Zweifel an dem
christlichen Glauben, dem Sieg der religidsen
Skepsis, den Freigeistern, den Hidretikern ver-
danken wir die Toleranz der Glaubensfrei-
heit.” (435)

Auf einen besonders eindrucksvollen Beweis dafiir, dass
Glaube und Hass sehr nahe Verwandte sind, weist Nietzsche in
seiner Genealogie der Moral hin: ,Dante hat sich”, sagt er, ,wie
mich diinkt, groblich vergriffen, als er, mit einer
schreckeneinflossenden Ingenuitét, jene Inschrift tiber das Tor
zu seiner Holle setzte, ,,auch mich schuf die ewige Liebe”: — iiber
dem Tore des christlichen Paradieses und seiner ,ewigen Selig-
keit” wiirde jedenfalls mit besserem Rechte die Inschrift stehen
dirfen ,,auch mich schuf der ewige Hass” — gesetzt, dass eine
Wahrheit iiber dem Tor zu einer Liige stehen diirfte! Denn was
ist die Seligkeit jenes Paradieses? ... Wir wiirden es vielleicht
schon erraten; aber besser ist es, dass es uns eine

66



in solchen Dingen nicht zu unterschéitzende Autoritiat ausdrick-
lich bezeugt, Thomas von Aquino, der grosse Lehrer und Hei-
lige.l1 .Beati in regno coelesti”, sagt er sanft wie ein
Lamm, ,videbunt poenas damnatorum, ut beati-
tudo illis magis complaceat”.2

Dass Liebe und Kirche nichts miteinander gemein haben, zeigt
— um noch ein Beispiel aus vielen zu wéahlen — in neuester Zeit
der als bayerischer Einheits-Katechismus in Aussicht genom-
mene Volksvergiftungsapparat des Jesuiten P. Linden, in dem es
beim Sakrament der Ehe heisst: ,,Wie die gemischten Ehen, so
sind naturlich (I!) auch die gemischten Bekanntschaf-
ten streng verboten. Eine solche anzukniipfen, ist in den
meisten Fillen Todsiinde.”3

Zu erinnern wire ferner an die Friedhofsfehden, von denen wir
in den letzten Jahren soviel horen mussten.4

Die Kirche ist der Hass, Rom der Hass als Weltmacht.

Der Hass ist Roms eines Gesicht, das andre ist der

1 ,,Doktor angelicus”, den ,engelhaften Lehrer”, nennt ihn die Kirche.

2 ,Die Seligen im Himmelreich werden die Strafen der Verdammten
schauen, damit die Seligkeit ihnen gréssere Freude bereite”. Nietzsche,
Werke, 1. Abtlg, Bd. 7, Abschn. 15 (S. 332).- Noch viel stéarker ist das darauf
folgende lange Zitat aus Tertullian. Vergl. auch Eugen Schmitt: Die
Kulturbedingungen der christlichen Dogmen und unsere Zeit, S. 174, der
fiir Thomas den Titel doktor diabolicus empfiehlt.

3 Derselbe Passus findet sich auch in anderen Hetzelaboraten aus geist-
licher Feder.

4 Der Jesuitengeneral P. Wernz, ein Deutscher (freilich nur von Geburt)
schreibt in seinem Jus decretalium III. 466, Rom 1898-1901: ,Mit gutem
Recht und weiser Uberlegung hilt also die Kirche die Nichtkatholiken von
ihren Friedhéfen fern. Nur aus einer gewissen passiven Toleranz wider-
strebt sie nicht, dass in Privatmausoleen adliger katholischer Familien
auch nichtkatholische Blutsverwandte oder Verschwigerte beigesetzt wer-
den, wenn dies nicht ohne Argernis zu erregen vermieden werden kann.
Die alten kirchenrechtlichen Bestimmungen tiber das Ausgraben der Lei-
chen von Ketzern, Ungldubigen, Exkommunizierten, durch deren Beerdi-
gung die Kirchhéfe entweiht werden, sind vor der Neuweihung

67



Aberglaube,l der Zwillingsbruder des Glaubens. Rom ist die
Welthauptstadt des Aberglaubens. Es trat darin nur das Erbe
des Altertums an, hat es verwaltet und damit gewuchert. Es war
die antike Metropole der Superstition und ist auch die moderne,
und darum ist es auch nur logisch, wenn die auf dem Mons Vati-
canus residierenden Hiiter und Mehrer dieses Aberglaubens an
dem Titel Pontifex Maximus festhalten. Unaustilgbar, wie es
scheint, haftet der Aberglaube an der Stdtte der Urbs, wo der
Uebermut grossenwahnsinniger Hoherpriester eine geistige
Zwingburg fiir die ganze bewohnte ,,Welt” zu schaffen gedachte,
und wird heute schirfer denn je von einer Armee bewacht, die
von seinen Ertragnissen lebt und die Macht geniesst, die er ver-
leiht.

In dieser geistigen Falschmiinzerzentrale, wo die eigentliche
Bedeutung der vom Christentum tibernommenen Mythen und
Symbole verzerrt, verschleiert, vergrobert, unterschlagen, wo
diese sublimen Gedichte des unbewusst und halbbewusst schaf-
fenden Menschengeistes immer heilloser missverstanden wur-
den, wo man Pegasus die feinen Hufe mit Eisen beschlug, die
einem Percheron alle Ehre machen wiirden, in Rom, sage ich,
arbeitet man nur fiir die grobfaserigen, die kranken und die ver-
kriippelten Gehirne, fiir die (dank der Kirche im geistigen Halb-
schlaf hinddmmernde) Masse unter Ausniitzung der Massenin-
stinkte, der Massensuggestibilitét, arbeitet man an der Hintan-
haltung der Entwicklung der gesunden natiirlichen

des Kirchhofes nicht auszufithren, wenn die Ketzerleichen nicht hinrei-
chend sicher von den Leichen der Katholiken unterschieden werden kon-
nen”. (Hoensbroech: Moderner Staat und réomische Kirche, S. 172f.. auch in
»,Das Freie Wort”, 6. Jahrg. Nr. 13, S. 503). — Mit Recht hat man den Papst
von der Haager Friedenskonferenz ausgeschlossen: das Haupt der fana-
tischsten Unfriedensgesellschaft hat dort schlechterdings nichts zu
suchen.

1 Vergl. Hoensbroech: Das Papsttum, I. Teil, S. 66-115, (Papsttum und
Aberglaube) Volksausgabe.

68



Krifte im Menschen, an der Verdiisterung seiner Seele, nament-
lich seines Verstandes. — Wer den aktenméssigen Beweis fiir die
Berechtigung dieser Invektive haben will, der lese das Werk des
Grafen Hoensbroech: ,Das Papsttum in seiner sozial-kulturellen
Wirksamkeit,” Teil I und II, lese die Werke von Karl von Hase,
Alphons Victor Miiller, Wahrmund, Panizza, Corvin usw., deren
Titel sich im Anhang zusammengestellt finden.

LZweifellos,” schreibt der Jesuitengeneral P. Wernz, in seinem
Jus decretalium, ,betrachtet die katholische Kirche alle
Religionsgemeinschaften und alle christlichen Sekten als ganz
und gar illegitim und jeder Daseinsberechtigung bar.” (I. 13f.)1
Das ist so Kirchenart

1 Herr Wernz gibt hier nur die allgemeine réomisch-kirchliche, durch die
Autoritdt vieler Papste gestiitzte Ansicht wieder. ,,Pius IX. dusserte sich in
einer Allokution vom 22. Juni 1868 iiber das 1867 erlassene osterreichi-
sche Staatsgrundgesetz folgendermassen: ,Durch ein ungeheuerliches
Gesetz hat die osterreichische Regierung Glaubens- und Gewissensfreiheit
und Paritat fur alle religiosen Bekenntnisse eingefiihrt: ... dies abscheu-
liche Gesetz verwerfen und verurteilen wir kraft unserer apostolischen
Vollmacht”. Als 8 Jahre spéter Toleranz und Paritat fiir Nichtkatholiken in
Spanien eingefithrt werden sollten, richtete derselbe Papst am 4. Mérz
1876 ein Breve an den Erzbischof von Toledo, worin es heisst: ,Noch ein-
mal protestieren wir dagegen, dass die Toleranz der nichtkatholischen
Kulte Gesetzeskraft erlange”. — Bekannt sind die Schimpfereien, die Leo
XIII. in seiner beriichtigten Canisius-Enzyklika gegen den Protestantis-
mus hervorgeiferte. Wiirdig reiht sich ihr der von Pius X. selbst
herausgegebene romische Katechismus an. — Aber wo es einen Vorteil zu
erschleichen gilt, versteht es Rom, diese Anschauungen zu verleugnen und
dreist zu liigen. So richtete der Kardinal Vannutelli vor dem Eucharisti-
schen Kongress in London (1908) ein ellenlanges Schreiben an die
,limes”, in dem er erklérte: ,Die Besucher des Kongresses kommen zu
einem Zweck, der ausschliesslich (!) religiés ist — ndmlich mit aller
Einfachheit (?) ihren Glauben an die Eucharistie zu bekréftigen, sich der
Zeit erinnernd, wo dieser Glaube in England allgemein war, aber ohne jede
Idee eines Streites oder Argumentes mit den Protestanten, in denen sie
ihre Briider in Jesus Christus sehen”. (!!!) ,Im tibrigen”, setzen die Miinch-
ner Neuesten Nachrichten (10. Sept. 1908, Nr. 423) hinzu, ,verherrlicht
der diplomatische Legat die englische Toleranz mit so warmen Worten,
dass man wirklich glauben konnte, Duldsamkeit gegen Anders-

69



und bei der illegitimsten Kirche, die es gibt, erst recht nicht ver-
wunderlich. Im Grunde denkt jede dies von den andern, spricht
es nur nicht so freimiitig und machtbewusst aus. Jede hilt sich
im Grunde wie die romische fiir ,alleinseligmachend”. Es ist dies
durchaus verstdndlich, — preist doch auch jeder Kurpfuscher
seine Kunst, jeder Geheimmittelfabrikant seine Ware als die
allein heilbringende an. Man héilt eben zu seinem Werke und
sucht die anderen durch alle moglichen Mittel, vor allem durch
Diskreditierung der Konkurrenz, von seiner Giite zu tiberzeu-
gen. Und bei denen, die die Sandsécke nicht sehen, aus denen so
verschwenderisch in die Runde gestreut wird, gelingt es auch.
Wo kein Schaden dadurch angerichtet wird, braucht man sich
nicht dariiber aufzuregen, wo der Erfolg aber eine Zerstérung
der geistigen Volksgesundheit ist, heisst es schonungslos ein-
schreiten und den wahren Hintergrund dieser Machenschaften
aufdecken, heisst es sich mit aller Kraft und Leidenschaft gegen
die romische und jede andere Kakistokratie auflehnen.

7. PRINCIPIIS OBSTA!

LAuf allen Gebieten menschlicher Kultur ist die Welt nur durch
Dissidenten vorangebracht worden. Buddha galt bei den
Brahmanen ebenso als Dissident wie Jesus bei den Schriftgelehr-
ten ... Alle Reformatoren waren gewissermassen Dissidenten, in-
dem sie sich herrschenden ,Wahrheiten” entgegenwarfen; Sokra-
tes und Huss, Giordano Bruno und Luther, Voltaire und Ronge
sind ebenso Dissidenten gewesen wie Kopernikus, Columbus, La-
voisier und Darwin”.1

Vielleicht die wertvollste aller neuzeitlichen Errungenschaften
ist die verfassungsrechtliche Anerkennung der

gldubige sei Roms erste Regel”.
1 Dr. Arthur Pfungst in ,Der Dissident”, I. Jahrg. S. 2. (Beilage zu ,Das
Freie Wort”).

70



Glaubensfreiheit, deutlicher ausgedriickt: der Bekenntnis- und
Gewissensfreiheit. Leider aber sind wir noch weit davon ent-
fernt, die praktischen Konsequenzen dieses eigentlich selbstver-
stdndlichen Grundsatzes zu ziehen, da sich ihnen alle jene
Michte mit Gewalt entgegenwerfen, welche die grosse Masse
der Menschen als Mittel fiir ihre eigensiichtigen Zwecke
betrachten.

Ziehen wir indes die logischen Konsequenzen!

Bekenntnisfreiheit ist das gesetzlich gewéhrleistete Recht, sich
zu jeder beliebigen Glaubensform miindlich oder schriftlich zu
bekennen, mag diese Glaubensform nun staatlich anerkannt
sein oder nicht, mag sie viele Anhénger haben oder nur das Ver-
hiltnis einer einzigen Personlichkeit zu Welt und Ueberwelt
ausdriicken.

Damit ist also die freie Wahl des Bekenntnisses gewéhrleistet.

Da man nun den Erwachsenen nicht gut hindern kann, tiber
seine Konfessionszugehorigkeit oder sein Verhiltnis zur Reli-
gion frei zu entscheiden, tut man das menschenmogliche, die
Kinder in der Weise zu bearbeiten, dass sie als Erwachsene gar
nicht das Bediirfnis fithlen, das ihnen anerzogene Verhéiltnis zur
Religion einer Revision zu unterziehen, d.h. man unterwirft sie
dem falschlich Religionsunterricht genannten Konfessionsunter-
richt, zwingt sie zum Kirchenbesuch und sieht iiberhaupt dar-
auf, dass sie tun, was die Kirche von ihnen verlangt. Der Staat
(oder die treibenden Elemente, die hinter ihm stehen) kann sich
dabei ganz ruhig auf die Eltern berufen, die ihre Kinder in der
Konfession aufwachsen zu sehen wiinschen, der sie selbst ange-
horen. Nun entsteht aber die Frage: Haben die Eltern tber-
haupt das Recht, ihre einer eigenen Entscheidung noch unfihi-
gen Kinder einer Konfessionsgemeinschaft oder gar einer so
absolut unverantwortlichen

71



sogenannten Gemeinschaft, wie es die staatlich anerkannten
Kirchen sind (das Verhéltnis der Glaubigen zur romischen Kir-
che z.B. ist das der Herde zum Herdenbesitzer, nicht etwa zum
Hirten, ist ein Untertanenverhéltnis, keine Gemeinschaft)
auszuliefern?

Diese Frage muss auf das entschiedenste verneint werden.

Die Eltern sind nicht Eigentiimer der Kinder, ihr Verhiltnis zu
ihnen ist das eines Verwalters zu dem ihm anvertrauten Gut.
Die Kinder sind nicht um der Eltern willen da, vielmehr die
Eltern um der Kinder willen; denn immer die letzte Generation
ist die wichtigste. Die Kinder sind weder ein Spielzeug, noch ein
Experimentierobjekt, noch das Mittel zu irgendwelchem Zweck
der Eltern, sie sind um ihrer selbst und um der Zukunft des
Menschengeschlechts willen da. Die Eltern konnen ihnen gegen-
uber nur die eine Aufgabe haben, sie fiir das Leben und fiir das
neue Leben, das aus ihnen hervorgehen soll, zu stidhlen und
zwar nach jeder Richtung, nicht aber diirfen sie sie geistig ver-
stiimmeln, um ihnen Karrierehindernisse aus dem Wege zu riau-
men, ebensowenig wie man ein Kind korperlich verstiimmeln
darf, damit es durch den Bettel schneller zu Vermogen komme.

Die Eltern tragen die Verantwortung fiir Generationen, aber
die allerwenigsten sind sich dieser Verantwortlichkeit bewusst.
Kaum ist das Kind geboren, so iiberliefern sie es dem Feinde,
damit er den Grund lege zur spéateren Verkriippelung seiner
geistigen Krifte, d.h. sie lassen es taufen oder es auf eine andere
Weise in eine Kirche aufnehmen, deren ganzes Bestreben darauf
gerichtet ist, ihm die geistigen Schwungfedern zu beschneiden,
einer lebensfeindlichen Macht, die an Stelle des Lachens, dieses
Strahlenkranzes des Lebens, nur das Grinsen des Totenschédels

72



kennt, — und sie bedenken nicht die unabsehbaren Folgen eines
solchen Schrittes.

Ich habe nicht das Recht, mein Kind koérperlich zu misshan-
deln oder misshandeln zu lassen, schon das Gesetz verbietet es.
Daraus sollte doch eigentlich als etwas ganz Selbstverstidnd-
liches folgen, dass es mir auch in geistiger Hinsicht nicht
zusteht. So wenig ich die freie korperliche Entwicklung eines
Menschenwesens hindern darf, so wenig darf ich die freie
geistige hindern. Leider sind es nicht sehr viele, fiir die das
selbstverstidndlich ist. Aber wer méchte es wagen zu behaupten,
dass der Geist von geringerer Bedeutung sei als der Korper,
geringeren Schutz verdiene als dieser?

Indem ich mein Kind taufen lasse, balle ich eine finstere Wolke
uber seiner und seiner Nachkommen Zukunft, tue ich einen
Schritt, der andere tiefeinschneidende folgenschwere Schritte
nach sich zieht, begehe ich ein Verbrechen, das nicht ich, der
leichtsinnige oder gedankenlose Urheber, sondern das Kind
selbst bilissen muss.

Auf die Taufe folgt als kaum vermeidliche Konsequenz der
»Religions”-Unterricht, der meinem Kinde den Sinn fir die
Wirklichkeit zu zerstéren droht, es mit einem Wust von unver-
daulichem Zeug belastet, und seine geistige Gesundheit erschiit-
tert. Hand in Hand damit geht der zwangsweise Kirchenbesuch,
es folgt die Firmung oder Konfirmation zur festeren Kettung an
die Kirche. Denselben Zwecken dient die Beichte,l die mit ver-
werflichen Mitteln arbeitet. Das Ergebnis dieser fortgesetzten
Beeinflussung ist, dass schliesslich das Unnatiirliche, die
geistige Sklaverei von den Opfern als etwas ganz
Selbstverstiandliches angesehen wird: Die Er-

1 Vergl. Hoensbroech, Papsttum II, S. 164-185 u. 193f, ferner Matthes:
Wenn Kinder beichten.

73



wachsenen lassen sich kirchlich trauen, lassen ihre Kinder tau-
fen, lassen sich endlich kirchlich begraben. Damit ist dann die
Gewissensfreiheit in ihren Konsequenzen zum grossten Teil
gliicklich paralysiert.

Wie wenige denken an die geradezu furchtbaren Folgen der
Taufe und wie wenige unter diesen haben den Mut, ihre Kinder
diesen Konsequenzen nicht auszusetzen, indem sie sie nicht
durch die Taufe der Kirche verschreiben!

Gliicklicherweise hat dieses Verfahren nicht bei allen Kindern
den gewiinschten Erfolg. Es steckt eben zuviel unverwiistliche
Gesundheit im Menschengeschlecht. Ihr ist es zu danken, dass
sich Unzéhlige, trotz der Kirche und der ihre Geschéfte betrei-
benden Schule noch rechtzeitig auf die natiirlichen Erforder-
nisse des Lebens zu besinnen vermogen, sei es, indem sie nach
mehr oder minder schweren inneren Kidmpfen mit der Kirche
offen brechen, oder, was der weitaus hédufigere Fall ist, unter
Ignorierung ihrer Forderungen einen nur ganz &dusserlichen
Zusammenhang mit ihr bewahren.

Die europidische Menschheit ist, wie die Hauptkirchen, denen
sie angehort, von der praktischen Betdtigung des evangelischen
Christentums weiter entfernt denn je,1 hilt aber theoretisch in
ihrer iiberwiltigenden Mehrheit daran fest. Im ersteren Falle
spricht die menschliche Natur, die sich auf die Dauer nicht
leicht einen ihrem Wesen entgegengesetzten Zwang gefallen
l4sst, eine unmissver-

1 ,Ubrigens”, sagt Feuerbach, ,wollen wir die Abendlénder nicht tadeln,
dass sie ihren religiésen Glauben nicht bis auf seine praktischen Konse-
quenzen treiben, dass sie vielmehr eigenméichtig die Folgen ihres Glau-
bens wegstreichen, ihren Glauben in der Wirklichkeit, in der Praxis ver-
leugnen; denn nur dieser Inkonsequenz, diesem praktischen Unglauben,
diesem instinktartigen Atheismus und Egoismus verdanken wir alle Fort-
schritte, alle Erfindungen, durch die sich die Christen von den Muhame-
danern, die Abendlénder tiberhaupt von den Morgenlédndern auszeichnen”.
(Vorles. iiber das Wesen der Religion, Leipzig 1851, S. 215).

74



standliche Sprache, im zweiten sehen wir das Ergebnis einer
mit dem denkbar gewaltigsten Apparat erzielten Suggestion vor
uns.

Es kann kein Zweifel dariiber bestehen, wer den Vorteil von
dieser Suggestion hat, wie es auch keinem Zweifel unterliegen
kann, dass dieser Vorteil nicht ohne schwere namentlich mora-
lische Schidigung der kirchentreuen Menschheit erlangt ist.

Von den Regierungen ist vorerst keine Besserung dieses nichts
weniger als wiirdigen Zustandes zu erhoffen: sie leben noch in
dem althergebrachten aber durch keine einwandfreie Erfahrung
gerechtfertigten Glauben, dass er ihren Zwecken foérderlich sei.
Nicht gerechtfertigt ist dieser Glaube wohlverstanden, sofern sie
unter ihren Zwecken das Wohl des Staates und seiner Biirger
verstehen, gerechtfertigt freilich, sofern sie Ziele verfolgen, die
von der Eigensucht diktiert sind. Wenn wir auch annehmen diir-
fen, dass die Regierungen, wenigstens die Mehrzahl der européi-
schen, nach bestem Wissen und Kénnen handeln, so miissen wir
doch sagen, dass es ihnen, abgesehen von ganz wenigen, unter
denen man die grosse Mehrzahl der deutschen vermisst, noch
immer nicht gelungen ist, sich einen im Sinne hdoheren
Menschentums einwandfreien Begriff von ihren wirklichen
Zwecken zu machen, oder wenigstens ihn in die Tat umzusetzen,;
denn auch sie unterliegen einer Suggestion: der ihren Mitglie-
dern vom Anfang ihrer Laufbahn an suggerierten Vorstellung,
dass sie dem Volke gegeniiber eine Art hoherer Wesen sind,
infolgedessen auch ihre Stellung durch besondere Mittel,
namentlich durch Bestellung der Religion als Sekundantin
schiitzen miissen.l Diese Suggestion ist ein Erbteil aus den Zei-
ten des Absolutismus, der seine

1 Vergl. die Erklarung des bayrischen Kultusministers in der 78. 6ffentl.

75



beste Stiitze und Rechtfertigung in der Kirche fand. Eine gute
Regierung bedarf aber nicht der Kirche als Stiitze, sie wird im
Gegenteil durch sie kompromittiert. Ebensowenig bedarf sie des
religisen Glaubens. Der moderne Staat hat seiner ganzen
Struktur nach mit der Religion nichts zu tun, er ist sowohl kon-
fessions- wie religionslos. Die staatsrechtlichen Begriffe Gewis-
sens-, Religions- und Kultusfreiheit, Paritét, Toleranz und religi-
ose Indifferenz beweisen dies. Wenn er trotzdem gewisse Konfes-
sionen unterstiitzt und ihnen einen Einfluss auf seine Schulen
einrdumt, so tut er dies aus missverstiandlicher Auffassung sei-
ner Aufgaben und aus einer unbegriindeten Besorgnis fiir seine
Existenz. Von grossem Interesse sind in diesem Zusammenhang
folgende Ausfithrungen von Ludwig Feuerbach, denen man nicht
so leicht die Beweiskraft wird absprechen konnen.

»2Man kann den Satz zugeben: die Religion ist die Grundlage
der Staaten, aber mit dem Zusatz: nur in der Einbildung, im
Glauben, in der Meinung; denn in der Wirklichkeit stiitzen sich
die Staaten, selbst die christlichen, statt auf die Macht der Reli-
gion, ob sie gleich al-

Sitzung der Kammer der Abgeordneten, am 10. Febr. 1908 (ja, tatséchlich
1908!): ,Der Staat wiirde einen grossen Fehler machen, wenn er der
Jugend den Religionsunterricht vorenthalten oder sie nicht mehr in der
von ihm tibernommenen Weise in der Religion (!) unterrichten wollte. Er
darf in seinem eigenen (!) Interesse die Jugend nicht religionslos heran-
wachsen lassen; es wiirden sich daraus fiir ihn selbst die grossten Gefah-
ren ergeben; der Religionsunterricht hat nicht bloss religiose und sittliche
Bedeutung, sondern auch grosse politische Vorziige. Die bewdhrten Grund-
séatze der Religion (?) diurfen aus der Schule nicht verdringt werden. Die
Staatsregierung steht auf dem Standpunkt, dass der Religionsunterricht
nach wie vor die Grundlage fiir die Erziehung bleiben muss”. — Derselbe
Minister erliess einige Monate darauf an die Rektorate aller Mittelschulen
von Miinchen ein Einladungsschreiben (d.h. nach Lage der Verhéltnisse
einen Befehl) zur Besichtigung der im Kunstverein ausgestellten Papstbil-
der seitens der Schiiler. — Dieser eifrige Diener der Kirche verdiente es
reichlich, papstlicher Hausprilat zu werden.

76



lerdings auch sie — natirlich nur den Glauben, die schwache
Seite des Menschen — als Mittel zu ihren Zwecken gebrauchen,
auf die Macht der Bajonette und anderer Torturwerkzeuge. In
Wirklichkeit handeln iiberhaupt die Menschen aus ganz ande-
ren Griinden, als sie in ihrer religiosen Einbildung zu handeln
glauben. Der fromme Ph. de Commines in seiner Chronik
vom Konig Ludwig XI. sagt: ,,alle Uebel oder Vergehen kommen
vom Mangel an Glauben; wenn die Menschen fest glaubten, was
Gott und die Kirche 1 uns von den ewigen und schrecklichen
Hollenstrafen sagen, so konnten sie nicht tun, was sie tun.” Aber
woher kommt denn diese Schwiche des Glaubens? Daher, dass
die Glaubenskraft nichts andres ist als die Einbildungskraft,
und so gross auch die Macht der Einbildungskraft ist, doch die
Macht der Wirklichkeit eine unendlich grossere und dem Wesen
der Einbildung geradezu widersprechende Macht ist. Der
Glaube ist, wie die Einbildungskraft, hyperbolisch; er bewegt
sich nur in Extremen, in Uebertreibungen; er weiss nur von
Himmel und Holle, von Engeln und Teufeln; er will aus dem
Menschen mehr machen, als er sein soll, und macht eben deswe-
gen weniger aus ihm, als er sein kann; er will ihn zum Engel
machen und macht ihn dafiir bei ginstiger Gelegenheit zu
einem wahren Teufel. So verkehrt sich das hyperbolische und
phantastische Wesen des Glaubens an dem Widerstand der pro-
saischen Wirklichkeit in sein direktes Gegenteil! Es wéire daher
schlecht um das menschliche Leben bestellt, wenn Recht und
Moral keine andere Grundlage héitten, als den religiosen Glau-
ben, welcher so leicht in sein Gegenteil umschléigt, da er, wie die
grossten Glaubenshelden selbst eingestanden haben, dem Zeug-
nis der Sinne, dem natiirlichen Gefiihl und dem

1 Man beachte ,,Gott und die Kirche!!!”

77



den Menschen eingeborenen Hang zum Unglauben geradezu
Hohn spricht. Wie kann aber etwas Erzwungenes, auf die
gewaltsame Unterdriickung einer wohlbegriindeten Neigung
Gebautes, jeden Augenblick den Zweifeln des Verstandes und
den Widerspriichen der Erfahrung Ausgesetztes eine sichere
und feste Grundlage abgeben? Glauben, dass der Staat — ich
meine natirlich den Staat iiberhaupt, nicht unsere kiinstlichen
supranaturalistischen Staatsgebidude — nicht ohne religiésen
Glauben bestehen konne, heisst glauben, dass die natiirlichen
Beine nicht zum Stehen und Gehen hinreichend sind, dass der
Mensch nur auf Stelzen gehen und stehen konne. Die natiir-
lichen Beine aber, worauf Moral und Recht fussen, sind die
Lebensliebe, das Interesse, der Egoismus. Nichts ist daher
grundloser als die Vorstellung und Furcht, dass mit den Goéttern
auch der Unterschied zwischen Recht und Unrecht, Gut und
Bose sich aufhebe. Dieser Unterschied besteht und wird beste-
hen, solange, als ein Unterschied zwischen Ich und Du besteht;
denn nur dieser Unterschied ist der Quell der Moral und des
Rechts. Wenn auch mein Egoismus mir den Diebstahl erlaubt, so
wird doch der Egoismus des andern sich ihn aufs strengste
verbitten; wenn auch ich aus mir selbst nichts von Uneigenniit-
zigkeit weiss und wissen will, so wird doch stets der Eigennutz
der andern mir die Tugend der Uneigenniitzigkeit vorpredigen;
wenn auch mein méinnlicher Egoismus einen Hang zur Polyga-
mie hat, so wird doch stets der weibliche Egoismus diesem
Hange sich widersetzen und der Monogamie das Wort reden;
wenn auch ich nicht die Balken in meinen Augen merke und
fithle, so wird doch jedes Splitterchen darin ein Dorn in dem
Auge der Tadelsucht anderer sein; kurz, wenn es auch mir
gleichgiiltig ist, ob ich gut oder schlecht bin, so wird es doch nie
dem Egois-

78



mus der andern gleichgiiltig sein. Wer war denn bisher der
Regent der Staaten? Gott? ach! Die Gotter regieren nur im Him-
mel der Phantasie, aber nicht auf dem profanen Boden der
Wirklichkeit. Wer also? nur der Egoismus, aber freilich nicht der
einfaltige Egoismus, sondern der dualistische Egoismus, der
Egoismus, der fiir sich den Himmel, aber fiir andere die Holle,
fiir sich den Materialismus, aber fiir andere den Idealismus, fiir
sich die Freiheit, fiir andere die Knechtschaft, fiir sich den
Genuss, aber fiir andere die Resignation erfunden hat, der
Egoismus, der in den Regierungen die eigenen, selbstbegange-
nen Verbrechen an der Untertanen, in den Vitern die eigenen,
selbstgezeugten Siinden an den Kindern, in den Eheménnern
die eigenen, selbstverschuldeten Schwichen an den Weibern
straft, iiberhaupt alles sich verzeiht, und sein Ich nach allen
Dimensionen geltend macht, aber von den andern ver-
langt, dass sie kein Ich haben, dass sie bloss von der Luft
leben, dass sie vollkommen und immateriell wie Engel sind; frei-
lich nicht nur jener beschriankte Egoismus, auf den man
gewohnlich allein diesen Namen anwendet, der aber nur eine,
obwohl die vulgirste Art des Egoismus ist, sondern der Egois-
mus, der ebensoviel Arten und Gattungen in sich begreift, als es
tiberhaupt Arten und Gattungen des menschlichen Wesens gibt,
denn es gibt nicht nur einen singulédren oder individuellen, son-
dern auch einen sozialen Egoismus, einen Familienegoismus,
einen Korporationsegoismus, einen Gemeindeegoismus, einen
patriotischen Egoismus. Allerdings ist der Egoismus die Ur-
sache alles Uebels, aber auch die Ursache alles Guten, denn wer
anders als der Egoismus hat den Ackerbau, hat den Handel, hat
die Kiinste und Wissenschaften hervorgebracht? Allerdings ist
er die Ursache aller Laster, aber auch die Ursache aller Tugen-
den, denn

79



wer hat die Tugend der Ehrlichkeit geschaffen? Der Egoismus
durch das Verbot des Diebstahls, wer die Tugend der Keusch-
heit? Der Egoismus, der den Gegenstand seiner Liebe nicht mit
andern teilen will, durch das Verbot des Ehebruchs; wer die
Tugend der Wahrhaftigkeit? Der Egoismus, der nicht belegen
und betrogen sein will, durch das Verbot der Liige. So ist der
Egoismus der erste Gesetzgeber und Ursacher der Tugenden,
wenn auch nur aus Feindschaft gegen das Laster, nur aus Egois-
mus, nur deswegen, weil fiir ihn ein Uebel ist, was fiir mich ein
Laster, wie umgekehrt, was fiir mich eine Verneinung, fiir den
andern eine Bejahung seines Egoismus, was fiir mich eine
Tugend, fir ihn eine Wohltat ist.”1

Und an andrer Stelle: ,Namentlich ist die Religion (als ein
partikulédres Prinzip gedacht ...) nicht das Erhaltungsprin-
zip der modernen Staaten. Vielmehr kommt die Dauerhaftigkeit
der modernen Staaten gerade daher, dass sie das religiose Prin-
zip von sich abgesondert, ihm zwar, wie sich gebiihrt, innerhalb
ihrer selbst, eine besondere Sphire angewiesen, aber nicht ihr
Wesen mit demselben verschmolzen haben. Bei den Griechen
und Romern dagegen war die Sache des Staats mit der Sache
der Religion verschmolzen — die Gotter waren die obersten
Staatsgesetze; die Ehrbezeugungen, welche die ungldubigen
heidnischen Philosophen den Goéttern erwiesen, galten nicht
ihnen selbst, sondern ihrem Vaterland, waren Handlungen des
Patriotismus, Zeichen ihrer Ehrfurcht vor den bestehenden
Gesetzen. Die alten Staaten gingen daher mit ihrem Glauben
zugrunde. Ein moderner Staat aber, der seine Sache mit der der
Religion identifiziert, stiirzt sich ins Verderben oder ist schon
ein verdorbener; denn er sucht seine Hilfe ausser sich.”

1 Vorlesungen tiber das Wesen der Religion, S. 390f.
2 Feuerbach: Pierre Bayle, S. 222 Anm. 17. — Siehe ferner Anhang.

80



Auf die wahnbefangenen Regierungen ist also nicht zu rech-
nen, bevor man sie nicht von ihrem Wahn befreit hat. Diese
Befreiung muss, wie immer, wenn es sich um einen Fortschritt
handelt, ,von unten herauf” kommen. Die Eltern miissen ihr
wahres Verhiltnis zu ihren Kindern erkennen lernen, sie miis-
sen der Kirche verweigern, was der Kirche nicht ist: sie haben
kein Recht, ihr ihre Kinder durch die Taufe, wenn manchmal
vielleicht auch nur auf zwanzig Jahre, auszuliefern, sie diirfen
sie keinen offentlichen oder privaten Konfessionsunterricht, am
allerwenigsten in den fiir die gesunde Entwicklung der Men-
schenknospe geradezu verderblichen Klosterschulen, besuchen
lassen, sie miissen ihnen ihre geistige Elastizitat und Expansiv-
kraft bewahren.

Die Entscheidung, ob er einer Konfessionsgemeinschaft oder
Kirche angehoren will, muss dem Erwachsenen vorbehalten
bleiben, sie darf niemals tiber den Kopf des in der Entwickelung
befindlichen Wesens weg von andern getroffen werden. Auf die
Stimme der Kirche darf man dabei nicht horen, sie treibt mit
bunten Vorwédnden verhiillte Interessenpolitik. Thre Gesetze und
Gebote sind bare Willkiir oder beruhen auf zuweilen grotesken
Missverstidndnissen, sie binden nur den, der sich ihnen unter-
wirft, fiir alle andern existieren sie nicht. Durch die Taufe
ergreift sie Besitz vom Menschen, auch den Anspruch auf den
aus ithrem Schoss Ausgeschiedenen gibt sie nicht auf; denn sie
hat der Taufe einen ,unverlierbaren Charakter” verliehen, und
sie hat Mittel genug, den Schwachen unter ihnen gegeniiber
ihre Rechte auf sie geltend zu machen.

Die Angst der Kirche vor der Konfessionslosigkeit ist begreif-
lich; denn wenn man die junge Generation ohne Konfessions-
zwang aufwachsen und sich spéter die ihr zu-

81



sagende Glaubensform selber wéhlen liesse, wiirden ihr wenig
Anhénger und noch weniger Untertanen zufallen. Darum ruft
sie Wehe tuiber die angebliche Schlechtigkeit der Zeit und macht
die Regierungen mobil. Sie vergisst nur oder will vergessen,
dass die Zustidnde niemals und nirgends verrotteter waren, als
gerade dann und dort, wo sie unumschriankt herrscht. Siehe den
seligen Kirchenstaat, sieche Spanien, Portugal, Belgien usw., um
von niher liegenden Beispielen zu schweigen.

Die Regierungen, die ihre Aufgabe richtig verstehen wollen,
miissen den Konfessionen in der Weise unparteiisch gegentiiber-
stehen, dass sie sie in keiner Weise weder unterstiitzen noch
behindern, dass sie nicht die geringste Gemeinschaft mit ihnen
haben. Der Staat allein darf Herr sein.

Die Kirche hat dem Staate gegeniiber nur ein einziges Recht:
das Recht auf Duldung — solange sie sich keine Gesetzwidrigkei-
ten zuschulden kommen lédsst. Der Staat ist der natiirliche
Beaufsichtiger der Kirche, wie er der natiirliche Beaufsichtiger
samtlicher Korporationen und Individuen innerhalb seines
Machtbereichs ist. Die Trennung von der Kirche ist fiir seine
Gesundheit notwendig und ein Akt der Gerechtigkeit, aber nur
innerhalb des angedeuteten Rahmens angéngig; denn eine vom
Staate unabhidngige Kirche wiirde fiir den Staat Selbstmord
bedeuten. Pépstlicher Grossenwahn (Bonifaz VIIIL.!) ist aller-
dings anderer Ansicht, — fiir ihn ist der Staat der Esel, auf dem
das Papsttum zu reiten und den nach Lust und Laune zu
traktieren es ein von Gott verliehenes Recht zu besitzen vorgibt.

Um sich dieser Herrschsucht Roms gegeniiber wirksam zu
behaupten, miissen die Regierungen — freilich allméhlich, aber
mit unbeirrbarer Konsequenz — die gesetzlichen

82



und allgemeinen Massnahmen treffen, welche Graf
Hoensbroech, dieser grindlichste Kenner des
Ultramontanismus und als Aristokrat wirklich
einer der dpiotol, in seinem Werke: ,Moderner
Staat und romische Kirche”, das jeder Diplo-
mat und Regierungsbeamte auswendig kennen,
jeder Vaterlandsfreund wenigstens lesen
sollte, niedergelegt und ausfihrlich begriindet
hat.(S.106-287.)

Discite moniti!

8. SCHLUSS

Es ist nicht eine paradoxe, sondern zum Glick eine ganz
schlicht wahre Behauptung: der Kampf gegen die Kirche ist
zu allen Zeiten der Geistesgeschichte in der Menschheit bis-
her stets ein Anzeichen wiedererwachenden tieferen religio-
sen Lebens gewesen.

Wilhelm Béolsche.

Wir haben gesehen, wie es um die innere Wahrheit des im III.
Kapitel zitierten Satzes aus dem Hirtenschreiben der bayeri-
schen Prokuristen Roms bestellt ist, dieses Satzes, der gegen die
Freiheit der Wissenschaft und ihrer Lehre gerichtet ist. Wir
haben gefunden, dass es nichts als Mythus, Geschichtsfdlschung
und falsche Interpretation ist, worauf die Kirche sich immer
wieder mit Nachdruck beruft, worauf sie ihre Machtanspriiche
griindet, haben erkannt, dass sie ihren Einfluss und ihre Gewalt
dem Missbrauch und der Missleitung des religiosen Gefiihls
verdankt, wir wissen, dass ihre Lehre lediglich Mittel zum
Zweck ist, das heisst zu Erlangung der unumschrinkten Gewalt
uber die gesamte Menschheit. Der Grund ist unwahr und der
Zweck ist

83



schlecht. Wenn wir gegen die Kirche kidmpfen, so ist es dieser
schlechte Zweck, gegen die wir uns wenden, nicht das von der
dichtenden Phantasie des Volkes gewobene farbenschimmernde
Gewand, das sich, ihre moralische Blosse bedeckend, in weiten
Falten um sie und ihre Dogmen breitet. Gegen diesen schlechten
Zweck wenden wir uns und gegen das, was helfen soll, ihn zu
erreichen: die Eingriffe der Kirche in das o6ffentliche Leben, ihre
Beeinflussung der Regierungen, ihr Bestreben, den Staat von
sich abhéngig zu machen, ihre anmassende Missionierung frem-
der Volker, deren Religionen zum Teil turmhoch tiber der von ihr
betitigten ,Religions”-Praxis stehen, ihre systematische Vergif-
tung des nationalen Lebens, die in Deutschland die bedenkliche
sich in der Gefolgschaft der ultramontanen Partei, in dem staat-
schidigenden politischen Konfessionalismus dokumentierende
Volkskorper-Erkrankung hervorgerufen hat, die Verhetzungsta-
tigkeit ihrer Diener, ihr Anspruch auf Anerkennung als weltlich-
politische Macht und auf diplomatische Vertretung u.s.f. Gegen
diese Uebergriffe und Bestrebungen wenden wir uns mit dem
heiligen Recht des leidenschaftlichen Vaterlandsfreundes, der
krank ist vor bestdndigem Ekel tiber die Unménnlichkeit und
Charakterlosigkeit der Regierungen, iiber ihren fahrlissigen
Verrat an ihrem Lande. Warum spielt man immer noch diese
unwiirdige diplomatische Komoédie mit den Parveniis auf dem
,Stuhle Petri” und ihren Kreaturen,l warum trennt man nicht
mit herzhaftem Hieb Kirche und Staat und haut der Kirche
empfindlich auf die Krallen, wenn sie sich anmasst, auf ein

1 Vergl. den trefflichen mannhaften Aufsatz des Grafen Hoensbroech:
LFurst Bilow im Vatikan”. (,Das Freie Wort”, 8. Jahrg. (1908), Heft 4, S.
126f.); ferner die Ausfiithrungen desselben ausgezeichneten Kenners des
Papsttums in seinem Buche: Moderner Staat und réomische Kirche (Berlin
1906), S. 242ff.

84



Gebiet tiberzugreifen, auf dem sie nichts zu suchen hat, warum
macht man sich zum Mitschuldigen des grossen Kain, wie ich
die Kirche in meinem Roman ,Hagia Hybris” genannt habe?1
Ich moéchte mich wohl fiir eine Weile in einen Japaner verwan-
deln konnen, um meinen Ekel vor diesem Liigengetriebe los zu
werden und mit souverdner Heiterkeit dieses Gemisch von
blutigem Ernst und Posse mitanzusehen, das den selbstbe-
wussten homo europaeus (den Franzosen — augenblicklich we-
nigstens — ausgenommen) so tief unter das Niveau eines
gebildeten Sohnes des Reiches der aufgehenden Sonne hinab-
driickt.

Deutschland am Géngelbande einer auslédndischen Macht,
einer Gesellschaft ohne Haftpflicht, die ein Monopol anstrebt fiir
ihre gefihrliche Ware, — wie lange soll uns dieser Anblick noch
peinigen? Wie lang soll es noch dauern, bis der Papst, dieser Ver-
korperer eines Systems, dessen Gefahrlichkeit unseren
Regierungen bekannt sein muss und der uns Deutschen als Ita-
liener noch dazu voéllig wesensfremd ist, fiir unsere Herrscher
und Staatsméinner einfach der Privatmann Sarto oder Guantajo
ist?

Der Freidenker Friedrich der Grosse schuf die Grundlage der
Weltmacht Deutschland. Mogen seine Epigonen, wenn sie sei-
nen erleuchteten Standpunkt nicht zu teilen vermogen, we-
nigstens darauf achten, dass diese Weltmacht nicht durch wei-
tere Zugestindnisse an die Kirche, die noch jeden von ihr
beherrschten Staat ruiniert hat, vernichtet werde!

Wenn die Kirche sich angegriffen fiihlt, schreit sie iiber Verlet-
zung der Religion. Wir haben gesehen, dass wirkliche Religion
und Kirche einander ausschliessen; denn es

1 Hagia Hybris, ein Buch des Zorns und der Weltliebe, Miinchen 1907, bei
Georg Miiller.

85



gibt keine konsolidierte Kirche ohne Verketzerungssucht, Verfol-
gung Andersdenkender, Unduldsamkeit, Partikularismus. Reli-
gion lasst sich nicht auf Flaschen ziehen wie Weihwasser, Jor-
danwasser, wundertéitiges Oel der heiligen Walburga etc. und
mit marktschreierischen Etiketten versehen, die sie als die
allein wahre, allein seligmachende, als vatikanischen- oder Wit-
tenberger Schlosskirchen-Abzug anpreisen. Es gibt keine katho-
lische, protestantische, israelitische, mohammedanische etc.
Wahrheit, — die Wahrheit liegt jenseits der Kirchen, sie liegt in
der Brust eines jeden Menschen beschlossen, wo sie unter
fruchtbaren Suggestionen sich zur Bliite entwickeln kann, unter
unheilvollen aber verkiimmert. Und wenn sie in der Brust des
Priesters erbliiht, so tut sie es zum mindesten im unbewussten
Gegensatz zur kirchlichen Wahrheit als tiberméchtiger Ausfluss
elementaren Menschentums.1

Der religiose Glaube bezieht sich, wie wir sahen, auf das
Sein, wie es wirklich ist, auf die Voraussetzung unse-
res empirischen Daseins, und als diese Voraussetzung erweist
sich, auf Grund des unmittelbaren Selbstgefiihls und Erlebens,
nicht die Person, sondern ihr Zusammenhang mit der
Welt — der gleiche, den die Wissenschaft a posteriori
demonstriert, gewiss ein Beweis fiir die Einheit des Menschen-
geistes und dafiir, dass die Synthesen des Glaubens die gleichen
sind, wie die des Wissens,2 wenn auch nicht im Sinne der theolo-
gischen Nachtwichter.

Die Kirche ist die Verdusserlichung, das entleerte Gefiss der
Religion, ihre Profanierung und zugleich ihre Fruktifizierung
durch eine Gesellschaft ohne Haftpflicht, sie ist eine ins Gigan-
tische gesteigerte Therese Humbert,

1 Vergl. Anhang.
2 Vergl. Keyserling, S. 334f.

86



und der Priester, der in ihrem Sinne handelt, ist ein Entweiher
unserer mystischen Traume und tiefsten Versunkenheiten.

Wer nun zu der Erkenntnis gelangt ist, dass der Mensch im
religiosen Gefiihl seinen wirklichen Zusammenhang mit der
Welt erlebt, dass die Religion eine Beziehung zwischen dem
Individuum und den Synthesen des Geschlechts, des Stammes
etc. zur Realitét erhebt, dass sie lediglich auf natiirliche Zusam-
menhénge gerichtet ist und nicht auf die Utopie eines Himmel-
reichs als der wahren Heimat — und es ist kein Zweifel moglich,
dass dem so sei — wer sich ferner davon iiberzeugt hat, wieviel
Unbheil dieses Phantom des Uebernatiirlichen in den Hénden
der Kirche angerichtet hat und noch immer anrichtet, wer eine
Vorstellung von dem bibliothekenfiillenden Siindenregister der
Kirchen aller Richtungen, vor allem der fiir die européische Kul-
tur gefidhrlichsten: der romisch-pépstlichen, gewonnen hat, dem
erwichst die unabweisliche Pflicht, nach Kréiften an dem Werke
der Befreiung unseres Landes vom Joch der Kirchen mitzuhel-
fen und an der Verwendung der freiwerdenden Kréfte zur dusse-
ren und inneren Grosse und zum immer festeren Zusammen-
schluss unseres Volkes, auf das wir durch das religiose Gefiihl
hingewiesen werden.

Die Vernichtung des Kirchentums als eines Elementes der
Trennung und Spaltung soll erstrebt werden, nicht aber die Ver-
nichtung von Glaubensvorstellungen, in denen viele aufgewach-
sen und die ihnen lieb geworden sind; denn so wenig der
einsichtige Mensch es zulassen kann, dass das junge bildsame
Menschenmaterial, auf dem die Zukunft unseres Volkes beruht,
von unberufenen Fingern in geistiger Hinsicht verpfuscht wird,
ebensowenig kann er zugeben, dass erwachsene Leute, deren
Denken und Vor-

87



stellen in einem festbegrenzten Bette hinfliesst, in ihrem
Innenleben gestort und beunruhigt werden. Bei der neuen
Generation ist der Hebel anzusetzen, nicht bei den alten: An die
Stelle des verderblichen unfriedenstiftenden Konfessionsunter-
richts in den Schulen muss Unterricht in biirgerlicher und
politischer Moral, muss Pflege der Vaterlandsliebe und des
Nationalbewusstseins treten. Begeisterung und kriegerischer
Sinn miissen bei der ménnlichen Jugend geweckt werden durch
Schilderung der Kampfe ihrer Viter fiir ihr Land, kurz alle
Tugenden und Empfindungen, die eine Entartung verhiiten.
Nicht minder wichtig aber als die Heranbildung einer freien,
starken, vaterlandsliebenden, schaffensfrohen, opferfreudigen,
ménnlichen Jugend, ist die Erziehung von Frauen, die sich nicht
durch die Worte des Priesters in den Bannkreis des Kirchen-
tums ziehen lassen. Wie die Verhéltnisse jetzt liegen, ist die zum
grossten Teil reaktiondre (Klosterschulen!) Erziehung der Frau
eines der méchtigsten Hindernisse fiir die Befreiung des Volkes
von der geistigen Knechtschaft, von der Bevormundung durch
die Kirche. Dieses Hindernis zu beseitigen ist eine Aufgabe, wie
sie sich die deutsche Frauenbewegung nicht grosser und
zukunftsreicher wiinschen kann. Ist sie einmal erfullt, so wird
von einer Inferioritdt des Weibes gegeniiber dem Manne nicht
mehr die Rede sein kénnen und der politischen Gleichberechti-
gung kaum mehr ein ernstlicher Widerstand geleistet werden.

*

Rekapitulieren wir!
Die Grundtatsachen, die wir uns bei der Beurteilung des
Kirchentums vor Augen halten miissen, sind:

88



1.

2.

Das religiose Gefiihl weist uns nicht auf Gott, sondern auf den
Menschen, nicht auf das Uebernatiirliche, sondern auf das
Natirliche.

Religion und Kirche haben im Grunde gar nichts miteinander
zu tun.

3. Alle Religionen haben dieselben durchaus natiirlichen Grund-

4.

5

lagen.
Die Glaubensinhalte sind wandelbar und fiir das wahre
Wesen der Religion nebenséchlich.

. Eine schlechthin objektive Existenz Gottes ist unvorstellbar.
6.

Um mit den Worten Feuerbachs zu reden: ,Der Gegensatz des
Gottlichen und Menschlichen ist ein illusorischer, d.h. nichts
anderes als der Gegensatz zwischen dem menschlichen
Wesen und dem menschlichen Individuum, folglich ist auch
der Gegensatz und Inhalt der christlichen Religion ein durch-
aus menschlicher”.1 Der christliche Gott ist ebenso gut in
und aus dem Menschen entsprungen als der heidnische. Ein
anderer Gott als der heidnische ist er nur deswegen, weil
auch der christliche Mensch ein anderer ist als der heidni-
sche.”2

. Die Suggestibilitidt einmal des unmiindigen und unwissenden

und dann des anormalen Menschen ist der fruchtbarste
Boden fiir die Entwickelung und Ausbreitung des Glaubens
an Uebernatiirliches und die eigentliche Quelle der ,,Offenba-
rung”.

. Die Anspriche der Kirchen, insbesondere der pépstlichen,

sind in jeder Beziehung haltlos, schon weil ihre angeblichen
historischen Grundlagen teils mythischer Natur sind, teils
auf Geschichtsfalschung beruhen.

1 ,,Das Wesen des Christentums”, 4. Aufl. (1883), S. 50.
2 ,Vorlesungen iiber das Wesen der Religion”, Leipzig 1851, S. 21.

89



9.

90

Jede satzungsmissig bestimmte, auf das Uebernatirliche
gerichtete, auf unbedingte Autoritit Anspruch erhebende
Religion stellt einen Missbrauch des religiosen Gefiihls, eine
Verwischung der sein Wesen ausmachenden Beziehung auf
die reale Welt, auf den Menschen, zugunsten einer imaginé-
ren, furchterweckenden, gehorsamfordernden Macht dar. Da
wir hinter dieser Macht bei genauerem Zusehen jedoch den
Priester versteckt finden, erfolgt dieser Missbrauch, diese
Verwischung, im Interesse einer Kaste.



ANHANG

Homo homini deus.

91



[Leerseite]

92



ANHANG ZUM I. KAPITEL

L

Kurt Breysig:(zuS.9u.11).1

,Die Zahl der Beriihrungen des Urzeitmenschen mit dem Tier
ist ausserordentlich gross. Das Tier wird nicht allein zum Ahn-
herrn erhoben, zum Heilbringer, zum Gott, es gilt auch als fast
ebenbiirtig, man traut ihm Sprache, Verstand, Stammes- und
Familienordnung zu, man ahmt es in Spiel und Tanz nach, man
lauscht ihm seine Nahrung, seine Arzneien ab, man widmet ihm
mehr als die Hilfte aller der plaudernden Erzidhlungen, aus
denen alle epische Dichtung hervorgegangen ist, und noch die
Zierkunst entnimmt zu einem Teil der Gestalt des Tieres ihre
Schmucklinien. Kénnte nicht aus dem allen ein letzter Nachhall
der Abstammung des Menschen vom Tier herauszuhoren sein?
Und wer seiner Phantasie die Ziigel schiessen lassen wollte,
konnte wohl gar auf den Gedanken kommen, dass die Verherr-
lichung des Heilbringers selbst gar dem oder den Urahnen der
Menschheit gelte, die einen der entscheidenden Schritte vom
Tier zum Menschen getan hitten, so dass dann in Wahrheit, wie
in so vielen heiligen Sagen behauptet wird, der erste Mensch
zum Gott gemacht worden wére. Aus dem Bereich der Moglich-
keit fallen derlei Annahmen doch nicht, stellt man sich die tra-
genden Vorstellungen der frithesten Menschheit nur so dumpf
und schwach und schwimmend vor, wie notig ist.

Doch von all diesen, ein Vielleicht auf das andere tiirmenden
Gedankenbauten kehrt das Auge zuriick zu den besser gesicher-
ten Urspriingen des Gottesgedankens bei den einzelnen Vilkern
und Stdmmen. Und tberfliegt es

1 Die Entstehung des Gottgedankens und der Heilbringer, Berlin S. 200f.

93



auch hier die in Dammer und Dunkel gehiillten Strecken, die
von Tier zu Pflanze und Stein riickwérts fithren, so verweilt es
um so beruhigter auf dem Punkt der Entwicklung, wo der
Mensch sich aus dem Tier losringt, wo der Heilbringer auftritt,
als Keim, als Vorform der Gottesgestalt. Hier ist alle wesent-
liche Erkenntnis gesichert, hier aber zeigt sich um so
unwiderleglicher, dass die Gottesgestalt aus der des heldischen,
starken, weisen Menschen hervorgegangen ist. Und so oft man
sich auch in der Ueberzeugung bestidrkt haben mag, dass noch
jede Gottesgestalt von dem Menschen als sein Ebenbild geschaf-
fen worden ist, sie blieb eine allgemeine, allzu leere, allzu blasse
Annahme. Aber sie gewinnt Farbe und Greifbarkeit und in
Wahrheit iberwiegende Kraft, wenn immer wieder, bei allen
geistvollen Vilkern und zugleich bei kinderjung gebliebenen, bei
den Triagern der Weltgeschichte und bei den jugendlich unreif
zuriickgebliebenen Zeugen fritherer Entwicklungsstufen der
Wandel des menschlichen Heilbringers in den eigentlichen Gott
aufgezeigt wird.

Sehr hoch warf der Mensch sein Bild vor sich, iiber sich. Er hob
es hoch zum Himmel, dass es ihm zuletzt unerreichbar wurde.
Aber so tief er sich auch zuletzt vor diesen Gestalten beugte,
nachdem er sie ins Unermessliche gesteigert hatte, es erhebt
doch zu denken, dass er selbst es war, der sie bildete. Er hob sie
aus den Reihen seines eigenen Geschlechtes, hielt sie zuerst nur
hoch, ohne in spottisches Lachen iiber sie zu verwehren. Mochte
er sie spater steigern, weiter, immer weiter, Mass fiir Mass erho-
hen, bis sie endlich in den Wolken vor seinen Blicken
entschwanden, mochten sie von dort zuletzt eine Gewalt iiber
ihn austiiben, der zu entgehen, er sich selbst in immer neuer
Demiitigung die Kraft genommen hatte,

94



er war es doch gewesen, der einst den Gott geschaffen hatte, als
ein Bild, das ihm gleich sei.

Und fast noch mehr heisst es, dass es nicht eigentlich ein
Gebilde seiner Einbildungskraft war, an das er zuerst seine Ver-
ehrung heftet, sondern ein wirklicher leibhafter Mensch. Aller-
dings ein gewesener. Man bedurfte, um zu vergéttern, einer Ent-
fernung, und diesen Abstand der Verehrung schuf man sich,
indem man die aufgehohte Gestalt in die Vorzeit entriickte. Aber
welch hohe Vorstellung ist es, dass nicht aus den Gespenster-
schatten der Seelen, der Geister, nicht aus den fast noch leeren
Schemen abgezogener Naturbegriffe, nein, aus dem warmen
Leben eines wirklichen Menschen der Gott emporstieg. Es ist
der grosste Sieg, den je der Gedanke der Personlichkeit in aller
Geschichte der Menschheit davongetragen hat.”

II.

Ludwig Feuerbach:

»ei religios! heisst: bedenke, was du bist: — ein Mensch, ein
Sterblicher! Nicht das sogenannte Gottesbewusstsein, sondern
das Menschenbewusstsein ist urspriinglich oder an sich das
Wesen der Religion (in ihrem bleibenden positiven Sinn) — das
Bewusstsein oder Gefiihl, dass ich Mensch, aber nicht die Ur-
sache des Menschen bin, lebe, aber nicht die Ursache des
Lebens, sehe, aber nicht die Ursache des Sehens bin. Die Reli-
gion in diesem Sinne aufheben wollen, wire ebenso unsinnig, als
wenn man ohne Talent bloss durch seinen Willen und Fleiss sich
zum Kiinstler machen wollte. Ohne Talent, und folglich ohne
Beruf ein Werk beginnen, heisst es ohne Gott beginnen; mit
Talent es beginnen, heisst es mit Erfolg, heisst es mit Gott
beginnen.”1

1 Vorlesungen tiber das Wesen der Religion, S. 407.

95



,Die Religion ist eine Kategorie d.h. eine wesentliche
Form des menschlichen Geistes, namentlich als Volks-Geistes.
Die verschiedenen Religionen haben daher einen gemeinschaft-
lichen Grund, und, so verschieden sie der Materie nach sein
mogen, gemeinschaftliche Gesetze. So verschieden die
orientalische und okzidentalische Philosophie sind, nicht nur die
logischen, auch die metaphysischen Gesetze, die Vernunftfor-
men, die allgemeinen Ideen sind doch iiberall dieselben — daher
die frappante Aehnlichkeit, daher die Erscheinung, dass selbst
Termini, die rein willkiirlich ersonnene scheinen, wie die scho-
lastische Hiacceitas sich im Sanskrit vorfinden. So ist es auch
mit den verschiedenen Religionen. Entweder diirfen wir gar von
keiner Religion der Heiden reden, oder wir miissen eine Identi-
tat zwischen der heidnischen und christlichen Religion anerken-
nen. Diese Identitit ist aber nichts anders als die Natur der
Religion iberhaupt. Selbst der Fetischismus trédgt noch,
wenn auch in der grisslichsten Entstellung, als Karikatur die
Spuren von dem Wesen der Religion an sich, Spuren, die fiir den
Denker, um in das geheime Wesen der Religion einzudringen,
ebenso wichtig sind, als die Zustidnde der Leidenschaftlichkeit
und Verriicktheit zur Erkenntnis des psychologischen
Menschenwesens. Die bei verschiedenen Nationen namentlich
des Orients sich vorfindenden, den christlichen Vorstellungen
frappant dhnlichen Vorstellungen sind daher keine Ueberbleib-
sel einer urspriinglichen, historisch dagewesenen Religion
oder Vorbedeutungen der christlichen Religion, sondern aus der
Natur der Religion, aus ihren innern Gesetzen, aus ihrem We-
sen entsprungene, notwendige, der Religion notwendige Vor-
stellungen. Die Gesetze der Religion sind eben dienotwendi-
gen Vorstellungen, den Unterschied, den

96



allerdings wesentlichen Unterschied bildet nur der Inhalt, der
bestimmte Gehalt dieser Vorstellungen, der selbst ein irreligio-
ser, d.i. dem wahren Wesen der Religion widersprechender sein
kann. Die christliche Religion hat also einen notwendigen
Ursprung, einen in der Natur der Religion begriindeten Ur-
sprung. Sie musste so sein, wie sie ist, wollte sie anders dem
Wesen der Religion entsprechen. — — — — —

Sollte euch indes der ... angedeutete Ursprung eurer Religion
aus der Natur der Religion ... zu despektierlich, zu gemein er-
scheinen, so erinnere ich euch nur an euern Wunderglauben,
den ihr mit allen andern Volkern gemein habt. Wenn ihr gleich
viel von der Gottlichkeit und innern Wahrheit der Lehre redet,
und, wenn ihr so redet, sehr liberal mit den Wundern tut und
keinen besondern Wert auf sie zu legen scheint, so sieht man
doch dann, wenn einer negativ gegen sie auftritt, an eurer
Wut tber ihn, dass euch allerdings die Wunder etwas sehr
Positives sind, dass ihr also anders redet alsihr denkt. Wer
euch ndmlich die Mirakel nimmt, der gilt euch fiir einen Un-
christen. Der Mirakelglaube ist also mit euch verwachsen, iden-
tisch mit dem Christentum. Nun findet sich aber der Mirakel-
glaube in allen Volksreligionen. Nach allen Gesetzen der Wahr-
heit und Vernunft ist daher der Schluss gerechtfertigt: das Mira-
kel ist ein natiirliches Bedirfnis, eine Kategorie der
Volksreligion. Die Wunder des Christentums sind aus demsel-
ben Bediirfnis entsprungen, aus derselben Notwendigkeit, aus
welcher die Wunder des Heidentums. Der Wunderglaube ist ein
psycho-logisches Gesetz; die Wunder sind nichts weniger als
ubernatiirliche, sie sind sogar gesetz- und naturge-
mésse Erscheinungen des religiosen Geistes.
Wodurch ihr euch von

97



den Heiden unterscheidet, ist nur der Zw e ck, die Qualitit, die
Spezies eurer Wunder. Wollt ihr euch daher der natiirlichen
Abkunft eurer Religion schdmen, so schdmt euch vor allem
eures Wunderglaubens, der einen sehr natiirlichen Ursprung
hat. Wollt ihr mir entgegnen, dass eure Wunder gar nicht in Ver-
gleich zu setzen seien mit den Wundern der Heiden, weil eure
wahre, ihre Wunder falsche wéiren, euer Wunderglaube daher
ein begriindeter, der ihrige ein irriger war, so erwidere ich, dass
die Frage, ob ein Wunder ein wahres oder falsches ist, richtiger
ob geschehen oder erdichtet — denn Wahrheit ist kein
Wunder, auch wenn es geschieht, Wahrheit ist das Gesetz, die
Vernunft, die Regel, nicht die Exzeption, die Aufhebung des
Gesetzes, der abnorme Fall — dass diese Frage, sage ich, eine
ganz untergeordnete und hier gar nicht zur Sache gehorige ist;
denn wenn auch die Wunder der Heiden nur erdichtete, falsche
Wunder waren, so war ihnen doch das Wunder, ebenso wie euch,
ein Bediirfnis, eine notwendige Vorstellung ihrer Religion.
Wenn aber der Glaube an die falschen Wunder aus demselben
Bediirfnisse kommt, aus welchem der eurige, so kommt auch
umgekehrt euer Wunderglaube aus derselben Quelle, aus
welcher der Wunderglaube der Heiden. Eure wahren Wunder
beruhen auf demselben innern Grunde, auf welchem ihre
falschen, ihr mogt nun auch noch so sehr eure Wunder
distinguieren und darauf pochen, dass sie bei euch nur zur
Bestitigung von Wahrheiten dienen sollen und daher einen
ganz andern Sinn als bei den Heiden haben. Das Wunder ist
eine notwendige Vorstellung der Religion, ange-
schaut als Faktum, als eine Begebenheit; der Glaube
an das Wunder ist das Wesen des Wunders. Der
Glaube bindet sich nicht

98



an die Gesetze der Vernunft und Natur, folglich nicht an die
Gesetze der historischen Wahrheit und Wirklichkeit. Es ist
daher ein merkwiirdiger Widerspruch in dem Wunderglauben,
dass er die Sinne als das letzte entscheidendste Zeugnis der
Gewissheit fiir sich haben will, wiahrend er doch den Sinnen alle
Wahrheit wund Gewissheit abspricht, indem er die
Gesetzméassigkeit der Sinnenerscheinung aufhebt, dass er
mit natiirlichen Augen Ueber-, d.h. Wider-natiirliches
sehen will, sehen zu kénnen glaubt. Das Wunder ist kein Objekt
des Sinnes, wie es kein Objekt der Vernunft, des denkenden
Geistes ist.”1

,Die Religion?2 ist ... das kindliche Wesen des Menschen. Oder:
in der Religion ist der Mensch ein Kind ... Die Religion hat ihren
Ursprung, ihre wahre Stellung und Bedeutung nur in der Kind-
heitsperiode der Menschheit, aber die Periode der Kindheit ist
auch die Periode der Unwissenheit, Unerfahrenheit, Unbildung
oder Unkultur. Die in spéteren Zeiten entstandenen Religionen,
wie die christliche, die man als neue bezeichnet, waren keine
wesentlich neue Religionen; sie waren kritische Religionen; sie
haben die aus den &ltesten Zeiten der Menschheit stammenden
religiésen Vorstellungen nur reformiert, vergeistigt, dem fortge-
schrittenen Standpunkt der Menschheit angepasst. Oder wenn
wir auch die spateren Religionen als wesentlich neue fassen, so
ist doch die Periode, wo eine neue Religion entspringt, im Ver-
hailtnis zu der spateren Zeit die Periode der Kindheit. Gehen wir
nur auf das uns néchste, auf die Zeit zuriick, wo der Protestan-
tismus entstanden. Welche Unwissenheit, welcher Aberglaube,
welche Roheit herrschten da-

1 Feuerbach: Pierre Bayle, S. 35 ff.
2 Im landldufigen Sinne.

99



mals! Welche kindische, rohe, pébelhafte, aberglidubische Vor-
stellungen hatten selbst unsere gotterleuchteten Reformatoren!
Aber eben deswegen hatten sie auch gar nichts anderes im
Sinne, als nur eine religiése Reformation, ihr ganzes Wesen,
namentlich Luthers, war nur von dem religiosen Interesse in
Beschlag genommen. Die Religion entspringt also nur in der
Nacht der Unwissenheit, der Not, der Mittellosigkeit, der
Unkultur, in Zusténden, wo eben deswegen die Einbildungskraft
alle andern Krifte beherrscht, wo der Mensch in den
uberspanntesten Vorstellungen, den exaltiertesten
Gemiitsbewegungen lebt; aber sie entspringt zugleich aus dem
Bediirfnis des Menschen nach Licht, nach Bildung oder we-
nigstens nach den Zwecken der Bildung, sie ist selbst nichts
andres, als die erste, aber selbst noch rohe, pobelhafte Bildungs-
form des Menschenwesens; daher eben jede Epoche, jeder
gewichtige Abschnitt in der Kultur der Menschheit mit der Reli-
gion beginnt.”1 ...

LAlle Kiinste, alle Wissenschaften oder vielmehr die ersten
Anfiange, die ersten Elemente derselben, — denn so wie eine
Kunst, eine Wissenschaft sich entwickelt, vervollkommnet, so
hort sie auf Religion zu sein, — waren anfinglich Sache der Reli-
gion und ihrer Vertreter, der Priester. So war die Philosophie, die
Poesie, die Sternkunde, die Politik, die Rechtskunde, wenigstens
die Entscheidung schwieriger Fille, die Ermittelung von Schuld
und Unschuld, ebenso die Arzneikunde einst eine religiose
Sache und Angelegenheit.” (271) ...

»,Wir haben an der dgyptischen Heilighaltung der dgyptischen
Arzneimittel ein deutliches Beispiel, wie die ersten Bildungs-
und Kulturmittel Sakramente sind.” (272) ...

1 Vorlesungen iiber das Wesen der Religion, S. 269f.

100



Aber eben weil der Mensch die ersten Heilmittel, die ersten
Elemente der menschlichen Bildung und Gliickseligkeit zu Sak-
ramenten machte, so wurde im Laufe der Entwickelung der
Menschheit stets die Religion der Gegensatz der eigentlichen
Bildung, der Hemmschuh der Entwickelung; denn jeder Neue-
rung, jeder Veridnderung in der alten hergebrachten Weise,
jedem Fortschritt setzte sich die Religion feindlich entgegen.
(273)

Erst dann werden die Menschen wahrhaft moralisch und selig
werden, wenn sie keinen Gott mehr haben, keine Religion mehr
bediirfen; denn nur so lange eine Kunst noch unvollkommen,
noch in den Windeln liegt, bedarf sie des religiosen Schutzes;
denn eben durch die Religion fiillt der Mensch die Méngel seiner
Bildung aus; nur aus Mangel an universeller Bildung und An-
schauung macht er, wie der dgyptische Priester seine beschriank-
ten Arzneimittel, seine moralischen Heilmittel zu Sakramenten,
seine beschriankten Vorstellungen zu heiligen Dogmen, die
Eingebungen seines eigenen Geistes und Gemiites zu Geboten
und Offenbarungen Gottes. Kurz Religion und Bildung wider-
sprechen sich, obgleich man allerdings die Bildung, insofern als
die Religion die erste, édlteste Kulturform ist, die wahre, die
vollendete Religion nennen kann, so dass nur der
wahrhaft Gebildete der wahrhaft Religidse ist.
Indes ist dies doch ein Missbrauch der Worte; denn mit dem
Worte Religion verkniipfen sich immer abergldubische und
inhumane Vorstellungen; die Religion hat wesentlich der Bil-
dung widerstrebende Elemente in sich, indem sie die Vorstellun-
gen, Gebrauche, Erfindungen, die der Mensch in seiner Kindheit
machte, auch dem Menschen in seinem Mannesalter noch zu
Gesetzen machen will.

101



... Und so wie es uns jetzt lacherlich und unbegreiflich ist, wie
ein Gebot des natiirlichen Anstandesl einst ein religioses war, so
wird es einst den Menschen, wenn sie aus dem Zustande unse-
rer Scheinkultur, aus dem Zeitalter der religiosen Barbarei her-
aus sein werden, unbegreiflich vorkommen, dass sie die Gesetze
der Moral und Menschenliebe, um sie auszuiiben, als Gebote
eines Gottes denken mussten, der sie fiir das Halten derselben
belohnt, fiir das Nichthalten derselben bestraft. (275)

Mit jeder Religion, die auf theologischen Grundlagen beruht, ...
ist Aberglaube verbunden; aber der Aberglaube ist jeder Grau-
samkeit und Unmenschlichkeit fidhig. Man kann sich hier nicht
mit dem Unterschiede von falscher und wahrer Religion oder
Religiositéat helfen. Die wahre Religion, von welcher man alles
Schlechte und Grauenhafte weglésst, ist nichts, als die durch
Bildung, durch Vernunft beschrinkte, erleuchtete Religion. Und
wenn daher Menschen, welche sich zu dieser Religion bekennen,
die Menschenopfer, die Ketzerverfolgungen, die Hexenverbren-
nungen, die Todesstrafen ,armer Siinder” und dergleichen
Greueltaten theoretisch und praktisch, mit Worten und mit der
Tat verwerfen, so kommt das nicht auf Rechnung der Religion,
sondern auf Rechnung ihrer Bildung, ihrer Vernunft, ihrer Gut-
miitigkeit und Menschlichkeit, die sie nun natirlich auch in die
Religion hineintragen. (277)

Die Religion hat dadurch, dass sie das Unwillkiirliche zu etwas
Willkiirlichem, die Kréfte und Produkte der Natur zu Gaben, zu

Wohltaten macht, welche den Menschen

1 Der Befehl Jahves, dass die Israeliten sich ihrer natiirlichen Notdurft an
einem besonderen Orte, an einem Abtritte, entledigen sollten.

102



zur Dankbarkeit und Verehrung gegen ihre Urheber, die Gotter
verpflichten, den Schein einer tiefen Humanitiat und Bildung
fiir sich, wihrend die entgegengesetzte Anschauung, welche die
Giiter des Lebens als unfreiwillige Erzeugnisse der Natur
ansieht und annimmt, den Schein der Unempfindlichkeit und
Roheit gegen sich hat ... Wir miissen uns aber durch diesen
religiosen Heiligenschein nicht blenden lassen, sondern viel-
mehr erkennen, dass der Trieb des Menschen, alle
Naturwirkungen aus einer personlichen Ursache, die guten aus
einem guten Willen oder Wesen, die schlimmen aus einem bésen
Willen oder Wesen, abzuleiten, in dem rohsten Egoismus seinen
Grund hat, dass nur aus diesem Triebe die religiosen Menschen-
opfer und andere Greuel der Menschengeschichte entsprungen
sind; denn derselbe Trieb, der fiir das Gute, was er geniesst,
ein personliches Wesen zum Danken und Lieben bedarf, der-
selbe bedarf auch fir das Ueble, was ihm widerfdahrt, zum Has-
sen und Erwiirgen ein personliches Wesen, sei es nun ein Jude
oder ein Ketzer oder ein Zauberer oder eine Hexe. Ein und
dasselbe Feuer war es, welches zum Danke fur
die Giliter der Natur zum Himmel emporloderte
und welches zur Strafe fiir die Uebel der Na-
tur die Ketzer, Zauberer und Hexen ver-
brannte. Ist es daher ein Zeichen von Bildung und Humani-
tat, dem lieben Gott fiir einen wohltétigen Regen zu danken, so
ist es auch ein Zeichen von Bildung und Humanitéit, einen ver-
derblichen Hagelschlag dem Teufel und seinen Genossen aufzu-
biirden. Wo alles Gute von der gottlichen Giite her-
kommt, da kommt notwendig auch alles Uebel von der
teuflischen Bosheit her. Eines lédsst sich nicht vom
andern absondern. Nun ist es aber offenbar ein Zeichen

103



der tiefsten Roheit, wenn der Mensch die seinem Egoismus
widersprechenden Naturwirkungen einem bésen Willen schuld
gibt ... Folglich ist es auch ein Zeichen von Unbildung, von
Roheit, von Egoismus, von Befangenheit in sich, wenn der
Mensch die entgegengesetzten, die wohltitigen Naturereignisse
einem guten oder gottlichen Willen zuschreibt. Unterschei-
dung: Ich bin nicht Du, Du bist nicht Ich — ist die Grundbedin-
gung, das Grundprinzip aller Bildung und Humanitit. Wer aber
die Naturwirkungen dem Willen zuschreibt, der unterscheidet
nicht zwischen sich und der Natur, zwischen seinem und ihrem
Wesen, der verhilt sich daher zu ihr auch nicht so, wie er sich
verhalten soll. Das wahre Verhalten zu einem Gegenstande ist
das seinem Unterschied von mir, seinem Wesen gemésse; dies
Verhalten ist allerdings kein religioses, aber auch kein irreligio-
ses, wie der gemeine und gelehrte Pobel sich vorstellt, welcher
nur den Gegensatz von Glauben und Unglauben, von Religion
und Irreligion, aber nicht ein Drittes, Hoheres tiber beiden
kennt. Sei so gut, liebe Erde, sagt der Religiose, und gib mir eine
gute Ernte. Die Erde mag wollen oder nicht, sie muss mir
Friichte geben, sagt der Irreligiose, der Polyphem; die Erde wird
mir geben, sagt der wahre, weder religiose noch irreligidse
Mensch, wenn ich ihr gebe, was ihrem Wesen gebiihrt; sie will
weder geben, noch muss sie geben — nur das Gezwungene,
Widerwillige muss — sondern sie wird bloss geben, wenn alle
Bedingungen auch meinerseits erfiillt sind, unter denen sie
etwas geben oder vielmehr hervorbringen kann. (408f.)

,Gott ist so, wie ich ihn glaube, wie ich ihn mir einbilde, oder:

die Beschaffenheit Gottes héngt von der Beschaffenheit meiner
Einbildungskraft ab. Was aber von der

104



Eigenschaft, gilt auch von dem Dasein Gottes. Glaube ich,
dass ein Gott ist, so ist ein Gott, scil. fiir mich; glaube ich
nicht, dass er ist, so ist auch keiner, scil. fir mich. Kurz, ein
Gott ist ein eingebildetes Wesen, ein Wesen der Phantasie; und
weil die Phantasie die wesentliche Form oder das Organ der
Poesie ist, so kann man auch sagen: die Religion ist
Poesie, ein Gott ist ein poetisches Wesen.

Wenn man die Religion als Poesie auffasst, so liegt die Folge-
rung nahe, dass, wer die Religion aufhebt, d.h. in ihre Grundbe-
standteile auflost, auch die Poesie, die Kunst iiberhaupt aufhebt.
In der Tat hat man diese Folgerung aus meinen Aufklarungen
uber das Wesen der Religion gezogen, und daher die Hénde tiber
den Kopf zusammengeschlagen vor Entsetzen tiber die gréss-
liche Verodung, die in das Menschenleben durch diese Lehre
gebracht wiirde, da sie allen poetischen Schwung der Mensch-
heit raube, mit der Religion auch die Poesie zerstore.l Aber ich
wéire der Tollheit, dem Wahnsinn verfallen, wenn ich die Reli-
gion in dem Sinne aufheben wollte, als meine Gegner mir
schuld geben. Ich hebe nicht die Religion

1 Gottfried Keller, der im Revolutionsjahr 1848 in Heidelberg zu Fiissen
Feuerbachs gesessen und seine dreissig Vorlesungen iiber das Wesen der
Religion gehort hat, bekannte spéter, dass ihm Feuerbach fiir seine neue
Entwickelung weit wichtiger geworden sei als alle uibrigen Beziehungen.
»Wie trivial”, schreibt er, ,erscheint mir gegenwéirtig die Meinung, dass
mit dem Aufgeben der sogenannten religiosen Ideen alle Poesie und
erhohte Stimmung aus der Welt verschwinde. Im Gegenteil: Die Welt ist
mir unendlich schoner und tiefer geworden, das Leben wertvoller und
intensiver, der Tod ernster und bedenklicher und fordert mich nun erst mit
aller Macht auf, meine Aufgabe zu erfiillen und mein Bewusstsein zu
reinigen und zu befriedigen, da ich keine Aussicht habe, das Versdumte in
irgend einem Winkel der Welt nachzuholen.” (vergl. Gottfr. Kellers Leben,
Briefe und Tagebiicher, herausgeg. v. Jakob Béchtold, Bd. I. S. 362, u. Bd.
II. S. 168, zitiert nach Heinrich Schmidts Einleitung zur Volksausgabe von
Feuerbachs: Das Wesen der Religion, 30 Vorlesungen, Leipzig, Kroner
1908.)

105



auf, nicht die subjektiven, d.i. menschlichen Elemente und
Grinde der Religion, nicht Gefiihl und Phantasie, nicht den
Drang, sein eigenes Inneres zu vergegenstéindlichen und zu per-
sonifizieren, was ja schon in der Natur der Sprache und des Af-
fekts liegt, nicht das Bediirfnis, die Natur, aber auf eine ihrem
Wesen, wie es uns vermittelst der Naturwissenschaft bekannt
geworden ist, entsprechende Weise zu vermenschlichen, zu
einem Gegenstand religions-philosophisch poetischer Anschau-
ung zu machen. Ich hebe nur den Gegenstand der Religion, oder
vielmehr der bisherigen Religion auf; ich will nur, dass der
Mensch nicht mehr sein Herz an Dinge hénge, die nicht mehr
seinem Wesen und Bediirfnis entsprechen, die er folglich nur im
Widerspruch mit sich glauben und verehren kann. Es gibt aller-
dings viele Menschen, bei denen sich die Poesie, die Phantasie
nur an Gegenstinde der iiberlieferten Religion ankniipft, denen
man daher mit diesen Gegenstinden auch alle Phantasie
nimmt. Aber viele sind noch nicht alle, und was fiir viele
notwendig, ist deswegen noch nicht an sich notwendig. Liefert
uns denn aber nicht das menschliche Leben, nicht die
Geschichte, nicht die Natur Stoff genug zur Poesie? Hat die
Malerei keinen Stoff mehr, wenn sie nicht mehr die Gegen-
stdnde der christlichen Religion zu ihren Stoffen nimmt? Ich
hebe so wenig die Kunst, die Poesie, die Phantasie auf, dass ich
vielmehr die Religion nur insofern aufhebe, als sie nicht
Poesie, als sie gemeine Prosa ist. Damit kommen wir sogleich
auf eine wesentliche Beschrinkung des Satzes: die Religion ist
Poesie. Ja, sie ist es; aber mit dem Unterschiede von der Poesie,
von der Kunst tiberhaupt, dass die Kunst ihre Geschopfe fur
nichts andres ausgibt, als sie sind, fiir Geschopfe der Kunst; die
Religion aber ihre eingebildeten Wesen fiir wirkliche

106



Wesen ausgibt. Die Kunst mutet mir nicht zu, dass ich diese
Landschaft fiir eine wirkliche Gegend, dieses Bild des Menschen
fiir den wirklichen Menschen selbst halten soll, aber die Reli-
gion mutet mir zu, dass ich dieses Bild fiir ein wirkliches Wesen
halten soll.” (232f.)

»,lch habe behauptet, dass die Einbildungskraft das wesent-
liche Organ der Religion ist, dass ein Gott ein eingebildetes,
bildliches Wesen, und zwar ein Bild des Menschen ist, dass auch
die Naturgegenstidnde, wenn sie religios angeschaut werden,
menschendhnliche Wesen, eben deswegen Bilder des Menschen
sind, dass auch der geistige Gott der Christen nur ein durch die
Einbildungskraft des Menschen erzeugtes, ausser den Menschen
hinausgesetztes, als ein selbsténdiges, wirkliches Wesen vorge-
stelltes Bild des Menschenwesens ist, dass also die Gegenstinde
der Religion, natiirlich so, wie sie ihr Gegenstand sind, nicht
ausser der Einbildungskraft existieren. Gegen diese Behaup-
tung haben die Glaubigen, insbesondere die Theologen entsetz-
lich deklamiert und ausgerufen: wie ist’s moéglich, dass das eine
blosse Einbildung sei, was Millionen soviel Trost gewadhrt hat,
dem Millionen selbst ihr Leben aufgeopfert haben? Aber das ist
gar kein Beweis fiir die Wirklichkeit und Wahrheit dieser
Gegenstande. Die Heiden haben ihre Gotter ebenso gut fiir wirk-
liche Wesen gehalten, haben ihnen Hekatomben von Stieren,
haben ihnen sogar das Leben, sei es nun ihr eigenes, oder das
anderer Menschen aufgeopfert, und doch gestehen jetzt die
Christen, dass diese Gotter nur selbstgeschaffene, eingebildete
Wesen waren. Was die Gegenwart fiir Wirklichkeit hélt, das
erkennt die Zukunft fiir Phantasie, fiir Einbildung. Es wird eine
Zeit kommen, wo es ebenso allgemein anerkannt sein wird, dass
die Gegenstdnde der christlichen Religion nur Einbildung
waren,

107



als es jetzt allgemein von den Gottern des Heidentums aner-
kannt ist. Es ist nur der Egoismus des Menschen, dass er seinen
Gott fir den wahren, die Gotter anderer Volker fiir eingebildete
Wesen hilt.” (2501.)

,Eine positive Religion ist nichts andres als eine weltliche
Religion, sie kann daher auch nichts andres von sich erwarten
als weltliche Wirkungen; sie kann sich nicht einbilden, dass sie
hoher steht als die Gesetze der Notwendigkeit, dass sie nicht
unterworfen ist dem Schicksal alles Positiven; sie kann nicht
ausweichen der Macht der Gewohnheit und ihren unvermeid-
lichen Folgen, nicht verhiiten, dass nicht die Religion eine
gewohnliche Sache, das Heilige ein Gewohntes, und das
Gewohnte zuletzt nur deswegen, weil es ein Gewohntes, ein
Heiliges wird, nicht bewirken, dass nicht das blosse Zeichen
der Religion zur Sache wird, der Schein fiir das Wesen gilt, nicht
verhiiten, dass nicht die vermeintliche Macht der Religion
nichts anders ist, als die Macht der Meinung. Nein! sie
kann es nicht. Was war die Macht der katholischen Kirche, was
die Macht der protestantischen Orthodoxie? T&auschet euch
nicht! nicht die Macht des Glaubens, sondern die von ihr
unterschiedne Macht der Meinung. Die positive
Religion wird zur Sitte, zu einer Sache, an die sich die mé&ch-
tigsten, weil unbewusst wirkenden Vorstellungen von Ehre und
Schande, von Schicklichkeit und Unschicklichkeit ankniipfen.
Das Honni soit qui mal y pense war auch das Motto
des Glaubens und dieses Motto seine Kraft. Wer abwich von dem
allgemein angenommenen Glauben, war ehrlos, infam, vogelfrei.
Wihrend die Religion die sittlichen Méchte von sich abhingig
machen will, mit vornehmer Miene auf die Pflichten der Biirger-
lichkeit, Menschlichkeit, Moralitidt herabsieht, verdankt

108



sie vielmehr ihre Geltung, ihren Halt, ihre Kraft nur der mora-
lischen Macht der Meinung. Es ist Tduschung, die Religion fir
die oberste Macht zu halten, welche die Staaten zusammenhilt.
Es ist eine hohere Macht, welche die Religion stiitzt und tragt.

Die wegen ihrer Religiositat, wegen ihres festen Glaubens
gepriesenen Zeiten waren die Zeiten, wo iiberhaupt jede
Abweichung von der hergebrachten Regel in iiblem Geriiche
stand, wo sich mit jedem, der eine Veridnderung wagte, der
Begriff eines leichtsinnigen, eigenméichtigen, unzufriedenen,
aufrithrerischen, frivolen, undankbaren, seinen Vitern untreuen
Menschen verband, wo jede Verbesserung eine Storung der
guten Ordnung war ... Aber nicht die Religion war die Macht
und der Grund der Beschaffenheit jener Zeiten, sondern die
Macht des Altviatertums; die Macht der Religion war nur eine
besondere Erscheinung von dieser.

Wenn daher eine positive Religion gut auf den Menschen
wirkt, sittliche Folgen hat, Leidenschaften ziigelt, kurz nicht
das wird, was wir sagten, dass eine positive Religion wird, so ist
das zufillig; die Ursache ist nicht sie, sondern der Mensch,
der durch seine individuelle sittliche Kraft oder durch die Macht
des Guten, wie sie sich ihm durch das Gewissen oder die freie
Intelligenz offenbart, die Religion beherrscht und gegen das
Schicksal jeder positiven Religion sich stemmt; dass sie aber
schlecht oder gar nicht wirkt, dass sie die Leidenschaften unbe-
waltigt lasst oder selbst die Quelle unsittlicher Handlungen,
kurz das wird, was wir sagten, dass eine positive Religion wird,
das ist notwendig, d.h. ist eine Offenbarung ihrer Natur.”1

1 Feuerbach: Pierre Bayle, S. 61-63.

109



»2Man kann ... in einer gewissen Sphire ein gebildeter und
gescheiter Mann sein, und doch auf dem Gebiet der Religion
dem torichtsten Aberglauben unterworfen sein. Wir finden die-
sen Widerspruch besonders im Beginne der neueren Zeit. Die
Reformatoren der Philosophie und Wissenschaften tiberhaupt
waren Freigeister und Abergldubige zugleich; sie lebten in dem
unseligen Zwiespalt zwischen Staat und Kirche, Weltlichem und
Geistlichem, Menschlichem und Gottlichem. Das sogenannte
Weltliche unterwarfen sie ihrer Kritik; in kirchlichen und
religiosen Dingen aber waren sie so glaubig, wie die Kinder und
Weiber, unterwarfen sie demiitig ihre Vernunft den unsin-
nigsten, phantastischsten Vorstellungen und Glaubensartikeln.
Der Grund dieser widerwirtigen Erscheinung ist leicht zu
erklaren. Die Religion heiligt ihre Vorstellungen und Gebréuche,
macht von ihnen das Heil der Menschen abhéngig, dringt sie
dem Menschen als Gewissenssache auf. So vererben sie sich
unveridndert und unangetastet von Geschlecht zu Geschlecht
fort. — — —

Wihrend daher in allen andern Stiicken der Mensch fortge-
schritten ist, bleibt er in der Religion stockblind und stockdumm
auf dem alten Flecke stehen. Die religiosen Einrichtungen,
Gebrauche und Glaubensartikel bestehen noch als heilig fort,
wenn sie gleich mit der fortgeschrittenen Vernunft und dem ver-
edelten Gefithle des Menschen im schreiendsten Widerspruche
stehen, wenn selbst ldngst der urspriingliche Grund und Sinn
dieser Einrichtungen und Vorstellungen gar nicht mehr bekannt
ist. Auch wir leben noch in diesem widerwirtigen Widerspruch
zwischen Religion und Bildung; auch unsere religiosen Lehren
und Gebrduche stehen im grossten Gegensatze zu unserem
gegenwirtigen geistigen und materiellen Standpunkt; aber die-
sen hasslichen und grundverderblichen

110



Widerspruch aufzuheben, das ist eben unsre Aufgabe jetzt. Die
Aufhebung dieses Widerspruchs ist die unerlassliche Bedingung
der Wiedergeburt der Menschheit, die einzige Bedingung einer,
sozusagen neuen Menschheit und neuen Zeit. Ohne sie sind alle
politischen und sozialen Reformen eitel und nichtig. Eine neue
Zeit bedarf auch einer neuen Anschauung und Ueberzeugung
von den ersten Elementen und Griinden der menschlichen
Existenz, wenn wir das Wort Religion beibehalten wollen, —
einerneuen Religion!”1

,<Die wahre Freiheit ist nur da, wo der Mensch auch religios
frei ist; die wahre Bildung nur da, wo der Mensch seiner religio-
sen Vorurteile und Einbildungen Herr geworden ist. Das Ziel
des Staats kann aber kein anderes sein, als wahre, vollkommene
Menschen — vollkommen freilich nicht im Sinne der Phantastik
— zu bilden; ein Staat daher, dessen Biirger bei freien politischen
Instituten religios unfrei sind, kann kein wahrhaft menschlicher
und freier Staat sein. (281)

...Der verniinftige und naturgemésse Gliickseligkeitstrieb geht
nicht iber das Wesen des Menschen, iiber das Wesen dieses
Lebens dieser Erde hinaus; er will nur die Uebel, die Beschrén-
kungen aufheben, die wirklich aufzuheben, die nicht notwendig
sind, nicht zum Wesen des Lebens gehoren (363) ...

An die Stelle der Gottheit, in welcher sich
nur die grundlosen luxuriosen Winsche des
Menschen erfillen, haben wir daher die
menschliche Gattung oder Natur, an die Stelle
der Religion die Bildung, an die Stelle des
Jenseits iiber un-

1 Vorlesungen iiber das Wesen der Religion, S. 278f.

111



serm Grabe im Himmel das Jenseits tiber
unserm Grabe auf Erden, die geschichtliche
Zukunft, die Zukunft der Menschheit zu set-
zen. Das Christentum hat sich die Erfillung
der unerfillbaren Winsche des Menschen zum
Ziel gesetzt, aber ebendeswegen die erreichba-
ren Winsche des Menschen ausser acht gelas-
sen; es hat den Menschen durch die Verheis-
sung des ewigen Lebens um das zeitliche
Leben, durch das Vertrauen auf Gottes Hilfe
um das Vertrauen zu seinen eigenen Kriaften,
durch den Glauben an ein besseres Leben im
Himmel um den Glauben an ein besseres
Leben auf Erden und das Bestreben, ein sol-
ches zu verwirklichen, gebracht. Das
Christentum hat dem Menschen gegeben, was
er in seiner Einbildung wiinscht, aber eben
deswegen nicht gegeben, was er in Wahrheit
und Wirklichkeit verlangt und wiinscht.” (364f)

~Wenn wir nicht ein besseres Leben glauben, sondern wol-
len, aber nicht vereinzelt, sondern mit vereinigten Kréaften wol-
len, so werden wir auch ein besseres Leben schaffen, so wer-
den wir wenigstens die krassen, himmelschreienden,
herzzerreissenden Ungerechtigkeiten und Uebelstdnde, an
denen bisher die Menschheit litt, beseitigen. Aber um dieses zu
wollen und zu bewirken, miissen wir an die Stelle der Gottes-
liebe die Menschenliebe als die einzige, wahre Religion setzen,
an die Stelle des Gottesglaubens den Glauben des Menschen an
sich, an seine Kraft, den Glauben, dass das Schicksal der

112



Menschheit nicht von einem Wesen ausser oder tiber ihr, son-
dern von ihr selbst abhéingt, dass der einzige Teufel des Men-
schen der Mensch, der rohe, aberglaubische, selbstsiichtige, bose
Mensch, aber auch der einzige Gott des Menschen der Mensch
selbst ist.” (369f.)

IIT1.
P. Jensen:!

».. das Hauptresultat dieses Kapitels und dieses Buches ist,
dass wenigstens so gut wie die ganze evangelische Ge-
schichte rein sagenhaft ist, und dass kein Grund vor-
liegt, irgend etwas von Jesus (!) Erzdhltes fir
geschichtlich zu halten. An dieser Ungeschichtlich-
keit nimmt nun aber, ebenso gut wie die Namen Elisabeth,
Lazarus, Maria fiir die Schwester der Martha, der Name dieser
selbst, der des Judas und wohl auch der des Andreas, sogar der
Name Jesus fiir den Tréager der evangelischen Sage teil, so
dass ein wunderbarer Zufall gewaltet haben miisste, falls doch
ein uns im ibrigen ginzlich unbekannter Mann Namens Jesus
als Stifter unserer Religion gelebt haben sollte.” (S. 1024)

s<Denn die moderne Theologie fiihrt die Reden bei Markus,
ebenso wie bei Matthidus und Lukas, wenigstens in der Haupt-
sache auf denselben Mann zuriick, der das Leben Jesu gelebt
haben soll. Nun aber hat ein solcher Mann nie existiert. Also
hidngen jetzt die synoptischen Reden Jesu ginzlich in der
Luft, stammen

1 Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur. I. Bd., Strassburg 1906.-
Vergl. auch: ,Moses, Jesus, Paulus; Drei Sagenvarianten des babylonischen
Gottmenschen Gilgamesch”, vom gleichen Verfasser; Frankfurt a. M. 1909,
Neuer Frankf. Verl. 1,25 M.

113



von einem unbekannten Manne, aus zum mindesten
nicht genau bekannter Zeit und ausunbekannter
Gegend. Ja, wer biirgt uns jetzt noch dafiir, dass sie we-
nigstens in der Hauptsache auf einen Mann zuriickzufiihren
sind, und dass ihre von den Theologen behauptete Homogenitit,
wenigstens in der Hauptsache, sich nicht lediglich von einem
Sammler herschreibt.

Ein Jesus mit einer Geschichte, wie sie in den Evangelien
erzdhlt wird, und als Urheber der darin mitgeteilten Reden hat
also nie gelebt, es gibt demnach auch keine geschichtliche Tradi-
tion von ihm. Daraus erhellt, dass trotz Papias, ein Schlagwort,
wie ,petrinische Ueberlieferung”, wenigstens in seiner
herkommlichen Bedeutung, in Zukunft aus der Terminologie der
neutestamentlichen Philologie zu verschwinden haben wird, und
ebenso der Terminus ,johanneische Ueberlieferung”.”
(S. 1026f.)

wJa, Jesus von Nazareth, an den, als an Gottes Sohn und den
Erloser der Welt, wenigstens seit bald zwei Jahrtausenden,
aber vielleicht schon viel ldnger, eine Christenheit glaubt, und
in dem auch die fortgeschrittenste Wissenschaft unserer Tage
wenigstens noch einen grossen Menschen sieht, der einmal als
ein hohes Vorbild auf Erden wandelte und starb, dieser Jesus
hat niemals auf Erden gewandelt, ist niemals auf Erden gestor-
ben, weil er ja Nichts wie ein israelitischer Gilgamesch
ist, Nichts wie ein Seitenstiick zu Abraham, zu Moses und zu
unzéhligen andern Gestalten der Sage. Wie einst die Babylonier
in ihrem Gilgamesch, so verehrt daher die Christenheit in ihrem
Jesus — zur Hélfte — eine im Nebel verschwindende, fiir das
Menschenauge erlo6schende Sonne, unsre grosse herrliche
Sonne ndm-

114



lich, und dieselbe Sonne, die schon vor vielen Jahrtausenden in
glihender Pracht und lebendiger Majestdt am babyloni-
schen Himmel auf- und unterging und Ko6nig und Volk im
babylonischen Lande zu anbetender Verehrung und
dankbarem Dienste zwang. Wir, die Kinder einer vielgepriese-
nen Zeit wunderbarer Kulturerrungenschaften, die wir wohl
gerne mit mitleidigem Lécheln auf Glaube und Sitte von V6l-
kern der Vorzeit sehn, wir dienen in unsern Domen und
Gebetshiusern, unsern Kirchen und Schulen, in Palast und
Hitte, einem babylonischen Gotte, babylonischen
Gottern! Ja, wir, ein grosses méchtiges Kulturvolk deut-
scher Briider, wir zerreissen einander selbst im Kampf wegen
des Flitterstaats, den man diesem fremden Gotte umgehéngt
hat; wir unterbinden die Quellen unsrer Volkskraft, weil in
Rom ein Mann auf dem Throne sitzt, der durch Menschen-
wahn und Menschenwillkir der Statthalter dieses
babylonischen Sonnengottes ist!” (S. 1029f.)

ANHANG ZUM II. KAPITEL

Glaubensbekenntnis.
Wir haben keinen
Lieben Vater im Himmel.
Sei mit dir im Reinen!
Man muss aushalten im Weltgetiimmel
Auch ohne das.
Was ich alles las
Bei gldubigen Philosophen,
Lockt keinen Hund vom Ofen.
Wir’ Einer droben in Wolkenh6hn,
Und wiirde das Schauspiel mit ansehn,

115



Wie mitleidslos, wie teuflisch wild

Tier gegen Tier und Menschenbild,

Mensch gegen Tier und Menschenbild,
Wiitet mit Zahn, mit Gift und Stahl

Mit ausgesonnener Folterqual,

Sein Vaterherz wiird’ es nicht ertragen,

Mit Donnerkeilen wiird’ er dreinschlagen,
Mit tausend heiligen Donnerwettern

Wiird’ er die Henkerknechte zerschmettern.

Meint ihr, er werde in andern Welten
Hintennach B6s und Gut vergelten,

Ein grausam hingemordetes Leben

Zur Vergiitung in seinen Himmel heben?

O, wenn sie erwachten in anderen Fluren
Die zu Tod gemarterten Kreaturen:

»,lch danke!” wiirden sie sagen,

»Mochte’ es nicht noch einmal wagen,

Es ist tiberstanden. Es ist geschehen.
Schliess mir die Augen, mag nichts mehr sehen.
Leben ist Leben. Wo irgend Leben

Wird es auch eine Natur wieder geben,

Und in der Natur ist kein Erbarmen,

Da werden auch wieder Menschen sein,

Die konnten, wie dazumal, mich umarmen —
O leg ins Grab mich wieder hinein!”

Wer aber lebt, muss es klar sich sagen:
Durch dies Leben sich durchzuschlagen,
Das will ein Stiick Roheit.

Wohl dir, wenn du das hast erfahren,

Und kannst dir dennoch retten und wahren
Der Seele Hoheit.

In Seelen, die das Leben aushalten

116



Und Mitleid iiben und menschlich walten,
Mit vereinten Waffen

Wirken und schaffen,

Trotz Hohn und Spott,

Da ist Gott.

Friedrich Theodor Vischer.

ANHANG ZUM IV. KAPITEL

a) Urteil eines Italieners tiber die Frichte der
Papstkirche:

Guardate alle nazioni cattoliche, e
comprendeteci pure le ortodosse, che sono lo
stesso o peggio; esse fra tutte, sono le piun
povere, le piu infelici e le meno progredite e
tanto piu, quanto maggiori sono stati e sono il
predominio e 1’influenza del prete su quel
popolo e sulla sua educazione. Dove c’e
cattolicesimo, c’¢ ignoranza, miseria e avvili-
mento , ed in proporzione diretta del grado di
questa influenza. E non & che quando hanno
scosso questa cappa di piombo, che 1li compri-
meva e li rendeva tardi, che han cominciato a
vedere un poco di bene e divenir qualche
cosa.”

(C. Romano d’Azzi: Un vasto inganno, La risur-
rezione dei Morti, S. 19.)

b) Ein ,Schutzengelbrief”.(ZuS. 53)

,von der Wiirde des katholischen Priesters.
Keine menschliche Zunge ist imstande, die erhabene

117



Wiirde eines katholischen Priesters zu schildern. Sie tber-
ragt die Hoheit der Kaiser und Konige, ja
selbst die Majestdt der erhabensten Himmels-
fiirsten. Die Engel sind Boten Gottes, die Machthaber dieser
Welt Gottes Stellvertreter in irdischen Dingen. Hoch tuber
beiden stehen die Priester, denn sie sind Gottes Stell-
vertreter in Sachen des ewigen Heiles. Thre Wiirde ist darum
gottlich zu nennen. Die allerseligste Jungfrau Maria hat
nicht solche Macht, denn sie kann nicht die allerkleinste Siinde
vergeben; der Priester aber kann die himmelschreiendsten Siin-
den mit einem Worte austilgen — er ist darum der Vater seiner
Gemeinde, der grosste Wohltiter des Volkes. Was folgt daraus?
Schreibt der Katechismus den Kindern schon Liebe, Gehorsam
und Ehrfurcht gegen die Eltern vor, in wieviel hoherem Masse
gebiihrt sie dann dem Priester, dessen Wiirde und Wohltaten
unermesslich grosser sind als die der leiblichen Eltern! Darum
darfst du nie des Priesters Ruf verletzen
durch Reden uber seine etwaigen Schwiachen -
Fluch solchen Lippen, die eine heimliche
Siinde des Priesters ans Licht ziehen oder
auch selbst ein schweres Aergernis desselben
anderen mitteilen! Hingegen sorgt gut fiir sein leibliches
Wohl, seid piinktlich im Zahlen der Gebiihren und Lasten! Was
ihr ihm vorenthaltet, das verweigert ihr Gott selbst, dessen
Stellvertreter er ist.”1

Ein sauberer Stellvertreter Gottes! Kann man das Volk &rger
betriigen?

1 Erschienen im Auerschen Verlage zu Donauwérth und in
Hunderttausenden von Exemplaren im katholischen Volke verbreitet. Mit
bischéflicher Approbation.

118



ANHANG ZUM SCHLUSSKAPITEL
Ein Priesterbekenntnis. (Zu S. 86)

(Aus: Das Freie Wort, 9. Jahrg. No. 7, S. 288.)

»,Gelegentich der vielen Austritte katholischer Priester aus
ihrer Kirche in der heutigen Zeit diirfte das folgende Dokument
interessieren. Es ist enthalten in den ,Oeuvres posthu-
mes” von B. Gilson, erschienen 1904 bei Marnix in Briissel. Der
Verfasser (1796-1879) ist der Kanonikus Gilson aus Namiir, ehe-
maliger Stadtdechant von Bouillon und fritherer Regens des
Seminars von Floreffe. Von 1838 an hatte er mehreremale sei-
nem Bischofe, Mgr. Detreville von Namiir, geschrieben, er sei
nicht mehr gldubig und bitte von seinen priesterlichen Funktio-
nen entbunden zu werden. Der Bischof antwortete ihm, er moge
nur ruhig Priester bleiben. Gilson starb auch in seinem Unglau-
ben, ohne dass ein dusserlicher Bruch mit seiner Kirche stattge-
funden hitte. In seinen Oeuvres posthumes erzidhlt er
aber, es sei ihm Gewissenspflicht, zu bekennen, dass er seit sei-
nem vierzigsten Jahre nicht mehr an die Dogmen seiner Kirche
geglaubt habe. In diesem Glaubensbekenntnis ist folgender Pas-
sus (vom 8. Nov. 1869) interessant: ,Tausende gebildeter
Priester glauben nicht mehr an die unfehlbare katholische Kir-
che. Einer der hochsten und ehrwiirdigsten Kirchenfiirsten hat
mir versichert, dass in Paris zwei Drittel der Priester nicht
mehr an die Transsubstantiation und an die Hoélle glauben. Ich
habe deren personlich gekannt, welche die geweihten Hostien
zum Briefzukleben verwandten. Wenn die Vélker einmal erfah-
ren werden, wie viele gebildete Priester nicht mehr glaubig sind,
dann ist es aus mit der Herrschaft des Kle-

119



rus. Aber wann wird man die geheimsten Gedanken der Priester
aller Religionen erfahren? Der Makel der Apostasie, die finan-
zielle Frage und ein Rest religioser alteingewurzelter Angst
werden sie zum Schweigen bringen. Wer wird diese armen und
ungliicklichen Priester aus ihrer bedauernswerten Knechtschaft
befreien? Sie verdienen Mitleid und keine Verachtung.” (Oeuv -
res posthumes de Gilson 1904. S. 51f)

Vergl. ferner das Kapitel: ,Der Priester” (in Spanien) in dem
Buche des Padre Don Jose Ferrandiz: ,Das heutige Spanien
unter dem Joch des Papsttums”, (vergl. bibliograph. Anhang)
namentlich S. 125 und 128. (Abgedruckt auch in Jahrg. 9, No. 8
des Freien Worts.) — Was wir dort aus einwandfreier Quelle zu
lesen bekommen, bestitigt Gilsons Behauptung auf wahrhaft
niederschmetternde und fiir uns Européder beschimende Weise.

BIBLIOGRAPHIE1

Aigner, E.: Ein Fall von Wunderheilung Lourdes. 1908, Neuer
Frankfurter Verlag. M. 0,50.

Antwort der franzos. Katholiken an den Papst. Jena 1908,
Diederichs. M. 1,00.

Bodewig, Hartm.: Geistliche Wahlbeeinflussungen, Miinchen
1909, Lehmann, M. 3,00.

Bourrier, A.: Warum wir austraten? Bekenntnisse frei
gewordener franzos. Priester 1895 — 1904. Miinchen,
Lehmann. M. 3,00.

Brown, E. : Fasciculus rerum expetendarum et fugiendarum,
London 1689.

1 Vergl. auch die Literaturangaben bei Panizza: Der teutsche Michel und
der romische Papst.

120



Biichner, Ludwig: Zwei gekronte Freidenker. (Friedrich der
Grosse und Kaiser Akbar.) Ein Bild aus der Vergangenheit
als Spiegel fir die Gegenwart. Dem deutschen Volke
gewidmet. Leipzig, 1890, Th. Thomas. M. 1,50.

Corvin, Pfaffenspiegel, Histor. Denkmale des Fanatismus in der
romisch-katholischen Kirche.

Das freie Wort, Frankfurter Halbmonatsschrift fiir Fortschritt
auf allen Gebieten des geistigen Lebens, herausgeg. v. M.
Saenger, Neuer Frankf. Verl., seit 1901. Vierteljahrl. M. 2.
Seit 1907 mit Beiblatt: ,Der Dissident”. Enthilt in jeder
Nummer einen Druckbogen der ,Bibliothek der Aufklarung”.

Der Freidenker, Zeitschr. des deutschen Freidenkerbundes.
Quartalspreis M. 1,10.

Der Monismus, Zeitschr. fiir einheitl. Weltanschauung und
Kulturpolitik. Berlin, Verlag d. Deutschen Monistenbundes.
Halbjahrl. M. 1,50.

Drews, A.: Die Christusmythe, Jena, Diederichs, 1909, M. 2,00.

Drews, A.: Die Petruslegende, ein Beitrag zur Mythologie des
Christentums. Neuer Frankf. Verl. 1910. M. 1,00.

Dubois, P. Le Croyant détrompé ou preuves évidentes de la
fausseté et de I'absurdité du Christianisme et de sa funeste
influence dans la societé. Paris, Fournier 1835. 2 vol.

Feuerbach, Ludwig: Das Wesen der Religion. 30 Vorlesungen.
Volksausgabe. Leipzig, Kroner 1908. M. 1,00.

Feuerbach, L.: Das Wesen des Christentums, 4. Aufl. 1883.
Volksausg. Leipzig, Kroner, 1910. M. 1,00.

121



Freret: Examen critique des Apologistes de la Religion
Chrétienne. Nouvelle Edit. s.1. 1775.

Ferrandiz, J.: Das heutige Spanien unter dem Joche des
Papsttums, deutsch v. Don Ibero, Frankf. a. M., 1909, Neuer
Frankf. Verl. M. 2,50.

Gutzkow, K.: Der Zauberer von Rom. 4. v6llig umgearb. Aufl.,
Berlin 1872.

Guyot, Y.: Die soziale u. polit. Bilanz der romischen Kirche. N. F.
Verl. M. 3,20.

v. Hase, K.: Handbuch der Protestant. Polemik gegen die
romisch-katholische Kirche. Leipzig, Breitkopf u. Hértel, 1890
(5. Aufl. XL u. 728 S.) Auch als Volksausgabe. (M. 6,50.)

Hauviller, E.: Der Syllabus. Ueber seine Entstehung, sein Wesen
und seine Ergidnzung durch Pius X. (Bibl. d. Aufklarg., 1907,
N. F. Verl.) M. 0,60.

Heigl, Ferd.: Spaziergénge eines Atheisten. Ein Pfadweiser zur
Erkenntnis der Wahrheit. Polemisches und Akademisches.
Bamberg, 1907 (8. Aufl.) M. 0,60.

v. Hoensbroech, Graf: Das Papsttum in seiner sozialkulturellen
Wirksamkeit (1. Teil: Inquisition, Aberglaube, Teufelsspuk
und Hexenwahn; 2. Teil: Die ultramontane Moral.)
Volksausgabe, 1. Teil 41.-50. Tausend, Leipzig, 1907; 2. T1. 11.-
20. Tausend, 1906, Je M. 1,00.

v. Hoensbroech: Moderner Staat und réomische Kirche. Berlin,
Schwetschke, 1906. M. 5,00.

v. Hoensbroech: Der Syllabus, seine Autoritidt und Tragweite.
Miinchen, Lehmann. M. 2,00.

v. Hoensbroech: 14 Jahre Jesuit. Bd. I. 1910. Breitkopf u. Hartel,
Leipzig.

122



v. Holbach, P. H. D.: Le Bon-Sens ou Idées naturelles opposées
aux idées surnaturelles. Londres 1772.

v. Holbach: Le christianisme dévoilé ou examen des principes et
des effets de la religion chrétienne. A Londres, 1767.

Jensen, P.: Moses. Jesus. Paulus. Drei Sagenvarianten des
babylonischen Gottmenschen Gilgamesch. Eine Anklage
wider Theologen und Sophisten und ein Appell an die Laien.
N. Frankf. Verl. 1909. M. 1,00.

Kalthoff, A.: Das Christusproblem. Grundlinien zu einer
Sozialtheologie. 2. Aufl., Leipzig, 1903. Diederichs. M. 3,00.
Kalthoff, A.: Die Entstehung des Christentums; Neue Beitrige

zum Christusproblem. Leipzig, 1904. Diederichs. M. 3,00.

Kalthoff, A.: Religiose Weltanschauung; Reden. Leipzig, 1903.
Diederichs. M. 3,00.

Kalthoff, A.: Die Religion der Modernen. Leipzig, Diederichs. M.
4,00.

Kalthoff, A.: Zukunftsideale; Predigten. Leipzig, 1908,
Diederichs. M. 4,00.

Lhotzky, H.. Die Zukunft der Menschheit. (Heft 1. Die
Entwicklungsfrage; 2. Die religiose Frage; 3. Die
Freiheitsfrage.) Berlin, 1907, Curtius.

Masaryk, Th.: Ein Katechetenspiegel. (Klerus und Lehrer, 65
Lehrerbriefe), N. Frankf. Verl. M. 1,20.

Matthes: Wenn Kinder beichten.

Michaud, E., Abbé: Comment I'Eglise romaine n’est plus 'Eglise
catholique. Paris, 1872.

Miiller, Alph. Victor: ,,Die Hochheilige Vorhaut

123



Christi”, im Kult und in der Theologie der Papstkirche. Berlin,
1907. Schwetschke. M. 2,50.

Miller, Alph. Victor: Das ultramontane Ordensideal nach
Alphons von Liguori. Seine Kulturgefihrlichkeit und seine
Bekampfung. N. Frankf. Verl. M. 1,00.

Panizza, O.: Der teutsche Michel und der romische Papst. Altes
und Neues aus dem Kampfe des Teutschtums gegen réomisch-
wélsche Ueberlistung und Bevormundung in 666 Thesen und
Zitaten. Mit Begleitwort v. M. G. Conrad. Leipzig, 1894, W.
Friedrich.

Panizza, O.: Die unbefleckte Empfingnis der Pipste, von Bruder
Martin O. S. B. Aus dem Spanischen. Ziirich, 1893

Programm der italienischen Modernisten. Eine Antwort auf die
Enzyklika Pascendi dominici gregis. Jena 1908. Diederichs,
M. 1,50. Mit einer deutschen Uebertragung der Enzyklika als
Anhang.

Promus, C. : Die Entstehung des Christentums. Nach der
modernen Forschung fiir weite Kreise voraussetzungslos
dargestellt. Jena u. Leipzig, 1905; Diederichs, M. 1,00.

Prugawin, A. S.: Die Inquisition der russisch-orthodoxen Kirche.
Die Klostergefiangnisse. Mit Geleitwort v. M. v. Reusner. 1905.

Riflessioni di un Italiano sopra la Chiesa in generale, sopra il
Clero si regolare ehe secolare, sopra i Vescovi ed i Pontefici
romani, e sopra i Diritti ecclesiastici de’ Principi. In Borgo
Francone 1768.

Rodoni, Jean : Trent Nouvelles agréables et instructives sur les
Moeurs et la Reli-

124



gion des Italiens. A. Lausanne, 1782. Italienisch u. franzosisch.

Romano d’Azzi, C. (Romanazzi): Un vasto inganno, La
risurrezione dei Morti, Studio critico. Roma 1907. E. Voghera.
L. 1,50.

Roussel: Gros-Jean et son cure. Dialogues satiriques sur l'eglise ,
suivis de notes justificatives. Paris, 1882.

Robertson, John M.: Geschichte des Christentums, Frankfurt a.
M. 1910, Neuer Frankf. Verl.
Schmitt, Eugen: Die Kulturbedingungen der -christlichen
Dogmen und unsere Zeit. Leipzig, 1901. Diederichs, M. 3,00.
Smith, William Benj.: Der vorchristliche Jesus, nebst weiteren
Vorstudien zur Entstehungsgeschichte des Urchristentums.
Giessen, 1906. Topelmann. M. 6,00.

Stoll, O.: Suggestion und Hypnotismus in der Vi6lkerpsychologie.
2. Aufl., Leipzig, 1904. Veit u. Co.

Tschirn, G.: Die Moral ohne Gott. N. Frankf. Verl. M. 0,30.

Vischer, Fr. Th.: Auch Einer (die Pfahldorfgeschichte).

Vollers, K.: Die Weltreligionen in ihrem geschichtl.
Zusammenhange, Jena, 1907, Diederichs. M, 3,00.

Wahrmund, L.: Kathol. Weltanschauung u. freie Wissenschaft.
Ein populidrwissenschaftl. Vortrag unter Beriicksichtigung
des Syllabus Pius X. u. der Enzyklika ,Pascendi dominici
gregis”. Miinchen, 1908.

Wahrmund, L.: Ultramontan. Eine Abwehr in vier Artikeln.
Miinchen, 1908, M. 1,00.

Zeitschrift fur Religionspsychologie. Grenzfragen der Theologie
u. Medizin, herausgeg. v. Dr. J. Bresler bei C. Marhold, Halle,
seit 1. IV. 1907.

125



Im gleichen Verlage erschien:

Hanns Floerke:
Hagia Hybris
Ein Buch des Zorns und der Weltliebe.
453 S. M. 5,-.

DasLiterarische Echo (X. Jahrgang, Heft 14) schreibt:

Ein herbes und kostliches Buch. Der belebende Salzgeruch des Meeres, seine
frischen Brisen, die befreiende Weite seines Horizontes, das Blau des italieni-
schen Himmels und die schweren, kimpfenden Wolken des Nordens an triibe-
rer See sind in diesem Buche zu finden, das beinahe ein Hymnus an das Meer
ist. Immer wieder werden seine Schonheiten freudig gemalt, sein beweglicher
Riesenleib unermiidlich im verschiedensten Lichterspiel geschildert, und stets
mit neuen Worten und neuen Farben. Man kénnte glauben, das Buch stamme
von einem Maler. Dazwischen werden jedoch die Ziige eines Philosophendich-
ters sichtbar, eines Dichters in der Sprache, eines Philosophen im Ideengehalt.
Und schliesslich schwebt tiber der Vermengung des Malers, Dichters und
Philosophen der stolze, zusammenfassende Ruf: Ich bin ein Bekenner! Ein
Kunstwerk hoffte ich zu formen, als ich an seinem Anfang stand. Nun ich es
vollendet habe, finde ich, dass es ein Bekenntnis geworden ist.” Es ist vorwie-
gend ein Buch gegen die Herrschaft eines Gottes, der ausserhalb unserer Be-
griffs- und Empfindungswelt irgendwo thronen soll; richtiger: des Zorns gegen
die Herrschaft der Priester, die ihren Gott als kolossale Wand aufgerichtet, die
alles beschattet und in deren Schatten sie selber sich’s wohl sein lassen. Lau-
rids Bruun wollte in seinem — als Dichtung hoherstehenden — ,Der Ewige” (LE
IX, 20) gegen Rom ankidmpfen, und seine feine Dichterklinge zerbrach dabei.
Floerke, eine ganz anders geartete Begabung hat das rechte Schwert dafiir. In
hohem, schwerem Tone erbraust sein Lied. Nichts Feines, Kleines, Weiches.
Alles in grossen, stolzen Umrissen. Und auf dem brausenden Strom der spro-
den, ringenden Sprache schwimmt der Zorn wie ein Wikingerschiff, einfach,
ernst, geradeaus und wohlgeriistet. Doch auch ein Buch der Weltliebe ist die
Dichtung. Suchet den Gott in euch selbst; habt Liebe zur Natur und zu jeder
Kreatur. Erhebt euch uber die Schwere des Alltags, befreit eure Seele von der
Biirde mittelalterlicher Gewohnheiten und Traditionen. Sie fliege leicht und
frei wie ein Vogel. Aber zunéchst der Zorn! Zunidchst der Kampf! Zunéchst
heisst es, den Berg erklimmen, um iiber den Diinsten zu stehen. ... Nun wohl,
hier haben wir wieder ein Buch, durchbebt von Tendenz, das dennoch Dich-
tung ist; ein ernster, kraftvoller Kampf gegen irdische Gewalten, begleitet von
Hochgesang und hoher Liebe. Ein minnliches, reinliches und reinigendes
Werk, das sich nirgends von der ,Kunst” im edlen Sinne entfernt.

126



Berichtigungen.

Auf dem Titelblatt ist durch ein Versehen das Motto:
»Welche Religion ich bekenne? Keine von allen,
Die du mir nennst, und warum keine? Aus Religion.”

Schiller,
fortgefallen.

Seite VI, Zeile 19 von unten lies statt Breisig: Breysig.

Seite VI, Zeile 9 von unten sind die Worte: Die Nichtexistenz
Jesu zu streichen.

Seite VI, Zeile 4 von unten ist vor: Ein ,Schutzengelbrief” einzu-
schalten: Urteil eines Italieners tiber die Friichte der Papst-
kirche.

Seite 5, Zeile 7 von unten lies statt Geschichte: Geschicke.

[wurden eingearbeitet]

127



	DAS KIRCHENTUM
	INHALT
	VORWORT
	EINLEITUNG
	I. DIE FRAGE NACH DER EXISTENZ GOTTES UND DAS REL
	2. DIE ATHEISTEN
	3. DIE WAHRE BESCHAFFENHEIT DER GRUNDLAGEN DER CHRISTLICHEN KIRCHEN, INSBESONDERE DER PAPSTKIRCHE.
	4. KIRCHE UND DENKFREIHEIT
	5. DIE SUGGESTIONSMITTEL DER KIRCHE
	6. GLAUBE UND LIEBE
	7. PRINCIPIIS OBSTA!
	8. SCHLUSS
	ANHANG ZUM I. KAPITEL
	ANHANG ZUM II. KAPITEL
	ANHANG ZUM IV. KAPITEL
	ANHANG ZUM SCHLUSSKAPITEL
	BIBLIOGRAPHIE1
	Anzeige
	Berichtigungen


