
 

HANNS FLOERKE 
 

DAS KIRCHENTUM 
 
DIE HALTLOSIGKEIT SEINER ANSPRÜCHE UND SEINE 

GEFAHREN 
 

Ein Orientierungsbuch für die Freunde der Geistesfreiheit 
 
 

„Welche Religion ich bekenne? Keine von allen, 
Die du mir nennst, und warum keine? Aus Religion.” 

Schiller 
 
 
 
 
 
 

MDCCCCX 
 

MÜNCHEN UND LEIPZIG BEI GEORG MÜLLER 
 



 

 
 

Copyright 1910 by Georg Müller in München. 
 
 
 



 

 

INHALT 
 
Vorwort 1 
Einleitung 4 
I. Kapitel: Die Frage nach der Existenz Gottes und das religiöse 

Gefühl. 5 
(Gott. Das „religiöse” Gefühl. Religion. Religion und Glaubensvor-
stellungen. Kind und Gottheit. Der Gott der Kirche. Der Sohn Got-
tes. Die Stellung der Erde im Weltall. Kritik der Kirchenlehre.) 

II. Kapitel: Die Atheisten 17 
(Lord Bacon. Pierre Bayle. Ludwig Feuerbach, Ferdinand Heigl. 
Holbach. Heinrich Lhotzky. Atheismus und Naturwissenschaft.) 

III. Kapitel: Die wahre Beschaffenheit der Grundlagen der christlichen 
Kirchen, insbesondere der Papstkirche 34 

(Die Christusmythe. Die vorchristlichen Elemente der Evangelien. 
Die Lehre Jesu. Die Evangelien als Ausdruck des 
Gemeindebewusstseins. Die Kirche älter als die Evangelien. Kritik 
eines Hirtenschreibens. Der Priester und die Wahrheit. Die Wandel-
barkeit der Religionen. Das Christentum, ein Religionsgemisch. Die 
Priorität des Nordens. Berechtigung der Kritik.) 

IV. Kapitel: Kirche und Denkfreiheit 47 
(Die Angst der Kirche vor der Wissenschaft. Entwicklungsfeind-
schaft der Kirche. Demütigung des Menschen durch die Kirche. 
Gnade und Schuld. Pallisaden gegen das Denken. Das Gefährliche 
der positiven Religionen.) 

V. Kapitel: Die Suggestionsmittel der Kirche 55 
(Das Denken. Die Grundsuggestion. Kult und Kultstätten. Musik u. 
a. Suggestionsmittel. Sug- 



 

gestion durch das Wort. Gesteigerte Empfänglichkeit. Die Kehr-
seite.) 

VI. Kapitel: Glaube und Liebe 64 
(Der Hass. Der Aberglaube. Römischer Grössenwahn.) 

VII. Kapitel: Principiis obsta! 70 
(Die Verantwortung der Eltern. Die Taufe. Die Verwerflichkeit der 
Kinder-Taufe. Ihre Folgen. Die siegreiche Natur. Staat und Religion. 
Die Religion als angebliche Grundlage des Staates. Die Religion als 
angebliches Erhaltungsprinzip des Staates. Die Regeneration. Kir-
che und Staat.) 

VIII. Schluss 83 
(Der Kampf gegen kirchliche Übergriffe. Die wirkliche Religion liegt 
jenseits der kirchlichen. Appell. Beseitigung des Konfessionsunter-
richts. Die Aufgabe der Frau. Das Fazit.) 

Anhang: 
Anhang zum I. Kapitel 93 

(Die Entstehung des Gottesgedankens: Kurt Breysig. - Die Natur 
der Religion. Das Wunder. Die wahre Stellung der Religion. Religion 
und Bildung. Religion und Humanität. Jenseits von Religion und 
Irreligion. Gott. Religion und „Religion”. Der Unterschied zwischen 
dem Geschichtlichen und dem Religiösen. Geschichtliche und religi-
öse Anschauung. Die Macht der Meinung. Die Macht des Altväter-
tums. Zähes Haften einmal eingenisteter religiöser Vorstellungen. 
Beschluss: Ludwig Feuerbach. - Die Ungeschichtlichkeit Jesu: P. 
Jensen.) 

Anhang zum II. Kapitel 115 
(F. Th. Vischer: Glaubensbekenntnis.) 

Anhang zum IV. Kapitel 117 
(Urteil eines Italieners über die Früchte der Papstkirche. Ein 
„Schutzengelbrief”.) 

Anhang zum Schlusskapitel 119 
(Ein Priesterbekenntnis.) 

Bibliographie 120 
 



 1 

 

VORWORT 
„Es wäre ein Glück für die Menschheit, wenn man die 
Menschen von der Hierarchie und dem daran hängenden ver-
abscheuungswürdigen Aberglauben befreien könnte”. 

Friedrich der Grosse an d’Alembert. 
 

Es liegt nicht in der Absicht dieser Schrift, gegen religiöse Vor-
stellungen zu polemisieren, – das wäre ein sinnloses Beginnen. 
Ihr Zweck ist jedoch, für weitere Kreise die Waffen 
zusammenzutragen zu dem immer notwendiger werdenden 
Kampfe gegen die Kirche, „diese Todfeindschaftsform zu jeder 
Rechtschaffenheit, zu jeder Höhe der Seele, zu jeder Zucht des 
Geistes, zu jeder freimütigen und gütigen Menschlichkeit”, wie 
Nietzsche sagt.1 

Um diesen Zweck zu erreichen, galt es zu beweisen,, wie übel 
es mit den „ewigen” Fundamenten des Kirchentums bestellt ist, 
und dieser Beweis verlangte ein so gründliches Ausholen, dass 
an eine Rücksicht auf gewisse religiöse Vorstellungen nicht 
gedacht werden konnte. Ein versöhnendes Moment wird der in 
den alten Anschauungen aufgewachsene Leser jedoch in dem 
Nachweis finden, dass die Religion mit den Kirchen und ihren 
Dogmen und Einrichtungen in Wahrheit gar nichts zu tun hat, 
vielmehr jenseits alles Kirchentums liegt, wenn dieses sich auch 
noch so feierlich als ihr Hüter, Verwalter und Spender gebärdet 
und ferner, dass die Glaubensvorstellungen in keinem direkten 
und notwendigen Verhältnisse zum religiösen Gefühl als 
solchem stehen. 

Was dem Inhalt dieser Schrift Gewicht verleiht, entstammt der 
Einsicht erlauchter, wahrhaftiger und im besten Sinne religiöser 
Geister: unbestochener Vernunft und der Fülle menschenlieben-
den Herzens. Um die Sache allein ist es ihr zu tun, nicht darum, 
eigene Weisheit effekt- 

 
1 Werke, 1. Abtlg. Bd. VIII, S. 263 („Der Antichrist”). 



 2 

voll zur Schau zu tragen. Und diese Sache ist bedeutend genug, 
handelt es sich doch um die Grösse und Kraft unseres Volkes, 
die durch die Unduldsamkeit und Kulturfeindlichkeit der Kir-
chen, insbesondere der römisch-päpstlichen schwere Einbusse 
erleiden. 

„Der gewaltigen Erscheinung der römischen Hierarchie gegen-
über achtlos, skeptisch, gleichgültig, in blasser Sympathie oder 
blasser Antipathie – wie Millionen von Protestanten und Katho-
liken – zu verharren: das kann nur Blindgeschlagensein oder 
geistige Schwäche erklären. Wer hingegen erkennt, was hier 
vorgeht und wie hier die Zukunft der ganzen Menschheit, insbe-
sondere aber die Zukunft alles Germanentums, auf dem Spiele 
steht, hat nur die eine Wahl: entweder Rom zu dienen oder Rom 
zu bekämpfen; abseits zu bleiben ist ehrlos”, sagt H. St. Cham-
berlain mit vollem Recht.1 

Es wird dieser Schrift nicht gelingen, der Schlange den Kopf zu 
zertreten, aber sie will wenigstens dazu helfen, dass es später 
einmal gelinge. Sie begnügt sich mit der Rolle des Tropfens, der 
mit berufen ist, den Stein zu höhlen. 

Sie will aber nicht etwa dazu verführen, auf das Studium der 
Werke, denen sie den grössten Teil ihrer Ausführungen ent-
nahm, zu verzichten, sie will im Gegenteil dazu anregen, ihnen 
grössere Beachtung als bisher zu schenken und durch die Nach-
prüfung der vielfach umfänglichen und eindringenden 
Beweisführungen sich von der logischen Notwendigkeit der 
mitgeteilten Ergebnisse zu überzeugen. Aus diesem Grunde 
wurde jedes Zitat mit genauer Quellenangabe versehen und 
eine Bibliographie über die berührten Fragen orientierender 
Werke an den Schluss des Ganzen gestellt. 

 
1 Die Grundlagen des XIX. Jahrh. I. S. CI (4. Aufl. 1903). 



 3 

In einem eigenen Kapitel und unter dem Titel „Dokumente des 
Hasses” wollte der Verfasser eine Reihe von Beispielen kras-
sester kirchlicher Intoleranz und Verfolgungssucht aus neuerer 
und neuester Zeit zusammenstellen, um seine Angriffe noch 
mehr zu rechtfertigen, als es im Verlaufe dieser Schrift bereits 
geschehen. Da er das vorliegende Buch jedoch nicht ohne zwin-
gende Notwendigkeit vergrössern mochte, zog er es vor, sein 
reiches Material in seinen Mappen zu belassen. 

 
München, Herbst 1909. 
 

Hanns Floerke. 
 
 



 4 

 

EINLEITUNG 
 

Der Name Gottes hat schon jeden Frevel  
Mit Heil’genschein umstrahlt und doch ist er,  
Nur das Geschöpf der Menschen, die ihn ehren;  
Und mit den Toren, die ihm Tempel baun,  
Verändern seine Namen und Begierden  
Und seine Eigenschaften rastlos sich:  
Fo, Siva, Buddha, Gott, Jehovah, Herr –  
Stets dienet er der kriegbefleckten Welt  
Als Stichwort der Verheerung; ob das Blut  
Zermalmter Leiber seines Wagens Räder  
Im Siegeslauf bespritzt, indes Brahminen  
Ein heilig Lied zu Todesseufzern plärren;  
Ob hundert Mitregenten seine Macht  
Sich teilen, dass sie schier zur Ohnmacht wird;  
Ob brennender Städte Qualm, das Wehgeschrei  
Hilfloser Frauen, hingemordeter  
Wehrloser Greise, Jünglinge und Kinder  
Gen Himmel steigt zu seines Namens Ehr’,  
Ob endlich – schlimmstes Los! – das Eisenalter  
Der Religion die Erde seufzen macht  
Und Priester von dem Gott des Friedens schwatzen,  
Zur selben Zeit, wo ihre Hand vom Blut  
Unschuldiger trieft, und wo sie jeden Keim  
Der Wahrheit unterdrücken, alles morden,  
Die Erde wandeln in ein Schlächterhaus! 

 
Shelley (Königin Mab). 

 



 5 

 

I. DIE FRAGE NACH DER EXISTENZ GOTTES UND 
DAS RELIGIÖSE GEFÜHL 

 
Nam vel uti pueri trepidant atque omnia caecis 
in tenebris metuunt, sic nos in luce timemus 
inter dum, nilo quae sunt metuenda magis quam 
quae pueri in tenebris pavitant finguntque futura, 
hunc igitur terrorem animi tenebrasque necesse est 
non radii solis nec lucida tela diei 
discutiant, sed naturae species ratioque. 

Lucrez, VI, 35f. 
 
Würde es sich für uns allein darum handeln, die Ansprüche 

der Papstkirche zu widerlegen und die Berechtigungslosigkeit, 
Schädlichkeit und Gefährlichkeit ihrer Machtbefugnisse darzu-
tun, so könnten wir mit einer Beleuchtung der historischen 
Grundlagen dieser Organisation beginnen. Da wir uns jedoch 
zum Ziel gesetzt haben, die Haltlosigkeit der Ansprüche jeder 
kirchlichen Autorität auf Grund der Ergebnisse historischer und 
philosophischer Kritik zu erweisen, müssen wir über das 
Christentum, das doch nur eine Phase in der religiösen Ent-
wicklung des westlichen Kulturkreises darstellt, hinausgreifen 
und uns zunächst mit der zwischen Theisten und Atheisten 
schwebenden Streitfrage der Existenz eines übernatürlichen 
Wesens beschäftigen. 

Die Kirchen behaupten die absolute (d.h. vom menschlichen 
Denken unabhängige) Existenz eines auf die Geschicke der 
Menschheit Einfluss übenden Gottes, und diese Behauptung ist 
das A und O alles Kirchentums, die Basis seiner Macht. Wie 
steht es aber mit dieser absoluten Existenz? 

Der Mensch ist in Wirklichkeit gar nicht in der Lage, diese 
Frage zu entscheiden; denn sie liegt ausserhalb seiner Kompe-
tenz. 



 6 

„Es kann,” sagt Graf Hermann Keyserling,1 „unmöglich 
Gesetze geben, die unabhängig vom denkenden Geiste bestän-
den, weil, wie Kant dies unwiderleglich dargetan, hat, unsere 
Begriffe und Ideen nichts als (Denk-) Schemen sind, – Rahmen, 
in die wir die Bilder der Aussenwelt fassen müssen, wenn wir 
sie verstehen wollen. Sie inhärieren dem Geistesprozess, s o -
f e r n  e r  s t a t t f i n d e t . Deswegen ist es ganz unsinnig, ihnen 
eine schlechthin objektive Existenz zuschreiben zu wollen. Ein 
‚Gelten’, das unabhängig vom Gedachtwerden des betreffenden 
Begriffes bestände, ist gar nicht auszudenken.” (304) 

„Alle Geistesgebilde gelten nur in bezug auf den Menschen; in 
dieser ihrer Relativität bekundet sich ihre Objektivität, ihr 
absoluter Sinn. Auch mit der Gottesidee steht es nicht anders ... 
G o t t  i s t  n u r,  s o f e r n  i c h  a n  i h n  g l a u b e ; glaube ich 
ihn, dann ist er unbedingt. Denn er symbolisiert dann meine 
notwendige Beziehung zum All der Natur; und diese Beziehung 
ist höchste Wirklichkeit. Fehlt mir aber der Glaube, so fehlt Gott 
zugleich die Existenz; die Gottesidee hat dann keinen Sinn, 
bezeichnet keinerlei Realität. G o t t  i s t  e i n  B e z i e h u n g s -
s y m b o l . Was bedeutet wohl eine Relation, ohne die Faktoren, 
die sie bindet? Inwiefern ist eine Beziehung, die keine Gegen-
stände verknüpfte? Sie ist überhaupt nicht. Die Wirklichkeit 
Gottes hängt von der Mentalität des Menschen ab.2 Angelus 
Silesius war sich 

 
1 Vergl. sein Werk: „Unsterblichkeit. Eine Kritik der Beziehungen 
zwischen Naturgeschehen und menschlicher Vorstellungswelt”. München, 
Lehmann, 1907 – 349 S. 5 M., – ein Buch, das der ernstesten Beachtung 
aller derer wert ist, die sich mit den tiefsten Fragen des menschlichen 
Lebens beschäftigen. – Wir werden noch öfter Veranlassung haben, es zu 
zitieren. Hinter jedem Zitat ist die Seite vermerkt, auf der es zu finden ist. 
Wir können hier nur einige Resultate geben, die Beweisführung muss der 
Leser, der tiefer eindringen will, in Keyserlings Werke selbst nachlesen. 
2 Vergl. dazu auch Feuerbach (Anhang). 



 7 

dessen, gleich allen Mystikern, wohl bewusst. Er sagt: 
Ich weiss, dass ohne mich 

Gott nicht ein Nun kan leben, 
Werd’ ich zu nicht, 

Er muss von Noht den Geist auff geben. 
Freilich: dieser Gedanke dürfte nur den lebendigsten Geistern 

einleuchten. Hier, wenn irgendwo, gilt der Spruch der Kâthaka-
Upanishad: ‚Nur wen er wählt, von dem wird er begriffen.’ Hier 
hilft keine Erläuterung.” (312f.) 

Von einer absoluten Existenz Gottes, von seiner Existenz 
unabhängig vom menschlichen Vorstellen zu sprechen, geht also 
nicht an. Für die Kirchen ist aber gerade diese absolute 
Existenz die Grundvoraussetzung, mit der sie stehen und fallen, 
und darum verfolgen sie diejenigen, die hierin anderer Meinung 
sind. 

Aus diesem Befund ergibt sich, dass der Atheist im Unrecht 
ist, wenn er die Existenz Gottes rundweg leugnet und ebenso 
der Theist, wenn er die absolute Existenz Gottes behauptet, 
dass aber beide sich in einer unangreifbaren Position befinden, 
wenn sie an seine Nichtexistenz bezw. Existenz g l a u b e n . Sie 
dürfen diesen Glauben nur nicht von anderen verlangen, weil er 
nur subjektive Gültigkeit hat und haben kann, weil Gott eine 
Idee ist und keine Möglichkeit besteht, einen Beweis dafür 
beizubringen, dass dieser Idee ein Faktisches ausserhalb des 
Glaubenden entspricht. 

Eine dritte Gruppe, die wie die beiden andern sich alter Ahnen 
rühmen kann, beschränkt sich in ihrer Stellungnahme zu dieser 
Frage darauf, dass sie sie r e f e r t  a d  i n c o g n i t a : in das 
Gebiet des Unbekannten verweist.1 

 
1 Man möchte wünschen, dass zu dieser Gruppe der Besonnenen und 
Unparteiischen alle Herrscher und Staatslenker, sowie die verantwort-
lichen Mi- 



 8 

Es hat nach dieser Sachlage keinen Zweck, auf die lange Reihe 
der Beweise einzugehen, die die Kirche für das absolute Dasein 
Gottes geltend macht. Nur mit einem einzigen darunter müssen 
wir uns auseinandersetzen, schon weil er das oben Gesagte 
ergänzen hilft. Es handelt sich um die Behauptung, das jedem 
Menschen eingeborene religiöse Gefühl beweise die Existenz 
eines übernatürlichen Wesens. 

Dieses als religiös bezeichnete G e f ü h l  existiert zweifellos, es 
fragt sich nur, ob es wirklich religiös im Sinne der Kirche ist, 
d.h. ob es sich in der Tat auf jene ausserweltliche übernatürliche 
Macht bezieht, die wir Gott nennen. Und da lautet die Antwort 
rund und klar: N e i n !  

Das religiöse Gefühl bezieht sich in Wahrheit n i c h t  auf das 
Übernatürliche, sondern auf natürliche, wenn auch 
überi n d i v i d u e l l e , d.h. Familien-, Stammes- usw. Zusammen-
hänge. 

Das Verdienst, dieser Frage auf wissenschaftlichem Wege auf 
den Grund gegangen zu sein, gebührt dem Grafen Keyserling. 

Was ist Religion? Wir können es nicht definieren, weil Religion 
kein Begriff, sondern eine Synthese ist und Synthesen sich nicht 
definieren lassen. (320) „Sie umfasst das gesamte Leben und wie 
dieses äussert sie sich in den mannigfaltigsten Gestalten, wel-
che in ihrem aktuellen Ausdruck kaum zu vergleichen sind.” 
(320) 

Das im Menschen lebendige „religiöse” Gefühl ist der Ausdruck 
eines natürlichen Verhältnisses, einer biologischen Notwendig-
keit, deren Macht sich – wenn auch in andern Formen – selbst 
in den niedersten Lebe- 

 
nister gehörten, und es scheint auch kaum zweifelhaft, dass in nicht zu 
ferner Zeit von ihnen ausser der als selbstverständlich geltenden politi-
schen auch die religiöse Unabhängigkeit gefordert werden wird. 



 9 

wesen äussert. Es ist eine weit über den Menschen zurückwir-
kende Grundtatsache. Alle Götter- und Mythenbildung ist not-
wendig erst eine späte Folgeerscheinung dieses Gefühls. Der 
metaphysische Gottesbegriff gar findet sich immer erst am Ende 
einer Entwicklung und bei den höchststehenden Völkern. Der 
Gedanke einer Uroffenbarung und späteren Verfälschung des 
wahren Gottesbegriffes ist ebenso naiv wie jener der Erschaf-
fung des Menschen in der Gestalt und mit den allgemeinen 
Fähigkeiten, die wir heute an ihm wahrnehmen. 

Das religiöse Gefühl als solches, das allen Menschen gemein-
sam ist und aller Götter- und Mythenbildung vorausgeht, „die-
ser Urgrund aller Religion lässt sich eindeutig bestimmen. Er 
liegt in folgendem: die Religion erhebt eine Beziehung zwischen 
dem Individuum und dem Ueberindividuellen (dem Geschlecht 
oder der Gruppe, in späteren Stadien auch der pÒlij, dem 
Staate, der Nation) zur Realität.” (320) „Im religiösen Gefühl 
erlebt der Mensch seinen w i r k l i c h e n  Z u s a m m e n h a n g  
m i t  d e r  We l t .” (334) Oder, wie Ludwig Feuerbach es aus-
drückt: „I m  We s e n  u n d  B e w u s s t s e i n  d e r  R e l i g i o n  
i s t  n i c h t s  a n d e r e s ,  a l s  w a s  ü b e r h a u p t  i m  
We s e n  u n d  B e w u s s t s e i n  d e s  M e n s c h e n  v o n  s i c h  
u n d  v o n  d e r  We l t  l i e g t .  D i e  R e l i g i o n  h a t  k e i -
n e n  e i g e n e n ,  b e s o n d e r e n  I n h a l t .” „Das Bewusstsein 
der Welt ist ... für das Ich vermittelt durch das Bewusstsein des 
Du. So ist der M e n s c h  d e r  G o t t  d e s  M e n s c h e n . Dass 
er i s t , verdankt er der Natur, dass er M e n s c h  ist, dem M e n -
s c h e n .”1 

Die angedeutete Beziehung zwischen dem Individuum und 
dem Ueberindividuellen, dieser Zusammenhang des 

 
1 Das Wesen des Christentums, 4. Aufl. 1883, S. 61 u. 63. 



 10 

Menschen mit der Welt ist, wie Keyserling zwingend nachgewie-
sen hat, unbestreitbar. „Das Individuum tritt tatsächlich als Teil 
in höhere Synthesen ein. Es lebt tatsächlich nur in bezug auf die 
Generationen, von denen es stammt, auf die Zukunft hin, die 
sein Leben fortsetzen wird. Desgleichen ist es im Gleichzeitigen 
wirklich Glied einer überindividuellen Einheit. So spiegelt denn 
das religiöse Gefühl in seiner Unmittelbarkeit die grundlegende 
Erkenntnis ... der realen Existenz überindividueller und 
überempirischer Synthesen. Schleiermacher erkannte im 
„Gefühle der schlechthinigen Abhängigkeit” einen Grundzug 
aller Religion. In der Tat fühlt sich der Gläubige bedingt durch 
seinen Gott, durch die Beziehung, die dieser verkörpert. Aber 
dieses Abhängigkeitsgefühl bedeutet nichts anderes, als das 
subjektive Spiegelbild des objektiven Zusammenhanges, wie er 
tatsächlich vorliegt: wie der Einzelne wirklich Teil einer höhe-
ren Synthese, hier (bei den primitiven Völkern) der Familie, der 
Gruppe ist, so fühlt er sich abhängig von den Göttern, welche 
ihm diese Synthese symbolisieren: das persönliche Empfinden 
drückt auf seine Art eine unpersönliche Wahrheit aus.” (322) 

Und dann etwas, was gegenüber dem Anspruch der verschiede-
nen Kirchen, im Alleinbesitz der Wahrheit zu sein, mit besonde-
rem Nachdruck hervorgehoben werden muss: 

„Die religiösen Synthesen entsprechen a l l e s a m t  der Wirk-
lichkeit, auch die niedersten nicht ausgenommen. Abstrahieren 
wir von den Glaubensvorstellungen, den Mythen und Theorien, 
die sie verwirklichen, umranken und nicht selten verdecken, – 
denn diese Phänomene stehen in keinem direkten und 
notwendigen Verhältnisse zum religiösen Gefühl als solchen, 
sind meist abliegenden und sekundären Ursprungs – so enthüllt 
sich uns überall die 



 11 

intime Kongruenz des Weltgefühls mit dem Weltbestande.” (330) 
„Das religiöse Gefühl spiegelt in der schlechthin subjektiven 
Sphäre den schlechthin objektiven Zusammenhang der Welt.” 
Es ist aber „in Hinsicht auf das Wesen der Religiosität g a n z  
g l e i c h g ü l t i g ,  w o r a n  g e g l a u b t  w i r d , was für Götter, 
Mythen, Heilsordnungen und Eschatologien als wahr anerkannt 
werden.” (337)1 „So bekundet denn gerade die Religion – die 
Geistesrichtung, die meist bewusst auf das Uebernatürliche 
geht und der fast immer jeder Bezug auf das Natürliche abge-
sprochen wird – mit vollendeter Deutlichkeit, dass der Mensch 
a l l s e i t i g  zur Natur gehört und n i r g e n d s  ihrem souverä-
nen Zirkel entrinnt.” (338) 

Das religiöse Gefühl bezieht sich also nicht auf den Gott, den 
die Kirchen uns konstruieren, sondern auf durchaus natürliche 
Zusammenhänge.2 Klar ist des ferneren, dass Gott als subjekti-
ves Beziehungssymbol des gottgläubigen Individuums – und 
etwas anderes kann er ja nicht sein – vernünftigerweise niemals 
Gegenstand von Lehre und Dogma sein kann. Die Kirchen 
haben aber alles Interesse daran, dieses Verhältnis und seine 
Konsequenzen zu ignorieren und mit der Fiktion des absoluten, 
für alle Menschen massgebenden Gottes zu arbeiten. Sie sind es 
daher auch, die dem religiösen Gefühl seinen speziellen Inhalt 
geben, es auf jenes übernatürliche Wesen richten, und zwar ver-
möge der suggestiven Beeinflussung, die sie immer und überall 
auszuüben bestrebt sind, vor allem in der Erziehung der 
Jugend. 

 
1 Vergl. dazu Feuerbach (Anhang). 
2 Wer sich näher für die Entstehung des Gottgedankens interessiert, der 
sei auf das schöne Buch von Kurt Breysig verwiesen. „Die Entstehung des 
Gottgedankens und der Heilbringer”, dessen Schlusssätze dem Anhange 
zu vorliegender Schrift einverleibt sind. 



 12 

„Alle Kinder sind Atheisten” sagt Holbach1, womit er sagen 
will: sie wissen nichts von Gott. Damit hat er zweifellos Recht. 
Von sich aus hat das Kind nicht die geringste Ahnung von der 
Gottheit. In dieser Beziehung ist es eine unbeschriebene 
Wachstafel und für alle Eindrücke ebenso empfänglich wie eine 
solche. Da hat denn die kirchlich beeinflusste Erziehung mit 
ihren Suggestionen meist leichtes Spiel und gelingt es ihr 
gewöhnlich, das junge Menschenkind so zu bearbeiten, dass es 
später die ihm suggerierte Gottesidee durch innere Erfahrungen 
bewahrheitet wähnt. 

Wie die kirchlichen Suggestionsmittel, namentlich der 
orientalisierenden Kirchen, beschaffen sind, davon soll in einem 
eigenen Kapitel die Rede sein. Wir wollen das Thema dieses 
Abschnittes aber nicht verlassen, ohne den Gott der Kirche (der 
Einfachheit halber wollen wir von jetzt ab die Einzahl gebrau-
chen), den sie als allweise, allwissend, allmächtig, allgütig, allge-
genwärtig, als den Inbegriff aller Gerechtigkeit und aller sonsti-
gen menschlichen Ideale erklärt, zusammen mit seinem Gegen-
pol einen Augenblick als wirklich, d.h. jenseits von Glauben oder 
Nichtglauben existierend anzunehmen und einen Blick auf die 
orthodoxe Lehre von dem Sohne Gottes, diese oberste Vorausset-
zung des kirchlichen Christentums, und dem Teufel zu werfen. 
Hält sie dem einfachen gesunden Menschenverstand und den 
Ergebnissen der Naturwissenschaft stand und entspricht sie 
auch nur den Eigenschaften, die die Kirche dem höchsten Wesen 
zuschreibt? 

Die Voraussetzung dieser Lehre ist der Glaube, dass die Erde 
der Mittelpunkt und das Herz der Welt und die ganze übrige 
Welt nur um unseres Planeten willen vorhanden sei. 

 
1 Le Bon-Sens, § 30. 



 13 

Dieser Glaube erhielt einen schweren Stoss durch Kopernikus, 
der durch seine Lehre von der Bewegung der Erde und sämt-
licher Planeten um die Sonne und ihrer täglichen Bewegung um 
die eigene Axe die Erde ihres Ruhmes als Mittelpunkt der 
Natur beraubte. Eine unheilbare Wunde schlug dem Glauben an 
die Gottessohnschaft des Nazareners und damit an die göttliche, 
d.h. übernatürliche Herkunft der christlichen Kirche dann der 
von Lucrez inspirierte Giordano Bruno, durch seine Lehre von 
der Unendlichkeit der Welt, und es half Rom nichts, dass es 
diesen herrlichen Freigeist verbrennen liess. Hören wir Tröls-
Lund:1 „Das Wunderbare an jenem Scheiterhaufen vom 17. Feb-
ruar 1600 war, dass, obschon der Blick, der sich vertrauensvoll 
zum Himmel kehrte, im Tode brach, obschon die Hand, welche 
neue Wege gewiesen hatte, zu Asche verwandelt in die Wasser 
des Tiber verstreut wurde, doch nicht das Neue, sondern das 
Alte in Lohe aufging. Unsichtbar entzündeten Giordano Brunos 
Gedanken die alten Vorhänge. Und ohne dass einer der 
Anwesenden es ahnte, war es die alte Weltauffassung, welche an 
diesem Tage zum Tode verurteilt wurde, waren es Jahrtausende 
alte Vorstellungen, deren Gang zum Scheiterhaufen begann. 
Langsam aber sicher.” Und weiter unten: „Und selbst die Lehre 
von Gottes Sohn, der durch seine Herabkunft auf die Erde der 
Welterlöser wurde, verliert ihre frü- 

 
1 „Himmelsbild und Weltanschauung im Wandel der Zeiten”, Leipzig 1895, 
Teubner. Ich zitiere, ohne mich mit dem brunonischen Gottesbegriff, der 
hier durchschimmert, zu identifizieren. Wer sich nicht davor fürchtet 
einen Begriff von der Unhaltbarkeit der physiko-theologischen Teleologie 
zu bekommen, der lese „Das Werden der Welten” von Svante Arrhenius, 
Leipzig, Akad. Verlagsges. 1908. 3.-8. Tausend (5 M.) und Abschnitt 109 
(„Hüten wir uns!”) von Nietzsches „Die fröhliche Wissenschaft”, dem ich 
nur folgenden Satz entnehme: „Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen 
in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden Notwendigkeit, son-
dern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schönheit, Weisheit und 
wie alle unsere ästhetischen Menschlichkeiten heissen.” 



 14 

here Tragkraft, wird ausgeleert wie durch eine unsichtbare Oeff-
nung, sobald ein moderner Mensch im Ernst darüber nachden-
ken will. Denn was ist ,die Welt’? Es ist ja doch nicht nur der 
kleine Fetzen Erde und seine nächste Umgebung, sondern 
Billionen und aber Billionen Kugeln im Unendlichen. In jedem 
Augenblick erstrahlen hier neue Kugeln, bevölkert sich der 
grenzenlose Raum mit neuen Welten, die aus dem unendlichen 
Gotte hervorgegangen sind, weit, weit über das hinaus, was ein 
armer Menschengedanke fassen kann. Und dieser Gott sollte 
einen Sohn haben, um dessen Erscheinung auf Erden sich der 
Gang der ganzen Welt von Ewigkeit zu Ewigkeit drehen sollte! 
Jeder, der geistig zu Reife und Alter gekommen ist, fühlt bei 
solch engen Vorstellungen das Gewicht von Paulus’ Wort: 
„Solange ich Kind war, sprach ich wie ein Kind, urteilte ich wie 
ein Kind. Aber als ich erwachsen war, legte ich das Kindische 
ab.”1 

„Und danach die Lehre von Teufel und Hölle. Der unendliche 
und allmächtige Gott sollte ein böses Wesen zum Gegner haben, 
das seinem Willen entgegenwirken könnte! Aber hierbei hört ja 
Gott auf, unendlich und allmächtig zu sein, – Und der Gott, von 
welchem man lehrt, dass er nicht nur liebend, sondern die Liebe 
ist, sollte seine Geschöpfe, seine Kinder für ihre Widerspenstig-
keit mit ewigen Höllenqualen strafen wollen? Für jeden einiger-
massen entwickelten modernen Menschen, welcher auch nur im 
Geringsten gefühlt hat, was Liebe ist, ist die Antwort auf derar-
tige Vorstellungen von einem Vater im Himmel nur ein: ,Schäme 
dich’!”2 

Als unsere Erde noch nicht existierte, hätte ein mit 
 

1 „Da die Erde noch eine ovale Scheibe war und Sonne und Mond nur ihre 
Beleuchtungskörper, konnte ihr Gott einen Sohn haben. Der Beherrscher 
der Milchstrassen ist notwendig kinderlos.” Karl Jordan. (Das Freie Wort, 
Jahrg. 7, S. 673). 
2 S. 261. 



 15 

menschlichen Sinnen und Hilfsmitteln ausgestatteter Beobach-
ter an irgendeiner Stelle des Kosmos im Grossen und Ganzen 
dasselbe Himmelsbild gehabt, wie wir es in klaren Nächten 
sehen: so weit das Auge reicht, nichts als flimmernde, stärker 
oder schwächer leuchtende Sterne. 

Wenn alles höhere Leben auf unserm kleinen Planeten erlo-
schen sein, oder wenn er nach einem Zusammenprall mit einem 
andern Himmelskörper bezw. einer ähnlichen sein Gefüge von 
Grund aus erschütternden Beeinflussung durch einen solchen, 
wieder in den Prozess hineingezogen sein wird, den er schon 
durchgemacht, wird sich an dem Allgemeinbilde des Himmels 
nichts geändert haben: Sterne und immer wieder Sterne – im 
Entstehen begriffene; durch Aufsturz kosmischer Massen 
glühend gewordene; solche in allen Stadien der Erkaltung; zur 
Entwicklung höheren Lebens auf Bestrahlung durch andere 
angewiesene; tote – just wie damals, just wie heute: eine räum-
liche und zeitliche Unendlichkeit. 

„Von dem Gesichtspunkte der kosmischen Unendlichkeit zer-
fliessen die einträglichen Vorstellungsgebilde vom räumlich 
fixierten Himmel, Hölle und Fegefeuer zu wesenlosen Schemen 
und ziehen den Stuhl Petri mit sich in den Abgrund zukunftslo-
ser Vergangenheit.”1 

Der groteske Widersinn der kirchlichen Lehre von Gott, Erb-
sünde und Gottes Sohn findet eine treffende Kritik bei Heigl: 

„Nach der Lehre des Christentums hatte die Uebertretung des 
göttlichen Verbotes, vom Baume der Erkenntnis zu essen, für 
unsere Stammeltern nicht nur den Verlust des Paradieses, son-
dern für alle Menschen den Verlust der göttlichen Gnade zur 
Folge, weshalb Gott seinen Sohn 

 
1 Brunnhofer: Giordano Brunos Weltanschauung und Verhängnis, Leipzig 
1882, S. 129. 



 16 

zur Erde gesendet hat, damit uns sein Kreuzestod erlöse. Nun 
ist aber Gott all- und darum auch alles vorher wissend, seine 
Ratschlüsse sind alle unabänderlich, vom E w i g k e i t  her, also 
menschlich gesprochen sämtliche g l e i c h z e i t i g  gefasst. Gott 
wusste daher in demselben Augenblick, als er beschloss, den 
ersten Menschen das Verbot zu geben, mit mehr als mathemati-
scher, mit absoluter Gewissheit, dass sie dieses Verbot überträ-
ten, und zu gleicher Zeit fühlte er sich darüber so beleidigt, dass 
er gleichzeitig mit dem Entschlüsse, das Verbot zu erlassen, 
alles an dieses Verbot sich knüpfende Elend der Menschheit und 
sogar den Kreuzestod seines Sohnes, d.h. aber, weil er eines We-
sens mit demselben ist, seinen eigenen beschloss, also in gewis-
sem Sinne Selbstmörder geworden ist.”1 

Aehnlich spricht sich Deutschlands grösster Fürst aus. Fried-
rich der Grosse nennt es unbegreiflich, dass man das Christen-
tum als ein Werk Gottes ansehen könne. „Welche traurige 
Rolle,” sagt er, „lässt man hier Gott spielen! Er schickt seinen 
einzigen Sohn, der selbst Gott ist, in die Welt, er bringt sich 
selbst zum Opfer, um sich mit seinen Geschöpfen zu versöhnen, 
er wird Mensch, um die sündige Menschheit zu verbessern – 
und was ist das Resultat aller dieser unerhörten Anstrengun-
gen? D i e  We l t  b l e i b t  g r a d e  s o  s c h l e c h t  w i e  s i e  
v o r h e r  w a r. Wo ein einfacher Akt seines allmächtigen Wil-
lens genügt hätte, sollte er so unzureichende Mittel angewendet 
haben?” „Der Name des höchsten Wesens wird hier nur lächer-
lich gemissbraucht von geistlichen Betrügern, die sich seiner 
bedienen, um ihre verbrecherischen Leidenschaften damit zu 
verschleiern.”2 

 
1 Spaziergänge eines Atheisten, 8. Aufl. (1907), S. 35 
2 Ludwig Büchner: Zwei gekrönte Freidenker. S. 51. 



 17 

Vorstehendes möge zur Kennzeichnung der kirchlichen Lehre 
genügen. Die Darlegung der wahren Beschaffenheit der 
Grundlagen des Christentums, die der Leser im III. Kapitel fin-
det, macht ein näheres Eingehen auf die Kirchenlehre überflüs-
sig; denn der Nachweis des unhistorischen Charakters der 
erstern entkleidet sie von selbst ihrer Bedeutung. 

 
 

2. DIE ATHEISTEN 
„Die einzige Entschuldigung Gottes ist, dass er nicht 
existiert.” 

Stendhal. 
 
Das vorige Kapitel hat gezeigt, dass der Nicht-Gottgläubige 

eine ebenso unangreifbare Position hat wie der Gottgläubige, 
während der Gottesläugner sich insofern im Irrtum befindet, als 
er übersieht, dass für den, der an Gott glaubt, Gott eben 
existiert. 

Wenn ich nun im folgenden einige gewichtige apologetische 
Stimmen aus verschiedenen Jahrhunderten zusammenstelle, 
die den Atheismus und die Atheisten (unter welchem Namen ich 
die Nicht-Gottgläubigen wie die Gottesläugner und Antitheisten 
begreife) zum Gegenstande haben, Stimmen von ernsten wissen-
schaftlichen Männern und lauteren Wahrheitskämpfern, so tue 
ich es nicht, um die Atheisten zu rechtfertigen: denn eine bes-
sere Rechtfertigung als die oben gewonnene gibt es nicht, son-
dern um dazu beizutragen, dass die von der Kirche suggerierte 
Anschauung von ihnen bei den ehrlichen und vernünftigen Men-
schen weiche, und tue es ferner, um zu zeigen, dass grössere 
Wahrscheinlichkeit besteht, unter den Nicht-Gottgläubigen ehr-
liche, gerechte und von Menschenliebe erfüllte Leute zu treffen, 
als unter den Orthodoxen. 



 18 

Als Einleitung diene das nur zu wahre Wort Ludwig Feuer-
bachs: 

„Stets war die Liebe, die Wahrheit, die Humanität, – der Geist 
der Universalität auf Seiten des wissenschaftlichen, der Hass, 
die Lüge, die Intrige, die Verketzerungssucht – der Geist der 
Partikularität auf Seiten des orthodoxen Mannes. Kein Wunder. 
Die Wissenschaft befreit den Geist, die Theologie beschränkt 
ihn; die Wissenschaft erweitert Sinn und Herz, die Theologie 
beengt und beklemmt sie.”1 

L o r d  B a c o n  o f  Ve r u l a m  (1561-1626): 
„Wenn wir uns Rechenschaft von unsern Vorstellungen in 

betreff der Gottheit ablegen wollen, so werden wir einräumen 
müssen, dass die Menschen mit dem Worte ,Gott’ niemals etwas 
anderes zu bezeichnen vermochten, als die verborgenste, 
entfernteste, unbekannteste Ursache der Wirkungen, welche wir 
wahrnehmen; sie bedienen sich nur dieses Wortes, wenn das 
Getriebe natürlicher und bekannter Ursachen aufhört, ihnen 
sichtbar zu sein; sobald sie den Faden der Dinge verlieren, oder 
sobald ihr Verstand die Kette derselben nicht mehr verfolgen 
kann, zerhauen sie den Knoten der Schwierigkeit und endigen 
ihre Untersuchung damit, dass sie Gott die letzte Ursache nen-
nen, d.h. diejenige, welche über allen Ursachen steht, die ihnen 
bekannt sind. Solchergestalt bezeichnen sie nur mit einem 
dunklen Namen eine unbekannte Ursache, vor welcher ihre 
Trägheit oder die Grenze ihres Wissens sie haltzumachen 
zwingt. Allemal, wenn man uns sagt, dass Gott der Urheber 
irgend einer Erscheinung sei, bedeutet solches nur, dass wir 
nicht wissen, wie solch eine Erscheinung vermittelst der uns 
bekannten natürlichen Kräfte! oder Ursachen hervorgebracht 
werden kann. So kommt 

 
1 Feuerbach: Pierre Bayle, Ansbach 1836, S. 21. 



 19 

es, dass die grosse Mehrzahl der Menschen, deren Los 
Unwissenheit ist, der Gottheit nicht bloss die ihnen auffallen-
den ungewöhnlichen Wirkungen, sondern selbst die einfachsten 
Ereignisse zuschreibt, deren Ursachen allen, welche Gelegenheit 
hatten, darüber nachzudenken, sehr leicht erkennbar sind. Mit 
einem Worte: der Mensch hat immer die unbekannten Ursachen 
derjenigen überraschenden Wirkungen verehrt, welche zu 
entwirren seine Unwissenheit ihn hinderte. Auf den Trümmern 
der Natur haben die Menschen zuerst den imaginären Koloss 
der Gottheit errichtet.”1 

„Wenn die Unkenntnis der Natur die Götter gebar, so ist die 
Kenntnis der Natur geeignet, sie zu vernichten... Ein wohlunter-
richteter Mensch hört auf, abergläubisch zu sein.”2 

„Der Atheismus lässt dem Menschen die Vernunft, die Philo-
sophie, die angeborene Frömmigkeit, die Gesetze, den guten Ruf 
und alles, was dazu dienen kann, ihn zur Tugend anzuhalten; 
allein der Aberglaube vernichtet alles dieses und schwingt sich 
zum Tyrannen über den Menschen auf; deshalb stört der Atheis-
mus niemals die Lenkung der Staaten, sondern er schärft den 
Blick des Menschen, da letzterer nichts jenseits der Grenzen des 
jetzigen Lebens sieht.”2 

P i e r r e  B a y l e  (1647-1706): 
„Die Erfahrung lehrt, dass auch die, welche einen Himmel und 

eine Hölle glauben, zu Verbrechen aller Art fähig 
 

1 Bacon: Système de la Nature, London 1781, aus Shelley, ausgew. 
Dichtungen, deutsch von Strodtmann, 1866, I. S. 113f. Anmerkungen zur 
Königin Mab. – Shelley 1792-1822 hatte Anfang 1811 der Universität Ox-
ford einen Essay über die Notwendigkeit des Atheismus überreicht und 
war infolgedessen samt seinem Freunde Thomas Jefferson Hogg am 25. 
März 1811 relegiert worden. Dieser Essay ist in den Anmerkungen zu 
„Königin Mab” verarbeitet worden. 
2 Bacon: Moral Essays, aus Shelley-Strodtmann, S. 113. 



 20 

sind und es ist daher evident, dass die Neigung zum Bösen nicht 
daher kommt, dass man nicht weiss, dass ein Gott ist, und dass 
sie nicht durch die Erkenntnis eines strafenden und belohnen-
den Gottes gebessert wird, offenbar, dass die Neigung zum 
Bösen in einer Seele, die keine Erkenntnis von Gott hat, nicht 
stärker ist, als in einer Seele, die Gott kennt. (§ 145.) Wir kön-
nen es sogar als ein Prinzip aufstellen, dass 1. die Menschen im 
höchsten Grade sittenlos und doch vollkommen von der Wahr-
heit einer Religion, selbst der christlichen Religion überzeugt 
sein können; 2. dass die Erkenntnisse der Seele nicht die Ur-
sache unserer Handlungen sind; 3. dass, allgemein gesprochen, 
der Glaube einer Religion nicht den Wandel eines Menschen 
regelt und bestimmt, ausser dass er höchstens dazu geeignet ist, 
in seinem Herzen Zorn gegen Andersdenkende, Furcht, wenn er 
sich von Gefahr bedroht glaubt, und andere ähnliche Leiden-
schaften hervorzubringen.” (§ 143)1 

„Bildet euch also nicht ein, dass Leute ohne Religion schlechter 
handeln würden, als ihr Christen mit eurer Religion; denn die 
Neigung zum Mitleid, zur Nüchternheit, zur Milde usw. kommt, 
wie gesagt, nicht daher, dass man weiss: es ist ein Gott, sondern 
von einer gewissen Verfassung des Temperaments, welche durch 
die Erziehung, durch das persönliche Interesse, durch das 
Verlangen nach Lob, durch den Vernunftinstinkt und andere 
ähnliche Motive, die ebensogut in Atheisten, als in den übrigen 
Menschen sich vorfinden, befestigt wurde. (§ 146.) Weltliche 
Prinzipien allein regieren die gemeine Welt – Furcht vor der 
weltlichen Gerechtigkeit, vor allem Furcht vor Schande. L e s  
l o i x  h u m a i n e s  f o n t  l a  v e r t u  d ’ u n e  i n f i n i t é  d e s  
p e r s o n n e s .” (§ 162.) 

 
1 Vergl. hierzu auch Holbach: Le Bon-Sens § 175ff. u. 178f. 



 21 

„Eine Gesellschaft von Atheisten würde die bürgerlichen und 
moralischen Tugenden ebensogut als die übrigen Gesellschaften 
realisieren, wenn sie nur die Verbrechen strenge bestrafte und 
die Vorstellungen der Ehre und Schande an gewisse Dinge 
knüpfte, denn dadurch, dass die Glieder der Gesellschaft nichts 
wüssten von einem ersten Wesen als einem Erhalter und Schöp-
fer der Welt, würden nicht die Gefühle für Ehre und Schande, 
für Lohn und Strafe und alle sonstigen Leidenschaften, welche 
die übrigen Menschen bewegen, ausgerottet, auch nicht alle Er-
kenntnisse der Vernunft vertilgt. Man würde daher auch unter 
ihnen Leute antreffen, die redlich wären im Verkehr, hilfreich 
gegen Arme, Feinde der Ungerechtigkeit, treu gegen ihre 
Freunde, grossmütig gegen ihre Beleidiger, fähig, den Wollüsten 
des Leibes zu entsagen, gutmütig gegen jedermann... Die Be-
griffe der Ehre und Schicklichkeit, welche unter den Christen 
herrschen und je nach verschiedenen Zeiten und Völkern ver-
schieden sind, kommen keineswegs aus ihrer Religion.” (§ 172)1 

„Keineswegs,” fasst Feuerbach zusammen, „ist also das Wohl 
einer Gesellschaft, eines Staates schlechtweg unverträglich mit 
dem Atheismus. Im Gegenteil, es war nur zu oft die Religion, 
welche den Menschen Motive zu verbrecherischen Handlungen 
eingab, welche der Atheist nicht in sich finden konnte.”2 

„Der unreinste Sinn kann sich hinter die Religion verstecken: 
die schmutzigsten, verächtlichsten Gesinnungen, die niedrigsten 
Persönlichkeiten, die schlechtesten Weltzustände vertragen sich 
wohl mit der Religion, aber nicht m i t  d e r  I d e e  d e r  S i t t -
l i c h k e i t .”3 

 
1 Bayle: Pensées diverses écrites à un Docteur de Sorbonne, à l’occasion de 
la Comète qui parut au mois de Decembre MDCLXXX; aus: Feuerbach: 
Pierre Bayle, S. 46-49. 
2 Ebenda, S. 53. 
3 Ebenda, S. 83. 



 22 

„Nur die Ethik,” fügt Feuerbach hinzu, „– freilich nicht eine 
bornierte Moral, die die Pflicht in ihrer trivialsten Bedeutung 
erfasst, die sich nicht stützt auf die unendliche Idee des Guten 
... – ist darum die wahre Religion; sie ist d e r  G e i s t  d e r  R e -
l i g i o n , der offen ausgesprochene, der sich selbstgewisse, der 
sich nicht durch Phantasiebilder täuschende und hintergehende, 
in dunkle Embleme und konfuse Vorstellungen verbergende 
Geist, das reine, einfache, gerade Wort der Wahrheit, fern von 
aller orientalischen Bilderpracht. Nur die Ethik erzeugt, wie die 
Geschichte beweist, offene, freie, redliche, widerspruchslose, 
n a t ü r l i c h e , wahrhafte, e c h t -religiöse Charaktere. Friedrich 
II. war ein r e l i g i ö s e r  Fürst. Die Staatsreligion, die Religion 
des Regenten ist allein d i e  h e i l i g e  I d e e  d e r  
G e r e c h t i g k e i t . Ein gerechter Fürst ist per se ein frommer 
Fürst; denn er subordiniert sich demütigst der heiligen Idee und 
Pflicht der Gerechtigkeit, und die Gerechtigkeit ist nichts and-
res, als die der Vernunft konforme, die allgemeine Liebe, die 
Liebe aber zur Menschheit die einzig wahre Gottesliebe, wie 
dies die Weisen aller Zeiten gewusst und gesagt haben.” 

L u d w i g  Fe u e r b a c h  (1804-1872): 
Alles, „was im Sinne der übermenschlichen Spekulation und 

Religion nur die Bedeutung des A b g e l e i t e t e n , des 
S u b j e k t i v e n  oder M e n s c h l i c h e n , des M i t t e l s , des 
O r g a n s  hat, das hat im Sinne der Wahrheit die Bedeutung des 
U r s p r ü n g l i c h e n , des G ö t t l i c h e n , des We s e n s , des 
G e g e n s t a n d e s  selbst. Ist z.B. das Gefühl das wesentliche 
Organ der Religion, so drückt das We s e n  G o t t e s  nichts 
anderes aus, als das We s e n  d e s  G e f ü h l s . ... 

Das Gefühl ist a t h e i s t i s c h  im Sinne des orthodoxen Glau-
bens, als welcher die Religion an einen äusse- 



 23 

ren Gegenstand anknüpft; es leugnet einen gegenständlichen 
Gott – es ist sich selbst Gott. Die Verneinung des Gefühls nur ist 
auf dem Standpunkt des Gefühls die Verneinung Gottes. Du bist 
nur zu feige oder zu beschränkt, um mit Worten einzugestehen, 
was dein Gefühl im stillen bejaht. Gebunden an äussere 
Rücksichten, unfähig, die Seelengrösse des Gefühls zu begreifen, 
erschrickst du vor dem r e l i g i ö s e n  A t h e i s m u s  deines Her-
zens und zerstört in diesem Schrecken die Einheit deines 
Gefühls mit sich selbst, indem du dir ein vom Gefühl unterschie-
denes, gegenständliches Wesen vorspiegelst, und dich so notwen-
dig wieder zurückwirfst in die alten Fragen und Zweifel: ob ein 
Gott ist oder nicht? – Fragen und Zweifel, die doch da 
verschwunden, ja unmöglich sind, wo das Gefühl als das Wesen 
der Religion bestimmt wird. Das Gefühl ist deine innigste und 
doch zugleich eine von dir unterschiedene, unabhängige Macht, 
es ist i n  d i r  ü b e r  d i r : es ist dein eigenstes Wesen, das dich 
aber als und wie ein anderes Wesen ergreift, kurz dein Gott – 
wie willst du also von diesem Wesen in dir noch ein anderes 
gegenständliches Wesen unterscheiden? wie über dein Gefühl 
hinaus?”1 

„Nicht die Eigenschaft der Gottheit, sondern die G ö t t l i c h -
k e i t  oder G o t t h e i t  d e r  E i g e n s c h a f t  ist das erste 
wahre göttliche Wesen. Also das, was der Theologie und Philo-
sophie bisher für Gott, für das Absolute, Wesenhafte galt, das ist 
n i c h t  Gott; das aber, was ihr nicht für Gott galt, das gerade ist 
Gott – d.i. die E i g e n s c h a f t , die Q u a l i t ä t , die 
B e s t i m m t h e i t , die W i r k l i c h k e i t  ü b e r h a u p t . Ein 
wahrer Atheist, d.h. ein Atheist im gewöhnlichen Sinne, ist 
daher auch nur der, welchem die Prädikate des göttlichen We- 

 
1 „Das Wesen des Christentums”, 4. Aufl. 1883, S. 444f. 



 24 

sens, wie z.B. die Liebe, die Weisheit, die Gerechtigkeit Nichts 
sind, aber nicht der, welchem nur das Subjekt dieser Prädikate 
Nichts ist.”1 

„Es ist eine der gewöhnlichsten Lamentationen der religiösen 
und gelehrten Heuler über den Atheismus, dass er ein wesent-
liches Bedürfnis des Menschen zerstöre oder verkenne, nämlich 
das Bedürfnis desselben, etwas über sich Seiendes anzunehmen 
und zu verehren, dass er eben deswegen den Menschen zu 
einem egoistischen und hochmütigen Wesen mache. Allein der 
Atheismus hebt nicht, indem er das theologische Ueber dem 
Menschen aufhebt, damit auch das moralische und natürliche 
Ueber auf. Das moralische Ueber ist das Ideal, das sich jeder 
Mensch setzen muss, um etwas Tüchtiges zu werden; aber die-
ses Ideal ist und muss sein ein menschliches Ideal und Ziel. Das 
natürliche Ueber ist die Natur selbst, sind insbesondere die 
himmlischen Mächte, von denen unsere Existenz, unsere Erde 
abhängt; ist ja die Erde selbst nur ein Glied derselben und das, 
was sie ist, nur innerhalb der Stellung, die sie in unserem Son-
nensystem einnimmt. Selbst das religiöse überirdische und 
übermenschliche Wesen verdankt seinen Ursprung nur dem 
sinnlichen, optischen Ueber-uns-sein. des Himmels und der 
Himmelskörper.”2 

„Der Mensch geht von dem ihm Nächsten, dem Gegenwärtigen 
aus und schliesst von da auf das Entferntere, das tut der 
Atheist, das der Theist. Der Unterschied zwischen dem Atheis-
mus oder Naturalismus, überhaupt der Lehre, welche die Natur 
aus sich oder einem Naturprinzip begreift, und dem Theismus 
oder der Lehre, welche die Natur aus einem heterogenen, fremd-
artigen, von der Natur unterschiedenen Wesen ableitet, ist nur 
der, dass der 

 
1 „Das Wesen des Christentums”, 4. Aufl. 1883, S. 60. 
2 „Vorlesungen über das Wesen der Religion”, Leipzig 1851, S. 136f. 



 25 

Theist vom Menschen ausgeht und von da zur Natur übergeht, 
auf sie schliesst, der Atheist oder Naturalist von der Natur aus-
geht und erst von ihr aus auf den Menschen kommt. Der Atheist 
geht einen natürlichen, der Theist einen unnatürlichen Gang. 
Der Atheist setzt der Kunst die Natur voraus, der Theist aber 
die Kunst der Natur; er lässt die Natur aus der Kunst Gottes, 
oder, was eins ist, aus der göttlichen Kunst entspringen; der 
Atheist lässt das Ende erst auf den Anfang folgen; er macht das 
der Natur nach Frühere zum Erstem, der Theist aber macht das 
Ende zum Anfang, das Späteste zum Ersten, kurz er macht 
nicht das natürliche unbewusst wirkende Wesen der Natur zum 
ersten Wesen, sondern das bewusste, menschliche, künstlerische 
Wesen, er begeht daher die Verkehrtheit, statt aus dem Unbe-
wussten das Bewusste, aus dem Bewusstsein das Unbewusste 
entstehen zu lassen ... Der Theist schliesst nämlich ... daraus, 
dass er die Natur, die Welt wie ein Wohnhaus, eine Uhr oder 
sonst ein mechanisches Kunstwerk ansieht, auf einen Werk- 
und Kunstmeister als ihren Urheber. Er macht also die Kunst 
zum Original der Natur; die menschlichen Werke sind es, n a c h  
denen er die Naturwerke denkt; daher eben der Schluss, dass 
die hervorbringende Ursache derselben ein persönliches Wesen, 
wie der Mensch, ein Macher, ein Schöpfer sei.”1 

„Der Hauptgrund, warum der Mensch die Welt aus Gott, aus 
einem Geiste ableitet, ist, weil er sich nicht aus der Welt oder 
Natur seinen Geist erklären kann. Woher ist denn der Geist? 
rufen die Theisten den Atheisten entgegen: Geist kann ja nur 
aus Geist kommen. Die Schwierigkeit der Ableitung des Geistes 
aus der Natur kommt jedoch nur daher, dass man sich auf der 
einen Seite von 

 
1 Vorlesungen über das Wesen d. R., S. 192f. 



 26 

der Natur eine zu despektierliche, auf der andern vom Geiste 
eine zu hohe vornehme Vorstellung macht. Wenn man den Geist 
zu einem Gott macht, so kann er natürlich nur göttlichen Ur-
sprungs sein. Ja, die Behauptung, dass der Geist nicht aus der 
Natur abgeleitet werden könne, ist schon die indirekte Behaup-
tung, dass der Geist ein nicht natürliches, ein ausser- und über-
weltliches, göttliches Wesen ist. In der Tat ist auch der Geist, 
wie ihn die Theisten fassen, nicht aus der Natur erklärbar, denn 
dieser Geist ist ein sehr spätes Produkt, und zwar ein Produkt 
der menschlichen Phantasie und Abstraktion und daher so 
wenig ableitbar, wenigstens unmittelbar ableitbar aus der 
Natur, als ein Leutnant, ein Professor, ein Regierungsrat unmit-
telbar aus der Natur erklärbar ist, wenn es gleich der Mensch 
ist. Wenn man aber aus dem Geiste nicht mehr Wesens macht, 
als sich gehört, wenn man ihn nicht zu einem abstrakten, von 
Menschen abgesonderten Wesen macht, so wird man seine Ent-
stehung aus der Natur nicht unbegreiflich finden. Der Geist 
entwickelt sich ja mit dem Leibe, mit den Sinnen, mit dem Men-
schen überhaupt; er ist gebunden an die Sinne, an den Kopf, an 
körperliche Organe überhaupt; soll etwa das körperliche Organ, 
der Kopf, d.h. die Tätigkeit des Hirns aus einem Wesen von 
einer ganz anderen Gattung, als die Natur ist, aus einem Denk- 
und Phantasiewesen, aus einem Gott abgeleitet werden? Welche 
Halbheit, welcher Zwiespalt, welche Verkehrtheit! Woher der 
Schädel, woher das Hirn, daher ist auch der Geist; woher das 
Organ, daher auch die Verrichtung desselben; denn wie sollte 
sich beides voneinander trennen lassen? Wenn also das Hirn, 
wenn der Schädel aus der Natur, ein Produkt derselben ist, so 
ist es auch der Geist.”1 

 
1 Vorlesungen über das Wesen d. R., S. 196f. 



 27 

„Wenn der Atheismus nichts weiter wäre, als eine Verneinung, 
ein blosses Leugnen ohne Inhalt, so taugte er nicht für das Volk, 
d.h. nicht für den Menschen, nicht für das öffentliche Leben; 
aber nur, weil er selbst nichts taugte. Allein der Atheismus, 
wenigstens der wahre, der nicht lichtscheue, ist zugleich Beja-
hung, der Atheismus verneint nur das vom Menschen abgezo-
gene Wesen, welches eben Gott ist und heisst, um das wirkliche 
Wesen des Menschen an die Stelle desselben als das wahre zu 
setzen. Der Theismus, der Gottesglaube dagegen ist verneinend, 
er verneint die Natur, die Welt und Menschheit: vor Gott ist die 
Welt und der Mensch Nichts, Gott ist und war, ehe Welt und 
Menschen waren; er kann ohne sie sein, er ist das Nichts der 
Welt und des Menschen; Gott kann die Welt, so glaubt der 
strenge Gottesgläubige wenigstens, jeden Augenblick zu Nichts 
machen; für den wahren Theisten gibt es keine Macht und 
Schönheit der Natur, keine Tugend des Menschen; alles nimmt 
der gottesgläubige Mensch dem Menschen und der Natur, nur 
um damit seinen Gott zu schmücken und zu verherrlichen ... 
Der Theismus opfert ... das wirkliche Leben und Wesen der 
Dinge und Menschen einem blossen Gedanken- und Phantasie-
wesen auf. Der Atheismus dagegen opfert das Gedanken- und 
Phantasiewesen dem wirklichen Leben und Wesen auf. Der 
Atheismus ist daher positiv, bejahend; er gibt der Natur und 
Menschheit die Bedeutung, die Würde wieder, die ihr der Theis-
mus genommen; er belebt die Natur und Menschheit, welchen 
der Theismus die besten Kräfte ausgesogen. Gott ist eifersüchtig 
auf die Natur, auf den Menschen ... er allein will verehrt, geliebt, 
bedient sein; er allein will Etwas, alles andere soll Nichts sein, 
d.h. der Theismus ist neidisch auf den Menschen und die Welt; 
er gönnt ihnen nichts Gutes. Aber Neid, Missgunst, Eifersucht 
sind zerstörende, verneinende Eigen- 



 28 

schaften. Der Atheismus aber ist liberal, freigebig, freisinnig; er 
gönnt jedem Wesen seinen Willen und sein Talent ; er erfreut 
sich von Herzen an der Schönheit der Natur und an der Tugend 
des Menschen. Aber die Freude, die Liebe zerstreuen nicht, son-
dern beleben, bejahen. Aber ebenso wie mit dem Atheismus, ist 
es mit der von ihm unzertrennlichen Aufhebung des Jenseits. 
Wenn diese Aufhebung nichts weiter als eine leere, inhalt- und 
erfolglose Verneinung wäre, so wäre es besser oder doch 
gleichgültig, ob man es stehen oder fallen liesse. Allein die Ver-
neinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits zur Folge; 
die Aufhebung eines besseren Lebens im Himmel die Forderung 
in sich: es soll, es muss besser werden auf der Erde; sie verwan-
delt die bessere Zukunft aus dem Gegenstand eines müssigen, 
tatlosen Glaubens in einen Gegenstand der Pflicht, der mensch-
lichen Selbsttätigkeit.”1 

„Die Religion f ü r  s i c h  s e l b s t  lässt, wenn sie n i c h t  
d u r c h  d i e  Ve r n u n f t  e r l e u c h t e t  w i r d , den Menschen 
in Finsternis, ja ... die Religion stürzt, wenn sie, statt der Ver-
nunft zu gehorchen, die Vernunft beherrschen will, die Mensch-
heit in die barbarischsten, greuelvollsten, irrigsten, grundver-
derblichsten Lehren; denn das Dogma vom Gewissenszwang 
hebt alle Begriffe, alle Gesetze der Ethik und Gerechtigkeit auf, 
rechtfertigt jedes Verbrechen, wie Bayle trefflich nachweist. Er-
kennen wir, dass gerade die Ungläubigen, die Freigeister, kurz, 
diejenigen, welche die unterdrückte Macht der Vernunft wieder 
zu heben suchten, es waren, welche der Menschheit die Unter-
schiede zwischen Recht und Unrecht, zwischen Wahrheit und 
Lüge, zwischen Gut und Schlecht wieder offenbarten! Erkennen 
wir, dass es kein Heil für die Menschheit a u s s e r  d e r  Ve r -
n u n f t  gibt! Der 

 
1 Vorlesungen über das Wesen d. R., S. 366f. 



 29 

Glaube mag den Menschen beseeligen, beruhigen; aber soviel ist 
gewiss: er b i l d e t , er e r l e u c h t e t  nicht den Menschen, er 
löscht vielmehr das Licht im Menschen aus, um angeblich ein 
anderes, übernatürliches Licht an seine Stelle zu setzen. Aber es 
gibt nur Ein Licht – das Licht der Natur, das in den Tiefen der 
Natur der Dinge gegründete Licht, das allein auch das göttliche 
Licht ist, die Lichter in Plural sind gemachte Lichter – wer die-
ses eine Licht verlässt, begibt sich in die Finsternis.1 M a i s  
[ s a g t  L e i b n i t z 2]  c ’ e s t  u n  m a l h e u r  d e s  h o m m e s  
d e  s e  d é g o u t e r  e n f i n  d e  l a  r a i s o n  m ê m e  e t  d e  
s ’ e n n u y e r  d e  l a  l u m i è r e .  L e s  c h i m è r e s  
c o m m e n c e n t  à  r e v e n i r  e t  p l a i s e n t ,  p a r c e  
q u ’ e l l e s  o n t  q u e l q u e  c h o s e  d e  m e r v e i l l e u x . ”  

„Die gläubigen Theologen und Philosophen haben zwar allen 
ihren Verstand aufgeboten, um die augenfälligen Widersprüche 
der Wirklichkeit mit der religiösen Einbildung einer göttlichen 
Vorsehung auszugleichen; aber es verträgt sich weit mehr mit 
einem wahrheitliebenden Herzen, weit mehr selbst mit der Ehre 
Gottes oder eines Gottes, sein Dasein geradezu zu leugnen, als 
durch die schändlichen und albernen Kniffe und Pfiffe, welche 
die gläubigen Theologen und Philosophen zur Rechtfertigung 
der göttlichen Vorsehung ausgeheckt haben, sein Dasein küm-
merlich zu fristen. Es ist besser ehrenvoll zu fallen, als ehrlos zu 
bestehen. Der Atheist lässt aber Gott ehrenvoll fallen, der 
Theist, der Rationalist dagegen ehrlos, à  t o u t  p r i x  beste-
hen!” 

Fe r d i n a n d  H e i g l  (1839-1903): 
„Die moralischen Zustände in der gebildeten Welt, über deren 

Glaubenslosigkeit so viel geklagt wird, sind besser 
 

1 Feuerbach: Bayle, S. 164. 
2 Opera omnia, T. II, pag. 168. 



 30 

geworden als sie früher waren und übertreffen weitaus den sitt-
lichen Zustand der unaufgeklärten Massen. Ja, wir behaupten 
sogar, eine w a h r e  T u g e n d  ist nur da, wo das Gute selbstlos, 
ohne Aussicht auf eine Belohnung und noch dazu auf eine ewige 
geschieht, – unsere Religionen machen im Grunde gemein, die 
Tugend, die ihre Anhänger ausüben, ist eine egoistische, wuche-
rische, – denn sie sind gut, um mit der kurzen Spanne Zeit, die 
sie es sind, mit dem geringen Aufwande der Wohltaten, die sie 
spenden, der sog. Nächstenliebe, die sie üben, eine e w i g e  Selig-
keit, ein nie endendes Leben voller Jubel und ewiger Kirchweih 
einzutauschen. 

Das Gute ist nur da selbstlos geübt, wo weder Furcht noch 
Hoffnung besteht, und so wird der Atheismus, welcher, um allge-
mein zu werden, höchste Bildung, weil höchste Erkenntnis vor-
aussetzt, auch der Ausgangspunkt der höchsten, der reinsten 
Moral sein.”1 

P a u l  H e i n r i c h  D i e t r i c h  v o n  H o l b a c h  (1723 bis 
1789): 

„Die Religion (der Kirche, der Theologen) hat zu allen Zeiten 
nichts getan als den Geist des Menschen mit Finsternis zu erfül-
len und ihn in der Unwissenheit über seine wahren Verhält-
nisse, seine wahren Pflichten, seine wahren Interessen zu erhal-
ten. Nur indem wir ihre Nebel und ihre Phantome beseitigen, 
werden wir die Quellen der Wahrheit, der Vernunft, der Moral 
und die wirklichen Motive, die uns zur Tugend führen müssen, 
entdecken. Die Religion führt uns sowohl über die Ursachen 
unserer Leiden wie über die natürlichen Heilmittel, die wir 
dagegen anwenden können, hinters Licht: weit entfernt sie zu 
heilen, kann sie dieselben nur verschlimmern, vervielfältigen 
und hartnäckiger ma- 

 
1 Spaziergänge eines Atheisten, 8. Aufl. (1907) S. 34. 



 31 

chen. Sagen wir also mit einem berühmten Modernen [Lord 
Bolingbroke, in seinen nachgelassenen Werken]: ,die Theologie 
ist die Büchse der Pandora, und wenn es unmöglich ist, sie zu 
schliessen, ist es zum mindesten nützlich, darauf hinzuweisen, 
dass diese Büchse in offenem Zustande so verhängnisvoll ist’.”1 

H e i n r i c h  L h o t z k y, einer der edelsten Gottgläubigen und 
Gottsucher unserer Tage, sagt über Gott und Atheismus:2 

„Eines ist jedenfalls klar und wird von Bekennern und Leug-
nern gleichmässig zugestanden, dass niemand Gott je gesehen 
hat. Ferner sollte allmählich überall anerkannt werden, dass es 
keinen zwingenden Beweis für Gott gibt. Demnach sollte eigent-
lich jeder, der sich eine Vorstellung von Gott macht, so tief er 
kann davon schweigen. Ist Gott selbst unbeweisbar, so erst recht 
jede Vorstellung über Gott. Sie kann nicht mehr sein als das 
Sondereigentum eines jeden, ja man kann mit vollem Rechte 
sagen, dass sie sicher falsch ist. 

Wir Menschen können alles nur nach unsern Sinnesein-
drücken beurteilen. Also vermögen wir uns keinesfalls eine Vor-
stellung von einem Wesen zu machen, das jenseits aller Sinnes-
möglichkeiten steht, das nie jemand sah, nie jemand sehen kann 
und das in seiner Wesenheit von allem Bekannten in jeder 
Beziehung abweichen muss. 

Das ist ja die Ursache: warum es überhaupt einen Atheismus 
gibt. Er ist im Wesen Gottes selbst begründet und ist mit den 
gewöhnlichen Denkmitteln der Menschen völlig unwiderleglich. 
Der echte Atheismus ruht auf grundehrlicher Wahrheitsliebe 
und verzichtet auf Grund aller Erkenntnismöglichkeiten, die 
dem Menschen in seinem 

 
1 Le Bon-Sens ou Idées naturelles opposées aux Idees surnaturelles, à 
Londres 1772; § 206. 
2 Leben, ein Blatt für denkende Menschen, von Heinr. Lhotzky, V, 1, S. 9f. 



 32 

jetzigen Zustande gegeben sind, auf jede Aussage über ein We-
sen, das jenseits dieses Seins vorhanden sein könnte. Da sich 
ihm ausserdem die Welt als lückenloses Ganzes darstellt, so 
weiss er schlechthin das Wesen Gott nicht unterzubringen und 
zieht daraus den durch die Sinne gegebenen Schluss, dass Gott 
nicht vorhanden sei.” 

Zum Schluss noch eine ergänzende Bemerkung: 
Der kirchlich-fromme konservative „Reichsbote” schrieb 

anlässlich der Gründung des Keplerbundes, eines Kindes 
reaktionärer Väter: 

„Der neugegründete Keplerbund wird in ganz Deutschland mit 
lebhafter Freude begrüsst. Derselbe will in allen Schichten 
unseres Volkes N a t u r e r k e n n t n i s  f ö r d e r n , und zwar im 
Gegensatz zu der heute so g e w i s s e n l o s  betriebenen Ausbeu-
tung der Naturwissenschaft von atheistisch-monistischer 
Seite.”1 

Hierzu ist zu sagen: wenn der Atheismus die Naturwissen-
schaft in seinem Sinne „ausbeutet”, so ist das sein gutes Recht, 
um so mehr als er mit ehrlichen Mitteln arbeitet und damit nur 
einer Ueberzeugung nicht aber dem eigenen Vorteil dient. Er 
hat weder die Möglichkeit, fette Pfründen, noch Ehrenämter 
noch Staatsstellen2 zu fischen und weiss das sehr wohl. Sein 
Zweck ist nur, den blauen Dunst der übermächtigen Kirchen-
leute zu zerstreuen und die Menschen zur inneren Freiheit und 
Wahrhaftigkeit zu erziehen. Diejenigen, die nicht wünschen, 
dass die innere Freiheit und Wahrhaftigkeit Verbreitung finde 
und die 

 
1 Vergl. „Das freie Wort”, 7. Jahrg. Nr. 19 (1908) S. 754. 
2 „Der Grund für die Erscheinung, dass man durch seine offene Stellung-
nahme als Atheist oder Dissident sich bei unseren Staatsbehörden scha-
det, ist der, dass es eben ohne Gott kein Gottesgnadentum gibt, dass der, 
der in religiöser Hinsicht an dem Hergebrachten rüttelt, auch nicht 
konservativ in anderen ist und dass man ohnehin das Volk am liebsten in 
dem Dämmer der alten Zeit sieht”, sagt Heigl (S. 85). 



 33 

in dem Volke nur ein Werkzeug für ihre Ambitionen erblicken, 
mögen dieses Vorgehen immerhin für gewissenlos erklären, sie 
dürfen aber nicht hoffen, dass ihre Interpretation des Begriffes 
„Gewissen” in der Welt der Unbefangenen und Ehrlichen akzep-
tiert werde. Im übrigen beutet der Atheismus oder Monismus 
die Naturwissenschaft nicht in seinem Sinne aus, er ist viel-
mehr eine notwendige Folge der Naturerkenntnis und betrach-
tet und benutzt mit Recht ihre neueren Ergebnisse als Bestäti-
gung der früher auf demselben Wege gewonnenen Ueberzeugun-
gen. 

„Wie glücklich, wie reich, wie mächtig, wie geehrt,” sagt Feuer-
bach, „sind nicht noch heute die Gottgläubigen, wenn sie es 
gleich nur noch mit dem Munde sind! Wie wahr ist der Aus-
spruch des Apostels, dass die Frömmigkeit die Verheissung die-
ser und der künftigen Welt hat! O wie erbärmlich steht neben 
diesem eminenten Segen der Frömmigkeit die Tugend des 
Atheismus da! O welch ein Tor ist doch der Atheist! Wie wenig 
versteht er sich auf sein Heil, d.h. auf seinen irdischen und 
himmlischen Profit!”1 

Der Atheist kämpft mit offenem Visier gegen den Wahn, der 
die Natur verleumdet und den Zusammenhang des Menschen 
mit ihr zerreisst und ihn zu einer Beute der Angst macht. Er 
kämpft mit der Ueberzeugung und Gesinnung im Herzen, die 
sich in folgenden Worten Nietzsches ausspricht: „Nachdem 
Buddha tot war, zeigte man noch Jahrhunderte lang seinen 
Schatten in einer Höhle – einen ungeheuren schauerlichen 
Schatten. Gott ist tot: aber so wie die Art der Menschen ist, wird 
es vielleicht noch Jahrtausende Höhlen geben, in denen man 
seinen 

 
1 Gottheit, Freiheit und Unsterblichkeit vom Standpunkte der Anthropolo-
gie, II. Aufl. Leipzig 1890. S. 238f. 



 34 

Schatten zeigt. – Und wir – wir müssen auch noch seinen Schat-
ten besiegen!”1 

Das heisst aber allein um innern Lohn gegen eine Welt kämp-
fen. 

 
 

3. DIE WAHRE BESCHAFFENHEIT DER 
GRUNDLAGEN DER CHRISTLICHEN KIRCHEN, 
INSBESONDERE DER PAPSTKIRCHE. 

La religion de Rome considère toutes les nations comme de 
grands troupeaux, faits pour être tondus et consommés selon 
le bon plaisir des bergers. 

Le comte de Santo Domingo. 
 
Die Ergebnisse des ersten Kapitels berechtigen uns zu der 

Behauptung, dass das Christentum keinen göttlichen Stifter 
gehabt haben kann, so wenig wie irgend eine andere Religions-
form. 

Mit dieser, wenn auch gut fundierten Behauptung können wir 
uns jedoch nicht begnügen. Da wir die Haltlosigkeit der An-
sprüche namentlich der Papstkirche nachweisen und dazu 
beitragen wollen, dass sie in ihre Schranken zurückverwiesen 
werde, müssen wir uns nach weniger allgemeinen Argumenten 
gegen diese Institution umsehen. 

Die Papstkirche „in ihrer gegenwärtigen Gestalt s t e h t  u n d  
f ä l l t  ... mit dem Glauben an die Geschichtlichkeit des Gotterlö-
sers, weil alle hierarchischen Ansprüche und Machtbefugnisse 
der Kirche sich darauf gründen, dass ein historischer Jesus ihr 
durch die Vermittlung der Apostel diese Machtbefugnisse über-
tragen habe,” sagt 

 
1 Werke (Kl. 8° Ausgabe), Erste Abtlg. Bd. V („Die fröhliche Wissenschaft”) 
S. 147 



 35 

Arthur Drews.1 Zur Bestätigung dieses Satzes diene folgender 
Passus in dem gemeinsamen Hirtenschreiben der bayerischen 
Bischöfe vom April 1908: 

„Für die Erkenntnis der höheren Wahrheit, zumal der 
offenbarten, hat der Sohn Gottes in seiner Kirche ein oberstes 
Lehramt bestellt, das mit untrüglichem Munde die wahre und 
unverfälschte Lehre Christi verkündet und neu aufgetauchte 
Irrlehren und falsche Meinungen als solche kennzeichnet und 
verurteilt.” 

Wie steht es aber mit diesem historischen Jesus? 
Die Ergebnisse – namentlich die jüngsten – der geschicht-

lichen und philosophischen Forschung und Kritik der letzten 
zehn Jahre haben bei allen nicht theologisch verderbten und mit 
der Materie einigermassen vertrauten Geistern den letzten 
Zweifel an der Tatsache beseitigt, dass Jesus eine Gestalt des 
Mythus ist und von seiner historischen Existenz nicht die Rede 
sein kann. Was vordem (und schon in sehr früher Zeit wurde die 
historische Existenz Jesu in Zweifel gezogen2) nur eine nicht 
oder doch nicht genügend bewiesene Hypothese war, ist durch 
die Forschungsergebnisse der John M. Robertson, Emile Bur-
neuf, Hochart, Kalthoff, William Benjamin Smith, P. Jensen, 
Lietzmann, Arthur Drews, Steudel, Brückner, Niemojewski zur 
Gewissheit geworden. 

Eine Position der Theologie nach der andern wurde unhaltbar, 
eine Stelle der Evangelien nach der andern erwies sich als nicht 
ursprünglich, als Lehngut, als Nachklang alter Mythen, ja, es 
stellte sich heraus, dass „Christen- 

 
1 Die Christusmythe, Jena, Diederichs, 1909, S. 187; 2 Mk. ein auch buch-
technisch mustergültiges Werk, das alle Ergebnisse der Forschung zusam-
menfasst und neue Gesichtspunkte in grosser Zahl beibringt. Es kann 
nicht genug empfohlen werden. 
2 Es sei nur auf das berühmte Wort Papst Leos X. gegenüber dem Kardi-
nal Bembo hingewiesen: „Wieviel Uns und den Unsrigen die Fabel von 
Christo eingebracht hat, ist aller Welt bekannt” (Corvin, Pfaffenspiegel, 2. 
Aufl. [1869], S. 216) 



 36 

tum” und Jesuskultus älter sind als der Christus der Evange-
lien, dass sie nur eine Variante alter orientalischer Kulte und 
Religionen darstellen. 

Es ist nicht zuviel behauptet, wenn man sagt, dass die Evange-
lien so gut wie nichts enthalten, was nicht schon gegeben gewe-
sen, was ursprünglich wäre, kaum ein neuer Gedanke findet 
sich in ihnen. 

Gegeben war: die Jungfrau Mutter; die wunderbare Geburt des 
göttlichen Kindes (40f. u. 46);1 die Flucht nach Aegypten (40); 
der 25. Dezember als Geburtstag (43); die Anbetung der Hirten 
und Könige (47); die Geburt im Stalle; die Kuh in diesem Stalle 
(48); der bethlehemitische Kindermord (40); der Sohn des Zim-
mermanns (54); die Taufe (58); die Beschämung der 
Schriftgelehrten im Tempel durch den Knaben (49); die Zwölf-
zahl der Apostel, der Lieblingsjünger und der Jüngerverräter, 
die Versuchungsgeschichte (140); das Lehren durch Gleichnisse 
(140); die Bergpredigt, das Gleichnis vom verlorenen Sohn, vom 
Säemann (149); die Verklärung Jesu auf dem Berge (59); der 
Einzug in Jerusalem; die Tempelreinigung; die Wundertätigkeit 
des Gottmenschen (139); das Abendmahl (61, 98, 139); der Name 
„Jesus” und seine Bezeichnung als „Messias-Christus” (96); der 
leidende, sterbende und wiederauferstehende Gott (das Selbst-
opfer des Messias (61 f.); der Gott am Marterholz (45); der 
Schacher Barrabas (35); das Lamm, das der Welt Sünde trägt 
(28 f.); der „Menschensohn” (53); die Idee des Mittlers und des 
Heilands (56); die Dreieinigkeit (54); das Gebot der Ausübung 
der Missionstätigkeit (51); das „Felsengrab” des Heilands (139); 
die Klage der Frauen am Grabe (41, 139); die Siegesfahne (55); 
das Kreuz als Symbol der Auferstehung und des Lebens (96); die 
Redewendungen 

 
1 Die eingeklammerten Ziffern bezeichnen die Seiten bei Drews, Christus-
mythe. 



 37 

und Bilder: das „Wasser” oder „Brot der Lebens”, der „zweite 
Tod”, das „Licht des Lebens”, der „Weinstock”, der „gute Hirte” 
usw. (67); das Lamm (69); der Nimbus (72) usw. usw., nicht zu 
vergessen auch: Teufel, Hölle und Dämonenglaube. 

„Da ihre wesentlichsten Momente teils im derzeitigen jüdi-
schen Glauben selbst, teils in demjenigen der Nachbarvölker 
und der alttestamentlichen Ueberlieferung nachweisbar sind, so 
kann das Zustandekommen der Lebensgeschichte Jesu in den 
Evangelien o h n e  h i s t o r i s c h e n  J e s u s  auch nicht als ein 
unlösbares Rätsel angesehen werden.”1 

Einer der hauptsächlichsten Einwände, auch von Laienseite, 
stützt sich auf die zahlreichen individuellen Züge, mit denen das 
Bild des Heilands ausgestattet ist und auf die Anschaulichkeit 
der Darstellung in den Evangelien. Die ausführliche Widerle-
gung dieses die menschliche Phantasie und die schriftstelleri-
sche Geschicklichkeit der betreffenden Autoren unterschätzen-
den Einwandes möge man bei Drews nachlesen.2 

Ebensowenig stichhaltig ist der Hinweis der Theologen auf die 
„Einzigartigkeit” der Lehre Jesu. „Es hat sich nichts von allem 
zu diesem Zwecke Angeführten halten lassen. Weder hat der 
Jesus der Synoptiker eine neue höhere Sittlichkeit, noch ein 
vertieftes Gottesbewusstsein, weder die „unersetzliche Bedeu-
tung der einzelnen Menschenseele” im heutigen individualisti-
schen Sinne des Wortes, noch auch nur die Freiheit gegenüber 
dem jüdischen Gesetz, weder die Immanenz des Gottesreiches, 
noch irgend etwas sonst gelehrt, was über die Fähigkeiten eines 
andern geistig hervorragenden Menschen seiner Zeit hinaus-
ging. Selbst die Liebe, die allgemeine Nächstenliebe, deren Pre- 

 
1 Drews, Christusmythe, S. 139. 
2 S. 142f. 



 38 

digt bei der grossen Masse der Laien als der grösste Ruhmes-
titel des historischen Jesus gilt, spielt bei den Synoptikern in 
Jesu sittlicher Lebensauffassung keineswegs eine so zentrale 
Rolle, sondern erhebt sich bei ihnen nicht über dasjenige 
Niveau, das ihr auch schon im Alten Testamente zugestanden 
wurde.”1 

„Und so sehen wir denn auch tatsächlich die vor kurzem (bei 
den liberalen protestantischen Theologen) so üppig blühende 
Verherrlichung der Lehre Jesu neuerdings in immer 
bescheidenerem Masse auftreten, wie denn z.B. Wrede in bezug 
auf einen der Hauptpunkte der liberalen Jesusverehrung, näm-
lich die „Gotteskindschaft” offen eingestellt, dass diese Auffas-
sung schon längst vor Jesus im Judentum bestanden, auch nicht 
erst Jesus Gott als den liebenden „Vater” jedes einzelnen 
gelehrt, ja, den Vaternamen Gottes nicht einmal in den Vorder-
grund gestellt habe.2 Aber dafür beruft man sich nun um so ent-
schiedener auf die „ungeheuren Wirkungen”, die das Auftreten 
Jesu im Gefolge gehabt habe, und sucht aus ihnen dessen über-
ragende Grösse und „Einzigartigkeit” zu erweisen, als ob die 
Wirkungen, die von einer Persönlichkeit ausgehen, in genauem 
Verhältnis zu ihrer menschlichen Bedeutung stehen müssten, 
und als ob jene Wirkungen dem „historischen” und nicht viel-
mehr dem mythischen Jesus, d.h. der Idee des sich selbst für die 
Menschheit opfernden Gottes, zuzuschreiben wären! So haben 
wir denn in den Evangelien in der Tat nichts anderes als den 
Ausdruck des Gemeindebewusstseins vor uns. In dieser Hinsicht 
besteht die von Kalthoff vertretene Auffassung durchaus zu 
Recht und ist auch durch die Einwände seiner Gegner 

 
1 Drews, Christusmythe 150 f. – Vergl. hierzu auch W. Soltau: „Humanität 
und Christentum in ihren Beziehungen zur Sklaverei”. (Neue Jahrbücher 
f. d. klass. Altertum, Geschichte etc. XI. Jahrgang (1908), I. Abtlg. 5. Heft, 
S. 336-50.) 
2 Wrede, Paulus, 91. 



 39 

in keiner Weise erschüttert worden. D a s  L e b e n  J e s u ,  w i e  
d i e  S y n o p t i k e r  e s  s c h i l d e r n ,  b r i n g t  n u r  i n  
h i s t o r i s c h e m  G e w a n d e  d i e  m e t a p h y s i s c h e n  
Vo r s t e l l u n g e n ,  r e l i g i ö s e n  H o f f n u n g e n  u n d  ä u s -
s e r e n  w i e  i n n e r e n  E r l e b n i s s e  d e r  a u f  J e s u s  a l s  
K u l t g o t t  g e g r ü n d e t e n  G e m e i n d e  z u m  A u s -
d r u c k .  S e i n e  A u s s p r ü c h e ,  R e d e n  u n d  G l e i c h -
n i s s e  s p i e g e l n  n u r  d i e  r e l i g i ö s - s i t t l i c h e n  
G r u n d a n s c h a u u n g e n ,  d i e  j e w e i l i g e n  S t i m m u n -
g e n ,  d i e  N i e d e r g e s c h l a g e n h e i t  u n d  d i e  S i e g e s -
f r e u d i g k e i t ,  d e n  H a s s  u n d  d i e  L i e b e  d e r  
G e m e i n d e m i t g l i e d e r  w i e d e r,  u n d  d i e  Ve r s c h i e -
d e n h e i t e n  u n d  W i d e r s p r ü c h e  d e r  E v a n g e l i e n  
e r k l ä r e n  s i c h  a l s  E n t w i c k l u n g s s t u f e n  d e s  M e s -
s i a s g e d a n k e n s  i n  v e r s c h i e d e n e n  G e m e i n d e n  
u n d  z u  v e r s c h i e d e n e n  Z e i t e n . Christus nimmt folglich 
in den religiössozialen Genossenschaften, die sich nach ihm 
benennen, genau dieselbe Stellung ein, wie Attis in den phrygi-
schen, Adonis in den syrischen, Osiris in den ägyptischen 
Kultgenossenschaften: er ist nur eine andere Form dieser 
vorderasiatischen Vereinsgötter oder Gemeindepatrone selbst, 
und der ihm gewidmete Kultus zeigt im wesentlichen die 
gleichen Formen, wie derjenige der genannten Götter. Die Stätte 
der blutigen Sühnopfer der Attisgläubigen, wo diese bei der 
jährlichen Märzfeier die „Bluttaufe” empfingen, die Vergebung 
ihrer Sünden erhielten und zu einem neuen Leben „wiedergebo-
ren” wurden, war in Rom der vatikanische Hügel, und zwar 
genau die Stelle, wo sich mit dem Christentum die Peterskirche 
über dem sogenannten Grabe des Apostels erhob. Es war im 
Grunde nur eine Veränderung des Namens, nicht der Sache, 
wenn der Oberpriester des Attis seine Rolle mit 



 40 

derjenigen des Christus vertauschte und der Christuskultus 
sich von diesem neuen Mittelpunkte aus über die andern Teile 
des römischen Imperiums verbreitete.”1 

Der Jesus Christus, von dem uns die Evangelien erzählen, hat 
also nie auf Erden gewandelt, – eine vorchristliche Kultgottheit 
oder Gottesform Jesus aber gehört für uns, die wir nicht die 
Augen vor den Tatsachen verschliessen, in eine Reihe mit den 
babylonischen, vorderasiatischen, persischen, indischen, griechi-
schen, mexikanischen usw. Gottheiten, d.h. sie hat nur ein religi-
onswissenschaftliches Interesse.2 

Der ,h i s t o r i s c h e ’ Jesus ist nicht früher, sondern später als 
Paulus und hat als solcher stets nur als Idee, als fromme Dich-
tung in den Köpfen der Gemeindemitglieder gelebt, und nicht 
das Neue Testament mit seinen vier Evangelien ist der Kirche 
gegenüber das Frühere, sondern die Kirche ist das Ursprüng-
liche, die Evangelien hingegen sind das Abgeleitete, stehen 
daher auch in allen ihren Teilen im Dienste der kirchlichen Pro-
paganda3 und können i n  k e i n e m  S i n n e  auf historische 
Bedeutung Anspruch machen.”4 
 
1 Drews, Christusmythe, 151ff. 
2 Über Jesus als vorchristlichen jüdischen Kultgott vergl. W.B. Smith: „Der 
vorchristliche Jesus”, Giessen 1906, Kap. I, wo er mit grossem Scharfsinn 
und mustergültiger Sorgfalt den Nachweis führt, dass Jesus eine 
vorchristliche Gottheit gewesen sei, – und zwar der jüdische Gott unter 
einem bestimmten Gesichtspunkte, nämlich als der Erretter, der Hüter 
oder Heiland, was schon in dem Namen Jesus liegt. („Damit steht der Aus-
druck ganz und gar mit Kompositionen wie Zeus Xenios, Hermes Psycho-
pompos, Yahveh S’b’aôth und unzähligen anderen sowohl in den klassi-
schen, als auch in den semitischen Sprachen in Parallele”. „Auch Christus 
bedeutete die gleiche Gottheit unter einem ein wenig anderen Gesichts-
punkt, nämlich als den Messias, König, Richter”. S. 40.) 
3 „Das Neue Testament ist ein Werk der katholischen Kirche, und die 
Berufung auf neutestamentliche Schriften als an sich glaubensverbindlich 
ist ein Dogma der katholischen Kirche. Daraus mag sich jeder den Schluss 
ziehen, den er für gut und richtig hält”. (Gust. Krüger, Die Entstehung des 
Neuen Testaments, 1896, S. 26.) 
4 Drews, S. 179. 



 41 

Nachdem wir nun über den Heros der Evangelien Klarheit 
gewonnen haben, ist es von besonderem Reiz, den oben zitierten 
Satz aus dem Hirtenbrief der bayerischen Bischöfe noch einmal 
durchzulesen: „Für die Erkenntnis der höheren Wahrheit, zumal 
der offenbarten, hat der Sohn Gottes in seiner Kirche ein 
oberstes Lehramt bestellt, das mit untrüglichem Munde die 
wahre und unverfälschte Lehre Christi verkündet und neu 
aufgetauchte Irrlehren und falsche Meinungen als solche kenn-
zeichnet und verurteilt.” 

Der Sohn Gottes ist ein Phantasieprodukt und kann als sol-
ches keine Kirche gegründet haben, man könnte also schon von 
vornherein sagen, der Fels, auf den er sie gegründet haben soll, 
der evangelische Petrus, sei ebenso legendär wie sein Meister. 
Zu allem Ueberfluss lässt sich seine Legendenhaftigkeit aber 
schlagend beweisen. Man lese die eindringenden Untersuchun-
gen, die Arthur Drews in seiner „Christusmythe”1 und im Freien 
Wort2 niedergelegt hat. 

Die „offenbarte Wahrheit” ist ebenso gut fundiert, wie die Got-
tessohnschaft und historische Existenz Christi, wir brauchen 
uns daher auch nicht den Kopf darüber zu zerbrechen, was wohl 
mit der „E r k e n n t n i s  zumal der geoffenbarten Wahrheit” 
gemeint sei. Die „höhere Wahrheit” aber zu erkennen ist dank 
der bei ihnen durch intensive Suggestion hervorgerufenen 
Geistesverderbnis niemand unfähiger als die Repräsentanten 
des wie die ganze Papstkirche auf das Gegenteil gegründeten 3 
obersten Lehramtes der Kirche, überhaupt die orthodoxen Prie- 

 
1 S. 168ff. (Die Petruslegende). 
2 9. Jahrg., S. 171ff. und 220ff. (Die Petruslegende); S. 348ff. (Der paulini-
sche und der evangelische Petrus). 
3 Schiller über Papst Hadrian VI. (der ein Germane war!): „... er vergass, 
dass das künstlichste aller Gebäude nur durch eine fortgesetzte Verleug-
nung der Wahrheit erhalten werden konnte ...” (in: Über naive und senti-
mentalische Dichtung). 



 42 

ster. „Die Geschichte der Entwickelung der Kirche in den ersten 
Jahrhunderten ist eine Geschichte der unverschämtesten 
literarischen Fälschungen, roher Gewalttätigkeit und plumper 
Spekulation auf die Leichtgläubigkeit der grossen Masse. Das 
Pochen auf die „Glaubwürdigkeit” der christlichen Schriftsteller 
jener Zeit kann daher bei den Kundigen höchstens nur ein ironi-
sches Lächeln hervorrufen. Hier ist schlechtdings nichts von 
einem „geheimnisvollen Walten Gottes”, von „wunderbarem Ur-
sprung”, von einer „göttlichen Offenbarung und Leitung der Vor-
sehung” zu verspüren,”1 sagt Arthur Drews. So war es damals, – 
und heute?? Seiner ganzen Erziehung und Vorbildung nach 
k a n n  der orthodoxe Priester überhaupt keinen Begriff von 
Wahrheit haben. Ich kann es mir nicht versagen, hier einige 
wuchtige Sätze Nietzsches anzufügen, die das Verhältnis grell 
beleuchten: „Solange der Priester noch als eine h ö h e r e  Art 
Mensch gilt, dieser Verneiner, Verleumder, Vergifter des Lebens 
von Beruf, gibt es keine Antwort auf die Frage: was i s t  Wahr-
heit? Man h a t  bereits die Wahrheit auf den Kopf gestellt, wenn 
der bewusste Advokat des Nichts und der Verneinung als 
Vertreter der „Wahrheit” gilt ...”2 

„Was ein Theologe als wahr empfindet, das muss falsch sein: 
man hat daran beinahe ein Kriterium der Wahrheit.”3 

„Unsere Zeit ist w i s s e n d ... Was ehemals bloss krank war, 
heute ward es unanständig, – es ist unanständig, heute Christ 
zu sein ... Ich sehe mich um: es ist kein Wort von dem mehr 
übriggeblieben, was ehemals „Wahrheit” hiess, wir halten es 
nicht mehr aus, wenn ein Priester das Wort „Wahrheit” auch nur 
in den Mund 

 
1 S. 133, Anm. 2. 
2 Werke, I. Abtlg. Band VIII. S. 224 („Der Antichrist”, Abschnitt 8) Leipzig, 
Naumann, 1899. 
3 Ebenda, Abschnitt 9. 



 43 

nimmt. Selbst bei dem bescheidensten Anspruch auf Rechtschaf-
fenheit m u s s  man heute wissen, dass ein Theologe, ein 
Priester, ein Papst mit jedem Satz, den er spricht, nicht nur irrt, 
sondern l ü g t , – dass es ihm nicht mehr frei steht, aus „Un-
schuld”, aus „Unwissenheit” zu lügen.1 Auch der Priester weiss, 
so gut es jedermann weiss, dass es keinen „Gott” mehr gibt, kei-
nen „Sünder”, keinen „Erlöser”, – dass „freier Wille”, „sittliche 
Weltordnung” L ü g e n  sind: der Ernst, die tiefe Selbstüberwin-
dung des Geistes e r l a u b t  niemandem mehr, hierüber n i c h t  
zu wissen ... A l l e  Begriffe der Kirche sind erkannt als das, was 
sie sind, als die bösartigste Falschmünzerei, die es gibt, zum 
Zweck, die Natur, die Natur-Werte zu e n t w e r t e n ; der 
Priester selbst ist erkannt als das, was er ist, als die gefähr-
lichste Art Parasit, als die eigentliche Giftspinne des Lebens ... 
Wir wissen, unser G e w i s s e n  weiss heute – was überhaupt 
jene unheimlichen Erfindungen der Priester und der Kirche 
wert sind, w o z u  s i e  d i e n t e n , mit denen jener Zustand von 
Selbstschändung der Menschheit erreicht worden ist, der Ekel 
vor ihrem Anblick machen kann – die Begriffe „Jenseits”, 
„jüngstes Gericht”, „Unsterblichkeit der Seele”, die „Seele” 
selbst; es sind Folter-Instrumente, es sind Systeme von 
Grausamkeiten, vermöge deren der Priester Herr wurde, Herr 
blieb ... Jedermann weiss das: u n d  t r o t z d e m  b l e i b t  
A l l e s  b e i m  A l t e n . Wohin kam das letzte Gefühl von 
Anstand, von Achtung vor sich selbst, wenn unsere Staatsmän-
ner sogar, eine sonst sehr unbefangene Art Mensch und Anti-
christen der Tat durch und durch, sich heute noch Christen nen-
nen und zum Abendmahl gehn? ... Ein Fürst an der Spitze sei-
ner Regimenter, 

 
1 Ein Beweis für die Richtigkeit der Behauptung Nietzsches ist u. a. der 
Syllabus des neunten und die Ergänzung dazu des zehnten Pius. – Siehe 
den bibliograph. Anhang. 



 44 

prachtvoll als Ausdruck der Selbstsucht und Selbstüberhebung 
seines Volks, – aber, o h n e  jede Scham, sich als Christen beken-
nend! ... We n  verneint denn das Christentum? Wa s  heisst es 
„Welt”? Dass man Soldat, dass man Richter, dass man Patriot 
ist, dass man sich wehrt; dass man auf seine Ehre hält; dass 
man seinen Vorteil will; dass man s t o l z  ist ... Jede Praktik 
jedes Augenblicks, jeder Instinkt, jede zur Ta t  werdende Wert-
schätzung ist heute antichristlich: was für eine M i s s g e b u r t  
v o n  Fa l s c h h e i t  muss der moderne Mensch sein, dass er 
sich trotzdem n i c h t  s c h ä m t , Christ noch zu heissen!”1 

Die wahre Tendenz des oben zitierten und in seinen Einzelhei-
ten beleuchteten Hirtenschreibens, das uns mit aller wünsch-
baren Deutlichkeit die Ansprüche der Papstkirche erkennen 
lässt, ist die Unterdrückung der Lehr- und Forschungs- ja der 
Denkfreiheit. Von dieser Tendenz der Kirche soll im folgenden 
Kapitel eingehender die Rede sein. 

 
Keine Religion fliesst aus einer einzigen Quelle und keine 

erhält sich unverändert: das Volkstum, aus dem sie erwuchs, 
wandelt sich, und der Geist verschiedener Zeiten ist ein 
verschiedener. Wird sie einem fremden Volkstum aufokuliert, 
oder von einem solchen freiwillig übernommen, so nimmt sie 
Züge von dessen Charakter auf und verliert von den eigenen. 
Die spätere Entwicklung einer Religion ist ihren Anfängen oft 
diametral entgegengesetzt, (was ihrer Heilighaltung aber kei-
nen Abbruch zu tun pflegt,) und ihre Grundideen pflegen in dem 
Masse verleugnet zu werden, wie ihr Priestertum erstarkt, auch 
infolge Ueberwucherung durch eine Fülle von Nebensäch- 

 
1 Ebenda, Abschnitt 38. 



 45 

lichkeiten, die dann gerne als das Wesen der Sache angesehen 
und gepflegt werden, in Vergessenheit zu geraten. So erstickte 
der in dem oben festgestellten wahren Sinne des Wortes reli-
giöse Kern der in ihren wesentlichen Gedanken wer weiss wie 
alten Christusreligion, ihr fruchtbarer lebendiger Grundge-
danke – der sich in den Worten ausspricht: „Das Reich Gottes ist 
inwendig in Euch” und „Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe 
bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm”, oder, was dasselbe ist: 
Die Liebe ist der Gott der Menschen – im römischen „Christen-
tum”, in dem hoffnungslosen Wust horribler Nebensächlichkei-
ten und Missverständnisse eines statutarischen Kirchenglau-
bens, ward seine warme Menschennähe im Herrschaftsbereich 
der Nachfolger der Oberpriester des Attis und des Mithra, die 
sich als Statthalter Christi auf Erden etikettierten, zu einer 
Religion der Eifersucht, des Hasses und der Verfolgung, zu 
einem politischen Machtmittel unedelster Art. 

Wollten wir an eine übernatürliche Herkunft und ununterbro-
chen andauernde Göttlichkeit des Christentums glauben, wie 
die Kirche es verlangt, so müssten wir uns Gott als Eklektiker, 
als gelehrigen Schüler von Mysten und Philosophen, von 
Priestern, Päpsten und Konzilien, als ein ausserordentlich 
anpassungsfähiges Wesen vorstellen. 

Das Christentum ist ein Religionsgemisch. „Es gehört auch sei-
nerseits jenen vielgestaltigen religiösen Bewegungen an, die um 
die Wende unserer Zeitrechnung miteinander um die Vorherr-
schaft rangen. Aus der apokalyptischen Stimmung und der Mes-
siashoffnung der jüdischen Sekten hervorgegangen, hat es 
nichtsdestoweniger den Kern seiner Lehre, sein spezifisch 
Eigentümliches, wodurch es sich vom gewöhnlichen Judentum 
unterscheidet, 



 46 

die Zentralidee des sich selbst für die Menschheit opfernden 
Gottes, der Naturmystik der umwohnenden Völkerschaften ent-
lehnt, die diesen Glauben im Zusammenhange mit dem 
Feuerkultus a u s  e i n e r  f r ü h e r e n  n ö r d l i c h e n  H e i -
m a t  nach Asien übertragen haben.”1 

Aus einer nördlichen – nordeuropäischen – Heimat!2 Und spä-
ter nährte sich der Norden von der orientalisierten Form seiner 
eigenen uralten religiösen Vorstellungen, nachdem er sie fast bis 
zur Unkenntlichkeit verzerrt, in Demut aus sechster Hand 
zurückempfangen hatte. Als er dann endlich in der 
Reformationszeit das Orientalische samt dem Priesterjoch ab-
schüttelte, gelang ihm, da er sich über den wahren Charakter 
der Bibel nicht im Klaren war, die Befreiung doch nicht so voll-
ständig, dass nicht noch eine grosse Aufgabe für die Zukunft 
übriggeblieben wäre. Einmal, in Völkerkindheitszeiten, hat er 
zu einer ungeheueren folgenschweren Bewegung den Anstoss 
gegeben, – jetzt nach Jahrtausenden, da aus der einst reinen 
Quelle ein ungeheurer trüber Sumpf geworden ist, ist es an der 
Zeit, dass er aus dem reifen Geist des Mannesalters seiner Völ-
ker der Welt ein neues, ein befreiendes Geschenk macht. 

 
Da also an der natürlichen Herkunft des Christentums kein 

Zweifel obwalten kann, liegt auch „nicht der geringste Grund 
vor, die Glaubensinhalte der verschiedenen Richtungen, in die 
es zerfällt, nicht ebenso unter die Lupe zu nehmen (zumal wenn 
es im Interesse der Befreiung des Reiches und seiner Völker 
vom Joch der Papstkirche geschieht), wie die irgendwelcher 
andern Religionen, den Rosenkranz mit mehr Respekt zu behan-
deln als die Gebet- 

 
1 Drews, Christusmythe, 119f. 
2 Vergl. die Ausführungen von Drews auf S. 44f. 



 47 

mühle, den Papst als Kirchenhaupt mit andern Augen zu 
betrachten als den Dalai-Lama oder einen mongolischen Ober-
Schamanen. Kein Gebiet des Menschlichen darf der Kritik, ohne 
die es keine Erkenntnis, keine Wahrheit gibt, verschlossen sein 
und gelte es für noch so heilig. Eine absolute Heiligkeit gibt es 
nicht. Was dem Primitiven heilig ist, ist es dem Fortgeschritte-
nen nicht, was dem Mohammedaner, ist es dem Christen nicht. 
Aller Fortschritt bedeutet im Grunde eine Missachtung des 
Heiligen; denn er bricht mit etwas Altem, durch das Alter und, 
was eng damit zusammenhängt, durch den Aberglauben 
Geheiligtem. Daher die Ergebnisse des Fortschrittes denn oft 
den Zurückgebliebenen als Teufelswerk gegolten haben. 

„Was gestern noch Religion war,” sagt Feuerbach,1 „ist es heute 
nicht mehr, und was heute für Atheismus, gilt morgen für Reli-
gion.”2 

Und wie auf der einen Seite der Fortschritt der Heiligkeit eine 
Grenze zieht, tun es auf der andern die ethnographischen 
Unterschiede. Beweis: das trotz aller Schönfärberei immer wie-
der zutage tretende Fiasko der Missionen. 

 
 

4. KIRCHE UND DENKFREIHEIT 
„Das Denken ist keineswegs etwas Ursprüngliches, Erstes, 
ein Urquell aller Dinge, sondern das letzte höchste Ergebnis, 
die Spitze der Naturentwicklung”. 

Wilh. Jordan. 
 
Am Fusse der Albanerberge, wenige Meilen von Rom entfernt, 

liegt das festungsartige Kloster Grotta Ferrata. Der Architrav 
über der Tür, die aus der Vorhalle ins 

 
1 Wesen des Christentums, S. 74. 
2 Vergl. Harnacks Vortrag über den Atheismus, der den höchsten Zorn des 
orthodoxen „Reichsboten” erregt hat. Bericht darüber im Berliner Tage-
blatt vom 9. 1. 1908. 



 48 

Innere der Kirche führt, zeigt die mittelalterliche griechische 
Inschrift: „Die Ihr ins Tor des Hauses eintreten wollt, lasset 
draussen den Rausch der Gedanken, dass Ihr wohldenkend fin-
det den Richter drinnen!” 

Diese Worte könnten ebensogut über dem Hauptportal von S. 
Giovanni in Laterano, „aller Kirchen Roms und des Erdkreises 
Mutter und Haupt” oder von Sankt Peter, ja sie könnten über-
haupt über dem Eingang jeder Kirche stehen; denn sie sind die 
reinste Aeusserung der positiven Religion, d.h. der politisch 
orientierten priesterlichen Glaubenssysteme. Der „Richter drin-
nen” ist niemand anderes, als der hinter seinem Vorwand, d.h. 
hinter „Gott” versteckte Priester. 

Ein andres Bild, zugleich für die römische Kirche ein höchst 
unerwünschtes Erinnerungsmal an die brutale praktische 
Konsequenz obiger Worte: 

Auf dem Campo de’ Fiori zu Rom, der Südwestecke des päpst-
lichen Kanzleipalastes gegenüber, erhebt sich an der Stätte, wo 
vor 300 Jahren sein Scheiterhaufen lohte, das Denkmal Gior-
dano Brunos, den der „Rausch der Gedanken” in Himmelsfernen 
erhob, für die unsre Erde in ihrer Kleinheit nicht mehr Bedeu-
tung hat, als ein Sandkorn für das Meer, ob sie gleich die Kirche 
zum einzigen Gegenstand der Sorge und des Interesses des Wel-
tengottes gemacht. 

Mit dem „Rausch der Gedanken” ist nicht etwa die Phantasie 
gemeint, die ja die Schöpferin aller Glaubensvorstellungen ist, 
obwohl es an sich nicht wunderbar wäre, wenn auch hier Petrus 
seinen Herrn und Meister verleugnet hätte.1 

 
1 Der seinen Herrn verleugnende Petrus ist die beste Allegorie auf die 
„christlichen” Kirchen, insbesondere die römische, die man sich denken 
kann, mag man nun in diesem Herrn einen Menschen, einen Gott, oder die 
geschichtlichen Ursprünge sehen. 



 49 

Gemeint ist das kritische Denken, das über Götter, ja selbst 
über den Priester hinwegschreitet, das hinter die heiligsten 
Dogmen zuerst Fragezeichen setzt, um endlich schonungslos die 
ihnen zugrunde liegenden Missverständnisse aufzudecken. Das 
Denken, das mit der Sonde des Zweifels selbst dem Sanktissi-
mum zu Leibe geht, ist allen positiven Religionen ein Greuel, 
und sie haben daher sämtlich das Bestreben, es in Acht und 
Bann zu tun oder gar mit Feuer und Schwert zu verfolgen, d.h. 
die Entwickelung des Menschen zu geistiger Reife zu hindern. 

„Hat man eigentlich”, fragt Nietzsche, „die berühmte 
Geschichte verstanden, die am Anfang der Bibel steht, – von der 
Höllenangst Gottes vor der W i s s e n s c h a f t ? ... Dies Priester-
buch p a r  e x c e l l e n c e  beginnt, wie billig, mit der grossen 
inneren Schwierigkeit des Priesters: e r  hat nur Eine grosse 
Gefahr, f o l g l i c h  hat „Gott” nur Eine grosse Gefahr... – es ist 
mit Priestern und Göttern zu Ende, wenn der Mensch wissen-
schaftlich wird! – M o r a l : Die Wissenschaft ist das Verbotene 
an sich, – sie allein ist verboten. Die Wissenschaft ist die e r s t e  
Sünde, der Keim aller Sünde, die E r b sünde. D i e s  a l l e i n  
i s t  M o r a l . – „Du sollst nicht erkennen”: – Der Rest folgt dar-
aus.”1 

Eine bestimmte geistige Entwicklungsstufe, eine beliebige 
Phase des in vollem Flusse befindlichen Vorstellens eines Volkes 
zur unverrückbaren Norm für alle Zukunft, zur endgültigen 
Offenbarung, zum letzten Wort des Geistes, zur heiligen Grund-
lage und zugleich zum Ziel des menschlichen Lebens machen 
wollen – wie dies die Tendenz der Kirche ist – das ist genau das-
selbe, wie wenn man jene Phase in der Entwicklung des Kindes, 
da es be- 

 
1 Werke, I. Abtlg. Bd. VIII., S. 282f. 



 50 

liebig aufgefangene Worte wahllos daherplappert, für eine von 
ihm nicht mehr überbietbare Höhe der Vernunft erklären und es 
an weiterem Fortschreiten verhindern wollte. Die von den Ebbe-
geistern bewirkte Erstarrung im Fluss befindlicher 
Glaubensvorstellungen, deren Produkt die politisch orientierte 
sogenannte positive Religion ist, ist ein solcher willkürlicher 
Eingriff in die Entwicklung des, was die grosse Masse betrifft, 
noch sehr kindlichen Menschengeistes. 

Die positiven Religionen sind entwicklungsfeindlich – ihr 
schlechtes Gewissen macht sie dazu – folglich sind sie lebens-
feindlich; denn Leben ist Wandel, Fortschreiten, Entwickelung. 
Sowie sie zur Macht gelangt sind, hören sie auf Kulturfaktoren 
zu sein und wollen den Stillstand als Garantie ihres Besitzstan-
des, aber Stillstand ist Versumpfung, ist Tod. Indem wir gegen 
die positiven Religionen und ihre gefährlichen Tendenzen kämp-
fen, kämpfen wir um unser und unserer Mitmenschen Leben, 
um die freie Entwickelung des Geistes. Eine Entwickelung des 
Geistes ist aber nur möglich, wenn alle willkürlich aufgetürm-
ten Hindernisse der Freiheit des Denkens aus dem Wege 
geräumt werden. An erster Stelle steht hier die Prostituierung 
der Schule durch die Kirche. Wo die Schule der Kirche ausgelie-
fert ist oder von der Kirche kontrolliert wird, wird die Jugend 
systematisch zur Bigotterie, sittlichen Heuchelei und fanati-
schen Dummheit erzogen. Eine Frucht namentlich römisch-
klerikaler Erziehung, die allen Staatsmännern die Augen öffnen 
sollte, ist z.B. der grosse Anteil der katholischen Bevölkerung an 
der Kriminalität; sie übertrifft den der protestantischen um 
mehr als das Doppelte.1 Noch bedeutend grösser ist 

 
1 Vergl. den Aufsatz von J. M. Schmitz: „Die Mutter der Schule” in „Das 
Freie Wort”, Jahrg. 1909, S. 92f. – Wer sich ein Bild von den 



 51 

die Verhältniszahl des Anteils der römisch-katholischen Geist-
lichen, also der Urheber dieser Erziehung. 

Das Denken ist die vornehmste und zukunftsreichste Lebens-
äusserung des Menschen, und es ist die heiligste Pflicht des 
Staates, seine Entwickelung mit allen Mitteln zu fördern, – es 
ist der beste Akt der Selbsterhaltung, den er ausüben kann. „Die 
Naturgeschichte lehrt unzweideutig, dass die Zukunft der 
Menschheit im Geiste liegt.”2 

Ohne freie geistige Entwickelung keine ethisch vollwertige, 
ihrer Pflichten gegenüber ihren Mitmenschen und dem Staate 
sich bewusste Persönlichkeit. In der Behinderung der freien 
geistigen Entwickelung aber erblickte die christliche Kirche ihre 
Hauptaufgabe. Wenn sie herrschen wollte, brauchte sie eine 
geistig unfreie unselbständige, leicht- und abergläubische 
Masse, musste sie der Lehre ihres mythischen Helden, mit der 
sie anfänglich, als sie noch über keine Machtmittel verfügte, die 
Massen geködert hatte, ins Gesicht schlagen. Und sie wollte 
herrschen. Sie zwang die Geister unter das Joch ihrer Glaubens-
statuten und demütigte sie überdies – natürlich zur Erhöhung 
ihrer eigenen Herrlichkeit, indem sie ihnen die Kraft absprach, 
aus eigenem Herzen Gutes zu tun, um eine Gnade Gottes (lies: 
der Kirche) daraus zu machen, während sie 

 
wahrhaft furchtbaren Früchten der römisch – klerikalen Volkserziehung 
in Spanien (wo auf jedes 40. männliche Individuum eine Person der Kirche 
kommt, und wo jeder zweite Mensch ein Analphabet ist) machen will, der 
lese das Buch des Padre Don José Ferrandiz, eines ehemaligen katho-
lischen Geistlichen zu Madrid: „Das heutige Spanien unter dem Joch des 
Papsttums”, Frankf. a. M. 1909, Neuer Frankf. Verl., 205 S., 2.50 Mk. – Die 
überall zutage tretenden eiternden Schäden ihrer systematischen Verküm-
merung des Denkens bei ihren Opfern hindern die Papstkirche freilich 
nicht, sich mit eherner Stirn immer wieder als die Mutter aller Kultur zu 
preisen und die Schulen für sich als die wahre Lehrerin der Weisheit und 
der Tugend zu reklamieren. 
2 H. Lhotzky: „Die religiöse Frage” („Die Zukunft der Menschheit”, 2. 
Bändchen) Berlin 1907, S. 3. 



 52 

die Neigung zum Bösen als ihr Erbe von allem Anfang her 
erklärte. 

Gegen diese, man kann doch wohl mit Recht sagen, infame 
theologische Lehre wendet sich Ludwig Feuerbach in folgenden 
Sätzen: 

„Sind die wirklichen natürlichen Wesen nur Mittel, nur Instru-
mente Gottes, so sind sie es, sie mögen Gutes oder Böses tun. 
Leugnet ihr, dass der Mensch aus eigener Kraft, aus eigenem 
Herzen Gutes tut, so leugnet auch, dass er aus eigenem Herzen 
Uebles, Böses tut; sprecht ihr dem Menschen die Ehre eines 
Wohltäters ab, so sprecht ihm auch die Schande eines Uebel- 
und Missetäters ab; denn um Böses zu tun, dazu gehört ebenso-
viel, ja oft noch mehr Kraft und Macht, als Gutes zu tun; aber 
alle Kraft, alle Macht ist ja nach euch Gottes Kraft und Macht. 
Wie lächerlich und zugleich wie boshaft ist es, dem Menschen 
einerseits die Ursächlichkeit ab-, andrerseits wieder zuzuspre-
chen! Aber das ist das Wesen der Theologie, personifiziert des 
Theologen, dass er ein Engel gegen Gott, aber ein Teufel gegen 
den Menschen ist; dass er das Gute Gott, aber das Böse dem 
Menschen, der Kreatur, der Natur zuschreibt. Allerdings kommt 
das Gute, was ein Mensch tut, nicht bloss auf seine eigene Rech-
nung, ist nicht bloss das Werk seines eigenen Willens, sondern 
auch das Resultat der natürlichen und gesellschaftlichen Bedin-
gungen, Verhältnisse und Umstände, unter denen ein Mensch 
gezeugt und empfangen, erzogen und gebildet wurde. Aber es ist 
der rohste, tiefste und abergläubischste Egoismus, zu glauben, 
dass diese Bedingungen, Verhältnisse und Umstände und die 
unter ihrem Einfluss in mir erzeugten Neigungen und 
Gesinnungen in den Absichten und Ratschlüssen eines Gottes 
ihren Grund haben.”1 

 
1 Vorlesungen über das Wesen der Religion, S. 208f. 



 53 

„Wodurch sich überhaupt die Religion in Widerspruch mit der 
Vernunft setzt, dadurch setzt sie sich auch immer in Wider-
spruch mit dem sittlichen Sinne. Nur mit dem Wahrheitssinn ist 
auch der Sinn für das Gute gegeben. Verstandesschlechtigkeit 
ist immer auch Herzensschlechtigkeit. Wer seinen Verstand 
belügt und betrügt, der hat auch kein wahrhaftiges, kein ehr-
liches Herz.”1 

Ein Bollwerk gegen den „Rausch der Gedanken” ist für die 
Kirche das „lichtscheue Prädikat der Heiligkeit”, wie Feuerbach 
sich ausdrückt, die Heilig-, die Unantastbar-Erklärung. Durch 
sie will sie ihre Glaubenssätze und Glaubensvorstellungen, ja 
auch Personen, die für sie hervorragende Bedeutung haben oder 
durch die Heiligerklärung erlangen können, gleichgültig, ob sie 
existiert haben oder nicht, gesunden oder gestörten Geistes, lau-
ter oder moralisch defekt gewesen sind, dem kritischen Denken 
und Forschen entziehen: Hier darfst du nicht fragen, diesen 
Schleier darfst du nicht lüften, ruft sie damit dem leider so neu-
gierigen und skeptischen Verstande zu, weiss sie doch nur zu 
gut, dass sie keinen gefährlicheren Feind hat als ihn und hat sie 
doch so viel zu verbergen! 

Auch die Unfehlbarkeitserklärung des Papstes ist eine solche 
Heiligerklärung: wenn er e x  c a t h e d r a  spricht, sind seine 
Aeusserungen heilig und bindend wie die Aeusserungen Gottes 
selbst,2 ein bequemes Mittel, 

 
1 Ebenda, S. 339. Vergl. auch die Charakterisierung der Theologie bei Hol-
bach: Le Bon-Sens § 2. 
2 Ein typisches Beispiel römisch-priesterlichen Grössenwahns teilt Wahr-
mund („Katholische Weltanschauung und freie Wissenschaft”, München 
1908) in einem Auszuge aus dem Hirtenbrief des Kardinals und Fürsterz-
bischofs von Salzburg vom 2. Febr. 1905 mit. (S. 12f.) Gott erscheint in 
diesem ultramontanen Geistesprodukt als ein gehorsames Vollzugsorgan 
des römischen Priesters, er tut, was er soll. Würde die Kirche den Satz 
anerkennen, dass Gott das sich gegenständliche Wesen der Menschen ist, 
so liesse sich gegen dergleichen Stilübungen nicht viel 



 54 

auch die unwiderleglichsten Ergebnisse des kritischen Denkens, 
sowie sie ihre Wirkung auszuüben beginnen, unschädlich zu 
machen, aber auch ein letztes verzweifeltes Mittel. Ist es nicht 
ein tragikomischer Anblick: Gott, der sich in seiner Verwirrung 
über die Kühnheit des menschlichen Denkens nicht anders zu 
retten weiss, als dass er durch den Mund des römischen Papstes 
(r i s u m  t e n e a t i s  a m i c i ! ) ein „Nein!” und ein „a n a -
t h e m a  s i t ! ” nach dem andern hervorstösst? 

In dem ingrimmigen Ankämpfen der positiven Religionen 
gegen jede freie geistige Entwicklung liegt ihre grösste Gefahr, 
und ihr gegenüber fällt das Gute, das sie stiften, gar nicht ins 
Gewicht, u m  s o  w e n i g e r  a l s  e s  n i c h t  e i n  A u s f l u s s  
i h r e s  i n n e r e n  We s e n s ,  s o n d e r n  d i e  B e t ä t i g u n g  
e i n e r  a l l g e m e i n  m e n s c h l i c h e n  n a t ü r l i c h e n ,  
a u c h  i m  Ve r w o r f e n s t e n  n o c h  w i r k s a m e n  
A n l a g e ,  d u r c h  e i n z e l n e  i h r  z u g e h ö r e n d e  
I n d i v i d u e n ,  o d e r  v o n  N ü t z l i c h k e i t s g r ü n d e n  
d i k t i e r t  i s t . 

Wenn es eine Aufgabe gibt, des Schweisses der Edeln wert, so 
ist es die, aufopfernden Widerstand zu leisten dem C e t e r u m  
c e n s e o ,  r a t i o n e m  e s s e  m a c u l a n d a m  der Kirche, der 
Diskreditierung der Vernunft, des gesunden Menschenverstan-
des, durch unermüdliche Aufklärung des irregeleiteten betroge-
nen Volkes. Diese Aufgabe schliesst alle andern ein. 

 
einwenden, so aber sind sie nur widerwärtig. – Vergl. auch den wahrhaft 
skandalösen mit bischöflicher Approbation versehenen Schutzengelbrief, 
aus dem einige Sätze (die würdig zu charakterisieren mir kein hinrei-
chend kräftiges Wort zu Gebote steht) in „Das Freie Wort” VIII. Jahrg. 
Heft 16, S. 640 abgedruckt sind. Ich kann es mir nicht versagen, sie im 
Anhang wiederzugeben. 



 55 

 

5. DIE SUGGESTIONSMITTEL DER KIRCHE 
 
Circenses. 

 
Die Kirche würde nicht existieren ohne die Macht der Sug-
gestion. Auf Suggestion beruhen alle Moden, alle sozialen und 
religiösen Bewegungen: sie ist es, der alle fruchtbaren und alle 
hemmenden oder schädlichen Ideen ihre Verbreitung verdan-
ken. Die Vorstellungswelt des Menschen ist zum grössten Teil 
ihr Ergebnis, und Suggestionen, fördernde und hindernde sind 
es, die ihn fortwährend beherrschen. 

Dass bei dieser Sachlage der Inhalt der Suggestionen für die 
menschliche Gesellschaft von fundamentaler Bedeutung ist, 
dürfte ohne weiteres einleuchten, ist doch die Erziehungsfrage 
lediglich eine Frage der Suggestion, eine Frage der richtigen 
Einwirkung auf das Vorstellen und die Denkfähigkeit des jun-
gen Menschenwesens. Darum hat die menschliche Gesellschaft 
ein vitales Interesse daran, dass das Mittel der Suggestion bei 
der Erziehung nicht missbraucht werde. 

Der Zweck der Erziehung ist die Schaffung innerer Notwendig-
keiten durch Suggestion. Dafür Sorge zu tragen, dass diese Not-
wendigkeiten wahrhaft fruchtbare und lebenfördernde seien, ist 
die Aufgabe aller nicht durch Partei-, Kirchen- und andere Son-
derinteressen Verblendeten, und der Weg zu ihrer Lösung ist die 
unermüdliche Wiederholung des als richtig Erkannten. 

Je schärfer, gesünder und vielseitiger das Denken ist, desto 
weniger wird es von hemmenden und schädlichen Suggestionen 
beeinflusst, desto leichter vermag der Mensch sie, wenn er ihnen 
in einer schwachen Stunde unterlegen ist, wieder zu beseitigen, 
desto mehr verschwindet bei ihm auch der innere Zwiespalt, den 
er früher als 



 56 

die eigentliche Tragik des Lebens empfunden, dieser Zwiespalt, 
der seinen Ausgleich in phantastischen Wünschen sucht und 
den Menschen wundersüchtig und abergläubisch macht. Durch 
das Denken ist er in das menschliche Leben gekommen und 
kann nur durch das Denken wieder daraus verschwinden; denn 
da dieses eine notwendige entwicklungsfähige Funktion des 
menschlichen Organismus ist, darf die Behebung der dadurch 
verursachten Störungen nicht in seiner Beschränkung auf die 
Reaktion des Gehirns auf die simpeln Erfordernisse des prakti-
schen Lebens, sondern muss in seiner Stärkung und allseitigen 
Ausbildung gesucht werden. 

Das Erwachen des Denkens störte die Harmonie der vorhande-
nen Kräfte, nahm den Instinkten, die zum Teil zu ersetzen es 
berufen war, ihre bisherige Sicherheit, irritierte das durchaus 
auf natürliche Zusammenhänge gerichtete und von ihnen 
erzeugte Gefühl (von dem wir im ersten Kapitel gesprochen 
haben) und lenkte es schliesslich auf das Uebernatürliche, 
erzeugte Fragen, deren Beantwortung keinen geringen Teil der 
Lebensenergie des Individuums beanspruchte, kurz, musste 
(und muss von jedem Individuum von neuem) zunächst mit 
einer geistigen Störung bezahlt werden, zugleich aber war es, 
eben durch die von ihm geschaffene Unsicherheit die Ursache 
jener intensiven Suggestibilität des primitiven Menschen, die 
man einen unbewussten unwählerischen geistigen Hunger nen-
nen könnte. 

Diese Schwerpunktverschiebung im menschlichen Leben war 
und ist nur durch eine entsprechende Vergrösserung des geisti-
gen Flügels auszugleichen, nur dadurch der hemmenden und 
schädlichen Suggestionen Herr zu werden, – und es ist kein 
Zweifel, dass es schon vielen Individuen gelang, durch vielsei-
tige Entwicklung ihres Denkens dieses Gleichgewicht zu er-
reichen. 



 57 

Das Vorhandensein aber dieses Zwiespalts und der damit ver-
bundenen intensiven Suggestibilität ist die Voraussetzung und 
seine Fortdauer eine Lebensfrage für jene Institution, deren 
Untersuchung diese Schrift gewidmet ist: f ü r  d i e  K i r c h e . 

In aufmerksamer Beobachtung der Erscheinungswelt gewon-
nene Erfahrung und auf kritischer Grundlage ruhendes Wissen 
vermindern die Suggestibilität, weil sie die Summe des Unbe-
kannten verringern und die Vermutung nahelegen, es werde 
sich unter dem Lichte des rastlos forschenden Geistes immer 
mehr auflösen. 

Das Verlangen nach Verringerung der Summe des Unbekann-
ten lebt im Menschen von frühester Kindheit an: es ist aber am 
stärksten gerade in jener kritiklosen Periode, da die Autorität 
der suggerierenden Faktoren: Eltern, Ammen, Lehrer und – 
lucus a non lucendo – Geistlichen, von keiner Erschütterung 
durch die eigene Erfahrung des jungen Menschenkindes bedroht 
ist. In dieser Periode höchster und arglosester Empfänglichkeit, 
namentlich für das Wunderbare, Märchenhafte (weil dieses die 
der sicheren Vergleichungspunkte ermangelnde Vorstellung in 
besonderem Masse beschäftigt), pflegt infolge direkter oder indi-
rekter Einwirkung der Kirche die Lösung aller möglicher Rätsel 
durch ein weit grösseres Rätsel in das Denken und Vorstellen 
des Menschen gesenkt zu werden: durch das Rätsel G o t t . 

Der Hintergrund der Welt, lautet die Lehre, heisst Gott. 
Aber der Hintergrund Gottes?? 
Diese Frage wird als Frevel erklärt. Das Verbot dieser Frage 

ist ein Riegel für die Erforschung des wahren Verhältnisses des 
Menschen zur Welt, in der er lebt, ist zugleich ein Konservie-
rungsmittel der Suggestibilität, zum 



 58 

mindesten, was die „höheren” Fragen betrifft, die den Menschen 
bewegen. 

Je grösser die Summe des Unbekannten für einen Menschen 
ist, desto mehr wird er geneigt sein, es sich von übernatürlichen 
Geheimnissen erfüllt vorzustellen, desto grösser wird seine 
Furcht davor – und seine Hoffnung darauf – sein. 

In der Suggestion Gott, die man schon früh von ihm Besitz 
ergreifen liess, konzentriert sich seine Furcht und sein Hoffen – 
und die Kirche ist es, die das warme Eisen dieser Empfindungen 
unausgesetzt schmiedet, um jene Suggestion samt ihren Konse-
quenzen immer wirksamer, um sie unaustilgbar zu machen. 

Die Kirche hat das „religiöse” Gefühl, dessen wahre Herkunft 
wir oben kennen gelernt haben, sie hat die Suggestibilität des 
Einzelmenschen und die noch höhere der Massen meisterhaft 
für ihre Zwecke auszubeuten gewusst und weiss es noch: durch 
ihren Einfluss auf die Erziehung sowohl wie durch den Kult und 
die Predigt. Kult und Kultstätten sind gleichermassen auf Erre-
gung des Gefühls und Bestechung der Sinne berechnet. Schon 
die Abmessungen des „Gotteshauses” wirken in diesem Sinne: 
sie sollen den Gläubigen an seine eigene Kleinheit gemahnen, 
alle lauten Gedanken in ihm zum Schweigen bringen. Jeder von 
Künstlerhand gestaltete mächtige Raum wirkt dämpfend auf 
alle, die ihn betreten: das Lachen verstummt, das Sprechen wird 
zum Flüstern, die alltäglichen Gedanken werden ausgeschaltet. 
Nicht in seiner heutigen Eigenschaft als K i r c h e  wirkt das 
Pantheon in Rom so gewaltig: der Raum allein bringt die 
Zauberwirkung hervor, und für das geläuterte Empfinden wirkt 
der kirchliche Zierat, für den der Raum nicht gedacht wurde, 
dort sogar als etwas Barbarisches. 

Die Raumwirkung der Kultstätten wird vertieft durch 



 59 

das mystische Dunkel, das sie erfüllt. Wenn das Sonnenlicht 
gedämpft oder durch farbige Scheiben gebrochen ist, wenn die 
kühle Logik der realen Welt schweigt und sich dem Geiste nicht 
mehr aufdrängt, wenn alles zu unbestimmten Umrissen ver-
schwimmt, erwachen die vagen Empfindungen der Scheu und 
Erwartung, wird die Phantasie lebendig und erfüllt den Raum 
mit Bildern, die aus ihm geboren scheinen, wird die 
Empfänglichkeit für das Geheimnisvolle gesteigert und die Kri-
tik suspendiert. Der Mensch ist im Dunkel ein anderer als im 
Licht – und nicht allein der Mensch. Noch starker wird der 
Bann, wenn Musik den dämmerigen Raum durchflutet. Sie 
löscht alles aus, was von nüchterner Wirklichkeit noch in der 
Vorstellung zurückblieb und zaubert die Erfüllung der kühnsten 
Träume vor, – ihre Töne scheinen aus dem Unendlichen zu kom-
men und ins Unendliche fortzuschwingen, sie hebt den Zwie-
spalt zwischen Wollen und Können, hebt die Grenzen der Kraft 
auf, macht das Unfertige fertig, füllt alle Lücken, gleicht alle 
Unvollkommenheiten aus, sie weckt die kühnsten Wünsche und 
erfüllt sie im gleichen Augenblick in der Einbildung. Sie macht 
den Menschen während ihrer Dauer zum König des Lebens, zu 
einem abgrundtiefen Wesen ohne Anfang und Ende, sie veredelt 
– wenn auch nur für den Augenblick. Sie steigert die Kraft der 
Phantasie ins Ungemessene, reisst alle natürlichen Schranken 
nieder und weckt die dunkeln Gefühle, deren vage Natur den 
besten Boden für die Entwicklung und Befestigung des Glau-
bens an das Uebernatürliche abgibt. Sie gibt einen Vorge-
schmack von dem, was die Religion dem Gläubigen verspricht. 

Wie in andrer Hinsicht war die Kirche freilich auch hierin vom 
Geist der Zeiten abhängig. Als z.B. der Neubau von Sankt Peter 
in Rom aufgeführt wurde, hatten die humanistischen 
Bestrebungen schon den feinen Instinkt für 



 60 

die Bedeutung des wohlabgewogenen Ineinandergreifens dieser 
Hauptwirkungsmittel verdorben, und so entstand ein gewaltiges 
Zeitdenkmal, aber keine Kirche. Uebrigens hat sich die Tradi-
tion der Kirche immer stark genug erwiesen, um den schäd-
lichen Einfluss aller die volle Entfaltung ihrer Suggestivmittel 
hindernden Gedanken- und Geschmacklosigkeiten zu überwin-
den. 

Diesen Hauptsuggestivwirkungen der Kunst gesellt die Kirche 
noch andere, um den Menschen noch vollständiger gefangen zu 
nehmen und sein Urteil auszuschalten: die Fülle der übrigen 
sinnlichen Wirkungen, – das geheimnisvolle Leuchten der Mosa-
iken, die Farbenpracht der Fresken und Tafelbilder, das Funkeln 
edler Metalle und Steine, die ruhigen Flämmchen der Wachsker-
zen, die Prunkgewänder der amtierenden Priester, den strengen 
Archaismus der Kulthandlungen, die Fremdartigkeit der Kult-
sprache, die stete Wiederholung derselben Formeln, den Weih-
rauch usw. – lauter Kunstwirkungen, bestimmt den Glauben an 
tiefe Geheimnisse zu erwecken oder zu festigen und Hand in 
Hand mit dem dramatischen Naturalismus der Symbole den 
Menschen mürbe zu machen.1 Alle rechnen sie mit der starken 
Suggestibilität namentlich des primitiven Menschen, prägen 
sich ihm immer tiefer ein und erwecken in ihm allmählich die 
Ueberzeugung von der absoluten Realität dessen, was die Kir-
che ihm vorspiegelt, erzeugen in ihm eine fast unerschütterliche 
Gewissheit, auf deren empfänglichen Boden die Kirche säen 
kann, was ihr beliebt, und sei es noch so absurd, noch so lebens- 
und menschenfeindlich.2 Und sie weiss den also vorbereiteten 
Boden wohl zu be- 

 
1 „La prosperité de Rome Chrétienne tout come celle de Rome Paienne a 
pour base la conservation des vieux rîtes ...” (Bayle, Dictionnaire, Art. 
Launoi, Anm. Q. IV. Aufl. tom. III, S. 68). 
2 „Die Erweckung von religiösen Vorstel- 



 61 

stellen: unaufhörlich ruft sie dem Gläubigen ihre Gebete, 
Prophezeiungen, Versicherungen und Drohungen entgegen, 
unermüdlich sagt sie zu dem also Berauschten und Betäubten : 
wenn du glaubst, wenn du mir anhängst, mir gehorchst, dann 
wirst du die Bestätigung all der Herrlichkeiten erleben, die du 
jetzt nur ahnst (d.h. die ich dir suggeriert habe), wirst du der 
ewigen Seligkeit teilhaftig werden – freilich erst nach dem Tode, 
aber dann beginnt ja erst das wahre, das eigentliche Leben. 
„C e n t u m  p r o  u n o  a c c i p i e t i s ! ” – dort drüben! „Vertraue 
dich mir ruhig an; denn siehe, ich allein besitze die Wahrheit, 
und die Wahrheit kann nur eine sein. Der heilige Geist aber ist’s 
der sie mir offenbart hat, offenbart und offenbaren wird.” Und 
der primitive Mensch glaubt den Lockungen der Kirche, ver-
traut sich ihr an und ist ihr gehorsam. 

Die Kirche ist klug: „nach dem Tode kommt der grosse Lohn!” 
sagt sie, nach dem Tode, nachdem das grosse Schweigen der 
Wünsche und Leidenschaften, das Vergessen der versprochenen 
Herrlichkeiten eingetreten ist, wenn es keinen Mund mehr gibt, 
der sie der Lüge zeihen könnte. Durch immerwährende Wieder-
holung prägt sie so ihren Anhängern ein, was ihr nützlich 
scheint und beraubt sie damit des freien Gebrauchs eines 
wichtigen Teiles ihrer geistigen Kräfte, macht sie in gewissem 
Sinne unzurechnungsfähig. Alles, was sie sagt, tut, verschweigt 
und unterlässt, predigt immer wieder: „ich bin das Hirn der 
Welt, – willst du also sicher gehen, so überlass das Denken, zum 
allermindesten i n  r e b u s  f i d e i  a c  m o r u m , mir!” 

 
lungen, der ganze religiöse Fanatismus, der in der Geschichte der Mensch-
heit eine so unheimliche Rolle gespielt hat, ebenso die politischen Ideen, ja 
viele Ideale sind unter den Massen ausgebreitet worden auf rein suggesti-
vem Wege”. Verworn: „Die Mechanik des Geisteslebens”. S. 99 (Aus Natur 
u. Geisterwelt, Nr. 200, 1 Mark). 



 62 

Mächtig ist die Wirkung der kirchlichen Suggestionsmittel auf 
die zeitweilig oder dauernd in körperlicher oder geistiger Hin-
sicht Deprimierten oder aus dem gewohnten Gleichgewicht 
Gebrachten, auf die Kranken, Müden, Alten, auf die vom 
Lebensekel Erfassten und die Enttäuschten. Die „Mühseligen 
und Beladenen” und wer immer zerbrochene Schwungfedern 
hat, der hat die rechte Seelen-Stimmung dafür, der lässt nur 
allzu gern diese Opiate auf sich wirken, deren Rausch lange 
genug währt, um für den Trunkenen keine lähmenden oder ent-
täuschenden Folgen zu haben.1 Die getrübte Seele hat eine feine 
Witterung für die Wesensverwandtschaft dieser Stimmung mit 
ihrer eigenen und öffnet ihr daher willig Tür und Tor. Auch auf 
den Gesunden wirken diese Narkotika, aber nicht nachhaltig: 
immer wieder verwischt das herrisch sein Recht fordernde 
Leben ihren Zauber, sobald seine un- 

 
1 Wenn man über das oben skizzierte Suggestionssystem nachdenkt, 
möchte man glauben, dass die Tatsache der erhöhten Suggestibilität im 
Pubertätsalter – das in den südlicheren Ländern, von denen aus sich der 
Katholizismus ausgebreitet hat, früher eintritt als in den nördlichen – für 
die Kirche mitbestimmend gewesen sei, die Firmung gerade in dieser 
Lebensperiode vorzunehmen. – Auch der Gegenpol der Pubertät (beim 
Weibe) – das Klimakterium (Wechseljahre) bringt eine erhöhte 
Suggestibilität, namentlich in religiöser Hinsicht, mit sich. Es liegt nahe, 
hier einen Hauptausgangspunkt für das Betschwesterntum zu erblicken. 
Mit welcher Sorgfalt und aus welchen Gründen sich die Kirche, nament-
lich die Jesuiten, dieser Frauen annehmen, ist bekannt und neuerdings 
durch Notaris Werk: „Je maiale nero” (Das schwarze Schwein) dokumenta-
risch belegt worden. Vergl. „Das Freie Wort”, 7. Jahrg. S. 716f.; 752f.; 796f. 
– Aber auch andere Störungen in der sexuellen Sphäre, namentlich bei 
dem dort feiner organisierten weiblichen Geschlecht, äussern sich sehr 
häufig in einer auffallend gesteigerten Empfänglichkeit für das Religiöse. 
Man darf wahrscheinlich überhaupt die Sexualsphäre als die Mutter der 
Religiosität und damit der Religionen ansprechen: bei normalem Zustande 
im oben (Kap. l) skizzierten Sinne, bei anormalem im pathologischen, 
kirchlichen Sinne, sozusagen als versetzte cupido. (Man denke an den 
Marienkult und Ähnliches.) Ein Wink für die orthodoxen 
Sittlichkeitselefanten. 



 63 

mittelbare Wirkung unterbrochen ist. Das zeugungsmächtige 
Leben beugt sich wohl einer Gewohnheit, aber im Grunde wider-
strebt es aus tiefstem Instinkt dieser düstern ungesunden 
künstlichen Welt, die so unheimlich verschieden ist von der 
freien lichtdurchtränkten Sonnenwelt. 

Ihr zu manchen Zeiten freilich mit weniger Genie, gewöhnlich 
aber meisterhaft gehandhabtes System der Suggestion 
bewahrte die Kirche nicht davor samt ihrem Oberhaupt 
gelegentlich selbst das Opfer von Suggestionen zu werden, 
zumal wenn sie sich auf den von ihr gehegten und gepflegten 
Aberglauben stützten. In aller Erinnerung ist die groteske Leo 
Taxil-Suggestion, die zehn Jahre lang die römisch-katholische 
teufelgläubige Welt samt dem Papst gefangen hielt und zur ärg-
sten Blossstellung der Kirche führte, von der die Weltgeschichte 
weiss.1 

Eine seitens des geistlichen Unternehmertums immer wieder 
mit Erfolg erzeugte Suggestion, der in sehr vielen Fällen, zumal 
wenn sie durch die Macht des Goldes verstärkt wird, der Inha-
ber des „Stuhles Petri” zum Opfer fällt, ist die der 
Wunderheilungen durch „Muttergottes”-Bilder. Der grösste zur-
zeit noch blühende Schwindel (um keine schärfere Bezeichnung 
zu gebrauchen) dieser Art sind die „Wunderheilungen” von 
Lourdes. Der alte Leo XIII., das Opfer der Taxil-Suggestion, liess 
sich durch die geschäfts- und menschenkundigen französischen 
Lourdespriester so gründlich blenden, dass er in den vatikani-
schen Gärten eine allerdings erst unter seinem Nachfolger 
vollendete Nachahmung der Lourdes-Grotte und -Kirche errich-
ten liess, deren wie ein Fremdkörper im Landschaftsbilde 
sitzender gotischer Turm jedem künst- 

 
1 Vergl. die höchst lesenswerte Darstellung bei Graf Hoensbroech: Das 
Papsttum, I. Teil, S. 101-115. (Volksausgabe 1 Mark). 



 64 

lerisch empfindenden Menschen unangenehm auffällt, der vom 
Pincio aus seine Blicke zum westlichen Horizont richtet. 

Da der Aberglaube aber die Seele Roms ist, wird ein geschick-
ter Appell an seinen Aberglauben auch immer Aussicht auf Er-
folg haben. Was hier wie eine Ironie der Weltgeschichte aussieht, 
ist eine notwendige Folge des Systems, bei der sich die Betroge-
nen im Grunde ebenso wohl befinden wie die Betrüger. 

 
 

6. GLAUBE UND LIEBE 
„Der stärkste Einwand gegen die Existenz eines absoluten 
Gottes, der die Welt fortdauernd beeinflusst, liegt in der 
Existenz des Priesters”. 

Weimaranus. 
 
Religion – im eigentlichen, nicht im Sinne des Kirchenglau-

bens – ist von Liebe nicht zu trennen: das religiöse Gefühl und 
das Gefühl der Liebe sind letzten Grundes gleichen Ursprungs. 
Wie wenig die Papstkirche mit der Religion zu tun hat, wie sehr 
sie der Gesinnung Hohn spricht, die in den Evangelien niederge-
legt und in dem Christus verkörpert ist, den sie als ein Wesen 
von Fleisch und Bein betrachtet und als ihren Gründer erklärt 
und dessen Bild sie in allen ihren Tempeln aufhängt und auf all 
ihre Altäre stellt, beweist die Entscheidung des Tridentiner 
Konzils: 

„Wenn jemand behauptet, dass der k e i n  C h r i s t  sei, welcher 
G l a u b e n  o h n e  Liebe hat, so sei er verflucht.”1 

Das kommt, da die Kirche doch an die historische Existenz 
Christi glaubt, oder diesen Glauben wenigstens pre- 

 
1 Sess. VI. de justif. can. 28. 



 65 

digt, einer Verfluchung des Heilands gleich. Richtig an diesem 
Satz und darum besonders hervorzuheben ist, dass kirchlicher 
Glaube und Liebe sich nicht gegenseitig bedingen, – ja sie heben 
sich sogar auf. Hören wir Feuerbach: 

„Im Glauben liegt ein böses Prinzip.”1 

„Wesentlich verurteilt, verdammt der Glaube.” (347) 
„Der Glaube ist wesentlich i n t o l e r a n t  –  w e s e n t l i c h , 

weil mit dem Glauben immer notwendig der Wa h n  verbunden 
ist, dass s e i n e  S a c h e  d i e  S a c h e  G o t t e s  s e i ,  s e i n e  
E h r e  d i e  E h r e  G o t t e s .” (350) 

„Der Glaube hebt die naturgemässen Bande der Menschheit 
auf: er setzt an die Stelle der allgemeinen, natürlichen Einheit 
eine partikuläre.” (348) 

„Der Glaube ist das Gegenteil der Liebe. Die Liebe erkennt 
auch in der Sünde noch die Tugend, im Irrtum die Wahrheit. 
Nur seit der Zeit, wo an die Stelle der Macht des Glaubens die 
Macht der naturwahren Einheit der Menschheit, die Macht der 
Vernunft, der Humanität getreten, erblickt man auch im Poly-
theismus, im Götzendienst überhaupt Wahrheit oder sucht man 
wenigstens durch menschliche, natürliche Gründe zu erklären, 
was der in sich selbst befangene Glaube nur aus dem Teufel 
ableitet. Darum ist die L i e b e  n u r  i d e n t i s c h  m i t  d e r  
Ve r n u n f t , aber nicht mit dem Glauben; denn wie die Ver-
nunft, so ist die Liebe freier, universeller, der Glaube aber eng-
herziger beschränkter Natur. Nur wo Vernunft, da herrscht all-
gemeine Liebe; die Vernunft ist selbst nichts andres als die 
u n i v e r s a l e  Liebe. Der Glaube hat die Hölle erfunden, nicht 
die Liebe, nicht die 

 
1 Das Wesen des Christentums, S. 347. 



 66 

Vernunft. Der Liebe ist die Hölle ein Greuel, der Vernunft ein 
Unsinn.” (353) 

„Der Glaube geht notwendig in H a s s , der Hass in Ve r f o l -
g u n g  über, wo die Macht des Glaubens k e i n e n  W i d e r -
s t a n d  findet, sich nicht bricht an einer dem Glauben fremden 
Macht, an der Macht der Liebe, der Humanität, des Rechtsge-
fühls. Der Glaube für sich selbst erhebt sich notwendig über die 
Gesetze der natürlichen Moral.” (356) 

„Die Liebe des Glaubens ist nur eine rhetorische Figur, eine 
poetische Fiktion des Glaubens – der Glaube in Ekstase. Kommt 
der Glaube wieder zu sich, so ist auch die Liebe dahin.” (362) 

„ N i c h t  d e m  c h r i s t l i c h e n  G l a u b e n ,  n i c h t  d e r  
c h r i s t l i c h e n ,  d . h .  d e r  d u r c h  d e n  G l a u b e n  
b e s c h r ä n k t e n  L i e b e ,  n e i n !  d e m  Z w e i f e l  a n  d e m  
c h r i s t l i c h e n  G l a u b e n ,  d e m  S i e g  d e r  r e l i g i ö s e n  
S k e p s i s ,  d e n  F r e i g e i s t e r n ,  d e n  H ä r e t i k e r n  v e r -
d a n k e n  w i r  d i e  To l e r a n z  d e r  G l a u b e n s f r e i -
h e i t . ”  (435) 

Auf einen besonders eindrucksvollen Beweis dafür, dass 
Glaube und Hass sehr nahe Verwandte sind, weist Nietzsche in 
seiner Genealogie der Moral hin: „Dante hat sich”, sagt er, „wie 
mich dünkt, gröblich vergriffen, als er, mit einer 
schreckeneinflössenden Ingenuität, jene Inschrift über das Tor 
zu seiner Hölle setzte, „auch mich schuf die ewige Liebe”: – über 
dem Tore des christlichen Paradieses und seiner „ewigen Selig-
keit” würde jedenfalls mit besserem Rechte die Inschrift stehen 
dürfen „auch mich schuf der ewige H a s s ” – gesetzt, dass eine 
Wahrheit über dem Tor zu einer Lüge stehen dürfte! Denn w a s  
ist die Seligkeit jenes Paradieses? ... Wir würden es vielleicht 
schon erraten; aber besser ist es, dass es uns eine 



 67 

in solchen Dingen nicht zu unterschätzende Autorität ausdrück-
lich bezeugt, Thomas von Aquino, der grosse Lehrer und Hei-
lige.1 „B e a t i  i n  r e g n o  c o e l e s t i ”, sagt er sanft wie ein 
Lamm, „v i d e b u n t  p o e n a s  d a m n a t o r u m ,  u t  b e a t i -
t u d o  i l l i s  m a g i s  c o m p l a c e a t ”.2 

Dass Liebe und Kirche nichts miteinander gemein haben, zeigt 
– um noch ein Beispiel aus vielen zu wählen – in neuester Zeit 
der als bayerischer Einheits-Katechismus in Aussicht genom-
mene Volksvergiftungsapparat des Jesuiten P. Linden, in dem es 
beim Sakrament der Ehe heisst: „Wie die gemischten Ehen, so 
sind natürlich (!!) auch die g e m i s c h t e n  B e k a n n t s c h a f -
t e n  s t r e n g  v e r b o t e n . Eine solche anzuknüpfen, ist in den 
meisten Fällen Todsünde.”3 

Zu erinnern wäre ferner an die Friedhofsfehden, von denen wir 
in den letzten Jahren soviel hören mussten.4 

Die Kirche ist der Hass, Rom der Hass als Weltmacht. 
Der Hass ist Roms eines Gesicht, das andre ist der 

 
1 „Doktor angelicus”, den „engelhaften Lehrer”, nennt ihn die Kirche. 
2 „Die Seligen im Himmelreich werden die Strafen der Verdammten 
schauen, damit die Seligkeit ihnen grössere Freude bereite”. Nietzsche, 
Werke, I. Abtlg, Bd. 7, Abschn. 15 (S. 332).- Noch viel stärker ist das darauf 
folgende lange Zitat aus Tertullian. Vergl. auch Eugen Schmitt: Die 
Kulturbedingungen der christlichen Dogmen und unsere Zeit, S. 174, der 
für Thomas den Titel doktor diabolicus empfiehlt. 
3 Derselbe Passus findet sich auch in anderen Hetzelaboraten aus geist-
licher Feder. 
4 Der Jesuitengeneral P. Wernz, ein Deutscher (freilich nur von Geburt) 
schreibt in seinem Jus decretalium III. 466, Rom 1898-1901: „Mit gutem 
Recht und weiser Überlegung hält also die Kirche die Nichtkatholiken von 
ihren Friedhöfen fern. Nur aus einer gewissen passiven Toleranz wider-
strebt sie nicht, dass in Privatmausoleen adliger katholischer Familien 
auch nichtkatholische Blutsverwandte oder Verschwägerte beigesetzt wer-
den, wenn dies nicht ohne Ärgernis zu erregen vermieden werden kann. 
Die alten kirchenrechtlichen Bestimmungen über das Ausgraben der Lei-
chen von Ketzern, Ungläubigen, Exkommunizierten, durch deren Beerdi-
gung die Kirchhöfe entweiht werden, sind vor der Neuweihung 



 68 

Aberglaube,1 der Zwillingsbruder des Glaubens. Rom ist die 
Welthauptstadt des Aberglaubens. Es trat darin nur das Erbe 
des Altertums an, hat es verwaltet und damit gewuchert. Es war 
die antike Metropole der Superstition und ist auch die moderne, 
und darum ist es auch nur logisch, wenn die auf dem Mons Vati-
canus residierenden Hüter und Mehrer dieses Aberglaubens an 
dem Titel Pontifex Maximus festhalten. Unaustilgbar, wie es 
scheint, haftet der Aberglaube an der Stätte der Urbs, wo der 
Uebermut grössenwahnsinniger Hoherpriester eine geistige 
Zwingburg für die ganze bewohnte „Welt” zu schaffen gedachte, 
und wird heute schärfer denn je von einer Armee bewacht, die 
von seinen Erträgnissen lebt und die Macht geniesst, die er ver-
leiht. 

In dieser geistigen Falschmünzerzentrale, wo die eigentliche 
Bedeutung der vom Christentum übernommenen Mythen und 
Symbole verzerrt, verschleiert, vergröbert, unterschlagen, wo 
diese sublimen Gedichte des unbewusst und halbbewusst schaf-
fenden Menschengeistes immer heilloser missverstanden wur-
den, wo man Pegasus die feinen Hufe mit Eisen beschlug, die 
einem Percheron alle Ehre machen würden, in Rom, sage ich, 
arbeitet man nur für die grobfaserigen, die kranken und die ver-
krüppelten Gehirne, für die (dank der Kirche im geistigen Halb-
schlaf hindämmernde) Masse unter Ausnützung der Massenin-
stinkte, der Massensuggestibilität, arbeitet man an der Hintan-
haltung der Entwicklung der gesunden natürlichen 

 
des Kirchhofes nicht auszuführen, wenn die Ketzerleichen nicht hinrei-
chend sicher von den Leichen der Katholiken unterschieden werden kön-
nen”. (Hoensbroech: Moderner Staat und römische Kirche, S. 172f.. auch in 
„Das Freie Wort”, 6. Jahrg. Nr. 13, S. 503). – Mit Recht hat man den Papst 
von der Haager Friedenskonferenz ausgeschlossen: das Haupt der fana-
tischsten Unfriedensgesellschaft hat dort schlechterdings nichts zu 
suchen. 
1 Vergl. Hoensbroech: Das Papsttum, I. Teil, S. 66-115, (Papsttum und 
Aberglaube) Volksausgabe. 



 69 

Kräfte im Menschen, an der Verdüsterung seiner Seele, nament-
lich seines Verstandes. – Wer den aktenmässigen Beweis für die 
Berechtigung dieser Invektive haben will, der lese das Werk des 
Grafen Hoensbroech: „Das Papsttum in seiner sozial-kulturellen 
Wirksamkeit,” Teil I und II, lese die Werke von Karl von Hase, 
Alphons Victor Müller, Wahrmund, Panizza, Corvin usw., deren 
Titel sich im Anhang zusammengestellt finden. 

„Zweifellos,” schreibt der Jesuitengeneral P. Wernz, in seinem 
J u s  d e c r e t a l i u m , „betrachtet die katholische Kirche alle 
Religionsgemeinschaften und alle christlichen Sekten als ganz 
und gar illegitim und jeder Daseinsberechtigung bar.” (I. 13f.)1 
Das ist so Kirchenart 

 
1 Herr Wernz gibt hier nur die allgemeine römisch-kirchliche, durch die 
Autorität vieler Päpste gestützte Ansicht wieder. „Pius IX. äusserte sich in 
einer Allokution vom 22. Juni 1868 über das 1867 erlassene österreichi-
sche Staatsgrundgesetz folgendermassen: „Durch ein ungeheuerliches 
Gesetz hat die österreichische Regierung Glaubens- und Gewissensfreiheit 
und Parität für alle religiösen Bekenntnisse eingeführt: ... dies abscheu-
liche Gesetz verwerfen und verurteilen wir kraft unserer apostolischen 
Vollmacht”. Als 8 Jahre später Toleranz und Parität für Nichtkatholiken in 
Spanien eingeführt werden sollten, richtete derselbe Papst am 4. März 
1876 ein Breve an den Erzbischof von Toledo, worin es heisst: „Noch ein-
mal protestieren wir dagegen, dass die Toleranz der nichtkatholischen 
Kulte Gesetzeskraft erlange”. – Bekannt sind die Schimpfereien, die Leo 
XIII. in seiner berüchtigten Canisius-Enzyklika gegen den Protestantis-
mus hervorgeiferte. Würdig reiht sich ihr der von Pius X. selbst 
herausgegebene römische Katechismus an. – Aber wo es einen Vorteil zu 
erschleichen gilt, versteht es Rom, diese Anschauungen zu verleugnen und 
dreist zu lügen. So richtete der Kardinal Vannutelli vor dem Eucharisti-
schen Kongress in London (1908) ein ellenlanges Schreiben an die 
„Times”, in dem er erklärte: „Die Besucher des Kongresses kommen zu 
einem Zweck, der ausschliesslich (!) religiös ist – nämlich mit aller 
Einfachheit (?) ihren Glauben an die Eucharistie zu bekräftigen, sich der 
Zeit erinnernd, wo dieser Glaube in England allgemein war, aber ohne jede 
Idee eines Streites oder Argumentes mit den Protestanten, in denen sie 
ihre Brüder in Jesus Christus sehen”. (!!!) „Im übrigen”, setzen die Münch-
ner Neuesten Nachrichten (10. Sept. 1908, Nr. 423) hinzu, „verherrlicht 
der diplomatische Legat die englische Toleranz mit so warmen Worten, 
dass man wirklich glauben könnte, Duldsamkeit gegen Anders- 



 70 

und bei der illegitimsten Kirche, die es gibt, erst recht nicht ver-
wunderlich. Im Grunde denkt jede dies von den andern, spricht 
es nur nicht so freimütig und machtbewusst aus. Jede hält sich 
im Grunde wie die römische für „alleinseligmachend”. Es ist dies 
durchaus verständlich, – preist doch auch jeder Kurpfuscher 
seine Kunst, jeder Geheimmittelfabrikant seine Ware als die 
allein heilbringende an. Man hält eben zu seinem Werke und 
sucht die anderen durch alle möglichen Mittel, vor allem durch 
Diskreditierung der Konkurrenz, von seiner Güte zu überzeu-
gen. Und bei denen, die die Sandsäcke nicht sehen, aus denen so 
verschwenderisch in die Runde gestreut wird, gelingt es auch. 
Wo kein Schaden dadurch angerichtet wird, braucht man sich 
nicht darüber aufzuregen, wo der Erfolg aber eine Zerstörung 
der geistigen Volksgesundheit ist, heisst es schonungslos ein-
schreiten und den wahren Hintergrund dieser Machenschaften 
aufdecken, heisst es sich mit aller Kraft und Leidenschaft gegen 
die römische und jede andere Kakistokratie auflehnen. 

 
 

7. PRINCIPIIS OBSTA! 
„Auf allen Gebieten menschlicher Kultur ist die Welt nur durch 
Dissidenten vorangebracht worden. Buddha galt bei den 
Brahmanen ebenso als Dissident wie Jesus bei den Schriftgelehr-
ten ... Alle Reformatoren waren gewissermassen Dissidenten, in-
dem sie sich herrschenden „Wahrheiten” entgegenwarfen; Sokra-
tes und Huss, Giordano Bruno und Luther, Voltaire und Ronge 
sind ebenso Dissidenten gewesen wie Kopernikus, Columbus, La-
voisier und Darwin”.1 

 
Vielleicht die wertvollste aller neuzeitlichen Errungenschaften 

ist die verfassungsrechtliche Anerkennung der 
 

gläubige sei Roms erste Regel”. 
1 Dr. Arthur Pfungst in „Der Dissident”, I. Jahrg. S. 2. (Beilage zu „Das 
Freie Wort”). 



 71 

Glaubensfreiheit, deutlicher ausgedrückt: der Bekenntnis- und 
Gewissensfreiheit. Leider aber sind wir noch weit davon ent-
fernt, die praktischen Konsequenzen dieses eigentlich selbstver-
ständlichen Grundsatzes zu ziehen, da sich ihnen alle jene 
Mächte mit Gewalt entgegenwerfen, welche die grosse Masse 
der Menschen als Mittel für ihre eigensüchtigen Zwecke 
betrachten. 

Ziehen wir indes die logischen Konsequenzen! 
Bekenntnisfreiheit ist das gesetzlich gewährleistete Recht, sich 

zu jeder beliebigen Glaubensform mündlich oder schriftlich zu 
bekennen, mag diese Glaubensform nun staatlich anerkannt 
sein oder nicht, mag sie viele Anhänger haben oder nur das Ver-
hältnis einer einzigen Persönlichkeit zu Welt und Ueberwelt 
ausdrücken. 

Damit ist also die freie Wahl des Bekenntnisses gewährleistet. 
Da man nun den Erwachsenen nicht gut hindern kann, über 

seine Konfessionszugehörigkeit oder sein Verhältnis zur Reli-
gion frei zu entscheiden, tut man das menschenmögliche, die 
Kinder in der Weise zu bearbeiten, dass sie als Erwachsene gar 
nicht das Bedürfnis fühlen, das ihnen anerzogene Verhältnis zur 
Religion einer Revision zu unterziehen, d.h. man unterwirft sie 
dem fälschlich Religionsunterricht genannten Konfessionsunter-
richt, zwingt sie zum Kirchenbesuch und sieht überhaupt dar-
auf, dass sie tun, was die Kirche von ihnen verlangt. Der Staat 
(oder die treibenden Elemente, die hinter ihm stehen) kann sich 
dabei ganz ruhig auf die Eltern berufen, die ihre Kinder in der 
Konfession aufwachsen zu sehen wünschen, der sie selbst ange-
hören. Nun entsteht aber die Frage: Haben die Eltern über-
haupt das Recht, ihre einer eigenen Entscheidung noch unfähi-
gen Kinder einer Konfessionsgemeinschaft oder gar einer so 
absolut unverantwortlichen 



 72 

sogenannten Gemeinschaft, wie es die staatlich anerkannten 
Kirchen sind (das Verhältnis der Gläubigen zur römischen Kir-
che z.B. ist das der Herde zum Herdenbesitzer, nicht etwa zum 
Hirten, ist ein Untertanenverhältnis, keine Gemeinschaft) 
auszuliefern? 

Diese Frage muss auf das entschiedenste verneint werden. 
Die Eltern sind nicht Eigentümer der Kinder, ihr Verhältnis zu 

ihnen ist das eines Verwalters zu dem ihm anvertrauten Gut. 
Die Kinder sind nicht um der Eltern willen da, vielmehr die 
Eltern um der Kinder willen; denn immer die letzte Generation 
ist die wichtigste. Die Kinder sind weder ein Spielzeug, noch ein 
Experimentierobjekt, noch das Mittel zu irgendwelchem Zweck 
der Eltern, sie sind um ihrer selbst und um der Zukunft des 
Menschengeschlechts willen da. Die Eltern können ihnen gegen-
über nur die eine Aufgabe haben, sie für das Leben und für das 
neue Leben, das aus ihnen hervorgehen soll, zu stählen und 
zwar nach jeder Richtung, nicht aber dürfen sie sie geistig ver-
stümmeln, um ihnen Karrierehindernisse aus dem Wege zu räu-
men, ebensowenig wie man ein Kind körperlich verstümmeln 
darf, damit es durch den Bettel schneller zu Vermögen komme. 

Die Eltern tragen die Verantwortung für Generationen, aber 
die allerwenigsten sind sich dieser Verantwortlichkeit bewusst. 
Kaum ist das Kind geboren, so überliefern sie es dem Feinde, 
damit er den Grund lege zur späteren Verkrüppelung seiner 
geistigen Kräfte, d.h. sie lassen es taufen oder es auf eine andere 
Weise in eine Kirche aufnehmen, deren ganzes Bestreben darauf 
gerichtet ist, ihm die geistigen Schwungfedern zu beschneiden, 
einer lebensfeindlichen Macht, die an Stelle des Lachens, dieses 
Strahlenkranzes des Lebens, nur das Grinsen des Totenschädels 



 73 

kennt, – und sie bedenken nicht die unabsehbaren Folgen eines 
solchen Schrittes. 

Ich habe nicht das Recht, mein Kind körperlich zu misshan-
deln oder misshandeln zu lassen, schon das Gesetz verbietet es. 
Daraus sollte doch eigentlich als etwas ganz Selbstverständ-
liches folgen, dass es mir auch in geistiger Hinsicht nicht 
zusteht. So wenig ich die freie körperliche Entwicklung eines 
Menschenwesens hindern darf, so wenig darf ich die freie 
geistige hindern. Leider sind es nicht sehr viele, für die das 
selbstverständlich ist. Aber wer möchte es wagen zu behaupten, 
dass der Geist von geringerer Bedeutung sei als der Körper, 
geringeren Schutz verdiene als dieser? 

Indem ich mein Kind taufen lasse, balle ich eine finstere Wolke 
über seiner und seiner Nachkommen Zukunft, tue ich einen 
Schritt, der andere tiefeinschneidende folgenschwere Schritte 
nach sich zieht, begehe ich ein Verbrechen, das nicht ich, der 
leichtsinnige oder gedankenlose Urheber, sondern das Kind 
selbst büssen muss. 

Auf die Taufe folgt als kaum vermeidliche Konsequenz der 
„Religions”-Unterricht, der meinem Kinde den Sinn für die 
Wirklichkeit zu zerstören droht, es mit einem Wust von unver-
daulichem Zeug belastet, und seine geistige Gesundheit erschüt-
tert. Hand in Hand damit geht der zwangsweise Kirchenbesuch, 
es folgt die Firmung oder Konfirmation zur festeren Kettung an 
die Kirche. Denselben Zwecken dient die Beichte,1 die mit ver-
werflichen Mitteln arbeitet. Das Ergebnis dieser fortgesetzten 
Beeinflussung ist, dass schliesslich das Unnatürliche, die 
geistige Sklaverei von den Opfern als etwas ganz 
Selbstverständliches angesehen wird: Die Er- 

 
1 Vergl. Hoensbroech, Papsttum II, S. 164-185 u. 193f., ferner Matthes: 
Wenn Kinder beichten. 



 74 

wachsenen lassen sich kirchlich trauen, lassen ihre Kinder tau-
fen, lassen sich endlich kirchlich begraben. Damit ist dann die 
Gewissensfreiheit in ihren Konsequenzen zum grössten Teil 
glücklich paralysiert. 

Wie wenige denken an die geradezu furchtbaren Folgen der 
Taufe und wie wenige unter diesen haben den Mut, ihre Kinder 
diesen Konsequenzen nicht auszusetzen, indem sie sie nicht 
durch die Taufe der Kirche verschreiben! 

Glücklicherweise hat dieses Verfahren nicht bei allen Kindern 
den gewünschten Erfolg. Es steckt eben zuviel unverwüstliche 
Gesundheit im Menschengeschlecht. Ihr ist es zu danken, dass 
sich Unzählige, trotz der Kirche und der ihre Geschäfte betrei-
benden Schule noch rechtzeitig auf die natürlichen Erforder-
nisse des Lebens zu besinnen vermögen, sei es, indem sie nach 
mehr oder minder schweren inneren Kämpfen mit der Kirche 
offen brechen, oder, was der weitaus häufigere Fall ist, unter 
Ignorierung ihrer Forderungen einen nur ganz äusserlichen 
Zusammenhang mit ihr bewahren. 

Die europäische Menschheit ist, wie die Hauptkirchen, denen 
sie angehört, von der praktischen Betätigung des evangelischen 
Christentums weiter entfernt denn je,1 hält aber theoretisch in 
ihrer überwältigenden Mehrheit daran fest. Im ersteren Falle 
spricht die menschliche Natur, die sich auf die Dauer nicht 
leicht einen ihrem Wesen entgegengesetzten Zwang gefallen 
lässt, eine unmissver- 

 
1 „Übrigens”, sagt Feuerbach, „wollen wir die Abendländer nicht tadeln, 
dass sie ihren religiösen Glauben nicht bis auf seine praktischen Konse-
quenzen treiben, dass sie vielmehr eigenmächtig die Folgen ihres Glau-
bens wegstreichen, ihren Glauben in der Wirklichkeit, in der Praxis ver-
leugnen; denn nur dieser Inkonsequenz, diesem praktischen Unglauben, 
diesem instinktartigen Atheismus und Egoismus verdanken wir alle Fort-
schritte, alle Erfindungen, durch die sich die Christen von den Muhame-
danern, die Abendländer überhaupt von den Morgenländern auszeichnen”. 
(Vorles. über das Wesen der Religion, Leipzig 1851, S. 215). 



 75 

ständliche Sprache, im zweiten sehen wir das Ergebnis einer 
mit dem denkbar gewaltigsten Apparat erzielten Suggestion vor 
uns. 

Es kann kein Zweifel darüber bestehen, wer den Vorteil von 
dieser Suggestion hat, wie es auch keinem Zweifel unterliegen 
kann, dass dieser Vorteil nicht ohne schwere namentlich mora-
lische Schädigung der kirchentreuen Menschheit erlangt ist. 

Von den Regierungen ist vorerst keine Besserung dieses nichts 
weniger als würdigen Zustandes zu erhoffen: sie leben noch in 
dem althergebrachten aber durch keine einwandfreie Erfahrung 
gerechtfertigten Glauben, dass er ihren Zwecken förderlich sei. 
Nicht gerechtfertigt ist dieser Glaube wohlverstanden, sofern sie 
unter ihren Zwecken das Wohl des Staates und seiner Bürger 
verstehen, gerechtfertigt freilich, sofern sie Ziele verfolgen, die 
von der Eigensucht diktiert sind. Wenn wir auch annehmen dür-
fen, dass die Regierungen, wenigstens die Mehrzahl der europäi-
schen, nach bestem Wissen und Können handeln, so müssen wir 
doch sagen, dass es ihnen, abgesehen von ganz wenigen, unter 
denen man die grosse Mehrzahl der deutschen vermisst, noch 
immer nicht gelungen ist, sich einen im Sinne höheren 
Menschentums einwandfreien Begriff von ihren wirklichen 
Zwecken zu machen, oder wenigstens ihn in die Tat umzusetzen; 
denn auch sie unterliegen einer Suggestion: der ihren Mitglie-
dern vom Anfang ihrer Laufbahn an suggerierten Vorstellung, 
dass sie dem Volke gegenüber eine Art höherer Wesen sind, 
infolgedessen auch ihre Stellung durch besondere Mittel, 
namentlich durch Bestellung der Religion als Sekundantin 
schützen müssen.1 Diese Suggestion ist ein Erbteil aus den Zei-
ten des Absolutismus, der seine 

 
1 Vergl. die Erklärung des bayrischen Kultusministers in der 78. öffentl. 



 76 

beste Stütze und Rechtfertigung in der Kirche fand. Eine gute 
Regierung bedarf aber nicht der Kirche als Stütze, sie wird im 
Gegenteil durch sie kompromittiert. Ebensowenig bedarf sie des 
religiösen Glaubens. Der moderne Staat hat seiner ganzen 
Struktur nach mit der Religion nichts zu tun, er ist sowohl kon-
fessions- wie religionslos. Die staatsrechtlichen Begriffe Gewis-
sens-, Religions- und Kultusfreiheit, Parität, Toleranz und religi-
öse Indifferenz beweisen dies. Wenn er trotzdem gewisse Konfes-
sionen unterstützt und ihnen einen Einfluss auf seine Schulen 
einräumt, so tut er dies aus missverständlicher Auffassung sei-
ner Aufgaben und aus einer unbegründeten Besorgnis für seine 
Existenz. Von grossem Interesse sind in diesem Zusammenhang 
folgende Ausführungen von Ludwig Feuerbach, denen man nicht 
so leicht die Beweiskraft wird absprechen können. 

„Man kann den Satz zugeben: die Religion ist die Grundlage 
der Staaten, a b e r  mit dem Zusatz: nur in der Einbildung, im 
Glauben, in der Meinung; denn in der Wirklichkeit stützen sich 
die Staaten, selbst die christlichen, statt auf die Macht der Reli-
gion, ob sie gleich al- 

 
Sitzung der Kammer der Abgeordneten, am 10. Febr. 1908 (ja, tatsächlich 
1908!): „Der Staat würde einen grossen Fehler machen, wenn er der 
Jugend den Religionsunterricht vorenthalten oder sie nicht mehr in der 
von ihm übernommenen Weise in der Religion (!) unterrichten wollte. Er 
darf in seinem eigenen (!) Interesse die Jugend nicht religionslos heran-
wachsen lassen; es würden sich daraus für ihn selbst die grössten Gefah-
ren ergeben; der Religionsunterricht hat nicht bloss religiöse und sittliche 
Bedeutung, sondern auch grosse politische Vorzüge. Die bewährten Grund-
sätze der Religion (?) dürfen aus der Schule nicht verdrängt werden. Die 
Staatsregierung steht auf dem Standpunkt, dass der Religionsunterricht 
nach wie vor die Grundlage für die Erziehung bleiben muss”. – Derselbe 
Minister erliess einige Monate darauf an die Rektorate aller Mittelschulen 
von München ein Einladungsschreiben (d.h. nach Lage der Verhältnisse 
einen Befehl) zur Besichtigung der im Kunstverein ausgestellten Papstbil-
der seitens der Schüler. – Dieser eifrige Diener der Kirche verdiente es 
reichlich, päpstlicher Hausprälat zu werden. 



 77 

lerdings auch sie – natürlich nur den Glauben, die schwache 
Seite des Menschen – als Mittel zu ihren Zwecken gebrauchen, 
auf die Macht der Bajonette und anderer Torturwerkzeuge. In 
Wirklichkeit handeln überhaupt die Menschen aus ganz ande-
ren Gründen, als sie in ihrer religiösen Einbildung zu handeln 
g l a u b e n . Der fromme Ph. de Commines in seiner Chronik 
vom König Ludwig XI. sagt: „alle Uebel oder Vergehen kommen 
vom Mangel an Glauben; wenn die Menschen fest glaubten, was 
Gott und die Kirche 1 uns von den ewigen und schrecklichen 
Höllenstrafen sagen, so könnten sie nicht tun, was sie tun.” Aber 
woher kommt denn diese Schwäche des Glaubens? Daher, dass 
die Glaubenskraft nichts andres ist als die Einbildungskraft, 
und so gross auch die Macht der Einbildungskraft ist, doch die 
Macht der Wirklichkeit eine unendlich grössere und dem Wesen 
der Einbildung geradezu widersprechende Macht ist. Der 
Glaube ist, wie die Einbildungskraft, hyperbolisch; er bewegt 
sich nur in Extremen, in Uebertreibungen; er weiss nur von 
Himmel und Hölle, von Engeln und Teufeln; er will aus dem 
Menschen mehr machen, als er sein soll, und macht eben deswe-
gen weniger aus ihm, als er sein kann; er will ihn zum Engel 
machen und macht ihn dafür bei günstiger Gelegenheit zu 
einem wahren Teufel. So verkehrt sich das hyperbolische und 
phantastische Wesen des Glaubens an dem Widerstand der pro-
saischen Wirklichkeit in sein direktes Gegenteil! Es wäre daher 
schlecht um das menschliche Leben bestellt, wenn Recht und 
Moral keine andere Grundlage hätten, als den religiösen Glau-
ben, welcher so leicht in sein Gegenteil umschlägt, da er, wie die 
grössten Glaubenshelden selbst eingestanden haben, dem Zeug-
nis der Sinne, dem natürlichen Gefühl und dem 

 
1 Man beachte „Gott und die Kirche!!!” 



 78 

den Menschen eingeborenen Hang zum Unglauben geradezu 
Hohn spricht. Wie kann aber etwas Erzwungenes, auf die 
gewaltsame Unterdrückung einer wohlbegründeten Neigung 
Gebautes, jeden Augenblick den Zweifeln des Verstandes und 
den Widersprüchen der Erfahrung Ausgesetztes eine sichere 
und feste Grundlage abgeben? Glauben, dass der Staat – ich 
meine natürlich den Staat überhaupt, nicht unsere künstlichen 
supranaturalistischen Staatsgebäude – nicht ohne religiösen 
Glauben bestehen könne, heisst glauben, dass die natürlichen 
Beine nicht zum Stehen und Gehen hinreichend sind, dass der 
Mensch nur auf Stelzen gehen und stehen könne. Die natür-
lichen Beine aber, worauf Moral und Recht fussen, sind die 
Lebensliebe, das Interesse, der Egoismus. Nichts ist daher 
grundloser als die Vorstellung und Furcht, dass mit den Göttern 
auch der Unterschied zwischen Recht und Unrecht, Gut und 
Böse sich aufhebe. Dieser Unterschied besteht und wird beste-
hen, solange, als ein Unterschied zwischen Ich und Du besteht; 
denn nur dieser Unterschied ist der Quell der Moral und des 
Rechts. Wenn auch mein Egoismus mir den Diebstahl erlaubt, so 
wird doch der Egoismus des andern sich ihn aufs strengste 
verbitten; wenn auch ich aus mir selbst nichts von Uneigennüt-
zigkeit weiss und wissen will, so wird doch stets der Eigennutz 
der andern mir die Tugend der Uneigennützigkeit vorpredigen; 
wenn auch mein männlicher Egoismus einen Hang zur Polyga-
mie hat, so wird doch stets der weibliche Egoismus diesem 
Hange sich widersetzen und der Monogamie das Wort reden; 
wenn auch ich nicht die Balken in meinen Augen merke und 
fühle, so wird doch jedes Splitterchen darin ein Dorn in dem 
Auge der Tadelsucht anderer sein; kurz, wenn es auch mir 
gleichgültig ist, ob ich gut oder schlecht bin, so wird es doch nie 
dem Egois- 



 79 

mus der andern gleichgültig sein. Wer war denn bisher der 
Regent der Staaten? Gott? ach! Die Götter regieren nur im Him-
mel der Phantasie, aber nicht auf dem profanen Boden der 
Wirklichkeit. Wer also? nur der Egoismus, aber freilich nicht der 
einfältige Egoismus, sondern der dualistische Egoismus, der 
Egoismus, der für sich den Himmel, aber für andere die Hölle, 
für sich den Materialismus, aber für andere den Idealismus, für 
sich die Freiheit, für andere die Knechtschaft, für sich den 
Genuss, aber für andere die Resignation erfunden hat, d e r  
Egoismus, der in den Regierungen die eigenen, selbstbegange-
nen Verbrechen an der Untertanen, in den Vätern die eigenen, 
selbstgezeugten Sünden an den Kindern, in den Ehemännern 
die eigenen, selbstverschuldeten Schwächen an den Weibern 
straft, überhaupt alles sich verzeiht, und sein Ich nach allen 
Dimensionen geltend macht, aber v o n  d e n  a n d e r n  ver-
langt, dass sie k e i n  I c h  haben, dass sie bloss von der Luft 
leben, dass sie vollkommen und immateriell wie Engel sind; frei-
lich nicht nur jener beschränkte Egoismus, auf den man 
gewöhnlich allein diesen Namen anwendet, der aber nur e i n e , 
obwohl die vulgärste Art des Egoismus ist, sondern d e r  Egois-
mus, der ebensoviel Arten und Gattungen in sich begreift, als es 
überhaupt Arten und Gattungen des menschlichen Wesens gibt, 
denn es gibt nicht nur einen singulären oder individuellen, son-
dern auch einen sozialen Egoismus, einen Familienegoismus, 
einen Korporationsegoismus, einen Gemeindeegoismus, einen 
patriotischen Egoismus. Allerdings ist der Egoismus die Ur-
sache alles Uebels, aber auch die Ursache alles Guten, denn wer 
anders als der Egoismus hat den Ackerbau, hat den Handel, hat 
die Künste und Wissenschaften hervorgebracht? Allerdings ist 
er die Ursache aller Laster, aber auch die Ursache aller Tugen-
den, denn 



 80 

wer hat die Tugend der Ehrlichkeit geschaffen? Der Egoismus 
durch das Verbot des Diebstahls, wer die Tugend der Keusch-
heit? Der Egoismus, der den Gegenstand seiner Liebe nicht mit 
andern teilen will, durch das Verbot des Ehebruchs; wer die 
Tugend der Wahrhaftigkeit? Der Egoismus, der nicht belegen 
und betrogen sein will, durch das Verbot der Lüge. So ist der 
Egoismus der erste Gesetzgeber und Ursacher der Tugenden, 
wenn auch nur aus Feindschaft gegen das Laster, nur aus Egois-
mus, nur deswegen, weil für ihn ein Uebel ist, was für mich ein 
Laster, wie umgekehrt, was für mich eine Verneinung, für den 
andern eine Bejahung seines Egoismus, was f ü r  m i c h  eine 
T u g e n d ,  f ü r  i h n  eine Wo h l t a t  ist.”1 

Und an andrer Stelle: „Namentlich ist die Religion (als ein 
p a r t i k u l ä r e s  Prinzip gedacht ...) nicht das Erhaltungsprin-
zip der modernen Staaten. Vielmehr kommt die Dauerhaftigkeit 
der modernen Staaten gerade daher, dass sie das religiöse Prin-
zip von sich abgesondert, ihm zwar, wie sich gebührt, innerhalb 
ihrer selbst, eine besondere Sphäre angewiesen, aber nicht ihr 
Wesen mit demselben verschmolzen haben. Bei den Griechen 
und Römern dagegen war die Sache des Staats mit der Sache 
der Religion verschmolzen – die Götter waren die obersten 
Staatsgesetze; die Ehrbezeugungen, welche die ungläubigen 
heidnischen Philosophen den Göttern erwiesen, galten nicht 
ihnen selbst, sondern ihrem Vaterland, waren Handlungen des 
Patriotismus, Zeichen ihrer Ehrfurcht vor den bestehenden 
Gesetzen. Die alten Staaten gingen daher mit ihrem Glauben 
zugrunde. Ein moderner Staat aber, der seine Sache mit der der 
Religion identifiziert, stürzt sich ins Verderben oder ist schon 
ein verdorbener; denn er sucht seine Hilfe a u s s e r  s i c h .”2 

 
1 Vorlesungen über das Wesen der Religion, S. 390f. 
2 Feuerbach: Pierre Bayle, S. 222 Anm. 17. – Siehe ferner Anhang. 



 81 

Auf die wahnbefangenen Regierungen ist also nicht zu rech-
nen, bevor man sie nicht von ihrem Wahn befreit hat. Diese 
Befreiung muss, wie immer, wenn es sich um einen Fortschritt 
handelt, „von unten herauf” kommen. Die Eltern müssen ihr 
wahres Verhältnis zu ihren Kindern erkennen lernen, sie müs-
sen der Kirche verweigern, was der Kirche nicht ist: sie haben 
kein Recht, ihr ihre Kinder durch die Taufe, wenn manchmal 
vielleicht auch nur auf zwanzig Jahre, auszuliefern, sie dürfen 
sie keinen öffentlichen oder privaten Konfessionsunterricht, am 
allerwenigsten in den für die gesunde Entwicklung der Men-
schenknospe geradezu verderblichen Klosterschulen, besuchen 
lassen, sie müssen ihnen ihre geistige Elastizität und Expansiv-
kraft bewahren. 

Die Entscheidung, ob er einer Konfessionsgemeinschaft oder 
Kirche angehören will, muss dem Erwachsenen vorbehalten 
bleiben, sie darf niemals über den Kopf des in der Entwickelung 
befindlichen Wesens weg von andern getroffen werden. Auf die 
Stimme der Kirche darf man dabei nicht hören, sie treibt mit 
bunten Vorwänden verhüllte Interessenpolitik. Ihre Gesetze und 
Gebote sind bare Willkür oder beruhen auf zuweilen grotesken 
Missverständnissen, sie binden nur den, der sich ihnen unter-
wirft, für alle andern existieren sie nicht. Durch die Taufe 
ergreift sie Besitz vom Menschen, auch den Anspruch auf den 
aus ihrem Schoss Ausgeschiedenen gibt sie nicht auf; denn sie 
hat der Taufe einen „unverlierbaren Charakter” verliehen, und 
sie hat Mittel genug, den Schwachen unter ihnen gegenüber 
ihre Rechte auf sie geltend zu machen. 

Die Angst der Kirche vor der Konfessionslosigkeit ist begreif-
lich; denn wenn man die junge Generation ohne Konfessions-
zwang aufwachsen und sich später die ihr zu- 



 82 

sagende Glaubensform selber wählen liesse, würden ihr wenig 
Anhänger und noch weniger Untertanen zufallen. Darum ruft 
sie Wehe über die angebliche Schlechtigkeit der Zeit und macht 
die Regierungen mobil. Sie vergisst nur oder will vergessen, 
dass die Zustände niemals und nirgends verrotteter waren, als 
gerade dann und dort, wo sie unumschränkt herrscht. Siehe den 
seligen Kirchenstaat, siehe Spanien, Portugal, Belgien usw., um 
von näher liegenden Beispielen zu schweigen. 

Die Regierungen, die ihre Aufgabe richtig verstehen wollen, 
müssen den Konfessionen in der Weise unparteiisch gegenüber-
stehen, dass sie sie in keiner Weise weder unterstützen noch 
behindern, dass sie nicht die geringste Gemeinschaft mit ihnen 
haben. Der Staat allein darf Herr sein. 

Die Kirche hat dem Staate gegenüber nur ein einziges Recht: 
das Recht auf Duldung – solange sie sich keine Gesetzwidrigkei-
ten zuschulden kommen lässt. Der Staat ist der natürliche 
Beaufsichtiger der Kirche, wie er der natürliche Beaufsichtiger 
sämtlicher Korporationen und Individuen innerhalb seines 
Machtbereichs ist. Die Trennung von der Kirche ist für seine 
Gesundheit notwendig und ein Akt der Gerechtigkeit, aber nur 
innerhalb des angedeuteten Rahmens angängig; denn eine vom 
Staate unabhängige Kirche würde für den Staat Selbstmord 
bedeuten. Päpstlicher Grössenwahn (Bonifaz VIII.!) ist aller-
dings anderer Ansicht, – für ihn ist der Staat der Esel, auf dem 
das Papsttum zu reiten und den nach Lust und Laune zu 
traktieren es ein von Gott verliehenes Recht zu besitzen vorgibt. 

Um sich dieser Herrschsucht Roms gegenüber wirksam zu 
behaupten, müssen die Regierungen – freilich allmählich, aber 
mit unbeirrbarer Konsequenz – die gesetzlichen 



 83 

und allgemeinen Massnahmen treffen, w e l c h e  G r a f  
H o e n s b r o e c h ,  d i e s e r  g r ü n d l i c h s t e  K e n n e r  d e s  
U l t r a m o n t a n i s m u s  u n d  a l s  A r i s t o k r a t  w i r k l i c h  
e i n e r  d e r  ¥ r i s t o i ,  i n  s e i n e m  We r k e :  „ M o d e r n e r  
S t a a t  u n d  r ö m i s c h e  K i r c h e ” ,  d a s  j e d e r  D i p l o -
m a t  u n d  R e g i e r u n g s b e a m t e  a u s w e n d i g  k e n n e n ,  
j e d e r  Va t e r l a n d s f r e u n d  w e n i g s t e n s  l e s e n  
s o l l t e ,  n i e d e r g e l e g t  u n d  a u s f ü h r l i c h  b e g r ü n d e t  
h a t . (S. 106-287.) 

D i s c i t e  m o n i t i !  
 
 

8. SCHLUSS 
Es ist nicht eine paradoxe, sondern zum Glück eine ganz 
schlicht wahre Behauptung: der Kampf gegen die Kirche ist 
zu allen Zeiten der Geistesgeschichte in der Menschheit bis-
her stets ein Anzeichen wiedererwachenden tieferen religiö-
sen Lebens gewesen. 

Wilhelm Bölsche. 
 
Wir haben gesehen, wie es um die innere Wahrheit des im III. 

Kapitel zitierten Satzes aus dem Hirtenschreiben der bayeri-
schen Prokuristen Roms bestellt ist, dieses Satzes, der gegen die 
Freiheit der Wissenschaft und ihrer Lehre gerichtet ist. Wir 
haben gefunden, dass es nichts als Mythus, Geschichtsfälschung 
und falsche Interpretation ist, worauf die Kirche sich immer 
wieder mit Nachdruck beruft, worauf sie ihre Machtansprüche 
gründet, haben erkannt, dass sie ihren Einfluss und ihre Gewalt 
dem Missbrauch und der Missleitung des religiösen Gefühls 
verdankt, wir wissen, dass ihre Lehre lediglich Mittel zum 
Zweck ist, das heisst zu Erlangung der unumschränkten Gewalt 
über die gesamte Menschheit. Der Grund ist unwahr und der 
Zweck ist 



 84 

schlecht. Wenn wir gegen die Kirche kämpfen, so ist es dieser 
schlechte Zweck, gegen die wir uns wenden, nicht das von der 
dichtenden Phantasie des Volkes gewobene farbenschimmernde 
Gewand, das sich, ihre moralische Blösse bedeckend, in weiten 
Falten um sie und ihre Dogmen breitet. Gegen diesen schlechten 
Zweck wenden wir uns und gegen das, was helfen soll, ihn zu 
erreichen: die Eingriffe der Kirche in das öffentliche Leben, ihre 
Beeinflussung der Regierungen, ihr Bestreben, den Staat von 
sich abhängig zu machen, ihre anmassende Missionierung frem-
der Völker, deren Religionen zum Teil turmhoch über der von ihr 
betätigten „Religions”-Praxis stehen, ihre systematische Vergif-
tung des nationalen Lebens, die in Deutschland die bedenkliche 
sich in der Gefolgschaft der ultramontanen Partei, in dem staat-
schädigenden politischen Konfessionalismus dokumentierende 
Volkskörper-Erkrankung hervorgerufen hat, die Verhetzungstä-
tigkeit ihrer Diener, ihr Anspruch auf Anerkennung als weltlich-
politische Macht und auf diplomatische Vertretung u.s.f. Gegen 
diese Uebergriffe und Bestrebungen wenden wir uns mit dem 
heiligen Recht des leidenschaftlichen Vaterlandsfreundes, der 
krank ist vor beständigem Ekel über die Unmännlichkeit und 
Charakterlosigkeit der Regierungen, über ihren fahrlässigen 
Verrat an ihrem Lande. Warum spielt man immer noch diese 
unwürdige diplomatische Komödie mit den Parvenüs auf dem 
„Stuhle Petri” und ihren Kreaturen,1 warum trennt man nicht 
mit herzhaftem Hieb Kirche und Staat und haut der Kirche 
empfindlich auf die Krallen, wenn sie sich anmasst, auf ein 

 
1 Vergl. den trefflichen mannhaften Aufsatz des Grafen Hoensbroech: 
„Fürst Bülow im Vatikan”. („Das Freie Wort”, 8. Jahrg. (1908), Heft 4, S. 
126f.); ferner die Ausführungen desselben ausgezeichneten Kenners des 
Papsttums in seinem Buche: Moderner Staat und römische Kirche (Berlin 
1906), S. 242ff. 



 85 

Gebiet überzugreifen, auf dem sie nichts zu suchen hat, warum 
macht man sich zum Mitschuldigen des grossen Kain, wie ich 
die Kirche in meinem Roman „Hagia Hybris” genannt habe?1 
Ich möchte mich wohl für eine Weile in einen Japaner verwan-
deln können, um meinen Ekel vor diesem Lügengetriebe los zu 
werden und mit souveräner Heiterkeit dieses Gemisch von 
blutigem Ernst und Posse mitanzusehen, das den selbstbe-
wussten homo europaeus (den Franzosen – augenblicklich we-
nigstens – ausgenommen) so tief unter das Niveau eines 
gebildeten Sohnes des Reiches der aufgehenden Sonne hinab-
drückt. 

Deutschland am Gängelbande einer ausländischen Macht, 
einer Gesellschaft ohne Haftpflicht, die ein Monopol anstrebt für 
ihre gefährliche Ware, – wie lange soll uns dieser Anblick noch 
peinigen? Wie lang soll es noch dauern, bis der Papst, dieser Ver-
körperer eines Systems, dessen Gefährlichkeit unseren 
Regierungen bekannt sein muss und der uns Deutschen als Ita-
liener noch dazu völlig wesensfremd ist, für unsere Herrscher 
und Staatsmänner einfach der Privatmann Sarto oder Guantajo 
ist? 

Der Freidenker Friedrich der Grosse schuf die Grundlage der 
Weltmacht Deutschland. Mögen seine Epigonen, wenn sie sei-
nen erleuchteten Standpunkt nicht zu teilen vermögen, we-
nigstens darauf achten, dass diese Weltmacht nicht durch wei-
tere Zugeständnisse an die Kirche, die noch jeden von ihr 
beherrschten Staat ruiniert hat, vernichtet werde! 

 
Wenn die Kirche sich angegriffen fühlt, schreit sie über Verlet-

zung der Religion. Wir haben gesehen, dass wirkliche Religion 
und Kirche einander ausschliessen; denn es 

 
1 Hagia Hybris, ein Buch des Zorns und der Weltliebe, München 1907, bei 
Georg Müller. 



 86 

gibt keine konsolidierte Kirche ohne Verketzerungssucht, Verfol-
gung Andersdenkender, Unduldsamkeit, Partikularismus. Reli-
gion lässt sich nicht auf Flaschen ziehen wie Weihwasser, Jor-
danwasser, wundertätiges Oel der heiligen Walburga etc. und 
mit marktschreierischen Etiketten versehen, die sie als die 
allein wahre, allein seligmachende, als vatikanischen- oder Wit-
tenberger Schlosskirchen-Abzug anpreisen. Es gibt keine katho-
lische, protestantische, israelitische, mohammedanische etc. 
Wahrheit, – die Wahrheit liegt jenseits der Kirchen, sie liegt in 
der Brust eines jeden Menschen beschlossen, wo sie unter 
fruchtbaren Suggestionen sich zur Blüte entwickeln kann, unter 
unheilvollen aber verkümmert. Und wenn sie in der Brust des 
Priesters erblüht, so tut sie es zum mindesten im unbewussten 
Gegensatz zur kirchlichen Wahrheit als übermächtiger Ausfluss 
elementaren Menschentums.1 

Der religiöse Glaube bezieht sich, wie wir sahen, auf das 
S e i n ,  w i e  e s  w i r k l i c h  i s t , auf die Voraussetzung unse-
res empirischen Daseins, und als diese Voraussetzung erweist 
sich, auf Grund des unmittelbaren Selbstgefühls und Erlebens, 
nicht die Person, sondern ihr Z u s a m m e n h a n g  m i t  d e r  
We l t  – der gleiche, den die Wissenschaft a  p o s t e r i o r i  
demonstriert, gewiss ein Beweis für die Einheit des Menschen-
geistes und dafür, dass die Synthesen des Glaubens die gleichen 
sind, wie die des Wissens,2 wenn auch nicht im Sinne der theolo-
gischen Nachtwächter. 

Die Kirche ist die Veräusserlichung, das entleerte Gefäss der 
Religion, ihre Profanierung und zugleich ihre Fruktifizierung 
durch eine Gesellschaft ohne Haftpflicht, sie ist eine ins Gigan-
tische gesteigerte Therese Humbert, 

 
1 Vergl. Anhang. 
2 Vergl. Keyserling, S. 334f. 



 87 

und der Priester, der in ihrem Sinne handelt, ist ein Entweiher 
unserer mystischen Träume und tiefsten Versunkenheiten. 

Wer nun zu der Erkenntnis gelangt ist, dass der Mensch im 
religiösen Gefühl seinen wirklichen Zusammenhang mit der 
Welt erlebt, dass die Religion eine Beziehung zwischen dem 
Individuum und den Synthesen des Geschlechts, des Stammes 
etc. zur Realität erhebt, dass sie lediglich auf natürliche Zusam-
menhänge gerichtet ist und nicht auf die Utopie eines Himmel-
reichs als der wahren Heimat – und es ist kein Zweifel möglich, 
dass dem so sei – wer sich ferner davon überzeugt hat, wieviel 
Unheil dieses Phantom des Uebernatürlichen in den Händen 
der Kirche angerichtet hat und noch immer anrichtet, wer eine 
Vorstellung von dem bibliothekenfüllenden Sündenregister der 
Kirchen aller Richtungen, vor allem der für die europäische Kul-
tur gefährlichsten: der römisch-päpstlichen, gewonnen hat, dem 
erwächst die unabweisliche Pflicht, nach Kräften an dem Werke 
der Befreiung unseres Landes vom Joch der Kirchen mitzuhel-
fen und an der Verwendung der freiwerdenden Kräfte zur äusse-
ren und inneren Grosse und zum immer festeren Zusammen-
schluss unseres Volkes, auf das wir durch das religiöse Gefühl 
hingewiesen werden. 

Die Vernichtung des Kirchentums als eines Elementes der 
Trennung und Spaltung soll erstrebt werden, nicht aber die Ver-
nichtung von Glaubensvorstellungen, in denen viele aufgewach-
sen und die ihnen lieb geworden sind; denn so wenig der 
einsichtige Mensch es zulassen kann, dass das junge bildsame 
Menschenmaterial, auf dem die Zukunft unseres Volkes beruht, 
von unberufenen Fingern in geistiger Hinsicht verpfuscht wird, 
ebensowenig kann er zugeben, dass erwachsene Leute, deren 
Denken und Vor- 



 88 

stellen in einem festbegrenzten Bette hinfliesst, in ihrem 
Innenleben gestört und beunruhigt werden. Bei der neuen 
Generation ist der Hebel anzusetzen, nicht bei den alten: An die 
Stelle des verderblichen unfriedenstiftenden Konfessionsunter-
richts in den Schulen muss Unterricht in bürgerlicher und 
politischer Moral, muss Pflege der Vaterlandsliebe und des 
Nationalbewusstseins treten. Begeisterung und kriegerischer 
Sinn müssen bei der männlichen Jugend geweckt werden durch 
Schilderung der Kämpfe ihrer Väter für ihr Land, kurz alle 
Tugenden und Empfindungen, die eine Entartung verhüten. 

Nicht minder wichtig aber als die Heranbildung einer freien, 
starken, vaterlandsliebenden, schaffensfrohen, opferfreudigen, 
männlichen Jugend, ist die Erziehung von Frauen, die sich nicht 
durch die Worte des Priesters in den Bannkreis des Kirchen-
tums ziehen lassen. Wie die Verhältnisse jetzt liegen, ist die zum 
grössten Teil reaktionäre (Klosterschulen!) Erziehung der Frau 
eines der mächtigsten Hindernisse für die Befreiung des Volkes 
von der geistigen Knechtschaft, von der Bevormundung durch 
die Kirche. Dieses Hindernis zu beseitigen ist eine Aufgabe, wie 
sie sich die deutsche Frauenbewegung nicht grösser und 
zukunftsreicher wünschen kann. Ist sie einmal erfüllt, so wird 
von einer Inferiorität des Weibes gegenüber dem Manne nicht 
mehr die Rede sein können und der politischen Gleichberechti-
gung kaum mehr ein ernstlicher Widerstand geleistet werden. 

 
* 

 
Rekapitulieren wir! 
Die Grundtatsachen, die wir uns bei der Beurteilung des 

Kirchentums vor Augen halten müssen, sind: 



 89 

1. Das religiöse Gefühl weist uns nicht auf Gott, sondern auf den 
Menschen, nicht auf das Uebernatürliche, sondern auf das 
Natürliche. 

2. Religion und Kirche haben im Grunde gar nichts miteinander 
zu tun. 

3. Alle Religionen haben dieselben durchaus natürlichen Grund-
lagen. 

4. Die Glaubensinhalte sind wandelbar und für das wahre 
Wesen der Religion nebensächlich. 

5. Eine schlechthin objektive Existenz Gottes ist unvorstellbar. 
6. Um mit den Worten Feuerbachs zu reden: „Der Gegensatz des 

Göttlichen und Menschlichen ist ein illusorischer, d.h. nichts 
anderes als der Gegensatz zwischen dem menschlichen 
Wesen und dem menschlichen Individuum, folglich ist auch 
der Gegensatz und Inhalt der christlichen Religion ein durch-
aus menschlicher”.1 „Der christliche Gott ist ebenso gut in 
und aus dem Menschen entsprungen als der heidnische. Ein 
anderer Gott als der heidnische ist er nur deswegen, weil 
auch der christliche Mensch ein anderer ist als der heidni-
sche.”2 

7. Die Suggestibilität einmal des unmündigen und unwissenden 
und dann des anormalen Menschen ist der fruchtbarste 
Boden für die Entwickelung und Ausbreitung des Glaubens 
an Uebernatürliches und die eigentliche Quelle der „Offenba-
rung”. 

8. Die Ansprüche der Kirchen, insbesondere der päpstlichen, 
sind in jeder Beziehung haltlos, schon weil ihre angeblichen 
historischen Grundlagen teils mythischer Natur sind, teils 
auf Geschichtsfälschung beruhen. 

 
1 „Das Wesen des Christentums”, 4. Aufl. (1883), S. 50. 
2 „Vorlesungen über das Wesen der Religion”, Leipzig 1851, S. 21. 



 90 

9. Jede satzungsmässig bestimmte, auf das Uebernatürliche 
gerichtete, auf unbedingte Autorität Anspruch erhebende 
Religion stellt einen Missbrauch des religiösen Gefühls, eine 
Verwischung der sein Wesen ausmachenden Beziehung auf 
die reale Welt, auf den Menschen, zugunsten einer imaginä-
ren, furchterweckenden, gehorsamfordernden Macht dar. Da 
wir hinter dieser Macht bei genauerem Zusehen jedoch den 
Priester versteckt finden, erfolgt dieser Missbrauch, diese 
Verwischung, im Interesse einer Kaste. 

 



 91 

 
 

ANHANG 
 
 
 

Homo homini deus. 
 



 92 

 
[Leerseite] 
 



 93 

 

ANHANG ZUM I. KAPITEL 
 
I. 
K u r t  B r e y s i g : (zu S. 9 u. 11).1 
„Die Zahl der Berührungen des Urzeitmenschen mit dem Tier 

ist ausserordentlich gross. Das Tier wird nicht allein zum Ahn-
herrn erhoben, zum Heilbringer, zum Gott, es gilt auch als fast 
ebenbürtig, man traut ihm Sprache, Verstand, Stammes- und 
Familienordnung zu, man ahmt es in Spiel und Tanz nach, man 
lauscht ihm seine Nahrung, seine Arzneien ab, man widmet ihm 
mehr als die Hälfte aller der plaudernden Erzählungen, aus 
denen alle epische Dichtung hervorgegangen ist, und noch die 
Zierkunst entnimmt zu einem Teil der Gestalt des Tieres ihre 
Schmucklinien. Könnte nicht aus dem allen ein letzter Nachhall 
der Abstammung des Menschen vom Tier herauszuhören sein? 
Und wer seiner Phantasie die Zügel schiessen lassen wollte, 
könnte wohl gar auf den Gedanken kommen, dass die Verherr-
lichung des Heilbringers selbst gar dem oder den Urahnen der 
Menschheit gelte, die einen der entscheidenden Schritte vom 
Tier zum Menschen getan hätten, so dass dann in Wahrheit, wie 
in so vielen heiligen Sagen behauptet wird, der erste Mensch 
zum Gott gemacht worden wäre. Aus dem Bereich der Möglich-
keit fallen derlei Annahmen doch nicht, stellt man sich die tra-
genden Vorstellungen der frühesten Menschheit nur so dumpf 
und schwach und schwimmend vor, wie nötig ist. 

Doch von all diesen, ein Vielleicht auf das andere türmenden 
Gedankenbauten kehrt das Auge zurück zu den besser gesicher-
ten Ursprüngen des Gottesgedankens bei den einzelnen Völkern 
und Stämmen. Und überfliegt es 

 
1 Die Entstehung des Gottgedankens und der Heilbringer, Berlin S. 200f. 



 94 

auch hier die in Dämmer und Dunkel gehüllten Strecken, die 
von Tier zu Pflanze und Stein rückwärts führen, so verweilt es 
um so beruhigter auf dem Punkt der Entwicklung, wo der 
Mensch sich aus dem Tier losringt, wo der Heilbringer auftritt, 
als Keim, als Vorform der Gottesgestalt. Hier ist alle wesent-
liche Erkenntnis gesichert, hier aber zeigt sich um so 
unwiderleglicher, dass die Gottesgestalt aus der des heldischen, 
starken, weisen Menschen hervorgegangen ist. Und so oft man 
sich auch in der Ueberzeugung bestärkt haben mag, dass noch 
jede Gottesgestalt von dem Menschen als sein Ebenbild geschaf-
fen worden ist, sie blieb eine allgemeine, allzu leere, allzu blasse 
Annahme. Aber sie gewinnt Farbe und Greifbarkeit und in 
Wahrheit überwiegende Kraft, wenn immer wieder, bei allen 
geistvollen Völkern und zugleich bei kinderjung gebliebenen, bei 
den Trägern der Weltgeschichte und bei den jugendlich unreif 
zurückgebliebenen Zeugen früherer Entwicklungsstufen der 
Wandel des menschlichen Heilbringers in den eigentlichen Gott 
aufgezeigt wird. 

Sehr hoch warf der Mensch sein Bild vor sich, über sich. Er hob 
es hoch zum Himmel, dass es ihm zuletzt unerreichbar wurde. 
Aber so tief er sich auch zuletzt vor diesen Gestalten beugte, 
nachdem er sie ins Unermessliche gesteigert hatte, es erhebt 
doch zu denken, dass er selbst es war, der sie bildete. Er hob sie 
aus den Reihen seines eigenen Geschlechtes, hielt sie zuerst nur 
hoch, ohne in spöttisches Lachen über sie zu verwehren. Mochte 
er sie später steigern, weiter, immer weiter, Mass für Mass erhö-
hen, bis sie endlich in den Wolken vor seinen Blicken 
entschwanden, mochten sie von dort zuletzt eine Gewalt über 
ihn ausüben, der zu entgehen, er sich selbst in immer neuer 
Demütigung die Kraft genommen hatte, 



 95 

er war es doch gewesen, der einst den Gott geschaffen hatte, als 
ein Bild, das ihm gleich sei. 

Und fast noch mehr heisst es, dass es nicht eigentlich ein 
Gebilde seiner Einbildungskraft war, an das er zuerst seine Ver-
ehrung heftet, sondern ein wirklicher leibhafter Mensch. Aller-
dings ein gewesener. Man bedurfte, um zu vergöttern, einer Ent-
fernung, und diesen Abstand der Verehrung schuf man sich, 
indem man die aufgehöhte Gestalt in die Vorzeit entrückte. Aber 
welch hohe Vorstellung ist es, dass nicht aus den Gespenster-
schatten der Seelen, der Geister, nicht aus den fast noch leeren 
Schemen abgezogener Naturbegriffe, nein, aus dem warmen 
Leben eines wirklichen Menschen der Gott emporstieg. Es ist 
der grösste Sieg, den je der Gedanke der Persönlichkeit in aller 
Geschichte der Menschheit davongetragen hat.” 

 
II. 

L u d w i g  Fe u e r b a c h : 
„Sei religiös! heisst: bedenke, was du bist: – ein Mensch, ein 

Sterblicher! Nicht das sogenannte Gottesbewusstsein, sondern 
das Menschenbewusstsein ist ursprünglich oder an sich das 
Wesen der Religion (in ihrem bleibenden positiven Sinn) – das 
Bewusstsein oder Gefühl, dass ich Mensch, aber nicht die Ur-
sache des Menschen bin, lebe, aber nicht die Ursache des 
Lebens, sehe, aber nicht die Ursache des Sehens bin. Die Reli-
gion in diesem Sinne aufheben wollen, wäre ebenso unsinnig, als 
wenn man ohne Talent bloss durch seinen Willen und Fleiss sich 
zum Künstler machen wollte. Ohne Talent, und folglich ohne 
Beruf ein Werk beginnen, heisst es ohne Gott beginnen; mit 
Talent es beginnen, heisst es mit Erfolg, heisst es mit Gott 
beginnen.”1 

 
1 Vorlesungen über das Wesen der Religion, S. 407. 



 96 

„Die Religion ist eine K a t e g o r i e  d.h. eine w e s e n t l i c h e  
Fo r m  des menschlichen Geistes, namentlich als Volks-Geistes. 
Die verschiedenen Religionen haben daher einen gemeinschaft-
lichen Grund, und, so verschieden sie der Materie nach sein 
mögen, g e m e i n s c h a f t l i c h e  Gesetze. So verschieden die 
orientalische und okzidentalische Philosophie sind, nicht nur die 
logischen, auch die metaphysischen Gesetze, die Vernunftfor-
men, die allgemeinen Ideen sind doch überall dieselben – daher 
die frappante Aehnlichkeit, daher die Erscheinung, dass selbst 
Termini, die rein willkürlich ersonnene scheinen, wie die scho-
lastische H ä c c e i t a s  sich im Sanskrit vorfinden. So ist es auch 
mit den verschiedenen Religionen. Entweder dürfen wir gar von 
keiner Religion der Heiden reden, oder wir müssen eine Identi-
tät zwischen der heidnischen und christlichen Religion anerken-
nen. Diese Identität ist aber nichts anders als die N a t u r  d e r  
R e l i g i o n  überhaupt. Selbst der Fetischismus trägt noch, 
wenn auch in der grässlichsten Entstellung, als Karikatur die 
Spuren von dem Wesen der Religion an sich, Spuren, die für den 
Denker, um in das geheime Wesen der Religion einzudringen, 
ebenso wichtig sind, als die Zustände der Leidenschaftlichkeit 
und Verrücktheit zur Erkenntnis des psychologischen 
Menschenwesens. Die bei verschiedenen Nationen namentlich 
des Orients sich vorfindenden, den christlichen Vorstellungen 
frappant ähnlichen Vorstellungen sind daher keine Ueberbleib-
sel einer ursprünglichen, h i s t o r i s c h  dagewesenen Religion 
oder Vorbedeutungen der christlichen Religion, sondern aus der 
Natur der Religion, aus ihren innern Gesetzen, aus ihrem We-
sen entsprungene, n o t w e n d i g e , der Religion notwendige Vor-
stellungen. Die Gesetze der Religion sind eben die n o t w e n d i -
g e n  Vorstellungen, den Unterschied, den 



 97 

allerdings wesentlichen Unterschied bildet nur der I n h a l t , der 
bestimmte Gehalt dieser Vorstellungen, der selbst ein irreligiö-
ser, d.i. dem wahren Wesen der Religion widersprechender sein 
kann. Die christliche Religion hat also einen n o t w e n d i g e n  
U r s p r u n g , einen in der Natur der Religion begründeten Ur-
sprung. Sie musste so sein, wie sie ist, wollte sie anders dem 
Wesen der Religion entsprechen. – – – – – 

Sollte euch indes der ... angedeutete Ursprung e u r e r  Religion 
aus der Natur der Religion ... zu despektierlich, zu gemein er-
scheinen, so erinnere ich euch nur an euern Wunderglauben, 
den ihr mit allen andern Völkern gemein habt. Wenn ihr gleich 
viel von der Göttlichkeit und innern Wahrheit der Lehre redet, 
und, wenn ihr so redet, sehr liberal mit den Wundern tut und 
keinen besondern Wert auf sie zu legen scheint, so sieht man 
doch dann, wenn einer n e g a t i v  gegen sie auftritt, an eurer 
Wut über ihn, dass euch allerdings die Wunder etwas sehr 
Positives sind, dass ihr also anders r e d e t  als ihr d e n k t . Wer 
euch nämlich die Mirakel nimmt, der gilt euch für einen Un-
christen. Der Mirakelglaube ist also mit euch verwachsen, iden-
tisch mit dem Christentum. Nun findet sich aber der Mirakel-
glaube in allen Volksreligionen. Nach allen Gesetzen der Wahr-
heit und Vernunft ist daher der Schluss gerechtfertigt: das Mira-
kel ist ein n a t ü r l i c h e s  B e d ü r f n i s , eine Kategorie der 
Volksreligion. Die Wunder des Christentums sind aus demsel-
ben Bedürfnis entsprungen, aus derselben Notwendigkeit, aus 
welcher die Wunder des Heidentums. Der Wunderglaube ist ein 
p s y c h o -logisches Gesetz; die Wunder sind nichts weniger als 
übernatürliche, sie sind sogar g e s e t z -  u n d  n a t u r g e -
m ä s s e  E r s c h e i n u n g e n  d e s  r e l i g i ö s e n  G e i s t e s . 
Wodurch ihr euch von 



 98 

den Heiden unterscheidet, ist nur der Z w e c k , die Qualität, die 
S p e z i e s  eurer Wunder. Wollt ihr euch daher der natürlichen 
Abkunft eurer Religion schämen, so schämt euch vor allem 
eures Wunderglaubens, der einen sehr natürlichen Ursprung 
hat. Wollt ihr mir entgegnen, dass eure Wunder gar nicht in Ver-
gleich zu setzen seien mit den Wundern der Heiden, weil eure 
wahre, ihre Wunder falsche wären, euer Wunderglaube daher 
ein begründeter, der ihrige ein irriger war, so erwidere ich, dass 
die Frage, ob ein Wunder ein wahres oder falsches ist, richtiger 
ob g e s c h e h e n  oder erdichtet – denn Wa h r h e i t  ist kein 
Wunder, auch wenn es geschieht, Wahrheit ist das Gesetz, die 
Vernunft, die Regel, nicht die Exzeption, die Aufhebung des 
Gesetzes, der abnorme Fall – dass diese Frage, sage ich, eine 
ganz untergeordnete und hier gar nicht zur Sache gehörige ist; 
denn wenn auch die Wunder der Heiden nur erdichtete, falsche 
Wunder waren, so war ihnen doch das Wunder, ebenso wie euch, 
ein Bedürfnis, eine n o t w e n d i g e  Vorstellung ihrer Religion. 
Wenn aber der Glaube an die falschen Wunder aus demselben 
Bedürfnisse kommt, aus welchem der eurige, so kommt auch 
umgekehrt euer Wunderglaube aus d e r s e l b e n  Q u e l l e , aus 
welcher der Wunderglaube der Heiden. Eure wahren Wunder 
beruhen auf demselben i n n e r n  G r u nde, auf welchem ihre 
falschen, ihr mögt nun auch noch so sehr eure Wunder 
distinguieren und darauf pochen, dass sie bei euch nur zur 
Bestätigung von Wahrheiten dienen sollen und daher einen 
ganz andern Sinn als bei den Heiden haben. Das Wunder ist 
eine n o t w e n d i g e  Vo r s t e l l u n g  der Religion, a n g e -
s c h a u t  a l s  Fa k t u m , als eine Begebenheit; d e r  G l a u b e  
a n  d a s  Wu n d e r  i s t  d a s  We s e n  d e s  Wu n d e r s . Der 
Glaube bindet sich nicht 



 99 

an die Gesetze der Vernunft und Natur, folglich nicht an die 
Gesetze der historischen Wahrheit und Wirklichkeit. Es ist 
daher ein merkwürdiger Widerspruch in dem Wunderglauben, 
dass er die Sinne als das letzte entscheidendste Zeugnis der 
Gewissheit für sich haben will, während er doch den Sinnen alle 
Wahrheit und Gewissheit abspricht, indem er die 
G e s e t z m ä s s i g k e i t  der Sinnenerscheinung aufhebt, dass er 
mit n a t ü r l i c h e n  Augen U e b e r - , d.h. W i d e r -natürliches 
sehen will, sehen zu können glaubt. Das Wunder ist kein Objekt 
des Sinnes, wie es kein Objekt der Vernunft, des denkenden 
Geistes ist.”1 

„Die Religion2 ist ... das kindliche Wesen des Menschen. Oder: 
in der Religion ist der Mensch ein Kind ... Die Religion hat ihren 
Ursprung, ihre wahre Stellung und Bedeutung nur in der Kind-
heitsperiode der Menschheit, aber die Periode der Kindheit ist 
auch die Periode der Unwissenheit, Unerfahrenheit, Unbildung 
oder Unkultur. Die in späteren Zeiten entstandenen Religionen, 
wie die christliche, die man als neue bezeichnet, waren keine 
wesentlich neue Religionen; sie waren kritische Religionen; sie 
haben die aus den ältesten Zeiten der Menschheit stammenden 
religiösen Vorstellungen nur reformiert, vergeistigt, dem fortge-
schrittenen Standpunkt der Menschheit angepasst. Oder wenn 
wir auch die späteren Religionen als wesentlich neue fassen, so 
ist doch die Periode, wo eine neue Religion entspringt, im Ver-
hältnis zu der späteren Zeit die Periode der Kindheit. Gehen wir 
nur auf das uns nächste, auf die Zeit zurück, wo der Protestan-
tismus entstanden. Welche Unwissenheit, welcher Aberglaube, 
welche Roheit herrschten da- 

 
1 Feuerbach: Pierre Bayle, S. 35 ff. 
2 Im landläufigen Sinne. 



 100 

mals! Welche kindische, rohe, pöbelhafte, abergläubische Vor-
stellungen hatten selbst unsere gotterleuchteten Reformatoren! 
Aber eben deswegen hatten sie auch gar nichts anderes im 
Sinne, als nur eine r e l i g i ö s e  Reformation, ihr ganzes Wesen, 
namentlich Luthers, war nur von dem religiösen Interesse in 
Beschlag genommen. Die Religion entspringt also nur in der 
Nacht der Unwissenheit, der Not, der Mittellosigkeit, der 
Unkultur, in Zuständen, wo eben deswegen die Einbildungskraft 
alle andern Kräfte beherrscht, wo der Mensch in den 
überspanntesten Vorstellungen, den exaltiertesten 
Gemütsbewegungen lebt; aber sie entspringt zugleich aus dem 
Bedürfnis des Menschen nach Licht, nach Bildung oder we-
nigstens nach den Zwecken der Bildung, sie ist selbst nichts 
andres, als die erste, aber selbst noch rohe, pöbelhafte Bildungs-
form des Menschenwesens; daher eben jede Epoche, jeder 
gewichtige Abschnitt in der Kultur der Menschheit mit der Reli-
gion beginnt.”1 ... 

„Alle Künste, alle Wissenschaften oder vielmehr die ersten 
Anfänge, die ersten Elemente derselben, – denn so wie eine 
Kunst, eine Wissenschaft sich entwickelt, vervollkommnet, so 
hört sie auf Religion zu sein, – waren anfänglich Sache der Reli-
gion und ihrer Vertreter, der Priester. So war die Philosophie, die 
Poesie, die Sternkunde, die Politik, die Rechtskunde, wenigstens 
die Entscheidung schwieriger Fälle, die Ermittelung von Schuld 
und Unschuld, ebenso die Arzneikunde einst eine religiöse 
Sache und Angelegenheit.” (271) ... 

„Wir haben an der ägyptischen Heilighaltung der ägyptischen 
Arzneimittel ein deutliches Beispiel, wie die ersten Bildungs- 
und Kulturmittel S a k r a m e n t e  sind.” (272) ... 

 
1 Vorlesungen über das Wesen der Religion, S. 269f. 



 101 

Aber eben weil der Mensch die ersten Heilmittel, die ersten 
Elemente der menschlichen Bildung und Glückseligkeit zu Sak-
ramenten machte, so wurde im Laufe der Entwickelung der 
Menschheit stets die Religion der Gegensatz der eigentlichen 
Bildung, der Hemmschuh der Entwickelung; denn jeder Neue-
rung, jeder Veränderung in der alten hergebrachten Weise, 
jedem Fortschritt setzte sich die Religion feindlich entgegen. 
(273) 

 
Erst dann werden die Menschen wahrhaft moralisch und selig 

werden, wenn sie keinen Gott mehr haben, keine Religion mehr 
bedürfen; denn nur so lange eine Kunst noch unvollkommen, 
noch in den Windeln liegt, bedarf sie des religiösen Schutzes; 
denn eben durch die Religion füllt der Mensch die Mängel seiner 
Bildung aus; nur aus Mangel an universeller Bildung und An-
schauung macht er, wie der ägyptische Priester seine beschränk-
ten Arzneimittel, seine moralischen Heilmittel zu Sakramenten, 
seine beschränkten Vorstellungen zu heiligen Dogmen, die 
Eingebungen seines eigenen Geistes und Gemütes zu Geboten 
und Offenbarungen Gottes. Kurz Religion und Bildung wider-
sprechen sich, obgleich man allerdings die Bildung, insofern als 
die Religion die erste, älteste Kulturform ist, die w a h r e ,  d i e  
v o l l e n d e t e  R e l i g i o n  nennen kann, so dass nur der 
w a h r h a f t  G e b i l d e t e  d e r  w a h r h a f t  R e l i g i ö s e  ist. 
Indes ist dies doch ein Missbrauch der Worte; denn mit dem 
Worte Religion verknüpfen sich immer abergläubische und 
inhumane Vorstellungen; die Religion hat wesentlich der Bil-
dung widerstrebende Elemente in sich, indem sie die Vorstellun-
gen, Gebräuche, Erfindungen, die der Mensch in seiner Kindheit 
machte, auch dem Menschen in seinem Mannesalter noch zu 
Gesetzen machen will. 



 102 

... Und so wie es uns jetzt lächerlich und unbegreiflich ist, wie 
ein Gebot des natürlichen Anstandes1 einst ein religiöses war, so 
wird es einst den Menschen, wenn sie aus dem Zustande unse-
rer Scheinkultur, aus dem Zeitalter der religiösen Barbarei her-
aus sein werden, unbegreiflich vorkommen, dass sie die Gesetze 
der Moral und Menschenliebe, um sie auszuüben, als Gebote 
eines Gottes denken mussten, der sie für das Halten derselben 
belohnt, für das Nichthalten derselben bestraft. (275) 

 
Mit jeder Religion, die auf theologischen Grundlagen beruht, ... 

ist Aberglaube verbunden; aber der Aberglaube ist jeder Grau-
samkeit und Unmenschlichkeit fähig. Man kann sich hier nicht 
mit dem Unterschiede von falscher und wahrer Religion oder 
Religiosität helfen. Die wahre Religion, von welcher man alles 
Schlechte und Grauenhafte weglässt, ist nichts, als die durch 
Bildung, durch Vernunft beschränkte, erleuchtete Religion. Und 
wenn daher Menschen, welche sich zu dieser Religion bekennen, 
die Menschenopfer, die Ketzerverfolgungen, die Hexenverbren-
nungen, die Todesstrafen „armer Sünder” und dergleichen 
Greueltaten theoretisch und praktisch, mit Worten und mit der 
Tat verwerfen, so kommt das nicht auf Rechnung der Religion, 
sondern auf Rechnung ihrer Bildung, ihrer Vernunft, ihrer Gut-
mütigkeit und Menschlichkeit, die sie nun natürlich auch in die 
Religion hineintragen. (277) 

 
Die Religion hat dadurch, dass sie das Unwillkürliche zu etwas 

Willkürlichem, die Kräfte und Produkte der Natur zu Gaben, zu 
Wohltaten macht, welche den Menschen 

 
1 Der Befehl Jahves, dass die Israeliten sich ihrer natürlichen Notdurft an 
einem besonderen Orte, an einem Abtritte, entledigen sollten. 



 103 

zur Dankbarkeit und Verehrung gegen ihre Urheber, die Götter 
verpflichten, den S c h e i n  einer tiefen Humanität und Bildung 
für sich, während die entgegengesetzte Anschauung, welche die 
Güter des Lebens als unfreiwillige Erzeugnisse der Natur 
ansieht und annimmt, den Schein der Unempfindlichkeit und 
Roheit gegen sich hat ... Wir müssen uns aber durch diesen 
religiösen Heiligenschein nicht blenden lassen, sondern viel-
mehr erkennen, dass der Trieb des Menschen, alle 
Naturwirkungen aus einer persönlichen Ursache, die guten aus 
einem guten Willen oder Wesen, die schlimmen aus einem bösen 
Willen oder Wesen, abzuleiten, in dem rohsten Egoismus seinen 
Grund hat, dass nur aus diesem Triebe die religiösen Menschen-
opfer und andere Greuel der Menschengeschichte entsprungen 
sind; denn d e r s e l b e  Trieb, der für das Gute, was er geniesst, 
ein persönliches Wesen zum Danken und Lieben bedarf, der-
selbe bedarf auch für das Ueble, was ihm widerfährt, zum Has-
sen und Erwürgen ein persönliches Wesen, sei es nun ein Jude 
oder ein Ketzer oder ein Zauberer oder eine Hexe. E i n  u n d  
d a s s e l b e  Fe u e r  w a r  e s ,  w e l c h e s  z u m  D a n k e  f ü r  
d i e  G ü t e r  d e r  N a t u r  z u m  H i m m e l  e m p o r l o d e r t e  
u n d  w e l c h e s  z u r  S t r a f e  f ü r  d i e  U e b e l  d e r  N a -
t u r  d i e  K e t z e r,  Z a u b e r e r  u n d  H e x e n  v e r -
b r a n n t e . Ist es daher ein Zeichen von Bildung und Humani-
tät, dem lieben Gott für einen wohltätigen Regen zu danken, so 
ist es auch ein Zeichen von Bildung und Humanität, einen ver-
derblichen Hagelschlag dem Teufel und seinen Genossen aufzu-
bürden. Wo  a l l e s  G u t e  von der g ö t t l i c h e n  G ü t e  her-
kommt, da kommt notwendig auch a l l e s  U e b e l  von der 
t e u f l i s c h e n  B o s h e i t  her. Eines lässt sich nicht vom 
andern absondern. Nun ist es aber offenbar ein Zeichen 



 104 

der tiefsten Roheit, wenn der Mensch die seinem Egoismus 
widersprechenden Naturwirkungen einem bösen Willen schuld 
gibt ... Folglich ist es auch ein Zeichen von Unbildung, von 
Roheit, von Egoismus, von Befangenheit in sich, wenn der 
Mensch die entgegengesetzten, die wohltätigen Naturereignisse 
einem guten oder göttlichen Willen zuschreibt. U n t e r s c h e i -
d u n g : Ich bin nicht Du, Du bist nicht Ich – ist die Grundbedin-
gung, das Grundprinzip aller Bildung und Humanität. Wer aber 
die Naturwirkungen dem Willen zuschreibt, der unterscheidet 
nicht zwischen sich und der Natur, zwischen seinem und ihrem 
Wesen, der verhält sich daher zu ihr auch nicht so, wie er sich 
verhalten soll. Das wahre Verhalten zu einem Gegenstande ist 
das seinem Unterschied von mir, seinem Wesen gemässe; dies 
Verhalten ist allerdings kein religiöses, aber auch kein irreligiö-
ses, wie der gemeine und gelehrte Pöbel sich vorstellt, welcher 
nur den Gegensatz von Glauben und Unglauben, von Religion 
und Irreligion, aber nicht ein Drittes, Höheres über beiden 
kennt. Sei so gut, liebe Erde, sagt der Religiöse, und gib mir eine 
gute Ernte. Die Erde mag wollen oder nicht, sie muss mir 
Früchte geben, sagt der Irreligiöse, der Polyphem; die Erde wird 
mir geben, sagt der wahre, weder religiöse noch irreligiöse 
Mensch, wenn ich ihr gebe, was ihrem Wesen gebührt; sie w i l l  
weder geben, noch m u s s  sie geben – nur das Gezwungene, 
Widerwillige muss – sondern sie wird bloss geben, wenn alle 
Bedingungen auch meinerseits erfüllt sind, unter denen sie 
etwas geben oder vielmehr hervorbringen kann. (408f.) 

 
„Gott ist so, wie ich ihn glaube, wie ich ihn mir einbilde, oder: 

die Beschaffenheit Gottes hängt von der Beschaffenheit meiner 
Einbildungskraft ab. Was aber von der 



 105 

Eigenschaft, gilt auch von dem Dasein Gottes. G l a u b e  i c h , 
dass ein Gott i s t , so i s t  ein Gott, scil. für mich; glaube ich 
n i c h t , dass er ist, so ist auch keiner, scil. für mich. Kurz, ein 
Gott ist ein eingebildetes Wesen, ein Wesen der Phantasie; und 
weil die Phantasie die wesentliche Form oder das Organ der 
Poesie ist, so kann man auch sagen: die R e l i g i o n  i s t  
P o e s i e , ein Gott ist ein poetisches Wesen. 

Wenn man die Religion als Poesie auffasst, so liegt die Folge-
rung nahe, dass, wer die Religion aufhebt, d.h. in ihre Grundbe-
standteile auflöst, auch die Poesie, die Kunst überhaupt aufhebt. 
In der Tat hat man diese Folgerung aus meinen Aufklärungen 
über das Wesen der Religion gezogen, und daher die Hände über 
den Kopf zusammengeschlagen vor Entsetzen über die gräss-
liche Verödung, die in das Menschenleben durch diese Lehre 
gebracht würde, da sie allen poetischen Schwung der Mensch-
heit raube, mit der Religion auch die Poesie zerstöre.1 Aber ich 
wäre der Tollheit, dem Wahnsinn verfallen, wenn ich die Reli-
gion in d e m  Sinne aufheben wollte, als meine Gegner mir 
schuld geben. Ich hebe nicht die Religion 

 
1 Gottfried Keller, der im Revolutionsjahr 1848 in Heidelberg zu Füssen 
Feuerbachs gesessen und seine dreissig Vorlesungen über das Wesen der 
Religion gehört hat, bekannte später, dass ihm Feuerbach für seine neue 
Entwickelung weit wichtiger geworden sei als alle übrigen Beziehungen. 
„Wie trivial”, schreibt er, „erscheint mir gegenwärtig die Meinung, dass 
mit dem Aufgeben der sogenannten religiösen Ideen alle Poesie und 
erhöhte Stimmung aus der Welt verschwinde. Im Gegenteil: Die Welt ist 
mir unendlich schöner und tiefer geworden, das Leben wertvoller und 
intensiver, der Tod ernster und bedenklicher und fordert mich nun erst mit 
aller Macht auf, meine Aufgabe zu erfüllen und mein Bewusstsein zu 
reinigen und zu befriedigen, da ich keine Aussicht habe, das Versäumte in 
irgend einem Winkel der Welt nachzuholen.” (vergl. Gottfr. Kellers Leben, 
Briefe und Tagebücher, herausgeg. v. Jakob Bächtold, Bd. I. S. 362, u. Bd. 
II. S. 168, zitiert nach Heinrich Schmidts Einleitung zur Volksausgabe von 
Feuerbachs: Das Wesen der Religion, 30 Vorlesungen, Leipzig, Kröner 
1908.) 



 106 

auf, nicht die subjektiven, d.i. menschlichen Elemente und 
Gründe der Religion, nicht Gefühl und Phantasie, nicht den 
Drang, sein eigenes Inneres zu vergegenständlichen und zu per-
sonifizieren, was ja schon in der Natur der Sprache und des Af-
fekts liegt, nicht das Bedürfnis, die Natur, aber auf eine ihrem 
Wesen, wie es uns vermittelst der Naturwissenschaft bekannt 
geworden ist, entsprechende Weise zu vermenschlichen, zu 
einem Gegenstand religions-philosophisch poetischer Anschau-
ung zu machen. Ich hebe nur den Gegenstand der Religion, oder 
vielmehr der bisherigen Religion auf; ich will nur, dass der 
Mensch nicht mehr sein Herz an Dinge hänge, die nicht mehr 
seinem Wesen und Bedürfnis entsprechen, die er folglich nur im 
Widerspruch mit sich glauben und verehren kann. Es gibt aller-
dings viele Menschen, bei denen sich die Poesie, die Phantasie 
nur an Gegenstände der überlieferten Religion anknüpft, denen 
man daher mit diesen Gegenständen auch alle Phantasie 
nimmt. Aber viele sind noch nicht alle, und was für viele 
notwendig, ist deswegen noch nicht an sich notwendig. Liefert 
uns denn aber nicht das menschliche Leben, nicht die 
Geschichte, nicht die Natur Stoff genug zur Poesie? Hat die 
Malerei keinen Stoff mehr, wenn sie nicht mehr die Gegen-
stände der christlichen Religion zu ihren Stoffen nimmt? Ich 
hebe so wenig die Kunst, die Poesie, die Phantasie auf, dass ich 
vielmehr die Religion nur i n s o f e r n  aufhebe, als sie n i c h t  
Poesie, als sie gemeine Prosa ist. Damit kommen wir sogleich 
auf eine wesentliche Beschränkung des Satzes: die Religion ist 
Poesie. Ja, sie ist es; aber mit dem Unterschiede von der Poesie, 
von der Kunst überhaupt, dass die Kunst ihre Geschöpfe für 
nichts andres ausgibt, als sie sind, für Geschöpfe der Kunst; die 
Religion aber ihre eingebildeten Wesen für w i r k l i c h e  



 107 

Wesen ausgibt. Die Kunst mutet mir nicht zu, dass ich diese 
Landschaft für eine wirkliche Gegend, dieses Bild des Menschen 
für den wirklichen Menschen selbst halten soll, aber die Reli-
gion mutet mir zu, dass ich dieses Bild für ein wirkliches Wesen 
halten soll.” (232f.) 

 
„Ich habe behauptet, dass die Einbildungskraft das wesent-

liche Organ der Religion ist, dass ein Gott ein eingebildetes, 
bildliches Wesen, und zwar ein Bild des Menschen ist, dass auch 
die Naturgegenstände, wenn sie religiös angeschaut werden, 
menschenähnliche Wesen, eben deswegen Bilder des Menschen 
sind, dass auch der geistige Gott der Christen nur ein durch die 
Einbildungskraft des Menschen erzeugtes, ausser den Menschen 
hinausgesetztes, als ein selbständiges, wirkliches Wesen vorge-
stelltes Bild des Menschenwesens ist, dass also die Gegenstände 
der Religion, natürlich s o ,  w i e  sie ihr Gegenstand sind, nicht 
ausser der Einbildungskraft existieren. Gegen diese Behaup-
tung haben die Gläubigen, insbesondere die Theologen entsetz-
lich deklamiert und ausgerufen: wie ist’s möglich, dass das eine 
blosse Einbildung sei, was Millionen soviel Trost gewährt hat, 
dem Millionen selbst ihr Leben aufgeopfert haben? Aber das ist 
gar kein Beweis für die Wirklichkeit und Wahrheit dieser 
Gegenstände. Die Heiden haben ihre Götter ebenso gut für wirk-
liche Wesen gehalten, haben ihnen Hekatomben von Stieren, 
haben ihnen sogar das Leben, sei es nun ihr eigenes, oder das 
anderer Menschen aufgeopfert, und doch gestehen jetzt die 
Christen, dass diese Götter nur selbstgeschaffene, eingebildete 
Wesen waren. Was die Gegenwart für Wirklichkeit hält, das 
erkennt die Zukunft für Phantasie, für Einbildung. Es wird eine 
Zeit kommen, wo es ebenso allgemein anerkannt sein wird, dass 
die Gegenstände der christlichen Religion nur Einbildung 
waren, 



 108 

als es jetzt allgemein von den Göttern des Heidentums aner-
kannt ist. Es ist nur der Egoismus des Menschen, dass er seinen 
Gott für den wahren, die Götter anderer Völker für eingebildete 
Wesen hält.” (250f.) 

„Eine positive Religion ist nichts andres als eine w e l t l i c h e  
Religion, sie kann daher auch nichts andres von sich erwarten 
als weltliche Wirkungen; sie kann sich nicht einbilden, dass sie 
höher steht als die Gesetze der Notwendigkeit, dass sie nicht 
unterworfen ist dem Schicksal alles Positiven; sie kann nicht 
ausweichen der Macht der Gewohnheit und ihren unvermeid-
lichen Folgen, nicht verhüten, dass nicht die Religion eine 
gewöhnliche Sache, das Heilige ein Gewohntes, und das 
Gewohnte zuletzt nur deswegen, weil es ein Gewohntes, ein 
Heiliges wird, nicht bewirken, dass nicht das blosse Z e i c h e n  
der Religion zur Sache wird, der Schein für das Wesen gilt, nicht 
verhüten, dass nicht die vermeintliche Macht der Religion 
nichts anders ist, als die M a c h t  d e r  M e i n u n g . Nein! sie 
kann es nicht. Was war die Macht der katholischen Kirche, was 
die Macht der protestantischen Orthodoxie? Täuschet euch 
nicht! nicht die Macht des Glaubens, sondern die von ihr 
u n t e r s c h i e d n e  M a c h t  d e r  M e i n u n g . Die positive 
Religion wird zur Sitte, zu einer Sache, an die sich die mäch-
tigsten, weil unbewusst wirkenden Vorstellungen von Ehre und 
Schande, von Schicklichkeit und Unschicklichkeit anknüpfen. 
Das H o n n i  s o i t  q u i  m a l  y  p e n s e  war auch das Motto 
des Glaubens und dieses Motto seine Kraft. Wer abwich von dem 
allgemein angenommenen Glauben, war ehrlos, infam, vogelfrei. 
Während die Religion die sittlichen Mächte von sich abhängig 
machen will, mit vornehmer Miene auf die Pflichten der Bürger-
lichkeit, Menschlichkeit, Moralität herabsieht, verdankt 



 109 

sie vielmehr ihre Geltung, ihren Halt, ihre Kraft nur der mora-
lischen Macht der Meinung. Es ist Täuschung, die Religion für 
die oberste Macht zu halten, welche die Staaten zusammenhält. 
Es ist eine höhere Macht, welche die Religion stützt und trägt. 

Die wegen ihrer Religiosität, wegen ihres festen Glaubens 
gepriesenen Zeiten waren die Zeiten, wo ü b e r h a u p t  jede 
Abweichung von der hergebrachten Regel in üblem Gerüche 
stand, wo sich mit jedem, der eine Veränderung wagte, der 
Begriff eines leichtsinnigen, eigenmächtigen, unzufriedenen, 
aufrührerischen, frivolen, undankbaren, seinen Vätern untreuen 
Menschen verband, wo jede Verbesserung eine Störung der 
guten Ordnung war ... Aber nicht die Religion war die Macht 
und der Grund der Beschaffenheit jener Zeiten, sondern die 
Macht des Altvätertums; die Macht der Religion war nur eine 
besondere Erscheinung von dieser. 

Wenn daher eine positive Religion gut auf den Menschen 
wirkt, sittliche Folgen hat, Leidenschaften zügelt, kurz n i c h t  
das wird, was wir sagten, dass eine positive Religion wird, so ist 
das zufällig; die Ursache ist nicht sie, sondern d e r  M e n s c h , 
der durch seine individuelle sittliche Kraft oder durch die Macht 
des Guten, wie sie sich ihm durch das Gewissen oder die freie 
Intelligenz offenbart, die Religion beherrscht und gegen das 
Schicksal jeder positiven Religion sich stemmt; dass sie aber 
schlecht oder gar nicht wirkt, dass sie die Leidenschaften unbe-
wältigt lässt oder selbst die Quelle unsittlicher Handlungen, 
kurz das wird, was wir sagten, dass eine positive Religion wird, 
das ist notwendig, d.h. ist eine Offenbarung ihrer Natur.”1 

 
1 Feuerbach: Pierre Bayle, S. 61-63. 



 110 

„Man kann ... in einer gewissen Sphäre ein gebildeter und 
gescheiter Mann sein, und doch auf dem Gebiet der Religion 
dem törichtsten Aberglauben unterworfen sein. Wir finden die-
sen Widerspruch besonders im Beginne der neueren Zeit. Die 
Reformatoren der Philosophie und Wissenschaften überhaupt 
waren Freigeister und Abergläubige zugleich; sie lebten in dem 
unseligen Zwiespalt zwischen Staat und Kirche, Weltlichem und 
Geistlichem, Menschlichem und Göttlichem. Das sogenannte 
Weltliche unterwarfen sie ihrer Kritik; in kirchlichen und 
religiösen Dingen aber waren sie so gläubig, wie die Kinder und 
Weiber, unterwarfen sie demütig ihre Vernunft den unsin-
nigsten, phantastischsten Vorstellungen und Glaubensartikeln. 
Der Grund dieser widerwärtigen Erscheinung ist leicht zu 
erklären. Die Religion heiligt ihre Vorstellungen und Gebräuche, 
macht von ihnen das Heil der Menschen abhängig, dringt sie 
dem Menschen als Gewissenssache auf. So vererben sie sich 
unverändert und unangetastet von Geschlecht zu Geschlecht 
fort. – – –  

Während daher in allen andern Stücken der Mensch fortge-
schritten ist, bleibt er in der Religion stockblind und stockdumm 
auf dem alten Flecke stehen. Die religiösen Einrichtungen, 
Gebräuche und Glaubensartikel bestehen noch als heilig fort, 
wenn sie gleich mit der fortgeschrittenen Vernunft und dem ver-
edelten Gefühle des Menschen im schreiendsten Widerspruche 
stehen, wenn selbst längst der ursprüngliche Grund und Sinn 
dieser Einrichtungen und Vorstellungen gar nicht mehr bekannt 
ist. Auch wir leben noch in diesem widerwärtigen Widerspruch 
zwischen Religion und Bildung; auch unsere religiösen Lehren 
und Gebräuche stehen im grössten Gegensatze zu unserem 
gegenwärtigen geistigen und materiellen Standpunkt; aber die-
sen hässlichen und grundverderblichen 



 111 

Widerspruch aufzuheben, das ist eben unsre Aufgabe jetzt. Die 
Aufhebung dieses Widerspruchs ist die unerlässliche Bedingung 
der Wiedergeburt der Menschheit, die einzige Bedingung einer, 
sozusagen neuen Menschheit und neuen Zeit. Ohne sie sind alle 
politischen und sozialen Reformen eitel und nichtig. Eine neue 
Zeit bedarf auch einer neuen Anschauung und Ueberzeugung 
von den ersten Elementen und Gründen der menschlichen 
Existenz, wenn wir das Wort Religion beibehalten wollen, – 
einer n e u e n  R e l i g i o n ! ”1 

„Die wahre Freiheit ist nur da, wo der Mensch auch religiös 
frei ist; die wahre Bildung nur da, wo der Mensch seiner religiö-
sen Vorurteile und Einbildungen Herr geworden ist. Das Ziel 
des Staats kann aber kein anderes sein, als wahre, vollkommene 
Menschen – vollkommen freilich nicht im Sinne der Phantastik 
– zu bilden; ein Staat daher, dessen Bürger bei freien politischen 
Instituten religiös unfrei sind, kann kein wahrhaft menschlicher 
und freier Staat sein. (281) 

 
...Der vernünftige und naturgemässe Glückseligkeitstrieb geht 

nicht über das Wesen des Menschen, über das Wesen dieses 
Lebens dieser Erde hinaus; er will nur die Uebel, die Beschrän-
kungen aufheben, die wirklich aufzuheben, die nicht notwendig 
sind, nicht zum Wesen des Lebens gehören (363) ... 

A n  d i e  S t e l l e  d e r  G o t t h e i t ,  i n  w e l c h e r  s i c h  
n u r  d i e  g r u n d l o s e n  l u x u r i ö s e n  W ü n s c h e  d e s  
M e n s c h e n  e r f ü l l e n ,  h a b e n  w i r  d a h e r  d i e  
m e n s c h l i c h e  G a t t u n g  o d e r  N a t u r,  a n  d i e  S t e l l e  
d e r  R e l i g i o n  d i e  B i l d u n g ,  a n  d i e  S t e l l e  d e s  
J e n s e i t s  ü b e r  u n -  

 
1 Vorlesungen über das Wesen der Religion, S. 278f. 



 112 

s e r m  G r a b e  i m  H i m m e l  d a s  J e n s e i t s  ü b e r  
u n s e r m  G r a b e  a u f  E r d e n ,  d i e  g e s c h i c h t l i c h e  
Z u k u n f t ,  d i e  Z u k u n f t  d e r  M e n s c h h e i t  z u  s e t -
z e n .  D a s  C h r i s t e n t u m  h a t  s i c h  d i e  E r f ü l l u n g  
d e r  u n e r f ü l l b a r e n  W ü n s c h e  d e s  M e n s c h e n  z u m  
Z i e l  g e s e t z t ,  a b e r  e b e n d e s w e g e n  d i e  e r r e i c h b a -
r e n  W ü n s c h e  d e s  M e n s c h e n  a u s s e r  a c h t  g e l a s -
s e n ;  e s  h a t  d e n  M e n s c h e n  d u r c h  d i e  Ve r h e i s -
s u n g  d e s  e w i g e n  L e b e n s  u m  d a s  z e i t l i c h e  
L e b e n ,  d u r c h  d a s  Ve r t r a u e n  a u f  G o t t e s  H i l f e  
u m  d a s  Ve r t r a u e n  z u  s e i n e n  e i g e n e n  K r ä f t e n ,  
d u r c h  d e n  G l a u b e n  a n  e i n  b e s s e r e s  L e b e n  i m  
H i m m e l  u m  d e n  G l a u b e n  a n  e i n  b e s s e r e s  
L e b e n  a u f  E r d e n  u n d  d a s  B e s t r e b e n ,  e i n  s o l -
c h e s  z u  v e r w i r k l i c h e n ,  g e b r a c h t .  D a s  
C h r i s t e n t u m  h a t  d e m  M e n s c h e n  g e g e b e n ,  w a s  
e r  i n  s e i n e r  E i n b i l d u n g  w ü n s c h t ,  a b e r  e b e n  
d e s w e g e n  n i c h t  g e g e b e n ,  w a s  e r  i n  Wa h r h e i t  
u n d  W i r k l i c h k e i t  v e r l a n g t  u n d  w ü n s c h t . ”  (364f.) 

 
„Wenn wir nicht ein besseres Leben g l a u b e n , sondern wol-

len, aber nicht vereinzelt, sondern mit vereinigten Kräften wol-
len, so werden wir auch ein besseres Leben s c h a f f e n , so wer-
den wir wenigstens die krassen, himmelschreienden, 
herzzerreissenden Ungerechtigkeiten und Uebelstände, an 
denen bisher die Menschheit litt, beseitigen. Aber um dieses zu 
wollen und zu bewirken, müssen wir an die Stelle der Gottes-
liebe die Menschenliebe als die einzige, wahre Religion setzen, 
an die Stelle des Gottesglaubens den Glauben des Menschen an 
sich, an seine Kraft, den Glauben, dass das Schicksal der 



 113 

Menschheit nicht von einem Wesen ausser oder über ihr, son-
dern von ihr selbst abhängt, dass der einzige Teufel des Men-
schen der Mensch, der rohe, abergläubische, selbstsüchtige, böse 
Mensch, aber auch der einzige Gott des Menschen der Mensch 
selbst ist.” (369f.) 

 
 

III. 
P.  J e n s e n :1 
 
„... das Hauptresultat dieses Kapitels und dieses Buches ist, 

dass wenigstens so gut wie die g a n z e  e v a n g e l i s c h e  G e -
s c h i c h t e  r e i n  s a g e n h a f t  ist, und dass kein Grund vor-
liegt, i r g e n d  e t w a s  v o n  J e s u s  ( ! )  E r z ä h l t e s  f ü r  
g e s c h i c h t l i c h  zu halten. An dieser U n g e s c h i c h t l i c h -
k e i t  nimmt nun aber, ebenso gut wie die Namen Elisabeth, 
Lazarus, Maria für die Schwester der Martha, der Name dieser 
selbst, der des Judas und wohl auch der des Andreas, sogar der 
N a m e  J e s u s  für den Träger der evangelischen Sage teil, so 
dass ein wunderbarer Zufall gewaltet haben müsste, falls doch 
ein uns im übrigen gänzlich unbekannter Mann Namens Jesus 
als Stifter unserer Religion gelebt haben sollte.” (S. 1024) 

 
„Denn die moderne Theologie führt die Reden bei Markus, 

ebenso wie bei Matthäus und Lukas, wenigstens in der Haupt-
sache auf denselben Mann zurück, der das Leben Jesu gelebt 
haben soll. Nun aber hat ein solcher Mann nie existiert. Also 
h ä n g e n  jetzt die synoptischen R e d e n  J e s u  gänzlich in der 
L u f t , stammen 

 
1 Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur. I. Bd., Strassburg 1906.- 
Vergl. auch: „Moses, Jesus, Paulus; Drei Sagenvarianten des babylonischen 
Gottmenschen Gilgamesch”, vom gleichen Verfasser; Frankfurt a. M. 1909, 
Neuer Frankf. Verl. 1,25 M. 



 114 

von einem u n b e k a n n t e n  M a n n e , aus zum mindesten 
n i c h t  g e n a u  b e k a n n t e r  Z e i t  und aus u n b e k a n n t e r  
G e g e n d . Ja, wer bürgt uns jetzt noch dafür, dass sie we-
nigstens in der Hauptsache auf einen Mann zurückzuführen 
sind, und dass ihre von den Theologen behauptete Homogenität, 
wenigstens in der Hauptsache, sich nicht lediglich von einem 
Sammler herschreibt. 

Ein Jesus mit einer Geschichte, wie sie in den Evangelien 
erzählt wird, und als Urheber der darin mitgeteilten Reden hat 
also nie gelebt, es gibt demnach auch keine geschichtliche Tradi-
tion von ihm. Daraus erhellt, dass trotz Papias, ein Schlagwort, 
wie „p e t r i n i s c h e  U e b e r l i e f e r u n g ”, wenigstens in seiner 
herkömmlichen Bedeutung, in Zukunft aus der Terminologie der 
neutestamentlichen Philologie zu verschwinden haben wird, und 
ebenso der Terminus „j o h a n n e i s c h e  U e b e r l i e f e r u n g ”.” 
(S. 1026f.) 

 
„Ja, Jesus von Nazareth, an den, als an Gottes Sohn und den 

Erlöser der Welt, w e n i g s t e n s  seit bald zwei Jahrtausenden, 
aber vielleicht schon viel länger, eine Christenheit glaubt, und 
in dem auch die fortgeschrittenste Wissenschaft unserer Tage 
wenigstens noch einen grossen Menschen sieht, der einmal als 
ein hohes Vorbild auf Erden wandelte und starb, d i e s e r  Jesus 
hat niemals auf Erden gewandelt, ist niemals auf Erden gestor-
ben, weil er ja N i c h t s  wie ein israelitischer G i l g a m e s c h  
ist, Nichts wie ein Seitenstück zu Abraham, zu Moses und zu 
unzähligen andern Gestalten der Sage. Wie einst die Babylonier 
in ihrem Gilgamesch, so verehrt daher die Christenheit in ihrem 
Jesus – zur Hälfte – eine im Nebel verschwindende, für das 
Menschenauge e r l ö s c h e n d e  S o n n e , unsre grosse herrliche 
Sonne näm- 



 115 

lich, und dieselbe Sonne, die schon vor vielen Jahrtausenden in 
glühender Pracht und lebendiger Majestät am b a b y l o n i -
s c h e n  H i m m e l  auf- und unterging und König und Volk im 
b a b y l o n i s c h e n  L a n d e  zu anbetender Verehrung und 
dankbarem Dienste zwang. Wir, die Kinder einer vielgepriese-
nen Zeit wunderbarer Kulturerrungenschaften, die wir wohl 
gerne mit mitleidigem Lächeln auf Glaube und Sitte von Völ-
kern der Vorzeit sehn, wir d i e n e n  in unsern Domen und 
Gebetshäusern, unsern Kirchen und Schulen, in Palast und 
Hütte, einem b a b y l o n i s c h e n  G o t t e ,  b a b y l o n i s c h e n  
G ö t t e r n ! Ja, wir, ein grosses mächtiges Kulturvolk d e u t -
s c h e r  Brüder, wir zerreissen einander selbst im Kampf wegen 
des Flitterstaats, den man diesem f r e m d e n  Gotte umgehängt 
hat; wir unterbinden die Quellen unsrer Volkskraft, weil in 
R o m  ein Mann auf dem Throne sitzt, der durch M e n s c h e n -
w a h n  und M e n s c h e n w i l l k ü r  der Statthalter dieses 
b a b y l o n i s c h e n  S o n n e n g o t t e s  ist!” (S. 1029f.) 

 
 

ANHANG ZUM II. KAPITEL 
 

G l a u b e n s b e k e n n t n i s .  
Wir haben keinen  
Lieben Vater im Himmel. 
Sei mit dir im Reinen! 
Man muss aushalten im Weltgetümmel 
Auch ohne das. 
Was ich alles las 
Bei gläubigen Philosophen, 
Lockt keinen Hund vom Ofen. 
Wär’ Einer droben in Wolkenhöhn, 
Und würde das Schauspiel mit ansehn, 



 116 

Wie mitleidslos, wie teuflisch wild 
Tier gegen Tier und Menschenbild, 
Mensch gegen Tier und Menschenbild, 
Wütet mit Zahn, mit Gift und Stahl 
Mit ausgesonnener Folterqual, 
Sein Vaterherz würd’ es nicht ertragen, 
Mit Donnerkeilen würd’ er dreinschlagen, 
Mit tausend heiligen Donnerwettern 
Würd’ er die Henkerknechte zerschmettern. 
 
Meint ihr, er werde in andern Welten 
Hintennach Bös und Gut vergelten, 
Ein grausam hingemordetes Leben 
Zur Vergütung in seinen Himmel heben? 
O, wenn sie erwachten in anderen Fluren 
Die zu Tod gemarterten Kreaturen: 
„Ich danke!” würden sie sagen, 
„Möchte’ es nicht noch einmal wagen, 
Es ist überstanden. Es ist geschehen. 
Schliess mir die Augen, mag nichts mehr sehen. 
Leben ist Leben. Wo irgend Leben 
Wird es auch eine Natur wieder geben, 
Und in der Natur ist kein Erbarmen, 
Da werden auch wieder Menschen sein, 
Die könnten, wie dazumal, mich umarmen – 
O leg ins Grab mich wieder hinein!” 
 
Wer aber lebt, muss es klar sich sagen: 
Durch dies Leben sich durchzuschlagen, 
Das will ein Stück Roheit. 
Wohl dir, wenn du das hast erfahren, 
Und kannst dir dennoch retten und wahren 
Der Seele Hoheit. 
In Seelen, die das Leben aushalten 



 117 

Und Mitleid üben und menschlich walten, 
Mit vereinten Waffen 
Wirken und schaffen, 
Trotz Hohn und Spott, 
Da ist Gott. 
 

F r i e d r i c h  T h e o d o r  V i s c h e r.  
 
 

ANHANG ZUM IV. KAPITEL 
 

a )  U r t e i l  e i n e s  I t a l i e n e r s  ü b e r  d i e  F r ü c h t e  d e r  
P a p s t k i r c h e :  

G u a r d a t e  a l l e  n a z i o n i  c a t t o l i c h e ,  e  
c o m p r e n d e t e c i  p u r e  l e  o r t o d o s s e ,  c h e  s o n o  l o  
s t e s s o  o  p e g g i o ;  e s s e  f r a  t u t t e ,  s o n o  l e  p i ù  
p o v e r e ,  l e  p i ù  i n f e l i c i  e  l e  m e n o  p r o g r e d i t e  e  
t a n t o  p i ù ,  q u a n t o  m a g g i o r i  s o n o  s t a t i  e  s o n o  i l  
p r e d o m i n i o  e  l ’ i n f l u e n z a  d e l  p r e t e  s u  q u e l  
p o p o l o  e  s u l l a  s u a  e d u c a z i o n e .  D o v e  c ’ è  
c a t t o l i c e s i m o ,  c ’ è  i g n o r a n z a ,  m i s e r i a  e  a v v i l i -
m e n t o  ,  e d  i n  p r o p o r z i o n e  d i r e t t a  d e l  g r a d o  d i  
q u e s t a  i n f l u e n z a .  E  n o n  è  c h e  q u a n d o  h a n n o  
s c o s s o  q u e s t a  c a p p a  d i  p i o m b o ,  c h e  l i  c o m p r i -
m e v a  e  l i  r e n d e v a  t a r d i ,  c h e  h a n  c o m i n c i a t o  a  
v e d e r e  u n  p o c o  d i  b e n e  e  d i v e n i r  q u a l c h e  
c o s a . ”  

(C. Romano d’Azzi: U n  v a s t o  i n g a n n o ,  L a  r i s u r -
r e z i o n e  d e i  M o r t i , S. 19.) 

 
b )  E i n  „ S c h u t z e n g e l b r i e f ” . (Zu S. 53) 

„Von der Würde des katholischen Priesters. 
Keine menschliche Zunge ist imstande, die erhabene 



 118 

Würde eines katholischen Priesters zu schildern. S i e  ü b e r -
r a g t  d i e  H o h e i t  d e r  K a i s e r  u n d  K ö n i g e ,  j a  
s e l b s t  d i e  M a j e s t ä t  d e r  e r h a b e n s t e n  H i m m e l s -
f ü r s t e n . Die Engel sind Boten Gottes, die Machthaber dieser 
Welt Gottes Stellvertreter in irdischen Dingen. H o c h  ü b e r  
b e i d e n  s t e h e n  d i e  P r i e s t e r, denn sie sind Gottes Stell-
vertreter in Sachen des ewigen Heiles. Ihre Würde ist darum 
g ö t t l i c h  zu nennen. Die allerseligste Jungfrau Maria hat 
nicht solche Macht, denn sie kann nicht die allerkleinste Sünde 
vergeben; der Priester aber kann die himmelschreiendsten Sün-
den mit einem Worte austilgen – er ist darum der Vater seiner 
Gemeinde, der grösste Wohltäter des Volkes. Was folgt daraus? 
Schreibt der Katechismus den Kindern schon Liebe, Gehorsam 
und Ehrfurcht gegen die Eltern vor, in wieviel höherem Masse 
gebührt sie dann dem Priester, dessen Würde und Wohltaten 
unermesslich grösser sind als die der leiblichen Eltern! D a r u m  
d a r f s t  d u  n i e  d e s  P r i e s t e r s  R u f  v e r l e t z e n  
d u r c h  R e d e n  ü b e r  s e i n e  e t w a i g e n  S c h w ä c h e n  –  
F l u c h  s o l c h e n  L i p p e n ,  d i e  e i n e  h e i m l i c h e  
S ü n d e  d e s  P r i e s t e r s  a n s  L i c h t  z i e h e n  o d e r  
a u c h  s e l b s t  e i n  s c h w e r e s  A e r g e r n i s  d e s s e l b e n  
a n d e r e n  m i t t e i l e n !  Hingegen sorgt gut für sein leibliches 
Wohl, seid pünktlich im Zahlen der Gebühren und Lasten! Was 
ihr ihm vorenthaltet, das verweigert ihr Gott selbst, dessen 
Stellvertreter er ist.”1 

Ein sauberer Stellvertreter Gottes! Kann man das Volk ärger 
betrügen? 

 
1 Erschienen im Auerschen Verlage zu Donauwörth und in 
Hunderttausenden von Exemplaren im katholischen Volke verbreitet. Mit 
bischöflicher Approbation. 



 119 

 

ANHANG ZUM SCHLUSSKAPITEL 
 
E i n  P r i e s t e r b e k e n n t n i s .  ( Z u  S .  8 6 )  
 
(Aus: Das Freie Wort, 9. Jahrg. No. 7, S. 288.) 
„Gelegentich der vielen Austritte katholischer Priester aus 

ihrer Kirche in der heutigen Zeit dürfte das folgende Dokument 
interessieren. Es ist enthalten in den „O e u v r e s  p o s t h u -
m e s ” von B. Gilson, erschienen 1904 bei Marnix in Brüssel. Der 
Verfasser (1796-1879) ist der Kanonikus Gilson aus Namür, ehe-
maliger Stadtdechant von Bouillon und früherer Regens des 
Seminars von Floreffe. Von 1838 an hatte er mehreremale sei-
nem Bischöfe, Mgr. Detreville von Namür, geschrieben, er sei 
nicht mehr gläubig und bitte von seinen priesterlichen Funktio-
nen entbunden zu werden. Der Bischof antwortete ihm, er möge 
nur ruhig Priester bleiben. Gilson starb auch in seinem Unglau-
ben, ohne dass ein äusserlicher Bruch mit seiner Kirche stattge-
funden hätte. In seinen O e u v r e s  p o s t h u m e s  erzählt er 
aber, es sei ihm Gewissenspflicht, zu bekennen, dass er seit sei-
nem vierzigsten Jahre nicht mehr an die Dogmen seiner Kirche 
geglaubt habe. In diesem Glaubensbekenntnis ist folgender Pas-
sus (vom 8. Nov. 1869) interessant: „Tausende gebildeter 
Priester glauben nicht mehr an die unfehlbare katholische Kir-
che. Einer der höchsten und ehrwürdigsten Kirchenfürsten hat 
mir versichert, dass in Paris zwei Drittel der Priester nicht 
mehr an die Transsubstantiation und an die Hölle glauben. Ich 
habe deren persönlich gekannt, welche die geweihten Hostien 
zum Briefzukleben verwandten. Wenn die Völker einmal erfah-
ren werden, wie viele gebildete Priester nicht mehr gläubig sind, 
dann ist es aus mit der Herrschaft des Kle- 



 120 

rus. Aber wann wird man die geheimsten Gedanken der Priester 
aller Religionen erfahren? Der Makel der Apostasie, die finan-
zielle Frage und ein Rest religiöser alteingewurzelter Angst 
werden sie zum Schweigen bringen. Wer wird diese armen und 
unglücklichen Priester aus ihrer bedauernswerten Knechtschaft 
befreien? Sie verdienen Mitleid und keine Verachtung.” (O e u v -
r e s  p o s t h u m e s  d e  G i l s o n  1904. S. 51f.) 

Vergl. ferner das Kapitel: „Der Priester” (in Spanien) in dem 
Buche des Padre Don Jose Ferrandiz: „Das heutige Spanien 
unter dem Joch des Papsttums”, (vergl. bibliograph. Anhang) 
namentlich S. 125 und 128. (Abgedruckt auch in Jahrg. 9, No. 8 
des Freien Worts.) – Was wir dort aus einwandfreier Quelle zu 
lesen bekommen, bestätigt Gilsons Behauptung auf wahrhaft 
niederschmetternde und für uns Europäer beschämende Weise. 

 
 

BIBLIOGRAPHIE1 
 

Aigner, E.: Ein Fall von Wunderheilung Lourdes. 1908, Neuer 
Frankfurter Verlag. M. 0,50. 

Antwort der französ. Katholiken an den Papst. Jena 1908, 
Diederichs. M. 1,00. 

Bodewig, Hartm.: Geistliche Wahlbeeinflussungen, München 
1909, Lehmann, M. 3,00. 

Bourrier, A.: Warum wir austraten? Bekenntnisse frei 
gewordener französ. Priester 1895 – 1904. München, 
Lehmann. M. 3,00. 

Brown, E. : Fasciculus rerum expetendarum et fugiendarum, 
London 1689. 

 
1 Vergl. auch die Literaturangaben bei Panizza: Der teutsche Michel und 
der römische Papst. 



 121 

Büchner, Ludwig: Zwei gekrönte Freidenker. (Friedrich der 
Grosse und Kaiser Akbar.) Ein Bild aus der Vergangenheit 
als Spiegel für die Gegenwart. Dem deutschen Volke 
gewidmet. Leipzig, 1890, Th. Thomas. M. 1,50. 

Corvin, Pfaffenspiegel, Histor. Denkmale des Fanatismus in der 
römisch-katholischen Kirche. 

Das freie Wort, Frankfurter Halbmonatsschrift für Fortschritt 
auf allen Gebieten des geistigen Lebens, herausgeg. v. M. 
Saenger, Neuer Frankf. Verl., seit 1901. Vierteljährl. M. 2. 
Seit 1907 mit Beiblatt: „Der Dissident”. Enthält in jeder 
Nummer einen Druckbogen der „Bibliothek der Aufklärung”. 

Der Freidenker, Zeitschr. des deutschen Freidenkerbundes. 
Quartalspreis M. 1,10. 

Der Monismus, Zeitschr. für einheitl. Weltanschauung und 
Kulturpolitik. Berlin, Verlag d. Deutschen Monistenbundes. 
Halbjährl. M. 1,50. 

Drews, A.: Die Christusmythe, Jena, Diederichs, 1909, M. 2,00. 
Drews, A.: Die Petruslegende, ein Beitrag zur Mythologie des 

Christentums. Neuer Frankf. Verl. 1910. M. 1,00. 
Dubois, P. Le Croyant détrompé ou preuves évidentes de la 

fausseté et de l’absurdité du Christianisme et de sa funeste 
influence dans la societé. Paris, Fournier 1835. 2 vol. 

Feuerbach, Ludwig: Das Wesen der Religion. 30 Vorlesungen. 
Volksausgabe. Leipzig, Kröner 1908. M. 1,00. 

Feuerbach, L.: Das Wesen des Christentums, 4. Aufl. 1883. 
Volksausg. Leipzig, Kröner, 1910. M. 1,00. 



 122 

Freret: Examen critique des Apologistes de la Religion 
Chrétienne. Nouvelle Edit. s.l. 1775. 

Ferrandiz, J.: Das heutige Spanien unter dem Joche des 
Papsttums, deutsch v. Don Ibero, Frankf. a. M., 1909, Neuer 
Frankf. Verl. M. 2,50. 

Gutzkow, K.: Der Zauberer von Rom. 4. völlig umgearb. Aufl., 
Berlin 1872. 

Guyot, Y.: Die soziale u. polit. Bilanz der römischen Kirche. N. F. 
Verl. M. 3,20. 

v. Hase, K.: Handbuch der Protestant. Polemik gegen die 
römisch-katholische Kirche. Leipzig, Breitkopf u. Härtel, 1890 
(5. Aufl. XL u. 728 S.) Auch als Volksausgabe. (M. 6,50.) 

Hauviller, E.: Der Syllabus. Ueber seine Entstehung, sein Wesen 
und seine Ergänzung durch Pius X. (Bibl. d. Aufklärg., 1907, 
N. F. Verl.) M. 0,60. 

Heigl, Ferd.: Spaziergänge eines Atheisten. Ein Pfadweiser zur 
Erkenntnis der Wahrheit. Polemisches und Akademisches. 
Bamberg, 1907 (8. Aufl.) M. 0,60. 

v. Hoensbroech, Graf: Das Papsttum in seiner sozialkulturellen 
Wirksamkeit (1. Teil: Inquisition, Aberglaube, Teufelsspuk 
und Hexenwahn; 2. Teil: Die ultramontane Moral.) 
Volksausgabe, 1. Teil 41.-50. Tausend, Leipzig, 1907; 2. Tl. 11.-
20. Tausend, 1906, Je M. 1,00. 

v. Hoensbroech: Moderner Staat und römische Kirche. Berlin, 
Schwetschke, 1906. M. 5,00. 

v. Hoensbroech: Der Syllabus, seine Autorität und Tragweite. 
München, Lehmann. M. 2,00. 

v. Hoensbroech: 14 Jahre Jesuit. Bd. I. 1910. Breitkopf u. Härtel, 
Leipzig. 



 123 

v. Holbach, P. H. D.: Le Bon-Sens ou Idées naturelles opposées 
aux idées surnaturelles. Londres 1772. 

v. Holbach: Le christianisme dévoilé ou examen des principes et 
des effets de la religion chrétienne. A Londres, 1767. 

Jensen, P.: Moses. Jesus. Paulus. Drei Sagenvarianten des 
babylonischen Gottmenschen Gilgamesch. Eine Anklage 
wider Theologen und Sophisten und ein Appell an die Laien. 
N. Frankf. Verl. 1909. M. 1,00. 

Kalthoff, A.: Das Christusproblem. Grundlinien zu einer 
Sozialtheologie. 2. Aufl., Leipzig, 1903. Diederichs. M. 3,00. 

Kalthoff, A.: Die Entstehung des Christentums; Neue Beiträge 
zum Christusproblem. Leipzig, 1904. Diederichs. M. 3,00. 

Kalthoff, A.: Religiöse Weltanschauung; Reden. Leipzig, 1903. 
Diederichs. M. 3,00. 

Kalthoff, A.: Die Religion der Modernen. Leipzig, Diederichs. M. 
4,00. 

Kalthoff, A.: Zukunftsideale; Predigten. Leipzig, 1908, 
Diederichs. M. 4,00. 

Lhotzky, H.: Die Zukunft der Menschheit. (Heft 1. Die 
Entwicklungsfrage; 2. Die religiöse Frage; 3. Die 
Freiheitsfrage.) Berlin, 1907, Curtius. 

Masaryk, Th.: Ein Katechetenspiegel. (Klerus und Lehrer, 65 
Lehrerbriefe), N. Frankf. Verl. M. 1,20. 

Matthes: Wenn Kinder beichten. 
Michaud, E., Abbé: Comment l’Eglise romaine n’est plus l’Eglise 

catholique. Paris, 1872. 
Müller, Alph. Victor: „Die Hochheilige Vorhaut 



 124 

Christi”, im Kult und in der Theologie der Papstkirche. Berlin, 
1907. Schwetschke. M. 2,50. 

Müller, Alph. Victor: Das ultramontane Ordensideal nach 
Alphons von Liguori. Seine Kulturgefährlichkeit und seine 
Bekämpfung. N. Frankf. Verl. M. 1,00. 

Panizza, O.: Der teutsche Michel und der römische Papst. Altes 
und Neues aus dem Kampfe des Teutschtums gegen römisch-
wälsche Ueberlistung und Bevormundung in 666 Thesen und 
Zitaten. Mit Begleitwort v. M. G. Conrad. Leipzig, 1894, W. 
Friedrich. 

Panizza, O.: Die unbefleckte Empfängnis der Päpste, von Bruder 
Martin O. S. B. Aus dem Spanischen. Zürich, 1893 

Programm der italienischen Modernisten. Eine Antwort auf die 
Enzyklika Pascendi dominici gregis. Jena 1908. Diederichs, 
M. 1,50. Mit einer deutschen Uebertragung der Enzyklika als 
Anhang. 

Promus, C. : Die Entstehung des Christentums. Nach der 
modernen Forschung für weite Kreise voraussetzungslos 
dargestellt. Jena u. Leipzig, 1905; Diederichs, M. 1,00. 

Prugawin, A. S.: Die Inquisition der russisch-orthodoxen Kirche. 
Die Klostergefängnisse. Mit Geleitwort v. M. v. Reusner. 1905. 

Riflessioni di un Italiano sopra la Chiesa in generale, sopra il 
Clero si regolare ehe secolare, sopra i Vescovi ed i Pontefici 
romani, e sopra i Diritti ecclesiastici de’ Principi. In Borgo 
Francone 1768. 

Rodoni, Jean : Trent Nouvelles agréables et instructives sur les 
Moeurs et la Reli- 



 125 

gion des Italiens. A. Lausanne, 1782. Italienisch u. französisch. 
Romano d’Azzi, C. (Romanazzi): Un vasto inganno, La 

risurrezione dei Morti, Studio critico. Roma 1907. E. Voghera. 
L. 1,50. 

Roussel: Gros-Jean et son curè. Dialogues satiriques sur l’eglise , 
suivis de notes justificatives. Paris, 1882. 

Robertson, John M.: Geschichte des Christentums, Frankfurt a. 
M. 1910, Neuer Frankf. Verl. 

Schmitt, Eugen: Die Kulturbedingungen der christlichen 
Dogmen und unsere Zeit. Leipzig, 1901. Diederichs, M. 3,00. 

Smith, William Benj.: Der vorchristliche Jesus, nebst weiteren 
Vorstudien zur Entstehungsgeschichte des Urchristentums. 
Giessen, 1906. Töpelmann. M. 6,00. 

Stoll, O.: Suggestion und Hypnotismus in der Völkerpsychologie. 
2. Aufl., Leipzig, 1904. Veit u. Co. 

Tschirn, G.: Die Moral ohne Gott. N. Frankf. Verl. M. 0,30. 
Vischer, Fr. Th.: Auch Einer (die Pfahldorfgeschichte). 
Vollers, K.: Die Weltreligionen in ihrem geschichtl. 

Zusammenhange, Jena, 1907, Diederichs. M, 3,00. 
Wahrmund, L.: Kathol. Weltanschauung u. freie Wissenschaft. 

Ein populärwissenschaftl. Vortrag unter Berücksichtigung 
des Syllabus Pius X. u. der Enzyklika „Pascendi dominici 
gregis”. München, 1908. 

Wahrmund, L.: Ultramontan. Eine Abwehr in vier Artikeln. 
München, 1908, M. 1,00. 

Zeitschrift für Religionspsychologie. Grenzfragen der Theologie 
u. Medizin, herausgeg. v. Dr. J. Bresler bei C. Marhold, Halle, 
seit 1. IV. 1907. 



 126 

Im gleichen Verlage erschien: 
 

Hanns Floerke: 

Hagia Hybris 
Ein Buch des Zorns und der Weltliebe. 

453 S. M. 5,-. 
 
Das L i t e r a r i s c h e  E c h o  (X. Jahrgang, Heft 14) schreibt: 
Ein herbes und köstliches Buch. Der belebende Salzgeruch des Meeres, seine 

frischen Brisen, die befreiende Weite seines Horizontes, das Blau des italieni-
schen Himmels und die schweren, kämpfenden Wolken des Nordens an trübe-
rer See sind in diesem Buche zu finden, das beinahe ein Hymnus an das Meer 
ist. Immer wieder werden seine Schönheiten freudig gemalt, sein beweglicher 
Riesenleib unermüdlich im verschiedensten Lichterspiel geschildert, und stets 
mit neuen Worten und neuen Farben. Man könnte glauben, das Buch stamme 
von einem Maler. Dazwischen werden jedoch die Züge eines Philosophendich-
ters sichtbar, eines Dichters in der Sprache, eines Philosophen im Ideengehalt. 
Und schliesslich schwebt über der Vermengung des Malers, Dichters und 
Philosophen der stolze, zusammenfassende Ruf: Ich bin ein B e k e n n e r ! „Ein 
Kunstwerk hoffte ich zu formen, als ich an seinem Anfang stand. Nun ich es 
vollendet habe, finde ich, dass es ein Bekenntnis geworden ist.” Es ist vorwie-
gend ein Buch gegen die Herrschaft eines Gottes, der ausserhalb unserer Be-
griffs- und Empfindungswelt irgendwo thronen soll; richtiger: des Zorns gegen 
die Herrschaft der Priester, die ihren Gott als kolossale Wand aufgerichtet, die 
alles beschattet und in deren Schatten sie selber sich’s wohl sein lassen. Lau-
rids Bruun wollte in seinem – als Dichtung höherstehenden – „Der Ewige” (LE 
IX, 20) gegen Rom ankämpfen, und seine feine Dichterklinge zerbrach dabei. 
Floerke, eine ganz anders geartete Begabung hat das rechte Schwert dafür. In 
hohem, schwerem Tone erbraust sein Lied. Nichts Feines, Kleines, Weiches. 
Alles in grossen, stolzen Umrissen. Und auf dem brausenden Strom der sprö-
den, ringenden Sprache schwimmt der Zorn wie ein Wikingerschiff, einfach, 
ernst, geradeaus und wohlgerüstet. Doch auch ein Buch der Weltliebe ist die 
Dichtung. Suchet den Gott in euch selbst; habt Liebe zur Natur und zu jeder 
Kreatur. Erhebt euch über die Schwere des Alltags, befreit eure Seele von der 
Bürde mittelalterlicher Gewohnheiten und Traditionen. Sie fliege leicht und 
frei wie ein Vogel. Aber zunächst der Zorn! Zunächst der Kampf! Zunächst 
heisst es, den Berg erklimmen, um über den Dünsten zu stehen. ... Nun wohl, 
hier haben wir wieder ein Buch, durchbebt von Tendenz, das dennoch Dich-
tung ist; ein ernster, kraftvoller Kampf gegen irdische Gewalten, begleitet von 
Hochgesang und hoher Liebe. Ein männliches, reinliches und reinigendes 
Werk, das sich nirgends von der „Kunst” im edlen Sinne entfernt. 



 127 

 
 
 
 

Berichtigungen. 
 
Auf dem Titelblatt ist durch ein Versehen das Motto: 

„Welche Religion ich bekenne? Keine von allen, 
Die du mir nennst, und warum keine? Aus Religion.” 

Schiller, 
fortgefallen. 
 
Seite VI, Zeile 19 von unten lies statt Breisig: Breysig. 
Seite VI, Zeile 9 von unten sind die Worte: Die Nichtexistenz 
Jesu zu streichen. 
Seite VI, Zeile 4 von unten ist vor: Ein „Schutzengelbrief” einzu-
schalten: Urteil eines Italieners über die Früchte der Papst-
kirche. 
Seite 5, Zeile 7 von unten lies statt Geschichte: Geschicke. 
 
[wurden eingearbeitet] 
 


	DAS KIRCHENTUM
	INHALT
	VORWORT
	EINLEITUNG
	I. DIE FRAGE NACH DER EXISTENZ GOTTES UND DAS REL
	2. DIE ATHEISTEN
	3. DIE WAHRE BESCHAFFENHEIT DER GRUNDLAGEN DER CHRISTLICHEN KIRCHEN, INSBESONDERE DER PAPSTKIRCHE.
	4. KIRCHE UND DENKFREIHEIT
	5. DIE SUGGESTIONSMITTEL DER KIRCHE
	6. GLAUBE UND LIEBE
	7. PRINCIPIIS OBSTA!
	8. SCHLUSS
	ANHANG ZUM I. KAPITEL
	ANHANG ZUM II. KAPITEL
	ANHANG ZUM IV. KAPITEL
	ANHANG ZUM SCHLUSSKAPITEL
	BIBLIOGRAPHIE1
	Anzeige
	Berichtigungen


