
 

 

Bernard 
Wasserstein 

JERUSALEM 

Der Kampf um die 
heilige Stadt 

scanned by unknown 
corrected by Ute77 

«Jerusalem», schrieb Herman Melville 1860 nach einem Besuch in der 
Stadt, «wird von einem Heer von Toten belagert.» Heute steht Jerusalem im 
Zentrum des Nahost-Konflikts, der sich immer mehr zu einer ernsthaften 
Bedrohung für den Weltfrieden auswächst. Der britische Historiker Bernard 
Wasserstein erzählt in seinem grundlegenden, aus den Quellen gearbeiteten 
Werk, warum die heilige Stadt seit Jahrhunderten keinen Frieden findet. 
Sein Buch ist eine meisterhafte Einführung in eines der schwierigsten 
Kapitel der Weltpolitik. 

ISBN 3 406 48871 4 
Originalausgabe: Divided Jerusalem. The Struggle for the Holy City 

Aus dem Englischen von H. Jochen Bußmann 
Verlag C. H. Beck, 2002 

Mit 12 Karten und 18 Abbildungen 
 

Dieses E-Book ist nicht zum Verkauf bestimmt!!! 

 



 

Buch 
 
Keine andere Stadt der Welt trägt so schwer an der Last ihrer 

Geschichte wie Jerusalem. Die heilige Stadt ist für Christen, 
Juden und Muslime von großer religiöser Bedeutung, und sie 
liegt im Fadenkreuz der politischen Konflikte zwischen 
Arabern, Palästinensern und Israelis. Ohne eine Einigung über 
Jerusalem gibt es keinen Frieden im Nahen Osten. Bernard 
Wasserstein schildert den dramatischen Kampf um Jerusalem 
vom 19. Jahrhundert, als dort die europäischen Mächte erstmals 
auf den Plan traten, bis hin zu den blutigen Ereignissen der 
letzten Wochen und Monate. Er entwirrt für den Leser das 
Knäuel der rivalisierenden Kräfte und Interessen in der Stadt, 
und er erklärt, warum so viele Friedensbemühungen gescheitert 
sind. Sein Buch besticht durch klare Analysen und eine 
bemerkenswerte Ausgewogenheit des Urteils, die allen am 
Konflikt beteiligten Parteien gerecht zu werden versucht. 

«Ein ausgezeichnetes Buch» (Amos Elon) 



 

Autor 

 

 
Bernard Wasserstein, geb. 1948, war von 1996 bis 2000 

Präsident des Oxford Centre for Hebrew and Jewish Studies. 
Seither ist er Professor für Geschichte an der Universität 
Glasgow. Zu seinen Büchern, die in sieben Sprachen übersetzt 
wurden, gehören u. a. Britain and the Jews of Europe 1939-
1945, The Secret Lives of Trebitsch Lincoln und Vanishing 
Diaspora. The Jews in Europe since 1945. Bernard Wasserstein 
ist Präsident der Jewish Historical Society of England. 

 



 

Für Teddy, Sarah und Miriam 



 

Inhalt 
 
Vorwort .....................................................................................7 
Dank........................................................................................14 
Prolog: Die Himmlische Stadt ...................................................16 

Das Jerusalem der Juden.......................................................17 
Das Jerusalem der Christen ...................................................23 
Das Jerusalem der Muslime ...................................................28 

1. Die Kriege der Konsuln .........................................................33 
Die Heiligen Stätten..............................................................36 
Jerusalem unter ägyptischer Herrschaft ..................................50 
Das protestantische Bistum ...................................................55 
Kriegswolken über Christi Grab ............................................66 

2. Alte Stadt, neue Stadt............................................................73 
Jenseits der Mauern..............................................................74 
Geistiger Imperialismus ........................................................81 
Das geförderte Jerusalem.................................................... 101 
«Ein Weihnachtsgeschenk für die Briten» ............................ 108 

3. Jerusalem unter britischer Mandatsverwaltung ...................... 124 
Von der Militärregierung zur Mandatsverwaltung ................. 125 
Christlicher Triumphalismus ............................................... 136 
Der Aufstieg des Mufti ....................................................... 149 
Auf dem Weg zur Teilung................................................... 160 
«Ein besserer Kampfplatz» .................................................. 171 

4. Die Teilung ........................................................................ 190 
Die Abdankung des Mandatsherrn....................................... 192 
Die spontane Teilung .......................................................... 204 
Ein militärisch-diplomatisches Täuschungsmanöver ............. 216 
Der Zusammenbruch des Corpus separatum......................... 224 
Ein König für Jerusalem...................................................... 234 
«Wird der Vatikan Truppen hierher entsenden?» .................. 241 

5. Zweimal Jerusalem............................................................. 255 
Teile und herrsche .............................................................. 256 
Jerusalem im Abseits .......................................................... 266 
Die Christen im geteilten Jerusalem..................................... 274 
Neue Konsularkriege .......................................................... 279 



 

Die Hauptstadt in der Sackgasse.......................................... 288 
6. Die Annexion ..................................................................... 292 

Die Eroberung .................................................................... 293 
Die Vereinigung ................................................................. 297 
Jerusalem unter israelischer Herrschaft ................................ 307 
Arabischer Widerstand........................................................ 313 
Die Reaktionen der Weltöffentlichkeit ................................. 325 

7. Auf dem Weg zur palästinensischen Autonomie .................... 338 
Deklaratorische Diplomatie ................................................. 340 
Jerusalem - ein amerikanisches Problem? ............................. 350 
Die Palästinenser und Jerusalem.......................................... 354 
Die Intifada und danach ...................................................... 361 

8. Das Schwinden des christlichen Jerusalem............................ 374 
Christen unter jüdischer Herrschaft...................................... 377 
Die «Roten» und die «Weißen»........................................... 389 

9. Die schleichende Teilung .................................................... 402 
Die Vereinbarung zwischen Beilin und Abu Mäzen .............. 403 
Palästinensische Wahlen ..................................................... 415 
Die Belagerung des «Orient House» .................................... 420 
Camp David und darüber hinaus .......................................... 431 

10. Ärger auf dem Tempelberg................................................ 443 
Ein Palimpsest.................................................................... 444 
Aufruhr an der Klagemauer................................................. 448 
Der Tempelberg unter israelischer Herrschaft....................... 457 
Die Schlacht der Muftis ...................................................... 471 
Die Logik des Feilschens .................................................... 477 

Epilog: Die irdische Stadt........................................................ 480 
Puzzlespiel-Lösungen ......................................................... 481 
Clintons Erbe ..................................................................... 484 
Die öffentliche Meinung der Israelis und der Palästinenser.... 488 
Ein Diktat der Demographie? .............................................. 496 
Muss der Himmel warten?................................................... 500 

Anhang .................................................................................. 504 
Anmerkungen......................................................................... 504 
Quellenverzeichnis ................................................................. 563 
Abbildungsnachweis ............................................................... 584 



-7- 

VORWORT 

 
«Jerusalem», schrieb Herman Melville 1860 nach einem 

Besuch in der Stadt, «wird von einem Heer von Toten belagert.» 
Siebenunddreißigmal soll die Stadt zwischen ihrer Gründung 
und der Einnahme ihres uralten Herzstücks durch die Israelis im 
Jahr 1967 belagert worden sein. Als Arthur Koestler während 
des Kriegs von 1948 dort war, trieb ihn das «internationale 
Gezanke, Gefeilsche und Vermitteln» zur Verzweiflung. «Keine 
andere Stadt hat über die Jahrhunderte hin derart stete Wellen 
des Tötens, Vergewaltigens und unheiligen Elends verursacht 
wie diese Heilige Stadt», schrieb er damals.1 In 
grauenerregender Zahl sind Jerusalemer Bürger seit diesen 
melancholischen Äußerungen Melvilles und Koestlers 
Gewalttaten zum Opfer gefallen. Besonders die Zeit seit 1967 
war eine einzige Abfolge terroristischer Bombenanschläge, 
Unruhen, Rebellionen und Unterdrückungsmaßnahmen. 

In der Gewalt schlägt sich der Mangel an einer auf Konsens 
angelegten Politik nieder. «Die auf ewig vereinigte Hauptstadt» 
des Staates Israel ist die am tiefsten gespaltene Hauptstadt in der 
ganzen Welt. Ihre arabischen und jüdischen Einwohner wohnen 
in unterschiedlichen Bezirken, sprechen unterschiedliche 
Sprachen, besuchen unterschiedliche Schulen, lesen 
unterschiedliche Zeitungen, sehen unterschiedliche 
Fernsehprogramme, feiern unterschiedliche Feiertage, hängen an 
unterschiedlichen Fußballvereinen - leben kurzum in nahezu 
jeder Hinsicht unterschiedliche Leben. Siebzig Prozent der 
Israelis gaben vor ein paar Jahren in einer Meinungsumfrage zu, 
noch nie eines der arabischen Gebiete Jerusalems außerhalb der 
Altstadt betreten zu haben. Araber kommen in die jüdischen 
Viertel nur, um die ihnen innerhalb der israelischen Wirtschaft 
zugewiesenen Rollen zu erfüllen, als Bauarbeiter, Kellner oder 



-8- 

sonstige Arbeiter, obwohl sie nach und nach aus derlei Jobs 
durch eine Reservearmee nicht-jüdischer Arbeitsimmigranten 
hinausgedrängt werden: von Russen, Filipinos, Türken, 
Rumänen, Ghanaern und anderen, die in den Augen ihrer 
Arbeitgeber ein geringeres Sicherheitsrisiko darstellen. In 
Jerusalem gibt es zwischen Arabern und Juden noch weniger 
sozialen Austausch als zwischen Schwarzen und Weißen in 
Johannesburg. Heiraten über die Trennungslinie hinweg sind 
rechtlich kompliziert und gesellschaftlich tabu. Vor allem aber 
leben Araber und Juden mental in verschiedenen Welten, 
vergiftet von fundamental unterschiedlichen ideologischen 
Axiomen, infiziert von abgrundtiefem kollektivem Verdacht 
gegeneinander und beherrscht von einer gegenseitigen Angst, 
die wiederholt in hasserfüllter Aggression explodiert ist. 

In ihrer heutigen Form enthä lt die Jerusalemfrage zwei 
separate Elemente: die Souveränität über die Stadt und den 
Status der Heiligen Stätten. Um Ersteres streiten zwei nationale 
Gruppen, um das andere drei Religionen. Freilich erfasst eine 
solche zu Analysezwecken vorgenommene Unterscheidung 
nicht ganz die wirklichen Verhältnisse. Die Fragen der 
Souveränität und Heiligen Stätten, von Nationalismus und 
Religion, sind in Jerusalem mehr als irgendwo sonst auf der 
Welt unentwirrbar ineinander verknotet. Wäre es anders, so 
hätten sich die Dinge vermutlich längst geklärt und erledigt. 

Die Auseinandersetzung um die heilige Stadt ist ein 
Mikrokosmos größerer, globaler Konflikte und birgt selbst 
wiederum eine, wie es scheint, endlose Reihe von immer kleiner 
werdenden Zänkereien. Jerusalem liegt am Kreuzungspunkt des 
historischen Antagonismus zwischen den Ost- und Westkirchen. 
Innerhalb der orthodoxen Kirche stritten die Griechen gegen die 
Araber, die Russen gegen die Griechen, die «Roten» gegen die 
«Weißen». Die Protestanten standen ihnen nicht nach, wenn sie 
die Katholiken herausforderten, ebenso wenig die Jesuiten in 
ihrem Kampf gegen die Ansprüche der Franziskaner. In den 



-9- 

Worten von Jerusalems erstem Gouverneur unter der britischen 
Mandatsverwaltung, Sir Ronald Storrs: «Die örtlichen und 
einheimischen christlichen Gemeinden brauchten - schlimm 
genug! für ihre brudermörderischen Tumulte keine Provokation 
von außen.»2 In Jerusalem waren alle drei großen Religionen 
aufgrund sektiererischer Rivalitäten, die den koptischen Mönch 
gegen den äthiopischen Priester, den Oberrabbiner der 
Aschkenasim gegen den der Sepharden, den von Palästinensern 
berufenen Mufti gegen den jordanischen aufbrachten, in 
verschiedene Lager gespalten. Und so ging es fast endlos weiter. 

Das odium theologicum ist selten auch nur den Namen wert, 
denn die Streitfragen waren oftmals eher materieller als geistiger 
Natur. Kontroversen über Probleme der Art, wer wie viele 
Kerzen welchen Weg zur Grabeskirche hinab tragen darf - und 
zu welcher Stunde und an welchem Tag -, haben 
jahrhundertelang zu Handgreiflichkeiten zwischen Armeniern, 
Griechen und Römern geführt. Als wollten sie es den Christen 
nachtun, haben Juden und Araber während des vergangenen 
Jahrhunderts bitteren, oftmals mörderischen Streit über Fragen 
ausgetragen wie die, ob Bänke an der Klagemauer aufgestellt 
werden können oder ein Tunnel unter dem Tempelberg hindurch 
getrieben werden darf. 

In mancher Hinsicht lässt sich die Jerusalem-Frage mit der 
Rom-Frage vergleichen, die bekanntlich länger als ein halbes 
Jahrhundert die europäische Diplomatie erregte und von den 
europäischen Regierungen mit Sorge beäugt wurde. Als das 
moderne Königreich Italien im Jahre 1861 aus einem Gemisch 
von Krieg und Diplomatie entstand, blieb Rom unter der 
weltlichen Herrschaft des Papstes und wurde nicht zum 
Bestandteil des neuen Nationalstaats; bis zum Vorabend des 
Zusammenbruchs des Zweiten französischen Kaiserreichs im 
Jahre 1870 beschützte eine französische Garnison die päpstliche 
Souveränität. Am 20. September 1870 zogen italienische 
Soldaten in die Stadt ein, womit das Risorgimento vollendet 



-10- 

wurde und seine Krönung erlebte. Danach wurde die Ewige 
Stadt zur Hauptstadt des Königreichs, dem aber der Papst, der 
ein Italiener und das kirchliche Oberhaupt nahezu aller Italiener 
war, die Anerkennung ve rweigerte. Das hatte zur Folge, dass die 
nachfolgenden Päpste praktisch wie Gefangene im Vatikan 
lebten, bis am 11. Februar 1929 der Lateranvertrag 
abgeschlossen wurde, der erstmals eine Grundlage für die 
gegenseitige Anerkennung zwischen dem (inzwischen 
faschistischen) Königreich Italien und dem souveränen 
Vatikanstaat herstellte. 

Bei der römischen wie bei der Jerusalem-Frage ging es um 
Fragen der geistigen und weltlichen Autorität, des umstrittenen 
Orts der Hauptstadt des neuen Nationalstaats und der Beziehung 
zwischen einer heiligen Stadt und einem weltweiten Glauben. 
Die Hassliebe zwischen den führenden Männern des 
Risorgimento und Roms lässt sich in vieler Hinsicht mit der 
Mischung aus Abscheu und Stolz vergleichen, die die frühen 
Zionisten bewegte. Mutatis mutandis hätte Giuseppe Mazzinis 
Rechtfertigung der Verteidigung der römischen Republik im 
Jahre 1849 durchaus auch vom israelischen Ministerpräsidenten 
David Ben Gurion vorgetragen worden sein können, als ein 
Jahrhundert später die Araber das israelische Jerusalem 
belagerten: 

Als Sitz einer mittlerweile erloschenen Glaubensform und nur 
von außen mittels Heuchlerei und Verfolgung aufrechterhalten... 
seine Menschen, obschon voll edlen und mannhaften Stolzes, 
zwangsläufig unwissend..., wurde Rom von manchen mit 
Abneigung betrachtet, von anderen mit verachtungsvollem 
Gleichmut. Ein paar Einzelfälle ausgenommen, hatten die 
Römer dieses Ferment, dieses Verlangen nach Freiheit geteilt, 
das unablässig die Romagna und die Marken erregt hatte. Es war 
deshalb äußerst wichtig, Rom wiederzuerlangen; es ein weiteres 
Mal auf den Gipfel zu stellen, auf dass die Italiener wieder 
lernen könnten, es als den Tempel ihres gemeinsamen Landes zu 



-11- 

betrachten.3 
Man ersetze die Romagna und die Marken durch Tel Aviv 

und die Jesreelebene, den Vatikan durch den Tempelberg und 
das von Mazzini so verachtete römische Establishment durch 
den «alten Jischuw» (die präzionistische Judengemeinde in 
Palästina), und schon hat man eine exakte Aussage über die 
Haltung der frühen Zionisten gegenüber Jerusalem. 

Die Unterschiede sind freilich größer als die verblüffenden 
Parallelen. Bei Rom ging es nur um eine Religion und eine 
Kirche; die Jerusalem-Frage betrifft drei Religionen und eine 
Fülle von Glaubensrichtungen, besonders auf Seiten der 
Christen. In Rom sah sich ein einziger Staat einem einzigen 
religiösen Potentaten gegenüber; auf Jerusalem hingegen haben 
während des letzten Jahrhunderts mehrere Staaten 
Rechtsansprüche erhoben. Und im Gegensatz zu den Divisionen 
des Papstes, die - nur wenige, aber vergleichsweise diszipliniert 
- zur Verteidigung des Vatikans bereit stehen, hat Jerusalem 
gewaltige Formationen streitlustiger Muftis, Rabbis und 
Kleriker mobilisiert. Vor allem aber - und sogar noch mehr als 
Rom - liegt Jerusalem im Zentrum eines politischen Konflikts, 
der über seine Einwohner hinaus große Menschenmassen in 
vielen Kontinenten einbezogen hat. 

Heute ist Jerusalem mehr denn je eine geteilte Stadt. 
Bestünden noch Zweifel an der Hohlheit der Behauptung, man 
habe seit 1967 die Stadt unter ausschließlich israelischer 
Souveränität vereinigt, ist es seit dem Ausbruch der «Al-Aqsa-
Intifada» am 28. September 2000 damit endgültig vorbei. 
Danach ging der unsichtbare Vorhang zwischen den arabischen 
und jüdischen Vierteln wieder herunter, waren palästinensische 
und israelische Friedensfreunde eingeschüchtert und vom 
Missklang der Hassprediger überwältigt, und auf beiden Seiten 
kehrten die Politiker wieder zu ihrer alten Gewohnheit zurück, 
aneinander vorbeizureden statt miteinander. Ob all dies ein 
zeitweiliger Abweg war oder zu einer tieferen historischen 



-12- 

Logik gehört, bleibt unentschieden. Gewiss ist aber - so will 
dieses Buch zeigen -, dass der Kampf um Jerusalem nur zu 
einem guten Ende gebracht werden kann, wenn eine echte 
Anerkennung der Wirklichkeit und Legitimität seiner Pluralität 
heraufdämmert, geistig, demographisch und - allen Ansprüchen 
auf alleinigen Besitz zum Trotz - auch politisch. 

Psychiater, die sich in der Stadt auskennen, haben ein 
«Jerusalem-Syndrom» diagnostiziert, das Besucher (und manche 
Autoren, die sich mit diesem Thema befassen) befällt und bei 
ihnen zu hochfliegenden Phantasien und trügerischen 
mystischen Erfahrungen und Kräften führt. Dass, wie es 1967 
ein entnervter Diplomat formulierte, «Jerusalem nicht einfach 
nur ein Problem, sondern ein Gefühl ist4, muss 
selbstverständlich anerkannt werden. Vor allem war Jerusalem 
schon immer ein Gegenstand religiöser Emotionen. Bei Juden, 
Christen und Muslimen gibt es eine tiefe Jerusalem-Verehrung, 
und der Historiker hat die Pflicht, sie wahrzunehmen und zu 
verzeichnen ohne ihr zu erliegen. Vieles von dem, was im Lauf 
der Jahrhunderte über Jerusalem geschrieben worden ist, war 
von religiösem Eifer motiviert. Häufig ist der echte Glaube 
unendlich vieler Muslime, Christen und Juden für blanke 
politische Ziele ausgebeutet worden, sowohl in polemischer 
Literatur wie im Alltagsleben. Eines der Hauptanliegen dieses 
Buches ist es, aufzuzeigen, wie Jerusalem als «ein Gefühl» von 
Politikern aller Glaubensrichtungen instrumentalisiert worden ist 
- auch von solchen «ohne bestimmten Glauben», wie der aus 
Wales stammende Baptist David Lloyd George seine Landsleute 
charakterisierte, als er im Jahre 1917 die britische 
Mandatsherrschaft über Jerusalem rechtfertigte. 

Dies ist keine Geschichte Jerusalems, noch weniger eine 
Geschichte des arabisch- israelischen Konflikts. Vielmehr 
versuche ich, meine Aufmerksamkeit auf die «Jerusalem-Frage» 
in der internationalen Diplomatie zu konzentrieren. Mit der 
Geschichte der Innenpolitik und der Sozial- und 



-13- 

Demographiegeschichte der Stadt habe ich mich nur in dem 
begrenzten Umfang auseinandergesetzt, der zum Verständnis 
der diplomatischen Probleme nötig ist. Heute steht Jerusalem im 
Zentrum fortlaufender Verhandlungen zwischen Israel und den 
palästinensischen Arabern und der weiter gespannten arabisch-
israelischen Beziehungen. Mindestens seit dem zweiten Viertel 
des 19. Jahrhunderts stand es jedoch auch auf der Tagesordnung 
der internationalen Diplomatie. Weshalb ist die Jerusalem-Frage 
allem Anschein nach so unlösbar? Warum hat sie sogar die 
hartnäckige römische Frage als  Fokus des internationalen 
Disputs überdauert? Worum handelt es sich bei den diversen 
Elementen, die so viele Mächte und Interessen mobilisiert 
haben? Wie erklären sich die tiefen Gräben zwischen den 
einzelnen Gruppen in der städtischen Bevölkerung? Wird man je 
darüber hinwegkommen? Das sind die Probleme, mit denen sich 
dieses Buch befassen wird. 



-14- 

DANK 

 
Einige Teile dieses Buches habe ich in einer sehr frühen 

Fassung im Mai 1998 im Rahmen der Sherman Lectures an der 
Manchester University vorgetragen. Für die Einladung zu diesen 
Vorlesungen bin ich Professor Philip Alexander sehr dankbar. 

Während der vergangenen beiden Jahrzehnte hatte ich das 
Glück, für meine Forschungen zu diesem Thema von einer 
ganzen Reihe von Institutionen finanziell gefördert zu werden: 
Während der frühen Stadien des Projekts gewährten mir die 
United States Information Agency, die British Academy, der 
University of Sheffield Research Fund, die American 
Philosophical Society und der Brandeis University Sachar Fund 
kleinere Stipendien. Zwei größere Stipendien des United States 
National Endowment for the Humanities und des American 
Council for Learned Societies halfen mir, während meiner 
Sabbatical-Jahre die Arbeit daran voranzutreiben. 

Auch von der Gastfreundschaft und den mir zur Verfügung 
gestellten Möglichkeiten vieler Forschungseinrichtungen hat 
meine Forschung profitiert. Ein großer Teil der Arbeit geschah, 
während ich zwischen 1983 und 1993 assoziiertes 
Fakultätsmitglied am Center for Middle East Studies der 
Harvard University war, und für die Unterstützung, die ich dort 
erfuhr, möchte ich meinen Dank aussprechen. Meine 
Erkundungen in den Ottomanischen Archiven in Istanbul 
wurden durch einen Aufenthalt am American Research Institute 
in der Türkei ermöglicht. Dankbar bin ich auch dem All Souls 
College in Oxford, wo ich 1995 als Visiting Fellow an meinem 
Forschungsgebiet arbeiten konnte, sowie dem Middle East 
Centre am St. Antony's College, ebenfalls in Oxford, mit dem 
ich viele Jahre fruchtbare intellektuelle Verbindungen pflegen 
konnte. Außer den im Quellenverzeichnis genannten Archiven 



-15- 

möchte ich ganz besonders der Brandeis University Library, 
dem British Institute for Archaeology in Ankara, dem Institute 
for Jewish Policy Research, der Jewish National and University 
Library in Jerusalem, der University of Glasgow Library, der 
Pusey House Library in Oxford und der Mitchell Library in 
Glasgow danken. Mike Shand von der Kartographieabteilung 
der University of Glasgow hat alle Karten gezeichnet. 

Mein Verleger Andrew Franklin war mir eine stete Quelle der 
Ermutigung und ansteckenden Begeisterung. Penny Daniel und 
Lesley Levene brachten das Manuskript in eine 
publikationswürdige Form. Mein Literaturagent Bruce Hunter 
von David Higham Associates ist in seinem Beruf 
unvergleichlich. Bei zahlreichen Fachleuten und Kollegen stehe 
ich in so großer Schuld, dass ich hoffe, sie werden es mir 
verzeihen, wenn ich ihnen meinen Dank in kollektiver Form 
ausspreche. Er ist darum nicht weniger herzlich. Ganz besonders 
muss ich aber des Beitrags zweier Bürger von Jerusalem 
gedenken, meiner Mutter und meiner Schwester, die Irrtümer 
und verunglückte Formulierungen aufgespürt und mir auch sonst 
auf vielerlei Weise geholfen haben. Die größte Dankesschuld 
vor allen habe ich gegenüber meinem Bruder, Professor David 
Wasserstein von der Universität Tel Aviv, der das Manuskript 
gelesen und kommentiert hat, bevor es in den Druck ging, und 
von dessen Rat und wissenschaftlicher Kompetenz ich in jedem 
Stadium seiner Entstehung profitiert habe. 



-16- 

PROLOG: DIE HIMMLISCHE STADT 

 
Jerusalem, so heißt es, ist eine drei Weltreligionen heilige 

Stadt. Aber die Heiligkeit Jerusalems ist weder etwas 
Konstantes noch etwas Absolutes. Ob man sie als von Gott 
vorbestimmte oder als von Menschen zugeschriebene versteht - 
unbestreitbar ist, dass die Heiligkeit der Stadt, als historisches 
Phänomen betrachtet, je nach den gesellschaftlichen, 
ökonomischen und kulturellen Umständen und, vielleicht sogar 
in erster Linie, den politischen Einflüssen größer oder geringer 
angesetzt worden ist. 

Drei Religionen - Judentum, Christentum und Islam -  
beanspruchen, Jerusalem als ihren heiligen Ort zu verehren; dass 
die Gläubigen jeder dieser Religionen diesen Anspruch mit aller 
Ernsthaftigkeit und Inbrunst erheben, steht außer Zweifel. Für 
die früheste der drei ist eine Forderung nach der 
Wiederherstellung der Souveränität jedoch erst seit sehr kurzer 
Zeit zum Bestandteil ihrer Frömmigkeit geworden. Was ihre 
beiden Nachfolgereligionen anbetrifft, lässt sich bei jeder von 
ihnen zeigen, dass die Heiligkeit Jerusalems eine späte 
historische Entwicklung ist und nicht von Anfang an gegeben 
war. In allen drei Fällen zwingt die Beweislage den nüchternen 
Betrachter zu der Schlussfolgerung, dass sich die Heiligkeit der 
Stadt ebenso sehr aus politischen wie aus rein spirituellen 
Quellen speist. 



-17- 

Das Jerusalem der Juden 

 
Zwei jüdische Stimmen. Die erste ist die des Ananus, des 

ältesten von Jerusalems Priestern am Vorabend der Zerstörung 
des Zweiten Tempels im Jahre 70. Dem Bericht seines 
Zeitgenossen Josephus Flavius zufolge sprach er, mit Tränen in 
den Augen und den Blick auf den von einer Gruppe jüdischer 
Extremisten, den Zeloten, besetzten Tempel gerichtet, den Satz: 
«Wahrlich, es wäre gut für mich gewesen, ich wäre gestorben, 
bevor ich das Haus Gottes von solchen Greueln erfüllt und auf 
den durch Gebote abgegrenzten heiligen Plätzen die Füße 
blutbefleckter Mörder herumtrampeln sehen muss.»1 Die zweite 
ist die des Protozionisten Moshe Leib Lilienblum, der 1882 in 
einer Schrift über den künftigen jüdischen Staat in Palästina 
erklärte: «Wir brauchen weder die Mauern von Jerusalem noch 
den Jerusalemer Tempel noch Jerusalem selbst.»2 Zwei jüdische 
Stimmen, zwei jüdische Ansichten zu Jerusalem. 

Es mag sein, dass, wie oft behauptet wird, zwischen dem 
Ende des zweiten jüdischen Reichs und dem Aufkommen des 
Zionismus die Juden tatsächlich ohne Unterbrechung im 
Heiligen Land anwesend waren. Zuweilen hat man diese 
Behauptung sogar auf eine angeblich stete Anwesenheit von 
Juden in Jerusalem ausgedehnt. So hat beispielsweise Chaim 
Weizmann, Israels erster Staatspräsident, in einer 1948 in 
Jerusalem gehaltenen Rede von der «ununterbrochenen Kette 
jüdischer Ansiedlung in dieser Stadt» gesprochen3; und eine am 
14. März 1999 vom israelischen Außenministerium 
veröffentlichte Erklärung enthielt die Behauptung, «die jüdische 
Präsenz in Jerusalem blieb stetig und fortdauernd». Was immer 
für Palästina im Allgemeinen gelten mag, für Jerusalem ist die 
Beweislage für eine solche Behauptung zweifelhaft. Während 
der gesamten Dauer der römischen oder byzantinischen 



-18- 

Herrschaft war es Juden verboten, die Stadt auch nur zu 
betreten.4 Obwohl ein paar jüdische Pilger sie besucht zu haben 
scheinen, gibt es für den Zeitraum zwischen dem 2. und 7. 
Jahrhundert keinerlei Beleg dafür, dass es dort eine jüdische 
Gemeinde gab. 

Nach der ersten arabischen Eroberung der Stadt im Jahre 638 
ließen sich Juden wieder in Jerusalem nieder. Aus einer Anzahl 
Dokumente in der Kairoer geniza (einem am Ende des 19. 
Jahrhunderts aufgefundenen Bestand alter Handschriften) ergibt 
sich, dass Juden in Ägypten, Syrien und Sizilien Geldzahlungen 
zugunsten des Unterhalts armer Jerusalemer Juden sowie einer 
neben der Westmauer («Klagemauer») gelegenen Synagoge 
leisteten.5 Diese Abhängigkeit von finanzieller Unterstützung 
von außen sollte zu einem bis in das frühe 20. Jahrhundert 
fortdauernden Charakteristikum der Jerusalemer jüdischen 
Gemeinde werden. 

Als 1099 die Kreuzritter Jerusalem eroberten, warf man die 
Juden ein weiteres Mal aus der Stadt.6 Erst nach 1260, unter der 
Regierung der Mameluckensultane mit Sitz in Ägypten, kehrten 
sie nach und nach zurück - obwohl sie, besonders wegen des 
Zionsbergs, mit den dortigen Christen in Konflikt gerieten. Die 
Einnahme der Stadt durch die osmanischen Türken im Jahre 
1516 sorgte für Verhältnisse, unter denen sich Juden in 
Sicherheit ansiedeln konnten und es zu einem langsamen 
demographischen Wachstum kam. Und doch schätzt man für das 
17. Jahrhundert die jüdische Bevölkerung auf nur tausend 
Seelen, vielleicht zehn Prozent der Einwohnerschaft. Zu dieser 
Zeit war das Hauptzentrum jüdischen Lebens, ganz gewiss aber 
des jüdischen Geisteslebens, nicht Jerusalem, sondern Safed. 
Während eines Großteils des 18. Jahrhunderts war es jüdischen 
Junggesellen und Personen unter sechzig vom jüdischen 
«Istanbul-Ausschuss» verboten, in Jerusalem ihren Wohnsitz zu 
nehmen. Das Verbot erfolgte in der Absicht, die Größe der 
dortigen Gemeinde zu begrenzen, deren Lebensunterhalt, wie 



-19- 

man befürchtete, andernfalls nicht gesichert werden könnte.7 Die 
frühesten Gemeindezeugnisse der Jerusalemer Juden stammen - 
anders als andernorts entstandene Zeugnisse über sie - erst aus 
dem 18. Jahrhundert. Jacob Barnai hat diesen Sachverhalt 
folgendermaßen kommentiert: «Das Fehlen von Quellenmaterial 
spiegelt das Fehlen einer organischen Kontinuität in diesen 
Gemeinden während des Mittelalters und in der Osmanenzeit 
wider.»8 

Obgleich die Besiedlung Jerusalems durch Juden demnach in 
der vormodernen Zeit nur dünn und nicht von Dauer war, hatte 
die Stadt im Denken und in der Symbolik des Judentums doch 
stets eine zentrale Bedeutung: Jerusalem war für die Juden der 
Ort, wo die Bundeslade zur Ruhe gekommen war, die Stätte des 
Tempels, die Hauptstadt des Königtums und - bis in unsere Tage 
- Gegenstand des Wehklagens. Wenn Juden beteten, wandten sie 
sich in Richtung Jerusalem, das sie «den Nabel der Welt» 
nannten. Die biblischen Schriften, die Halacha (die aus der Bibel 
abgeleitete verbindliche Auslegung der Thora), die Haggada 
(die erbaulichbelehrende Erzählung biblischer Stoffe in der 
talmudischen Literatur), die Tefilla (das jüdische Gebet), die 
Kabbala (die jüdischen mystischen Schriften), die Haskala (die 
hebräische Aufklärungsbewegung des späten 18. und 19. 
Jahrhunderts, die vor allem in der Literatur und philosophischen 
Schriften ihren Ausdruck fand) und das jüdische Brauchtum - 
sie alle feierten Jerusalems alten Ruhm und Glanz und 
betrauerten seine Verwüstung. Im mittelalterlichen Spanien 
verfassten Yehuda Halevi und Schlomo ibn Gvirol ergreifende 
Gedichte voller Sehnsucht nach Jerusalem. In Osteuropa war es 
Tradition, dass an der Ostwand eines jüdischen Hauses ein Bild 
von Jerusalem hing. In unserer Zeit hat Schmuel Yosef Agnon 
über die Erneuerung der jüdischen Kreativität in der Stadt 
frohlockt, deren «Hügel ihre Pracht wie Banner gegen den 
Himmel breiten». Über alle Zeiten hinweg blieb Jerusalem für 
jüdische Pilger das vorrangige Ziel. Vor allem aber war es für 



-20- 

die Juden der Brennpunkt messianischer Hoffnung und der Ort 
der schon bald erwarteten Auferstehung. 

Zugleich unterschied man im Judentum zwischen dem 
himmlischen (Yerushalayim shel ma'la) und dem irdischen oder 
alltäglichen (shel mata) Jerusalem. Die religiöse Verehrung der 
Stadt verstand man nicht als etwas, das irgendeine Verpflichtung 
mit sich brachte, die jüdische Souveränität über sie 
zurückzugewinnen. Im Gegenteil: Als der Gedanke an eine 
solche Wiederherstellung während des 19. Jahrhunderts erstmals 
diskutiert wurde, war die herrschende Meinung strikt dagegen. 
Dabei blieb es bis zur Zerstörung des in Osteuropa gelegenen 
religiösen Herzlandes der Judenheit zwischen 1939 und 1945. 
Mindestens bis dahin opponierten die meisten 
orthodoxjüdischen Autoritäten gegen den Zionismus, in dem sie 
eine blasphemische Vorwegnahme des göttlichen Heilsplans 
sahen. Und in diesem Punkt waren sie sich mit den meisten 
frühen führenden Männern des Reformjudentums einig - obwohl 
der bloße Gedanke an eine Gemeinsamkeit beide Gruppen 
entsetzt hätte. Orthodoxe Zionisten waren eine vergleichsweise 
unbedeutende Strömung innerhalb der zionistischen Bewegung - 
und ebenso innerhalb des orthodoxen Judentums. Noch lange 
nach der Gründung des Staates Israel im Jahre 1948 blieb der 
Zionismus eine vorwiegend und oft aggressiv säkulare 
Bewegung. 

Die frühen zionistischen Denker vermieden es meistens, 
Jerusalem eine besondere Bedeutung beizulegen. Ahad Haam, 
der Vertreter des «spirituellen» Zionismus, war von seiner ersten 
Begegnung mit den Jerusalemer Juden geradezu abgestoßen; als 
er später nach Palästina übersiedelte, zog er es vor, sich in Tel 
Aviv niederzulassen. Theodor Herzl, der Begründer des 
politischen Zionismus, war vom Dreck und Gestank in 
Jerusalem schockiert, als er 1898 die Stadt erstmals besuchte.9 
Als Arthur Ruppin im Jahre 1908 das erste Palästinabüro der 
Zionistischen Bewegung einrichtete, geschah dies in Jaffa und 



-21- 

nicht in Jerusalem. Die frühen zionistischen Siedler in Palästina 
seit den achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts und vor allem die 
sozialistischen Zionisten, die nach 1904 in großer Zahl 
eintrafen, blickten auf Jerusalem und all das herab, wofür es in 
ihren Augen stand nämlich Obskurantismus, religiöser Eifer und 
Schmutz. Besonders verachteten sie, was sie als das 
Parasitentum der Jerusalemer Juden und deren Abhängigkeit 
von der Challuka (den wohltätigen Gaben) ihrer 
Religionsgenossen in Europa und Nordamerika ansahen.10 
David Ben Gurion, der später als israelischer Ministerpräsident 
Jerusalem als Hauptstadt Israels ausrufen sollte, ließ sich nach 
seiner Einwanderung nach Palästina drei Jahre Zeit, bis er die 
Stadt besuchte. 

Auch die moderne hebräische Literatur wies, was Jerusalem 
betrifft, zwei zutiefst widersprüchliche Tendenzen auf: In den 
letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts neigten Autoren 
aus dem Lager der Ahavat Zion (Liebe zu Zion) dazu, Jerusalem 
zu feiern und Lobeshymnen auf es anzustimmen; modernistische 
Dichter und Romanciers vertraten seit Haim Nahman Bialik eine 
mehr ungeschminkt realistische Sicht. In der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts gab es eine Strömung in der Literatur, die 
Jerusalem feindlich gesonnen war, es verabscheute, 
entmystifizierte und sogar seine Bedeutungslosigkeit unterstrich 
(Yosef Haim Brenner, Nathan Alterman, Avraham Shlonsky, 
der frühe Uri Zvi Greenberg); innerhalb der hebräischen 
Literatur prägte sie ein zutiefst negatives Jerusalembild.11 
Selbstverständlich war dies nur eine Denkströmung, aber in 
ihrer Zeit war sie vielleicht die einflussreichste und gab das 
zionistische Aufbegehren gegen den jüdischen Traditionalismus 
am getreuesten wieder. 

Bei der Herausbildung des ambivalenten modernen jüdischen 
Jerusalembilds konkurrierten somit also spirituelle Werte, die 
Jerusalem überhöhten, mit anderen religiösen, sozialen, 
politischen und intellektuellen Kräften und wurden von diesen 



-22- 

überschattet. 



-23- 

Das Jerusalem der Christen 

 
Zwei christliche Stimmen. Zunächst die des heiligen 

Hieronymus (337-420), der sich auf Pilgerfahrt ins Heilige Land 
begab und die letzten vierunddreißig Jahre seines Lebens in 
einem Kloster in Bethlehem zubrachte. Er meinte, es gehöre 
zum christlichen Glauben, «anzubeten, wo Seine Füße 
gestanden haben, und die Spuren der Geburt Christi, des 
Kreuzes und der Passion zu sehen».12 Die zweite Stimme ist die 
des heiligen Gregor von Nyssa (aus dem 4. Jahrhundert), der 
einem seiner Schüler schrieb: «Wenn der Herr die Seligen in 
ihre Erbschaft im Königreich des Himmels einlädt, schließt er 
eine Pilgerfahrt nach Jerusalem nicht in ihre guten Taten ein.»13 
Zwei christliche Stimmen - zwei christliche Auffassungen zu 
Jerusalem. 

Für Christen rührte die Heiligkeit Jerusalems einzig und allein 
von dem Geschehen her, das mit Leben, Sterben und 
Auferstehung des Erlösers in dieser Stadt zu tun hatte. 
Historisch gesehen gibt es jedoch keinen Beleg dafür, dass vor 
dem 4. Jahrhundert Jerusalem von Christen irgendeine 
besondere Heiligkeit beigelegt wurde, und erst dann stoßen wir 
auf die erste Aufzeichnung über eine christliche Pilgerfahrt nach 
Jerusalem. 

Die Forschung der jüngeren Zeit hat sich vor allem auf die 
innerkirchliche Auseinandersetzung innerhalb der Christenheit 
des 4. Jahrhunderts konzentriert, die zwischen jenen geführt 
wurde, die die Heiligkeit Jerusalems betonten, und anderen, die 
sie eher herunterspielten. Nach P. W. L. Walker zeigte es sich 
von Anfang an, dass Jerusalem und die Heiligen Stätten «bei all 
ihrem Vermögen, Brennpunkte der Einheit unter den Christen zu 
sein, auch ein großes Potential für Zwietracht bargen».14 Walker 
betont die «weitgehend negativen und ablehnenden» Ansichten 



-24- 

von Bischof Eusebius, des Metropoliten von Caesarea (ca. 260-
339), in bezug auf die Heiligkeit Jerusalems. Eusebius' Meinung 
könnte allerdings zum Teil von Rivalität zwischen seinem 
Bischofssitz und Jerusalem bedingt gewesen sein.15 Jenseits 
davon rührte sie aus dem Wunsch her, eine irrige Betonung des 
physischen, irdischen Jerusalem zu bekämpfen - ein Irrtum, der 
den Juden zugeschrieben wurde.16 

Im Gegensatz dazu und im Widerspruch zu Eusebius vertrat 
Bischof Cyril von Jerusalem (ca. 320-386) die Auffassung, dass 
«das Vorrecht aller guten Dinge in Jerusalem» sei.17 Dies wurde 
dann auch die herrschende Meinung innerhalb der Kirche. So 
wie man Eusebius eher negative Sicht Jerusalems mit den Juden 
in Zusammenhang gebracht hat, war auch die eher positive 
Haltung von Christen gegenüber Jerusalem während des frühen 
Mittelalters mit Feindseligkeit gegenüber den Juden verknüpft: 
«Die völlige Zerstörung des jüdischen Jerusalem und seine 
Verwandlung in eine christliche Stadt mit der sich daraus 
ergebenden Vertreibung, Zerstreuung und Unterwerfung der 
Juden wurde als göttliche Strafe und als ein wesentliches 
Stadium auf dem Weg der Menschheit zu ihrer Errettung 
betrachtet.»18 Dass sich die theologische Auffassung von 
Jerusalems Heiligkeit innerhalb des Christentums durchsetzte, 
war jedoch nicht nur eine Folge der Debatte unter den 
Kirchenvätern, sondern auch des politischen Triumphs von 
Kaiser Konstantin, der seit 324 über Jerusalem herrschte. Die 
berühmte Reise seiner Mutter Helena nach Jerusalem, um die 
Stätten der Kreuzigung und Auferstehung ausfindig zu machen, 
markierte einen entscheidenden Wendepunkt in der christlichen 
Geschichte der Stadt. Die Anastasis (später bekannt unter dem 
Namen «Grabeskirche») wurde auf Konstantins Befehl über 
dem  Grab errichtet und 335 eingeweiht; zuvor hatte an der 
Stelle ein Aphrodite-Tempel gestanden. Wie so viele andere 
Heilige Stätten und Grabmäler in Jerusalem war die Anastasis 
von Anfang an handfester Ausdruck der Rivalität religiöser 



-25- 

Gesinnungen - in diesem Fall zwischen Christentum und 
Heidentum. 

Mit Helenas Besuch war Jerusalem als Zentrum der 
Verehrung und Pilgerfahrt für Christen fest etabliert. Das 
Itinerarium Burdigalense, ein Bericht über eine Pilgerfahrt von 
Bordeaux nach Jerusalem im Jahre 333, ist eines der frühesten 
Beispiele für eine in der Folgezeit verbreitete literarische 
Gattung. Im Jahre 363 geriet die christliche Jerusalemverehrung 
kurzfristig in Gefahr, als der heidnische Kaiser Julian Apostata 
erwog, den jüdischen Tempel in Jerusalem wieder aufzubauen. 
Aber nach seinem Tod auf dem Schlachtfeld im selben Jahr 
wurde sie umso schwungvoller wieder aufgenommen. In voller 
Blüte stand sie während der letzten beiden Jahrzehnte des 
Jahrhunderts, als Egeria, vermutlich eine spanische Nonne, 
einen Bericht über ihre Pilgerfahrt nach Jerusalem verfasste - 
der sich noch heute großer Beliebtheit erfreut. 

Eine von außen kommende finanzielle Unterstützung für die 
christlichen Einrichtungen in Jerusalem - wie für die jüdischen - 
ist seit langem ein festes Merkmal der Stadtgeschichte; bei den 
Christen geht sie bis in die byzantinische Periode zurück. 
Während der ersten Zeitspanne muslimischer Herrschaft über 
die Stadt machten Nichtmuslime aller Wahrscheinlichkeit nach 
weiterhin die Mehrheit der Einwohner aus. Zu einem gewissen 
Zeitpunkt in der frühen arabischen Periode soll es sogar einen 
christlichen Gouverneur der Provinz gegeben haben. Vom 
Weihnachtstag des Jahres 800, dem Krönungstag Karls des 
Großen in Rom, wird berichtet, dem neuen Kaiser seien vom 
Patriarchen von Jerusalem als Zeichen des Respekts der 
Schlüssel zur Grabeskirche und die Fahne der Stadt 
ausgehändigt worden (einem anderen Bericht zufolge war es der 
muslimische Kalif Harun al-Raschid). Karl der Große und sein 
Sohn Ludwig gründeten eine Anzahl neuer christlicher 
Einrichtungen in Jerusalem. An diesen neuen Bauten 
entzündeten sich einige Konflikte. So beschwerten sich 



-26- 

beispielsweise im Jahre 827 Muslime darüber, die Christen 
hätten über der Kirche eine größere Kuppel errichtet als die über 
dem Felsendom, einem muslimischen Heiligtum. Ähnlich wird 
bereits sehr früh von Rivalitäten in Zusammenhang mit 
Pilgerfahrten berichtet, ein Grundzug des religiösen und 
wirtschaftlichen Lebens der Stadt über die Zeitalter hinweg bis 
in die Moderne. Diese Pilgerzüge und die Feiertage, mit denen 
sie zusammenhingen, waren häufig Anlass für gewaltsame 
Zusammenstöße in der Gemeinde. Am Palmsonntag des Jahres 
937 oder 938 wurden eine christliche Prozession angegriffen 
und die Grabeskirche niedergebrannt. An Pfingsten 966 wurden 
mehrere Kirchen geplündert und am 28. September 1009 auf 
Anordnung des geistesgestörten Kalifen al-Hakim die 
Grabeskirche ein weiteres Mal zerstört. Erst 1048 wurde sie 
wieder aufgebaut. 

Mit der Eroberung Jerusalems durch die Kreuzritter unter 
Gottfried von Bouillon am 15. Juli 1099 begann eine neue 
Periode des Terrors gegen Muslime und Juden, die allesamt aus 
der Stadt vertrieben wurden; ihre Moscheen und Synagogen 
wurden dem Erdboden gleichgemacht.19 Die muslimischen 
Heiligtümer auf dem Tempelberg wurden zu christlichen 
Kirchen umgewandelt. Die katholischen Könige teilten die Stadt 
in separate Bezirke auf, die auf der Nationalität der christlichen 
Siedler, der Kreuzritterorden und der diversen ostkirchlichen 
Gemeinden beruhten. Das Orthodoxe Patriarchat wurde nach 
Konstantinopel verlegt, und die Katholiken nahmen das 
praedominium (das Recht auf die Vorrangstellung) an den 
Heiligen Stätten für sich in Anspruch. 

Nachdem 1244 die Kreuzritter endgültig aus Jerusalem 
vertrieben waren, sahen sich die Christen genötigt, ihre 
Vorstellung von Jerusalem von einer irdischen in eine 
himmlische Sphäre zu überführen. Es blieb aber bei den 
christlichen Pilgerfahrten: In seinen Canterbury Tales ließ 
Chaucer die Frau von Bath dreimal nach Jerusalem fahren, und 



-27- 

es kamen viele Bücher mit Laudes Hierosolymitanae 
(Lobpreisungen Jerusalems) auf den Markt. Der christliche 
Kampf um Jerusalem nahm nun eine neue Form an. Nachdem 
die Christen den Krieg gegen die Ungläubigen verloren hatten, 
führten sie von nun an Krieg gegeneinander. Tatsächlich hatte 
dieser innerchristliche Konflikt bereits früher, im Jahr 1204, 
eingesetzt, als der vierte Kreuzzug über Konstantinopel 
hereinbrach und es plünderte. 

Damit begann in allem Ernst die große Auseinandersetzung 
zwischen Ost- und Westkirche um die Kontrolle über die 
Heiligen Stätten, vor allem über die Grabeskirche in Jerusalem 
und die Geburtskirche in Bethlehem. Unfähig, miteinander einig 
zu werden, wurden die zerstrittenen christlichen Gruppen im 
Jahre 1289 oder noch davor von den muslimischen Behörden 
dazu gezwungen, die Schlüssel der Grabeskirche einer 
muslimischen Familie in Verwahrung zu geben. Als 1291 die 
letzte Kreuzritterfestung in Palästina - Akka - fiel, waren von 
allen katholischen Institutionen in Palästina nur noch die 
Franziskaner übrig, die erstmals 1217 ins Land gekommen 
waren. Im frühen 14. Jahrhundert berief sie der Papst zum 
«Schutz des Heiligen Landes» (Custodia Terme Sanctae). Dieser 
kleine Vorposten der römischen Christenheit sah den Kampf 
gegen die Ansprüche der Ostkirchen auf Eigentümerschaft an 
den Heiligen Stätten als seine vorrangige Aufgabe an. Er 
kämpfte mit allen Mitteln, um die immerwährenden Rechte des 
wahren Rom in Jerusalem aufrechtzuerhalten. Der Kampf ging 
bis in die modernen Zeiten weiter und dauert, wenn auch in 
modifizierter Form, noch immer an. Er färbte auf jeden Aspekt 
christlichen Lebens in Jerusalem ab sowie auf die Diplomatie 
der christlichen Mächte in bezug auf die Heilige Stadt. 

Wie für die Juden, wenn auch in anderer Weise, war somit für 
die Christen Jerusalem nun ein Symbol der Einheit und zugleich 
der Anlass eines tiefgehenden inneren Schismas. 



-28- 

Das Jerusalem der Muslime 

 
Zwei muslimische Traditionen. Die erste ist eine Aussage, die 
dem Propheten Mohammed zugeschrieben wird, der gesagt 
haben soll: «Wer die Pilgerfahrt nach Mekka tut und mein Grab 
[in Medina] besucht und des weiteren [in einem heiligen Krieg] 
kämpft und für mich in Jerusalem betet - den wird Gott nicht 
danach fragen, was er [von den Geboten zu achten unterließ], 
die ihm gesetzt waren.» 

Die zweite Tradition hat mit Umar zu tun, dem zweiten 
muslimischen Kalifen, der zur Zeit der ersten muslimischen 
Eroberung Jerusalems im Jahre 638 herrschte. Umar soll sich in 
einem Kamelgehege aufgehalten haben, als zwei Männer 
vorbeigingen. Er fragte sie, woher sie kämen, und sie nannten 
Jerusalem. Umar habe sie daraufhin mit seiner Peitsche 
geschlagen und zu ihnen gesagt: «Habt ihr eine Pilgerfahrt 
gemacht wie die Pilgerfahrt zur Kaaba [in Mekka]?» - «Nein, O 
du Kommandeur der Gläubigen», erwiderten sie, «wir kamen 
aus diesem oder jenem Gebiet und an [Jerusalem] vorbei und 
beteten dort.» Worauf der Umar sagte: «Dann sei es so», und sie 
davongehen ließ.20 Zwei muslimische Stimmen, zwei 
muslimische Ansichten zu Jerusalem. 

Für Muslime rührt die Heiligkeit Jerusalems in erster Linie 
von seiner Identifikation mit der «weiteren Moschee» 
(almasdschid alaqsa) her, die im Koran als die Stelle erwähnt 
wird, zu welcher der Prophet während seiner «nächtlichen 
Reise» von Mekka gebracht wurde. Von hier aus stieg er in den 
siebten Himmel auf. 

Es gibt jedoch auch gewisse Belege für die Annahme, dass die 
Heiligkeit, die man Jerusalem zuschrieb, jedenfalls zum Teil mit 
Jerusalems zentraler Stellung innerhalb zweier 



-29- 

Vorläuferreligionen zu tun hatte, die der Islam zu ersetzen 
beanspruchte. Nach muslimischer Tradition war Jerusalem die 
erste qibla (die Ausrichtung beim Gebet), bevor sie im Jahre 624 
nach Mekka wechselte. Im Koran ist von dieser Praxis nicht die 
Rede, aber in der muslimischen Tradition ist sie tief verankert - 
und hat noch bis vor gar nicht langer Zeit in der Praxis älterer 
Beter im Jerusalemer Felsendom überlebt (wie der Autor 1969 
beobachtete). 

In der ersten Phase des Islam scheint es die Tendenz gegeben 
zu haben, die Heiligkeit Mekkas und Médinas zu betonen und 
die Wichtigkeit von Pilgerfahrten nach diesen Städten statt nach 
Jerusalem zu unterstreichen. Es gab aber auch gegenteilige 
Auffassungen, und so dauerte es bis ins zweite islamische 
Jahrhundert (719-816 nach christlicher Zeitrechnung), dass die 
Heiligkeit aller drei Städte allgemein anerkannt wurde.21 Zu 
einer höchst wichtigen Entwicklung kam es unter dem Kalifat 
von Abd al-Malik b. Marwan (685-705), der sich in einem 
Konflikt mit einem anderen Kalifen, Abd Allah b. al-Zubayr, 
befand, der seinen Sitz in Mekka hatte. Abd al-Malik errichtete 
das eindrucksvollste von allen überkommenen Bauwerken 
Jerusalems, den Felsendom - der oftmals fälschlicherweise als 
«Omar-Moschee» bezeichnet wird: In der Tat ist er ein 
Heiligtum, keine Moschee, und hat mit Omar nichts zu tun. Ein 
Kenner des Islam hat geäußert, dass es sich beim Felsendom 
nicht nur um eine Stätte des Gedächtnisses an die Auffahrt des 
Propheten handelt: «Seine vielen Inschriften deuten darauf hin, 
dass er ein Siegesdenkmal ist, das an den Triumph über die 
jüdische und christliche Religion erinnert.»22 Der namenhafte 
Orientalist Ignaz Goldziher hat die Auffassung vertreten, dass 
Abd al-Maliks Beweggrund für den Bau des Heiligtums und die 
Bestärkung der Heiligkeit Jerusalems die Rivalität mit dem 
Kalifen von Mekka und der Handel mit den Pilgern war, den er 
in seinen eigenen Machtbereich umlenken wollte.23 Diese 
Meinung hat sich inzwischen weitgehend durchgesetzt, auch 



-30- 

wenn S. D. Goitein sie ablehnte und die These vertrat, Abd al-
Malik habe damit das Ziel verfolgt, ein Gebäude zu schaffen, 
das den Vergleich mit den prachtvollen Kirchen Jerusalems und  
anderer syrischer Städte aushielt.24 Gemeinsam ist all diesen 
Interpretationen, dass dem Kalifen ein Konkurrenzmotiv 
zugeschrieben wird. Der arabische Name der Stadt, al-Quds 
(«die Heilige»), kommt erst im späten 10. Jahrhundert erstmals 
vor.25 

Überraschenderweise nahmen die Muslime die Eroberung 
Jerusalems durch die Kreuzritter zunächst mit Gleichmut hin, 
statt sich mit Feuereifer an die Rückeroberung zu machen. 
Selbst jene Muslime, die zum heiligen Krieg gegen die 
Invasoren aus Franken aufriefen, unterließen es, mit wenigen 
Ausnahmen, die Heiligkeit Jerusalems zu betonen - die zu dieser 
Zeit im muslimischen Denken weder weit verbreitet noch tief 
verwurzelt war.26 Erst in der Mitte des 12. Jahrhunderts ist eine 
gewandelte Einstellung zu beobachten: Wie so oft in der 
Geschichte Jerusalems lässt sich eine gesteigerte religiöse 
Inbrunst weitgehend mit politischen Notwendigkeiten erklären. 
In den vierziger Jahren des 12. Jahrhunderts rief Zenki, der 
Herrscher von Mosul und Aleppo, zusammen mit seinem Sohn 
und Nachfolger Nur al-Din zu einem uneingeschränkten Krieg 
gegen den Kreuzfahrerstaat auf. Dementsprechend stellte ihre 
offizielle Propaganda plötzlich die Heiligkeit Jerusalems für den 
Islam heraus. Noch weiter akzentuiert wurde diese Tendenz 
unter der Führung Saladins, der die Heiligkeit Jerusalems als ein 
Mittel einsetzte, um potentielle Gegner niederzuhalten. Im 
späten 12. Jahrhundert berief man sich auf den Gedanken der 
Heiligen Stadt in innermuslimischen Auseinandersetzungen 
nicht weniger häufig als in dem äußeren Konflikt mit dem 
Christentum.27 Die Rückeroberung Jerusalems durch die 
Muslime am 2. Oktober 1187 wurde in der islamischen Welt mit 
Begeisterung begrüßt. In Briefen, Gedichten und 
Glückwunschbotschaften wurde Saladins Sieg bejubelt. In den 



-31- 

folgenden Jahren vervielfachte und verbreitete sich die Literatur 
zum Lobe Jerusalems (Fadail Bayt al-Maqdis) gewaltig. 
Muslime wurden ermutigt, sich dort wieder anzusiedeln und auf 
Pilgerfahrt dorthin zu ziehen. Wenn die Pilger nach Hause 
zurückkehrten, brachten sie den Gedanken der Heiligkeit 
Jerusalems mit. «Aufs engste verknüpft mit der Idee des 
Dschihad [des heiligen Kriegs], nahm [die Stadt] im religiösen 
Bewußtsein frommer Kreise und breiter Volksschichten einen 
Ehrenplatz ein.»28 

Fortan sah man die muslimische Herrschaft über Jerusalem 
als einen veritablen Akt des Glaubens an. Im Jahre 1191 schrieb 
Saladin im Zuge von Waffenstillstandsverhandlungen an 
Richard Löwenherz, dass, selbst wenn er persönlich geneigt 
wäre, die Stadt aufzugeben, der englische König «sich nicht 
vorstellen solle, dass ihre Übergabe möglich wäre; denn vor 
Muslimen würde ich es nicht wagen, auch nur das Wort zu 
äußern».29 Dennoch fiel Jerusalem durch den Vertrag von Jaffa 
von 1229 an die Christen zurück. Gemäß dieser Vereinbarung 
wurden Jerusalem, Bethlehem und Nazareth an Kaiser Friedrich 
II. ausgehändigt, obwohl den Muslimen gestattet wurde, ihre 
dortigen Heiligen Stätten zu behalten. Sogleich wurden die 
Stadtmauern abgerissen, damit Jerusalem nicht länger als 
Festung genutzt werden konnte. Infolgedessen war die Stadt für 
viele Jahre militärischen Angriffen und Überfällen von 
Nomaden ausgesetzt. Der Vertrag sollte zehn Jahre lang gelten. 
Danach brachen erneut Kämpfe aus, und 1244 wurde die Stadt 
von Charismiern, einem Tatarenvolk, geplündert. Erst nach 
1260 wurde unter den Mamelucken die Ordnung 
wiederhergestellt. 

Unter mameluckischer Herrschaft war Jerusalem ein Ort ohne 
jegliche politische Bedeutung.30 Die Teilung der Stadt in vier 
Viertel das muslimische, das christliche, das jüdische und das 
armenische geht auf diese Zeit zurück. Islamische Institutionen 
wurden geschaffen, und der muslimische Charakter der Stadt 



-32- 

verstärkte sich, auch wenn die Muslime, im Gegensatz zu den 
Christen, die Gegenwart anderer Religionen tolerierten. 
Religiöse Gruppen neigten dazu, sich im Umkreis ihrer 
wichtigsten Heiligtümer und Heiligen Stätten niederzulassen: 
die Muslime im Norden und Westen des Haram al-Scharif 
(wörtlich: «edles Heiligtum» - der Name, den man dem 
Tempelberg gab); die Armenier im Südwesten in der Nähe ihrer 
St. Jakobskathedrale; die übrigen Christen im Nordwesten um 
das Heilige Grab und die Juden im Südwesten in der Nähe der 
Westmauer. Am Vorabend der Neuzeit war das geteilte 
Jerusalem sowohl eine geographische als auch eine spirituelle 
Tatsache. 

Gegenüber Jerusalem hat es also innerhalb des Judentums, des 
Christentums und des Islam gegenläufige positive und negative 
Tendenzen gegeben - und in jedem Fall haben für die 
Bestätigung oder Qualifikation der Heiligkeit Jerusalems 
politische Erwägungen eine entscheidende Rolle gespielt. Die 
Rivalität zwischen den Religionen hatte wiederholt in Jerusalem 
ihren Brennpunkt. Jede der drei Religionen versuchte, die 
anderen beiden in dem Anspruch auf Jerusalem als ein zentrales 
religiöses Symbol auszustechen, und dies oft mit einseitiger 
Spitzfindigkeit. Andererseits gab es bei jeder Religion 
Ambivalenzen und Brüche in ihrem Verhältnis zu Jerusalem, 
seinem Grad der Heiligkeit, seinen heiligen Stätten und seiner 
Funktion in dieser und der kommenden Welt. Diese 
Trennungslinien bestimmten die Geschichte des irdischen 
Jerusalem in der Neuzeit. Sie sind der Gegenstand dieses 
Buches. 



-33- 

1. DIE KRIEGE DER KONSULN 

 
Das geteilte Jerusalem ist mindestens so sehr das Ergebnis 

von äußerem Druck wie das seiner inneren Dynamik. Vor allem 
ist es die Folge des Wettbewerbs unter den Großmächten um 
Vorherrschaft in und mittels der Heiligen Stadt. Bei ihrem 
Bemühen um ein vages, manchmal fast metaphysisches Prestige 
setzten sie oftmals krude Methoden ein, um ihren Einfluss zu 
steigern: die Ausbeutung religiöser Empfindungen, die 
Förderung örtlicher Proteges und die Errichtung abhängiger 
Institutionen - von Kirchen, Klöstern, Konventen, Hospitälern, 
Waisenhäusern, Schulen und anderen Bildungseinrichtungen. In 
der Mitte des 19. Jahrhunderts war so eine quasiimperiale 
Herrschaft entstanden, in der ihre Vertreter vor Ort, die 
Konsuln, praktisch in den Rang von Kolonialgouverneuren 
gelangten; jeder von ihnen übte Macht über seine eigenen 
Staatsangehörigen, Institutionen und Schutzbefohlenen aus, und 
jeder führte einen unablässigen Kampf sowohl gegen die 
osmanische Regierung wie gegen seine Rivalen im Kreis der 
Konsuln. 

Als Jerusalem Ende 1516 von den osmanischen Türken 
erobert wurde, war es ein obskures Provinznest mit weniger als 
15000 Einwohnern. Weder unter den Vorläufern der Osmanen 
noch für die folgenden vier Jahrhunderte war es ein wichtiges 
Verwaltungszentrum. Während eines Großteils dieser Zeit war 
es die Hauptstadt eines Bezirks (Sanjak), der zur Provinz 
Damaskus gehörte. Unter der Herrschaft des Sultans Süleiman 
II. des Prächtigen (1520-1566) wurde Jerusalems größtes 
weltliches Bauwerk, der die Stadt umgebende Mauergürtel, 
errichtet - oder vielmehr wieder aufgebaut. Dieser gewaltige 
Schutzschild, der noch heute nahezu intakt ist, ermöglichte es 
den Osmanen, Invasoren zu widerstehen und die Stadt gegen 



-34- 

Beduinenangriffe aus dem Umland zu verteidigen. Die Mauern 
bestimmten bis ins späte 19. Jahrhundert die Konturen der Stadt, 
und die Osmanen legten ihrer Erhaltung große Bedeutung bei. 
Als Grund dafür hat man unter anderem die These vertreten, 
dass sie fürchteten, es könnte erneut zu Angriffen europäischer 
Mächte im Stil der Kreuzritter kommen.1 

Obwohl Muslime während mehr als siebenhundert der 
vorausgegangenen neunhundert Jahre die Stadt beherrscht 
hatten, hatte Jerusalem doch nie einen ausschließlich 
islamischen Charakter angenommen. Unter den Osmanen 
drängten sich die unterschiedlichen Glaubensrichtungen 
weiterhin in ihren separaten Gebieten zusammen, auch wenn 
diese sich erst im 19. Jahrhundert zu der uns heute vertrauten 
Einteilung der Stadt in einzelne Viertel auskristallisierten (siehe 
Karte 12). Der Begriff des Viertels war eher geographisch als 
mathematisch zu verstehen: Das muslimische Viertel war 
flächenmäßig das bei weitem größte, und bis etwa zum Anfang 
des 19. Jahrhunderts stellten Muslime eine absolute 
Bevölkerungsmehrheit in der Stadt. Eine amtliche Volkszählung 
von 1560 wies 1933 muslimische, 281 christliche und 237 
jüdische Haushaltsvorstände in Jerusalem aus.2 Man darf sich 
die damaligen Stadtviertel nicht hermetisch gegeneinander 
abgeschlossen vorstellen; es gab keine äußeren, sie trennenden 
Markierungszeichen, und in gewissem Maße waren die 
Wohnbezirke gemischt. Vor allem Muslime lebten in allen vier 
Vierteln.3 

Im osmanischen Jerusalem regelten und verwalteten die 
religiösen Gruppen ihre eigenen Angelegenheiten und 
Institutionen grundsätzlich weitgehend ohne Einmischung der 
Regierung. Obwohl das Millet-System (mit reichsweit 
organisierten, autonomen Glaubensgemeinschaften) erst im 19. 
Jahrhundert voll ausgebaut war und diesen Namen trug, lassen 
sich seine Wesenszüge bereits in der Lokalverwaltung des 16. 
Jahrhunderts beobachten.4

 Christen und Juden waren durch eine 



-35- 

Reihe diskriminierender Gesetze benachteiligt und in gewissem 
Sinne nur Bürger zweiter Klasse, aber sie hatten einen 
anerkannten Status in der Gesellschaft und konnten sich bis zu 
einem gewissen Grad auf den Schutz durch das Recht verlassen. 



-36- 

Die Heiligen Stätten 

 
In ihrer modernen Form kam die Jerusalem-Frage erstmals als 

ein Nebenprodukt der langsamen Auflösung des 
Osmanenreiches zum Vorschein. In der ersten Phase war der 
Kampf um die Heiligen Stätten der Christen ihr 
Charakteristikum. Obwohl französische Kaufleute im frühen 17. 
Jahrhundert in der Küstenebene auftauchten, blieben die 
Handelsverbindungen mit Europa und andere äußere Einflüsse 
bis in die Spätzeit der Osmanenherrschaft minimal. Und doch 
lassen sich die Anfänge eines internationalen, und zwar 
vorwiegend christlichen diplomatischen Interesses für Jerusalem 
bis in die ersten Jahre der osmanischen Herrschaft 
zurückverfolgen. Unter den frühesten Fermanen (Dekreten) 
Suleimans II. gab es mehrere, die Christen Rechte und 
Privilegien garantierten. Ein an den Gouverneur von Jerusalem 
gerichteter Ferman von 1521 besagt beispielsweise, dass «die 
Gemeinschaft der Religiösen und andere Arten von derzeit in 
Jerusalem wohnhaften Ungläubigen» sich darüber beklagt 
hätten, «dass bestimmte Individuen sie unterdrückt und offen 
Übergriffe gegen sie begangen hätten, indem sie sie daran 
gehindert hätten, ihren Zeremonien gemäß ihren alten Bräuchen 
nachzugehen». Der Gouverneur wurde angewiesen, den 
Sachverhalt zu untersuchen und derlei Verfolgung künftig zu 
verhindern.5 

Ziel der Zentralregierung scheint gewesen zu sein, die 
öffentliche Ordnung in einem Gebiet mit religiös gemischter 
Bevölkerung aufrecht zu erhalten, und dies zu einer Zeit, als die 
Osmanen bei der Eingliederung ihrer neuen Provinzen in die 
vorhandene Verwaltung noch die ersten Schritte taten. Doch 
spielten schon in dieser frühen Phase sowohl äußere als auch 
innere Einflüsse eine Rolle. Nachfolgende Fermane geben einen 



-37- 

gewissen Eindruck davon, welche Unzuträglichkeiten es waren, 
unter denen die Christen angeblich zu leiden hatten, von der 
Identität der Opfer und Täter und von dem Vorgang, durch den 
die Auseinandersetzungen dem Sultan bekannt wurden. Ein 
Ferman von 1525 vermerkt eine Beschwerde, Christen im 
Zionskloster seien gewaltsam aus seit langem von ihnen 
bewohnten Quartieren und Gärten vertrieben worden. Ein 
weiterer von 1528 berichtet, dass Venedigs diplomatischer 
Vertreter am osmanischen Hof sich um ein Eingreifen des 
Kaisers zugunsten der römischen Christen in der Grabeskirche 
bemüht habe, deren Rechte von den Georgiern missachtet 
worden seien. Im folgenden Jahr hören wir von «gewissen 
Individuen der arabischen Nation», von denen es heißt, sie 
bedrängten Priester, und im Jahre 1536 hat, wie wir erfahren, 
der venezianische Gesandte ein weiteres Mal interveniert, 
diesmal mit dem Vorwurf, «ein Jude namens Salomon und 
gewisse christliche Herumlungerer der georgischen Nation» 
hätten im Zionskloster römische Christen «belästigt und 
bedrängt». Es hieß sogar, sie hätten Marmorarbeiten und Säulen 
von der Grabeskirche und anderen christlichen Stätten 
davongetragen.6 Vom Juden Salomon hört man danach nichts 
mehr, aber das Thema innerchristlicher Streitereien blieb auch 
während der nächsten vier Jahrhunderte durchaus vernehmbar. 

Die Häufigkeit von Fermanen, die den örtlichen Gouverneur 
auffordern, solche Misshelligkeiten zu verhindern, ist ein Beleg 
dafür, dass sie weiterhin vorkamen - oder jedenfalls, dass die 
Streitigkeiten ungelöst blieben. Aus solchen diplomatischen 
Vorhaltungen entstanden die sogenannten Kapitulationsverträge. 
Der erste Kapitulationsvertrag war eine Vereinbarung zwischen 
Süleiman und König Franz I. von Frankreich aus dem Jahre 
1535, die französischen Kaufleuten bestimmte Privilegien im 
Osmanischen Reich gewährte. In diesem Vertrag sind weder 
Jerusalem noch die Heiligen Stätten erwähnt. Im Jahre 1542. 
jedoch schlossen Frankreich und die Türkei einen förmlichen 



-38- 

Bündnisvertrag, und während des langen Krieges der Türken 
gegen den Heiligen Römischen Kaiser und Venedig übernahm 
Frankreich die bislang von Venedig wahrgenommene Rolle des 
Protektors der römischen Christenheit im Heiligen Land. Nach 
der Schlacht von Lepanto, in der die Türken von den vereinigten 
christlichen Seestreitkräften unter Don Juan von Österreich eine 
vernichtende Niederlage erlitten, wurden 1572 die in Jerusalem 
lebenden Franziskaner festgenommen und als Gefangene nach 
Damaskus gebracht. Dank des Eingreifens des französischen 
Königs kamen sie wieder frei. 

Der erste Kapitulationsvertrag, in dem Jerusalem genannt 
wird, wurde 1604 von Sultan Ahmed I. mit Frankreich 
geschlossen. Darin stimmte er zu, dass Untertane des 
französischen Königs und seiner Verbündeten «unter seinem 
Schutz die Heiligen Stätten Jerusalems frei und ohne dass ihnen 
irgendwelche Behinderung in den Weg gelegt wird», besuchen 
durften. Der Vertrag fügte hinzu, dass «die Mönche, die in 
Jerusalem leben und in der Kirche des Heiligen Grabes unseres 
Herrn Jesus Christus dienen, dort bleiben und sicher und ohne 
Schwierigkeiten oder Umtriebe kommen und gehen dürfen».7 

Diese vertraglichen Verpflichtungen finden in späteren 
Anweisungen des Osmanenherrschers an seine Beamten ihren 
getreulichen Niederschlag. Zwischen 1604 und 1621 wurden 
nicht weniger als dreiunddreißig Fermane erlassen, die sich mit 
Jerusalem befassten und bei denen es insbesondere um den 
Versuch ging, wiederholten Beschwerden katholischer Christen 
wegen «Usurpationen» seitens der orthodoxen Armenier 
abzuhelfen. 

Weil man offenbar erkannte, dass in diesen Streitigkeiten 
unter Mönchen ein Ansatzpunkt für den Gewinn von Einfluss 
steckte, beschlossen die Franzosen, einen ständigen Vertreter 
nach Jerusalem zu entsenden. Im Jahre 1621 ernannte Ludwig 
XIII. den ersten Konsul einer auswärtigen Macht in Jerusalem. 
Der König höchstpersönlich war an dem Sachverhalt 



-39- 

interessiert, weshalb er seinem Botschafter in Konstantinopel 
schrieb: «Ich habe es für richtig gehalten, zu Gottes Ruhm und 
zur Bequemlichkeit frommer Personen, die andächtig zum 
Besuch der Heiligen Stätten gehen, M. Lempereur zu berufen, 
die Verantwortung des Konsuls für die französische Nation in 
Jerusalem auszuüben.»8 Der Vorfall, der diese Entscheidung des 
französischen Königs veranlasste, war ein angeblicher Übergriff 
auf die Rechte der Katholiken durch die Armenier, die es 
gewagt hatten, in Christi Geburtsgrotte in Bethlehem zwei 
Lampen aufzuhängen und anzuzünden. 

Jean Lempereur, ein Pariser Rechtsanwalt, der bereits als 
Pilger in Jerusalem gewesen war, schrieb, der König habe sein 
Mandat definiert als Verteidigung der Franziskaner und der 
katholischen Pilger, die die Heiligen Stätten besuchen, «auf dass 
sie von den Türken nicht tyrannisiert und beleidigt werden, wie 
es ihnen in der Vergangenheit geschah». Gesichert hatte sich 
Lempereur diese Stellung mit Hilfe der guten Dienste seines 
Vetters, des damaligen Sekretärs des Connétable von 
Frankreich. Seine Vergütung belief sich auf 12000 Écus, jedoch 
bezahlte der König diese Summe nicht aus seinen eigenen 
Mitteln. Vielmehr sollte sie aus Einkünften der Abteien der 
gallikanischen Kirche abgezweigt werden, weshalb Lempereur 
dazu genötigt war, einen befreundeten Jesuiten brieflich um die 
Intervention des Papstes zu bitten, um sicherzustellen, dass das 
Geld auch wirklich ausgezahlt würde.9 

Hinter der Ernennung des Konsuls und den damit 
einhergehenden finanziellen Arrangements verbargen sich 
sowohl eine politische Intrige als auch rein spirituelle Motive. 
Angestoßen wurden sie durch Jesuiten, die darauf aus waren, die 
Franziskaner aus ihrer Position als alleinige Repräsentanten der 
römisch-katholischen Kirche in Jerusalem zu verdrängen. Im 
Stillen ging es der Gesellschaft Jesu sogar um noch 
weitergehende Ambitionen. Wie Lempereur erklärte, erhofften 
sich die Jesuiten die Gründung eines Kollegs in Jerusalem, das 



-40- 

«all die christlichen Schismatiker bändigen und in 
unverfälschtem Glanz zurückführen [werde], die ganz und gar 
vom wahren Pfad abgebracht worden sind».10 Lempereur war 
sich bewusst, wie delikat es war, die Jesuiten in ein Gebiet 
hineinzubringen, das die Franziskaner bislang als ganz das ihre 
betrachteten. Deshalb drang er darauf, dass der Plan, ein Kolleg 
zu errichten, vor seinem Eintreffen in Jerusalem geheim bleibe. 
Die Jesuiten versicherten sich der nachdrückliehen 
Unterstützung durch Kardinal La Rochefoucauld, der das 
Vorhaben dem König empfahl. «Macht Euch keinerlei Sorgen 
wegen der Franziskaner», versicherte der Kardinal einem ihm 
getreuen Jesuiten. «Sie wissen ganz genau, dass ich im Fall der 
Fälle einen Weg fände, sie aus ihrer Position herauszuwerfen.»11 

Um Lempereur den Weg zu ebnen, schickte der König Louis 
des Hayes, Baron de Courmenin, als Sonderbotschafter nach 
Konstantinopel und Jerusalem. In der türkischen Hauptstadt ließ 
des Hayes seine (oder seines königlichen Herrn) Macht auf 
gebieterische Weise spüren. Mit nicht nachlassendem Druck 
erreichte er, dass die türkische Regierung ihm Briefe an den 
Gouverneur von Jerusalem und den dortigen Mufti (einen 
hochrangigen muslimischen Mann des Rechts) aushändigte, mit 
denen bewaffnet er ins Heilige Land aufbrach. Nach seiner 
Landung in Jaffa ließ er in Jerusalem wissen, wie er, der 
Repräsentant des Königs von Frankreich, dort empfangen zu 
werden erwartete. Darauf kam die Antwort zurück, dass sich die 
Beamten der heiligen Stadt in mancherlei Verlegenheit 
befänden. Einerseits würden sie gern die Instruktionen ihrer 
Obrigkeit befolgen; andererseits fühlten sie sich zu dem Hinweis 
verpflichtet, dass das im Lande herrschende Gesetz es Christen 
verbiete, Jerusalem zu Pferde oder in Waffen zu betreten. Des 
Hayes hatte ursprünglich geplant (jedenfalls behauptete er das), 
zu Fuß in die heilige Stadt hineinzugehen, aber jetzt entschied er 
sich dafür, diese Botschaft als Affront gegen seinen König 
aufzufassen. Deshalb bestand er darauf, auf hohem Ross und mit 



-41- 

umgegürteten Schwert in Jerusalem einzureiten. Falls man 
versuche, ihn daran zu hindern, werde er nach Konstantinopel 
zurückreisen und bei der Regierung eine Beschwerde 
einreichen; und den Beamten in Jerusalem versicherte er, dass 
sie dann «Gelegenheit zu Reue haben würden». Die Drohung 
wirkte. Als sich der französische Botschafter der heiligen Stadt 
näherte, trat der Unterpascha auf ihn zu und bot ihm eine 
Auswahl mehrerer Pferde für seinen zeremoniellen Eintritt an. 
Mit glitzerndem Schwert ritt daraufhin des Hayes auf einem 
dieser Pferde in die Stadt ein, «zur großen Zufriedenheit der 
christlichen Einwohner». Die Franziskaner gele iteten ihn in 
einer Prozession zu ihrem Kloster, wo sie ein Te Deum zum 
Dank für ihre Befreiung von den Übergriffen der Armenier und 
der Verfolgung durch die Türken sangen. Ihre Freude sollte 
jedoch nur von kurzer Dauer sein. 

Während seines Aufenthalts in Jerusalem traf des Hayes mit 
dem Gouverneur und anderen Beamten zusammen und legte 
ihnen seine von den osmanischen Behörden stammenden Briefe 
vor. Er berichtete, zunächst große Schwierigkeiten gehabt zu 
haben, auch nur empfangen zu werden, weil die Armenier, «die 
vorhersahen, dass die Diplomatie von M. des Hayes zu ihrem 
Ruin führen werde», die örtlichen Beamten mit 30000 Livres 
bestochen hatten. Überdies sorgte das arrogante Auftreten des 
Gesandten für Murren in der muslimischen Bevölkerung. 
Trotzdem fügten sich Gouverneur und Mufti seinen 
Forderungen nach Instandsetzung der Grabeskirche, nach 
Entfernung der Armenier von den Heiligen Stätten und ihrer 
Ersetzung durch die Franziskaner sowie nach der Errichtung von 
Lempereurs Konsulat.12 

Bei seiner Rückkehr nach Paris beglückwünschte sich der 
Botschafter zum Erfolg seiner Mission. In einem Brief an den 
General des Jesuitenordens gab er preis, eine geheime 
Vereinbarung mit einem jungen libanesischen Amir namens 
Fakhr al-Din getroffen zu haben, der zu einer früheren Zeit 



-42- 

Zuflucht in der Toskana gefunden hatte und einen Angriff auf 
die Levante im Bündnis mit christlichen Mächten plante.13 Bald 
jedoch stellte sich heraus, dass des Hayes hochnäsiges Auftreten 
und politische Intrigen bei seinen türkischen Gastgebern 
gegenteilige Wirkungen gezeitigt hatten. Kaum hatte er ihnen 
den Rücken zugekehrt, da erließ der Sultan einen Ferman, der 
die Rechte der Armenier hinsichtlich der Heiligen Stätten 
gegenüber den Franziskanern erneut bestätigte. Der Erlass 
verfügte, die Armenier sollten «ihre eitlen Zeremonien... wie ab 
antiquo abhalten; ihre Kerzen anzünden und ihre Lampen 
aufhängen und die Gebühren der awqaf (der wohltätigen 
Stiftungen) bezahlen. Niemandem, weder den fränkischen noch 
irgendeiner anderen Gemeinschaft christlicher Untertanen solle 
erlaubt sein, sich einzumischen oder dagegen vorzugehen. Sie 
sollten sie nicht behindern. Macht dies bekannt. Lasst sie mein 
edles Zeichen achten.»14 

Lempereur hatte deshalb den Eindruck, dass ihm des Hayes, 
weit entfernt davon, seinen Weg zu erleichtern, vielmehr 
unabsichtlich die ganze Angelegenheit vermasselt habe. Sobald 
Lempereur im Dezember 1623 in Jerusalem eingetroffen war 
und es sich im Kloster der Franziskaner bequem gemacht hatte, 
kam es zu Streit mit seinen Gastgebern, die ihn aus dem 
Gebäude herauswarfen. Bei dem Streit ging es teils um 
Finanzen, teils war er die Folge der Befürchtungen der 
Franziskaner (für die es, wie wir sahen, gute Gründe gab), dass 
der Konsul Jesuiten ins Heilige Land bringen werde. Sie 
beharrten darauf, dass die Franziskaner als anerkannte 
«Wächter» des heiligen Landes ein Monopol bei sämtlichen 
Unterfangen der Katholiken im Lande hätten. Auch beim 
venezianischen Botschafter in Konstantinopel und beim 
osmanischen Pascha von Jerusalem stieß Lempereur auf bittere 
Feindseligkeit. Letzterer ließ sich von den Mitbringseln des 
Franzosen nicht besänftigen und beschuldigte ihn einer Intrige 
mit einem rebellischen Häuptling aus der Nachbarschaft. Auch 



-43- 

dieser Vorwurf war wohl begründet. 
Lempereurs Mühen fielen und hingen zusammen mit der 

Landung von Fakhr al-Din an der Küste Palästinas. Obwohl er 
unweit von Jaffa eine Niederlage erlitt, blieben die Ambitionen 
des Amir noch für eine Reihe von Jahren eine Bedrohung für die 
Macht der Osmanen in der Region. Lempereur stand unter 
dringlichstem Verdacht, mit dem Libanesen verbündet und 
womöglich ein Spion zu sein. Neun Monate nachdem er seine 
Tätigkeit aufgenommen und so ziemlich jeden vor den Kopf 
gestoßen hatte, widerfuhr dem Vertreter des Königs von 
Frankreich die Demütigung, dass man ihn verhaftete, auflud und 
als Gefangenen nach Damaskus eskortierte. Nach fünf Tagen im 
Kerker bahnte er sich mit Schmiergeld den Weg in die Freiheit. 
Für kurze Zeit kehrte er nach Jerusalem zurück, aber es gelang 
ihm nicht, sich noch einmal irgendwelche Autorität zu 
verschaffen. Im Januar 1625 trat er den Rückzug nach 
Konstantinopel an, wo er die nächsten fünfunddreißig Jahre als 
Sekretär an der französischen Botschaft verbrachte -«eine 
Beschäftigung, die zweifellos weniger gefährlich war als die des 
Konsuls in der heiligen Stadt», wie einer seiner Nachfolger im 
20. Jahrhundert dazu anmerkte.15 

So schändlich endete die erste Expedition eines europäischen 
Konsuls nach Jerusalem. Ihre Hauptthemen kehrten während 
nachfolgender Missionen in den nächsten drei Jahrhunderten 
freilich immer wieder: anmaßender Stolz, politische Absichten 
unter einer spirituellen Verkleidung, Konkurrenz zwischen den 
westlichen und östlichen Kirchen und innerhalb der Kirchen, 
Streit mit aufmüpfigen Schutzbefohlenen, die sich gegen die 
Kosten sträuben, die ihnen der zweifelhafte «Schutz» aufbürdet, 
Bündnisse mit örtlichen Rebellen gegen die Oberhoheit des 
Sultans. Das Muster für künftige Entwicklungen war damit 
vorhanden. 

In den folgenden Jahrzehnten kam es wiederholt zu 
Veränderungen bei der Kontrolle über die Heiligen Stätten, je 



-44- 

nach den diplomatischen Winden aus Ost oder West, welche die 
osmanische Regierung vor sich her trieben. Immer wieder erließ 
der Sultan Fermane, in denen er die Rechte dieser oder jener 
Kirche auf diesen oder jenen heiligen Ort bestätigte. Allein 
zwischen 1630 und 1637 soll das praedominium sechsmal 
zwischen Orthodoxen und Katholiken gewechselt haben.16 

Erst 1699 wurde ein Nachfolger für Lempereur ernannt. Der 
Hintergrund für diese Berufung scheint eher kommerzieller als 
geistiger Natur gewesen zu sein, vor allem der dringliche 
Wunsch, nach einer Zeit gestörten Handels endlich eine 
reibungslose Versorgung der französischen Manufakturen mit 
«Baumwolle aus Jerusalem» zu gewährleisten.17 Konsul 
Brémonds erstes Zusammentreffen mit dem Pascha von 
Jerusalem, das in Akka stattfand, verlief bemerkenswert 
freundlich. Der osmanische Beamte war die Freundlichkeit in 
Person und überschüttete ihn mit Höflichkeiten.18 Im Februar 
1700 erwartete ihn dann am Stadttor von Jerusalem ein weniger 
erfreulicher Empfang: Er wurde vom Mufti herausgefordert, der 
einem franziskanischen Chronisten zufolge - mit sehr lauter 
Stimme gegen die Anwesenheit des Konsuls Einwände erhob 
und ihn der Spionage beschuldigte. So musste er denn seine 
erste Nacht unter dem Schutz seines Freundes, des Pascha, 
verbringen. Am folgenden Morgen traf er, von dreißig Soldaten 
geleitet, im Kloster der Franziskaner ein. Dort wurde er mit 
nicht weniger Misstrauen begrüßt als damals Lempereur, 
obwohl ihm die Mönche «wie einem Pilger die Füße wuschen». 
Binnen achtundvierzig Stunden kam es zu einer heftigen 
Auseinandersetzung über Rangfragen, als Brémond darauf 
bestand, dass ihm als königlichem Gesandten am Esstisch und in 
der Kirche der Ehrenplatz gebühre. Der Streit wurde derart 
hitzig, dass der Konsul einem der Mönche angedroht haben soll, 
ihm ein Tracht Prügel auf die Fußsohlen verpassen «und die 
Haare seines Bartes ausreißen» zu lassen. Im Lauf der Zeit 
verschlechterten sich auch seine Beziehungen zu den 



-45- 

osmanischen Behörden. Nach sechs Monaten gab der Pascha 
offenherzig zu, seine frühere Liebenswürdigkeit sei einzig und 
allein durch die Hoffnung auf finanzielle Belohnung motiviert 
gewesen; da diese ausgeblieben war, forderte er nun Brémond 
auf, die Stadt binnen drei Tagen zu verlassen. Als Flüchtling 
suchte Brémond in Bethlehem Unterschlupf. Während er sich 
dort aufhielt, fand auf dem Haram al-Scharif eine Demonstration 
von «mehr als zehntausend Leuten» statt, die sich gegen die 
Präsenz eines christlichen Konsuls in Jerusalem wandten und 
drohten, ihre Wut an den Franziskanern auszulassen. Daraufhin 
ordnete der Pascha an, dass Brémond den ganzen Bezirk zu 
verlassen habe. In Begleitung einer Militäreskorte, die er 
übrigens selbst bezahlen musste, machte er sich aus dem Staub, 
wobei er unterwegs auch noch einen Großteil seines Gepäcks 
und sogar seine Kleidung verlor.19 

Im Jahre 1703 brach in Palästina ein großer Aufstand aus. Die 
Rebellen nahmen Jerusalem ein und verschlossen seine Tore. 
Zwei Jahre lang hielten sie einer osmanischen Belagerung stand, 
bis sie der Hunger zur Aufgabe zwang. Unter derart 
ungesicherten Verhältnissen war an einen neuen Versuch mit 
einem Konsulat nicht zu denken. Unterdessen sorgte der 
Spanische Erbfolgekrieg für Erschütterungen in Europa. Erst 
1713, unmittelbar nach dem Frieden von Utrecht, traf ein dritter 
französischer Konsul in Jerusalem ein, der nicht freundlicher 
empfangen wurde als seine Vorgänger. Er blieb denn auch nur 
vier Monate. Zwischen 1714 und 1843 ließen die Franzosen 
dieses Feld unbestellt. Lempereurs und Brémonds Erfahrungen 
und die Streitigkeiten, die zu ihrem Scheitern geführt hatten, 
nahmen manche Auseinandersetzungen und Zwistigkeiten 
vorweg, mit denen sich viele spätere Konsuln der 
unterschiedlichsten Nationalitäten in der Stadt des Friedens 
auseinander zu setzen hatten. 

Im Verlauf des 18. Jahrhunderts nahmen diese Konflikte nach 
und nach einen in diplomatischer Hinsicht bedrohlichen Aspekt 



-46- 

an, als neben Frankreich nun auch Russland sich für das Heilige 
Land zu interessieren begann. Mit dem Problem der Heiligen 
Stätten verbunden war das größere Problem der 
nichtmuslimischen Gemeinden in Jerusalem und im gesamten 
Osmanischen Reich. In Jerusalem waren Christen und Juden 
nicht nur der Jizya unterworfen (einer Sondersteuer für 
Nichtmuslime), sondern auch noch weiteren diskriminierenden 
Abgaben für Einzelpersonen und Einrichtungen.20 Russland 
übernahm nun die Rolle des Verteidigers der orthodoxen Kirche, 
welcher die Mehrheit der palästinensischen Christen angehörte. 
Frankreich wiederum bestärkte seine Tradition als Schutzmacht 
der römisch-katholischen Kirche im Heiligen Land. Die 
Katholiken, die zahlenmäßig in Palästina viel schwächer waren 
als die Orthodoxen, erwarteten umso dringlicher von den 
Franzosen, dass sie die Waage zu ihren Gunsten beeinflussen 
würden. 

Der schrittweise Rückzug der Türken aus Europa ließ sie eine 
Reihe von Verträgen mit christlichen Mächten unterzeichnen, in 
denen die Beschützer der Ost- und Westkirchen Bevorzugungen 
für ihre Schutzbefohlenen in Jerusalem unterzubringen suchten. 
Im Frieden von Karlowitz von 1699, in dem die habsburgische 
Herrschaft über Ungarn, Siebenbürgen und große Teile 
Slawoniens und Kroatiens bestätigt wurde, gelang es den 
katholischen Mächten, ihre Rechte an den Heiligen Stätten 
vertraglich anerkennen zu lassen. Im Frieden von Passarowitz 
wurden sie 1718 bestätigt. Französische Hilfe zugunsten der 
Türken gegen Österreich und Russland führte im Jahre 1740 zu 
einer weiteren Vereinbarung, die die Rechte der Katholiken 
bestärkte und tatsächlich Frankreich als deren Schutzmacht 
anerkannte. In Walter Zanders Worten bedeutete dieser Vertrag 
«den Höhepunkt französischen Einflusses im Osmanenreich» 
und galt künftig «als eine Art Magna Charta der Rechte der 
Katholiken»21 

Zu dieser Zeit war der Wettbewerb um die Vorherrschaft an 



-47- 

den Heiligen Stätten bereits zu einem ständigen Thema auf der 
Tagesordnung der internationalen Diplomatie avanciert. Ähnlich 
wie heute bei den Menschenrechten kam kaum ein wichtiger 
internationaler Vertrag ohne die rituelle Beschäftigung damit 
zustande. Darüber schrieb später der katholische Historiker 
Paschal Baldi: 

 
Die Frage der Heiligen Stätten trat somit als eine der großen 

Fragen des europäischen Völkerrechts in Erscheinung, bei denen 
sich die großen katholischen Völker so interessiert zeigten, dass 
sie sie jedesmal dann zum Gegenstand spezieller 
Vereinbarungen mit der Regierung der Hohen Pforte machten, 
wenn der Abschluss von Waffenstillständen, Friedensverträgen, 
Bündnissen oder auch bloßen Handelsabkommen anstand.22 

 
Das Bestehen solcher Verträge und der Erlass zahlloser 

Fermane brachten freilich die Feindseligkeiten vor Ort nicht 
zum Stillstand. Vielmehr wurden sie immer ernster, wie sich 
etwa aus folgender Beschreibung eines Vorfalls aus dem Jahr 
1757 ersehen lässt: 

 
Angestachelt und bewaffnet von den eigenen Mönchen, 

stürmte der griechische Mob in der Nacht vor Palmsonntag mit 
Knüppeln, Keulen, Haken, Dolchen und Schwertern in die 
Basilika [des Heiligen Grabes]; warf die Kerzen um, zerriss die 
Wandteppiche, zerbrach die Lampen und hieb alles in Stücke; 
dann gingen sie gegen das Kloster der Minoriten vor, um die 
dort lebenden armen Mönche zu töten, die die Türen 
verbarrikadieren mussten, um der Gewalt dieser «von Wein und 
Völlerei aufgepeitschten» Übeltäter zu entgehen.23 

 
So jedenfalls die Darstellung Baldis, die noch anderthalb 

Jahrhunderte später vor Entrüstung sprüht. Die Orthodoxen 



-48- 

hatten, wie nicht anders zu erwarten, eine andere Version des 
Vorgangs, und ihnen gelang es, die osmanische Regierung zum 
Erlass eines neuen Fermans zu überreden, der die Rechte der 
Katholiken beschnitt. Die Vorhaltungen des französischen 
Botschafters wischte der Großwesir mit der zynischen 
Bemerkung beiseite: «Diese Orte, Sir, gehören dem Sultan, und 
er gibt sie, wem er möchte; es mag wohl sein, dass sie sich 
immer in den Händen der Franken befanden, aber heute wünscht 
Seine Hoheit, dass sie den Griechen gehören.»24 

Der Friede von Kütschük Kainardsche, den Russland und die 
Türkei im Jahre 1774 nach dem Sieg der Truppen Katharinas 
der Großen über die Osmanen schlössen, brachte den Triumph 
der Ostkirche über die Westkirche definitiv zum Ausdruck. In 
Artikel 7 versprach die osmanische Regierung «steten Schutz 
für die christliche Religion und die Kirchen jener Religion». 
Obwohl die Westkirche gewisse Rechte behielt, spielten die 
Orthodoxen doch eindeutig die erste Geige. Jetzt hatten sie ihre 
eigene «Magna Charta». 

Als 1799 Napoleon seine Armee aus Ägypten nach Palästina 
führte, sah es für einen Moment so aus, als könnte Jerusalem 
erneut unter christliche Herrschaft fallen. Der junge General 
eroberte Jaffa, Ramallah und Akka, erklärte aber, dass die 
heilige Stadt «nicht auf seiner Marschlinie» liege und zog 
davon, um anderswo seiner höheren Bestimmung 
nachzugehen.25 Sein englischer Widerpart, Sir Sidney Smith, 
hingegen besuchte Jerusalem und marschierte in einer 
Prozession zur Grabeskirche, bevor er wie Napoleon in seine 
Heimat zurückkehrte. So trivial diese Episoden für sich 
genommen auch sind, gaben sie doch eine erste Vorahnung der 
späteren anglofranzösischen Entfremdungen in diesem Gebiet. 

Als im Jahre 1808 die Grabeskirche bis auf ihre Grundmauern 
niederbrannte, bezichtigten bösartige Stimmen in den 
christlichen Konfessionen einander, dafür verantwortlich zu 
sein. Die Regierung erlaubte zwar den Wiederaufbau, aber 



-49- 

zwischen Orthodoxen und Katholiken kam es zum Streit, wer 
ihn beaufsichtigen solle, und manche Muslime versuchten zu 
verhindern, dass es überhaupt dazu käme. Der Ausbruch des 
griechischen Unabhängigkeitskriegs im Jahre 1821 führte zu 
muslimischen Angriffen auf das griechischorthodoxe Patriarchat 
in Jerusalem; es kam auch zu weiteren Unruhen, die sich zu 
einer regelrechten Revolte auswuchsen. Mit Kanonen, die auf 
dem Ölberg aufgestellt waren, wurden die Rebellen in der Stadt 
bombardiert, und erst 1826, nach dem Eintreffen einer von 
Beduinen aus dem Stamm des Abu Gösch verstärkten 
osmanischen Armee, wurde der Aufstand niedergeschlagen. 



-50- 

Jerusalem unter ägyptischer Herrschaft 

 
Es dauerte bis in die dreißiger Jahr des 19. Jahrhunderts, bis 

Jerusalem mit aller Gewalt auf die diplomatische Bühne trat. 
Auslöser war die Eroberung Palästinas durch Muhammad Ali, 
den Herrscher Ägyptens und übermächtigen Vasallen des 
osmanischen Sultans. Im Dezember 1831 rückte eine 90000 
Mann starke, von Muhammad Alis Sohn Ibrahim geführte 
Armee in Jerusalem ein. Zwar hielt sich eine osmanische Truppe 
für ein paar Monate in der Zitadelle, und die muslimischen 
Notabein am Ort waren zunächst auch nicht bereit, mit den 
Ägyptern zusammenzuarbeiten. Im April 1832 trat - dazu 
gezwungen oder überredet - der Mufti von Jerusalem auf 
Ibrahims Seite, aber die übrige muslimische Hierarchie, die den 
Verlust ihrer Privilegien befürchtete, blieb den Invasoren weiter 
feindlich gesonnen.26 

1834 vertrieb ein Bauernaufstand, dessen Zentrum in Nablus 
lag, der aber von Stadtbewohnern und Jerusalemer Notabein 
unterstützt wurde, Ibrahims Armee aus der Stadt. Zu denjenigen, 
die sich an dem Aufstand beteiligten, gehörten zwei Mitglieder 
der angesehenen und einflussreichen Familie Husayni (die im 
folgenden Jahrhundert mehrere führende palästinensische 
Nationalisten hervorbrachte). Einige Historiker haben in 
jüngster Zeit in dieser anti-ägyptischen Bewegung die ersten 
Anfänge eines palästinensischen Nationalismus sehen wollen.27 
Der unmittelbare Grund für den Widerstand waren allerdings 
Konskriptionen, und es gibt keinerlei Beleg dafür, dass dabei 
nationale Empfindungen im Spiel waren, die die 
Konfessionsgrenzen überstiegen; ganz im Gegenteil, dabei 
äußerte sich eine heftige Feindseligkeit sowohl gegenüber 
Christen, die in die Klöster flohen, als auch gegenüber Juden.28 
Nach kurzer Zeit eroberten die Ägypter Jerusalem zurück und 



-51- 

hielten die Stadt mit einer Garnison von 3000 Mann, mit der 
sich jeder potentielle Widerstand niederringen ließ, bis 1840 in 
einem eisernen Griff. 

Die ägyptische Herrschaft brachte ein modernisierendes 
Element in die Verwaltung des Landes. In Jerusalem machte 
sich das besonders an der verbesserten Lage der Christen 
bemerkbar, denen Rechtsgleichheit mit den Muslimen 
eingeräumt wurde und die von nun an auch für Ämter in Frage 
kamen. Erstmals seit 1289 wurden allen drei christlichen 
Hauptgemeinden - Katholiken, Griechisch-Orthodoxen und 
Armeniern - Schlüssel für die Grabeskirche ausgehändigt.29 
Auch die Lage der Juden verbesserte sich, obwohl während des 
Aufstands von 1834 eine Reihe jüdischer Läden in Jerusalem 
von Muslimen überfallen worden war.30 

Während die Macht der Ägypter wuchs, zog die Furcht vor 
einem totalen Zusammenbruch der Osmanenherrschaft die 
miteinander rivalisierenden europäischen Mächte weiter in das 
Geschehen hinein. Die Briten wurden zum Hauptbannerträger 
für die Integrität des Osmanischen Reichs, während Frankreich 
sich hinter den Neuankömmling, den Herrscher von Ägypten, 
stellte. Im Jahre 1838 wurde in Jerusalem ein britisches 
Konsulat errichtet. Es hieß, Lord Palmerston habe sich damit für 
den Schutz der Juden in Jerusalem einsetzen wollen, ein Ziel, 
für das sich mit allem Nachdruck die englischen Evangelikaien 
einsetzten, wie etwa der damalige Lord Ashley, der besser als 
der 7. Earl von Shaftesbury bekannt ist. Mayir Vereté hat aber 
überzeugend dargelegt, dass Palmerstons Motive eher 
strategisch als religiös inspiriert waren. Vor allem scheint 
Palmerston dabei im Sinn gehabt zu haben, dem wachsenden 
russischen Einfluss in der Region etwas entgegenzusetzen.31 Die 
Franzosen eröffneten 1843 erneut ihr Konsulat, diesmal für 
längere Zeit als vordem, und bald darauf folgten weitere 
Konsulate: von Sardinien und Preußen (1843), von den 
Vereinigten Staaten (1844), von Österreich (1849) und Russland 



-52- 

(1853). Im Laufe der Zeit eröffneten auch Schweden, 
Norwegen, Dänemark, Portugal, Belgien, die Niederlande und 
Persien ihr Konsulat in Jerusalem. 

Die Nahostfrage, wie sie inzwischen hieß, nahm 1839 die 
Größenordnung einer ausgewachsenen Krise an, als Muhammad 
Ali Konstantinopel zu erobern und sich der osmanischen 
Regierung zu bemächtigen drohte. Er wurde zwar von den 
Franzosen unterstützt, aber Russland, Großbritannien, 
Österreich und Preußen traten miteinander zur Verteidigung des 
Sultans an. Für diesen diplomatischen Rückhalt hatten die 
Türken allerdings einen Preis zu bezahlen. Der Sultan war im 
Gegenzug dazu genötigt, im November 1839 ein Dekret zu 
erlassen, «das Edle Reskript der Rosenkammer», in dem allen 
Nichtmuslimen im Osmanenreich Rechtsgleichheit mit den 
Muslimen versprochen wurde. Das Dekret war Teil einer breiter 
angelegten Reformpolitik (Tanzimat), mittels derer das 
Osmanenreich den Anschluss an die Moderne zu finden hoffte. 

Das «Edle Reskript» gab den Mächten einen Hebel in die 
Hand, um die den Konsuln eingeräumten Schutzrechte in 
Jerusalem und anderswo im Osmanenreich zur Steigerung ihres 
Einflusses zu nutzen. 

Folglich hielt jeder Konsul Ausschau nach potenziellen 
Schutzbefohlenen. Die Russen verstärkten ihren Schutz der 
orthodoxen Christen  - auch wenn ihnen das Recht dazu später 
von den Griechisch-Orthodoxen streitig gemacht wurde. Die 
Franzosen übernahmen wieder ihr traditionelles Protektorat über 
die lateinischen und unierten Christen - bei dem ihnen im Lauf 
der Zeit die Italiener zu Rivalen wurden. Einheimische 
Protestanten gab es in Palästina nur wenige - aber amerikanische 
und britische Missionare machten sich mit Eifer daran, für 
Nachschub zu sorgen. Und die britischen Konsuln nahmen es 
darüber hinaus auf sich, nicht nur die Drusen zu beschützen, 
sondern auch «Samariter, Abessinier und alle in Not 
befindlichen Juden».32 



-53- 

Am 15. Juli 1840 unterzeichneten die Vertreter 
Großbritanniens, Österreichs, Preußens, Russlands und der 
Türkei in London eine Konvention, die Muhammad Ali einen 
Krieg androhte, wenn er sich nicht aus Syrien zurückzöge. Die 
Herrschaft über Palästina, Jerusalem eingeschlossen, sollte er 
jedoch behalten dürfen. Man gab dem ägyptischen Herrscher 
zehn Tage, die Bedingungen anzunehmen oder die 
Konsequenzen zu tragen. Die Franzosen waren höchst 
aufgebracht und gaben kriegerische Geräusche von sich. Vom 
Rückhalt der Franzosen ermutigt, lehnte Muhammad Ali den 
Vorschlag der vier Mächte ab. Daraufhin erschien eine alliierte 
Flotte vor der syrischen Küste, und im Lande brach ein 
allgemeiner Aufstand gegen die Ägypter aus. Ibrahim zog sich 
eilends nach Süden zurück, und mit seiner Herrschaft über 
Syrien war es mit einem Schlag vorbei. 

Die durch diesen Rückschlag zutiefst getroffenen Franzosen 
sannen auf Rache. Im Dezember 1840 ließ der optimistisch 
gestimmte Außenminister Guizot in einem Privatbrief wissen, 
dass «die jüngsten Ereignisse keineswegs die alten Präferenzen 
zerstört haben, welche die östlichen Katholiken immer für uns 
hatten. Wir werden sie genau an diesen Orten weiter 
kultivieren.» Kurz darauf erfuhr Lord Granville, der britische 
Botschafter in Paris, dass Guizot insgeheim erwog, eine 
«christliche Freie Stadt in Jerusalem» in der Art der damaligen 
Freien Stadt Krakau zu etablieren.33 In der mit der Jerusalem-
Frage befassten Diplomatie war dies das erste Mal, dass der 
Gedanke an eine Art Internationalisierung ins Spiel kam. Als 
einer der vielen ironischen Aspekte der Frage sei angemerkt, 
dass Guizot, der Urheber des Plans, unter Ausnutzung der 
historischen Verbindungen zwischen Frankreich und der 
katholischen Kirche in Palästina Frankreichs Ansprüche 
voranzutreiben, selbst ein Protestant war. Aber Lord Palmerston 
verweigerte Guizots Vorhaben seine Unterstützung: «Religiöse 
Schutzmaßnahmen ebnen politischer Auflösung den Weg», 



-54- 

meinte er.34 Zur großen Erleichterung der Briten verwarf auch 
Guizots königlicher Gebieter dessen Idee. Im Gespräch mit Lord 
Granville behandelte König Louis Philippe «die Vorstellung, in 
Jerusalem eine kleine unabhängige christliche Gemeinde zu 
schaffen, als chimärenhaft und absurd».35 Metternich 
verkündete, dass auch Österreich gegen die Schaffung eines 
levantinischen Krakau sei. Die Idee löste sich in Luft auf. 



-55- 

Das protestantische Bistum 

 
In revidierter Form fand das Projekt kurz darauf einen neuen 

und mächtigen Befürworter. Friedrich Wilhelm IV. hatte im Juni 
1840 den preußischen Königsthron bestiegen. Die im folgenden 
Monat unterzeichnete Londoner Konvention lenkte seine 
Aufmerksamkeit auf Palästina, und der Rückzug von 
Muhammad Alis Truppen schien ein einladendes Vakuum zu 
hinterlassen. Im Februar 1841 machte der preußische König den 
Vorschlag, ein internationales Abkommen über Jerusalem, 
Bethlehem und Nazareth zu schließen, das eine unabhängige 
Regierung für die christlichen Einwohner und die Schaffung 
einer von fünf Mächten (Österreich, Russland, Frankreich, 
Großbritannien und Preußen) getragenen Verwaltung der 
Heiligen Stätten vorsehen solle. Natürlich hatten die Preußen, 
um mit Molières Misanthropen zu sprechen, «ihre Gründe». 
Anders als Franzosen und Russen hatten sie nämlich dort nur 
wenige Schutzbefohlene. Zur damaligen Zeit gab es fast keine 
Lutheraner in Palästina. Es war eine frühe Bestätigung jener 
Regel, die sich später häufig wiederholen sollte: die 
Internationalisierung als ein Mittel jener, die vor Ort nur über 
eine schwache Position verfügten. Friedrich Wilhelm IV. nahm 
seinen Vorschlag immerhin so ernst, dass er seinen Bruder nach 
Palästina entsandte, um das Land zu erkunden. 

Das katholische Österreich und das orthodoxe Russland 
machten bald darauf dem Gedanken des preußischen Königs ein 
Ende. Zu etwa der gleichen Zeit befürwortete dieser jedoch ein 
weiteres Vorhaben, das im Gegensatz zu der geplanten 
Internationalisierung auch zustande kam. Es ging dabei um ein 
gemeinsames preußisch-englisches Bistum in Jerusalem. Die 
Idee mag seltsam anmuten: Als wären Lutheranertum und 
Anglikanismus irgendwie dasselbe. Tatsächlich trieb den 



-56- 

preußischen König der Gedanke, dass sich alle evangelischen 
Christen in einer einzigen Kirche zusammenschließen sollten. 
Jerusalem war nach seiner Überzeugung «der Ort, wo die wahre 
Einheit und Katholizität von Christi Kirche zur Schau gestellt 
werden soll».36 Hauptbefürworter dieses Vorschlags war 
Freiherr (später Baron) Friedrich von Bunsen, den der König 
nach England schickte, um unter britischen Evangelikaien, wie 
etwa Shaftesbury, dafür zu werben. Bereits im August 1840 
hatte Bunsen an Gladstone geschrieben: «Es ist gewiss 
unmöglich, in der Gründung einer englischen Kirche und einer 
Kongregation christlicher Proselyten auf dem heiligen Hügel 
Jerusalems nicht den Finger Gottes zu sehen.»37 In einem Brief 
an seine Frau behauptete Bunsen, eine Art Vision gehabt zu 
haben, dass es der Wille des Herrn sein könnte, und 
wahrscheinlich der des Königs wäre, dass die beiden 
protestantischen Hauptkirchen Europas in Jerusalem einander 
über dem Grab des Erlösers die Hand der Freundschaft 
reichen.38 

Hinter solchen ökumenischen Ideen lagen andere Motive, die 
Bunsens englische Gesprächspartner zu überzeugen halfen. 
Eines davon war das seit langem bestehende, von den Puritanern 
des 17. Jahrhunderts geerbte englische Interesse an den Juden 
als Werkzeugen des kommenden Millenniums. So hatte 
beispielsweise der baptistische hebräische Gelehrte und Pastor 
Henry Jessey kurz nach der Mitte des 17. Jahrhunderts in 
England 300 Pfund für die Jerusalemer Juden gesammelt, die, 
wie er schrieb, von anderswo lebenden Juden unterstützt 
würden, «um es sozusagen in Besitz oder doch wenigstens 
irgendeine Position dort zu halten und ihre Hoffnungen zu 
zeigen, bis es zu einer vollständigen Wiederherstellung 
kommt».39 Der evangelikale Philosemitismus des 19. 
Jahrhunderts vermochte die diplomatische Rivalität freilich 
kaum zu verdecken. Bunsen vermerkte, es sei «notorisch», dass 
die Aktivitäten französischer Missionare in der Levante im 



-57- 

Wachsen begriffen seien. Die englischen Evangelikaien hatten 
ihre eigene, konkurrierende Agenda, denn sie sahen im 
Jerusalemer Bistum eine Sache, die ihnen in ihrer 
Abwehrschlacht gegen die Romanisierungstendenzen der von 
John Henry Newman (dem späteren Kardinal) geführten 
sogenannten Oxforder Traktarianer von Nutzen sein könnte. Das 
Bistum machte den Anschein, als böte es eine Art 
protestantischer Katholizität, die mit der römischen in 
Konkurrenz treten könnte. Neben diesem religiösen Eifer kamen 
aber auch in England Erwägungen auf, die in direkterem Sinn 
politisch waren. Trotz Muhammad Alis Rückzug aus Syrien sah 
es auch weiterhin danach aus, als drohe das Osmanische Reich 
auseinander zu brechen; käme es dazu, dann, so ein Vorschlag, 
könnte die Levante durchaus ein geeignetes Gebiet für die 
Ansiedlung von Europäern werden. All diese Ideen halfen mit, 
dass Bunsen für sein Vorhaben rasch die Zustimmung von 
Königin Viktoria, der britischen Regierung, von Mehrheiten in 
beiden Häusern des Parlaments sowie des überwiegenden Teils 
der anglikanischen Kirche fand. 

Das Bistum wurde im Juli 1841 mit einer schriftlichen 
Vereinbarung zwischen den beiden Regierungen geschaffen, auf 
die rasch die Verabschiedung eines entsprechenden Gesetzes 
folgte - das notwendig war, weil noch nie ein anglikanischer 
Bischof eingesetzt worden war, der sein Amt im Ausland und 
für Ausländer ausüben sollte. Friedrich Wilhelm IV. setzte einen 
Betrag von 15000 Pfund für den neuen Bischofssitz aus. Die 
englischen und preußischen Könige hatten abwechselnd das 
Nominationsrecht. Obwohl es gemeinhin ein «anglopreußisches 
Bistum» genannt wurde, war es doch genau genommen nur ein 
anglikanisches, weil der Bischof anglikanisch ordiniert sein 
musste. Der erste Bischof war Michael Solomon Alexander, 
Professor für Hebräisch am Londoner King's College. Im 
preußischen Polen geboren, war Alexander, ein ehemaliger 
Kantor der jüdischen Gemeinde von Plymouth, später zum 



-58- 

Christentum konvertiert. Die Evangelikaien waren von seiner 
Ernennung begeistert. Lord Shaftesbury notierte in sein 
Tagebuch: 

Der Bischof von London sagte mir, noch nie habe er den 
Erzbischof so animiert gesehen wie in den letzten Wochen über 
dieses Thema. Die ganze Geschichte sei wunderbar, und für 
diejenigen, die sich seit langem für die jüdische Sache abgemüht 
und gebetet hätten, sei es fast überwältigend, einen gebürtigen 
Juden unter Gott von der englischen Kirche dazu berufen zu 
sehen, den Episkopat von St. James wiederzubeleben und in die 
heilige Stadt die Wahrheiten und Segnungen zurückzubringen, 
die wir Nichtjuden von ihr empfangen hätten.40 

 
Shaftesburys Enthusiasmus war derart lebhaft, dass seine Frau 

ihn gnadenlos verspottete: «Du liegst mir damit ständig in den 
Ohren, und es bringt mich dagegen auf, wenn du andauernd wie 
wundervoll, wie wundervoll sagst!»41 Entsprechend verärgert 
waren die Traktarianer. Newman beklagte sich, dass das Bistum 
«praktisch ein gemeinsames Abendmahl mit dem 
protestantischen Preußen und der Häresie der Orientalen» 
befürworte. Es war «der dritte Schlag», der Newmans Glauben 
an die Church of England endgültig ins Wanken brachte und ihn 
in Richtung Rom trieb.42 Ein moderner Autor ging noch viel 
weiter mit seinen Hypothesen über die möglichen 
Konsequenzen der Schöpfung dieses Bistums Jerusalem: 

 
Wäre Pusey seinen eigenen Instinkten zugunsten von Bunsens 

Vorhaben gefolgt und hätte er sein Urteilsvermögen nicht an 
Newman delegiert - hätte der Traktarianismus nicht eine 
unübersteigbare Barriere gegen die Einheit der Protestanten 
errichtet - wäre das anglopreußische Bistum in Jerusalem keine 
Eintagsfliege gewesen -, dann hätten die Beziehungen zwischen 
England und Preußen womöglich einen ganz anderen Verlauf 



-59- 

genommen, und es wäre vielleicht nicht zum europäischen Krieg 
von 1914 gekommen.43 

 
Ob man realistischerweise die Jerusalem-Frage als eine 

unmittelbare Ursache des Ersten Weltkriegs ansehen kann, ist zu 
bezweifeln - aber es ist durchaus legitim, dass ein seriöser 
Historiker darüber Spekulationen anstellt. 

Vielleicht war es deshalb angemessen, dass Bischof 
Alexander auf einem Kriegsschiff, der HMS Devastation, nach 
Palästina gebracht wurde, wo er im Januar 1842 eintraf. Die 
Admiralität hatte zunächst die Fregatte Infernal angeboten, aber 
Alexander mochte den Namen nicht, weshalb man sich für ein 
anderes Schiff entschied. Der Beweggrund für die Wahl dieses 
ungewöhnlichen Transportmittels war gewiss nicht, aggressive 
Pläne anzukündigen. Aber was immer die ursprüngliche Absicht 
gewesen sein mag, es war vermutlich unvermeidlich, dass die 
Anglikaner in den Sumpf der Jerusalemer Kirchenpolitik 
hineingezogen wurden. 

Die Aufgabe des neuen Bischofs war die «Oberaufsicht über 
den englischen Klerus und die englischen Gemeinden in Syrien, 
Chaldäa, Ägypten und Abessinien sowie weitere protestantische 
Gemeinschaften, die sich seiner bischöflichen Sorge unterstellen 
wollen»44 - eine Amtsbeschreibung, die ihm vermutlich viel 
freie Zeit ließ, da solche Geistlichen oder Gemeinden in diesen 
Weltgegenden kaum bis gar nicht vorhanden waren. Seine 
Hauptmission galt jedoch den Juden in Jerusalem, und in dieser 
Hinsicht hatte er auch einen gewissen Anfangserfolg, da er eine 
Handvoll russischer Juden zur Konversion überredete; er taufte 
sie während eines anglikanischen Gottesdienstes, den er 
interessanterweise auf Hebräisch abhielt.45 

Bald regte sich Widerstand gegen solche Proselytenmacherei, 
sowohl seitens der jüdischen Gemeinde als auch des russischen 
Konsuls, dem nicht gefiel, dass die Briten versuchten, in seinem 



-60- 

Schutzrechte-Revier unter den russischen Staatsbürgern zu 
wildern. Auch bei den osmanischen Behörden machte sich der 
Bischof nicht beliebt, als er in seiner Predigt anlässlich seiner 
Amtseinführung die muslimische Herrschaft als eine 
«angemaßte» bezeichnete. Der anwesende britische 
Generalkonsul von Beirut beschwor ihn daraufhin, «nie wieder 
derlei unerwünschte Dinge zu erwähnen».46 W. T. Young, der 
Konsul in Jerusalem, meldete, dass an den Bischof der Wunsch 
der Kopten in der Stadt herangetragen worden sei, sie unter 
seinen Schutz zu nehmen.47 Aus dem weit entfernten Wien 
wurde von diplomatischer Verstimmung berichtet, was eine 
getreue Förderin des Bistums zu einem charakteristisch 
unverblümten Brief an den Außenminister veranlasste: «Es kann 
gewiss nicht schaden», schrieb Königin Viktoria, «wenn wir in 
diesem Teil der Welt an dem religiösen Einfluss teilhaben, von 
dem die römischen Katholiken zu glauben scheinen, dass er 
allein ihnen zusteht.»48 

Hinter diesen kirchlichen Vorgängen standen, wie Young in 
einem Schreiben aus dem Jahre 1844 unterstrich, natürlich 
weiterreichende diplomatische Ambitionen: «Jerusalem ist jetzt 
für Frankreich und Russland zu einem Hauptpunkt ihrer 
Interessen geworden, weil beide Mächte sich ihren jeweiligen 
Glaubensbekenntnissen entsprechend zu Beschützern der 
einheimischen Kirchen gemacht haben - und es ist hier, wo um 
ihre Hauptziele gerungen werden muss.» Frankreich und 
Russland seien bestrebt, die inneren Angelegenheiten der von 
ihnen protegierten Kirchen zu lenken und die gesamte 
Kommunikation zwischen ihnen und den osmanischen 
Behörden unter ihre Kontrolle zu bekommen. Der französische 
Konsul, behauptete Young, habe «sich den Gedanken zu eigen 
gemacht, dass dieses Land noch nie erobert worden ist, und er 
ergötzt sich daran, sich über den Geist der Kreuzzüge zu 
verbreiten, ganz so, als wären seine Ansichten durch eine 
Wiederkehr von etwas Ähnlichem bedingt». 



-61- 

Young warnte vor den Intrigen des französischen und des 
russischen Konsuls und ihren Versuchen, die ihnen 
nahestehenden Kirchen unter ihre Vorherrschaft zu bringen; 
zugleich versuchte er, die Position einer «anderen Partei» - wie 
er sich vorsichtig ausdrückte - zu untergraben, «die Jerusalem 
und Palästina als die große Arena betrachtet, in der die 
Weissagung hinsichtlich der Restauration der Juden rasch erfüllt 
werden soll.» Der Konsul warnte: 

 
Nachdem ich fünf Jahre lang hier residiere, bin ich zu der 

Schlussfolgerung genötigt, dass, wer den Versuch unternimmt, 
den Lauf der Dinge so zu beeinflussen, dass sie mit den 
Ansichten einer populären Interpretation der Propheten 
übereinstimmen, dazu klare und offensichtliche Pflichten und 
die Vernunft über Bord werfen muss. Betrachtete der 
Prophezeiungenforscher die tatsächlichen Verhältnisse in diesen 
Ländern aus ruhiger und realistischer Sicht und bemühte er sich, 
die Privilegien und Vorurteile anderer als den seinen 
gleichberechtigt zu respektieren, dann, denke ich, würde er 
spüren, dass es wünschenswert ist, die wirklichen Standpunkte 
und Bedürfnisse ihrer gegenwärtigen Bewohner ausfindig zu 
machen, bevor er sich spekulativen Theorien bezüglich einer 
übermenschlichen Zukunft hingibt, die er, falls es je dazu 
kommt, durch seinen voreiligen Eifer eher verzögern als 
beschleunigen dürfte.49 

 
Wer war wohl der anonyme «Prophezeiungenforscher», der 

hier vom britischen Konsul so rundheraus kritisiert wird? Es ist 
kaum zu bezweifeln, dass es sich dabei um den Kopf der 
englischen kirchlichen Mission in Jerusalem, Bischof 
Alexander, handelte. 

Dies war nur eine von mehreren Episoden während Bischof 
Alexanders Jerusalem-Aufenthalt, bei denen er und der britische 



-62- 

Konsul miteinander in Konflikt gerieten. Als es im folgenden 
Herbst in der Umgebung der Stadt zu Auseinandersetzungen 
zwischen diversen Scheichs kam, nutzte Young die Gelegenheit, 
den Bischof und seinen Klerus zu überreden, ihrer eigenen 
Sicherheit wegen Jerusalem zu verlassen und sich zur Küste zu 
begeben. Ein Jahr später ging Alexander ein weiteres Mal aus 
Jerusalem fort. Diesmal kehrte er nicht zurück: Er starb im 
November 1845 in der Wüste auf dem Weg nach Kairo. 

Zu seinem Nachfolger berief der preußische König Samuel 
Gobat - einen frankophonen Schweizer. Er war der einzige, der 
je von Preußen für das Bistum nominiert wurde, denn es fiel, 
wie so viele andere multinationale Vorhaben in Jerusalem, 
diplomatischen Rivalitäten zum Opfer und verschwand 
schließlich wieder von der Bildfläche. Bis es soweit war, 
entdeckten die Briten - nicht anders als Franzosen und Russen -, 
dass sie als Sponsoren eines religiösen Unterfangens eine Art 
diplomatische Büchse der Pandora geöffnet hatten. 

Orthodoxe und Katholiken folgten dem Beispiel der 
protestantischen Mächte und beeilten sich, ihre kirchliche 
Position in Jerusalem zu verstärken. Im Jahre 1843 wurde der 
Archimandrit Porfiri Uspenskij von der russischen Regierung in 
den Nahen Osten entsandt, um die Lage der dortigen orthodoxen 
Kirche zu erkunden. Zwei Jahre später brach der neu gewählte 
griechisch-orthodoxe Patriarch Cyril von Jerusalem mit der 
Tradition seiner Vorgänger, die nicht am Ort residiert hatten, 
und beschloss, seinen Sitz nach Jerusalem zu verlegen. Mit der 
Berufung von Monsignore Joseph Valerga wurde 1847 auch das 
Lateinische Patriarchat wiederbelebt, das seit 1291 stillgelegt 
war (obwohl seither Titularpatriarchen in Rom residiert hatten). 
Die Bedeutung dieses Vorgangs lässt sich an dem Umstand 
ermessen, dass der Jerusalemer Patriarch der einzige der drei 
Lateinischen Patriarchen im Nahen Osten war, der auch 
tatsächlich innerhalb des Territoriums seines Patriarchats 
residierte. Zur damaligen Zeit gab es in ganz Palästina nur 



-63- 

schätzungsweise 4000 Menschen römisch-katholischen 
Glaubens. Der Hauptzweck von Valergas Ernennung war, nicht 
anders als bei seinem orthodoxen Kollegen, ein diplomatischer, 
nicht ein seelsorgerischer. Als «lächerliche Praktiken», um ihre 
örtlichen Klienten zu beeindrucken, bezeichnete ein Historiker 
das Tun der beiden Patriarchen.50 Auf einem scharlachroten, mit 
einem Leopardenfell bedeckten Diwan sitzend, empfing Cyril 
seine Besucher in einer schwarzen Satinrobe, auf der Brust ein 
von Diamanten und Smaragden eingefasstes Emaillebildnis des 
Erlösers. Valerga hielt dagegen, indem er auf einem mit Samt 
bezogenen Thron Hof hielt. 

Als nun das konsularische Korps anwuchs, begannen auch 
einige Konsuln, ihre Bedeutung kaum weniger prätentiös 
aufzublasen. In immer größerem Umfang nahmen sie sich das 
Recht heraus, in Konsulargerichten über ihre Staatsangehörigen 
Recht zu sprechen. Durch Jerusalem zogen sie in einer von 
Wachen flankierten Prozession, der, wie bei den Patriarchen und 
dem osmanischen Pascha, ein Kawas voranschritt, ein bunt 
gekleideter Offizier mit Krummsäbel und einem Knittel mit 
silbernem Knauf, den er in zeremonieller Geste auf das Pflaster 
aufschlug, um die Leute aus dem Weg zu scheuchen. Manche 
Konsuln führten sich sogar auf, als wären sie die Vorgesetzten 
des osmanischen Gouverneurs. So heißt es beispielsweise in 
einem Bericht von Konsul Young vom Juli 1844: 

 
Gestern kam es in der Stadt infolge eines Streits zwischen 

dem Pascha und dem in der Burg stationierten Artilleriekorps zu 
einem Tumult. Wie es seine Art ist, mischte sich der 
französische Konsul sofort ein und stellte sich, obwohl ihn keine 
der beiden Parteien darum gebeten hatte, zwischen den Pascha 
und seine Soldaten; und am Abend trat er, umgeben von seinen 
Leuten und einer Gruppe aus dem Artilleriekorps, auf seiner 
Terrasse vor die Öffentlichkeit und verkündete sein Urteil in der 
Angelegenheit. 



-64- 

 
Young bezeichnete das Verhalten seines französischen 

Kollegen als «einen Skandal» und meinte, er versuche 
anscheinend, sich als «Generalprotektor und Vermittler bei allen 
Differenzen» zu etablieren.51 Der französische Konsul war 
freilich nicht der einzige mit solchen Illusionen von Grandeur. 
Das unverschämteste Beispiel für eine Selbsterhöhung war 
James Finn, der zwischen 1845 und 1862 als britischer Konsul 
amtierte. Finn war ein aggressiver, jähzorniger Mann, der mit 
dem protestantischen Bischof, den örtlichen Rabbis, anderen 
Konsuln und osmanischen Beamten sowie mit dem Londoner 
Außenministerium, seinem Arbeitgeber, unentwegt Streit 
anzettelte. Weil er mit allem Nachdruck für die Jerusalemer 
Juden eintrat, schoss er in seinem Eifer mehrfach weit übers Ziel 
hinaus. 1852 wurde er vom Außenminister dafür gerügt, dass er 
russische Juden unter seine Fittiche genommen hatte, die der 
russische Generalkonsul in Beirut als seine Schützlinge 
reklamierte. Der ganz und gar undiplomatische Finn widersetzte 
sich seinen Instruktionen und sandte entsprechende Depeschen 
zurück an das Foreign Office, was einen weiteren Rüffel 
auslöste: 

 
Um jedem künftigen Missverständnis Ihrerseits vorzubeugen, 

habe ich Ihnen nun zu sagen, dass Sie keinerlei Korrespondenz 
mit dem russischen Konsulat über die Bedingungen oder die Art 
und Weise führen werden, in der dieses Konsulat den Schutz der 
russischen Juden widerrufen könnte; und Sie werden auch 
keinerlei Schritte gegenüber den jüdischen Rabbis oder 
einzelnen Juden unternehmen, um diejenigen Juden, die 
womöglich vom russischen Konsulat aufgegeben werden, zu 
ermuntern, beim britischen Konsulat um Schutz nachzusuchen. 
Ihrer Majestät Regierung würde es durchaus vorziehen, wenn 
solche Juden nicht den britischen Schutz suchten; Ihrer Majestät 
Regierung wird ihn diesen jedoch nicht vorenthalten, wenn sie 



-65- 

ihn in der geeigneten Weise beantragen.52 
 
Finn ertrug solchen Tadel mit Fassung - und machte weiter, 

als wäre nichts geschehen. 
Im Jahre 1850 erkannte die osmanische Regierung die 

Protestanten innerhalb des Reichs als eigenen Millet wie 
Orthodoxe und Katholiken an. Diese Anerkennung veranlasste 
Bischof Gobat zu einer noch anmaßenderen Politik, besonders 
beim Proselytenmachen, was wiederholt zu Streit und 
Zusammenstößen mit den Oberhäuptern der anderen christlichen 
Gemeinden führte, die den Verdacht hegten, die Protestanten 
wären darauf aus, Schäfchen aus ihren Herden zu stehlen. Auch 
mit der jüdischen Gemeinde, die sich erbittert gegen ihre 
Missionierung wehrte, kam es zum Konflikt, sowohl mit dem 
russischen Konsul, der den britischen Anspruch bestritt, Juden 
russischer Nationalität zu protegieren, als auch mit den 
türkischen Behörden, die bei diesen und anderen Kontroversen 
zwischen den christlichen Kirchen in Jerusalem zwangsläufig in 
die Rolle des Schiedsrichters gerieten. 

Mittlerweile war allerdings erneut die Frage der Heiligen 
Stätten in den Vordergrund der kirchenpolitischen und 
diplomatischen Beziehungen zwischen den Mächten gerückt. 
Ein scharfsinniger Beobachter der Vorgänge, Karl Marx, 
bemerkte dazu: «Die Ottomanische Pforte und ihre Agenten 
befolgten ein höchst ermüdendes Systeme de bascule 
[Schaukelsystem], gaben abwechselnd den Katholiken, 
Griechisch-Orthodoxen und Armeniern recht, forderten und 
erhielten Gold von allen Seiten und machten sich über sie alle 
lustig.»53 Eine Zeitlang funktionierte dieses System, aber zu 
Beginn der 1850er Jahre brach es zusammen, was zu einer 
großen Krise führte. 



-66- 

Kriegswolken über Christi Grab 

 
Die Ursprünge der Krise lagen in einem neuerlichen Streit, 

der 1847 zwischen den großen christlichen Konfessionen über 
ihre Rechte an den Heiligen Stätten ausgebrochen war. Am 31. 
Oktober kam es in der Geburtskirche in Bethlehem zu 
Handgreiflichkeiten zwischen griechisch-orthodoxen und 
römisch-katholischen Geistlichen, wobei die Griechisch-
Orthodoxen in den Armeniern, ihren orthodoxen Brüdern, 
Verbündete fanden. Im Verlauf des Gerangels kam irgendwie 
der silberne Stern abhanden, der angeblich die genaue Stelle von 
Christi Geburt markierte. Griechisch-Orthodoxe und Katholiken 
beanspruchten beide das Eigentum an dem Stern und 
beschuldigten einander des Diebstahls. Beide wandten sich an 
den Gouverneur von Jerusalem um rechtlichen Beistand. Der 
französische und der russische Konsul griffen die Sache auf und 
bestärkten die Rechte und Ansprüche ihrer jeweiligen Klienten. 
Trotz seiner evangelikalen Neigungen schlug sich James Finn, 
der britische Konsul, auf die Seite der Katholiken. Die 
Angelegenheit wurde nach Konstantinopel verwiesen und dort 
unter aktiver Beteiligung der Botschafter auf die diplomatische 
Ebene gehoben. 

Akut wurde der Disput, als die Franziskaner in ihrer 
Eigenschaft als Wächter der Heiligen Stätten das Recht in 
Anspruch nahmen, den Stern ersetzen zu dürfen. Der Anspruch 
wurde vom französischen Konsul und vom Botschafter in 
Konstantinopel unterstützt. Im Februar 1848 stimmte die 
osmanische Regierung der Ersetzung des Sterns im Prinzip zu, 
erklärte jedoch, dass die Regierung dies veranlassen werde. Nun 
war aber das Recht, die Heiligen Stätten instand zu setzen, seit 
unvordenklichen Zeiten mit dem Eigentumsrecht verknüpft, 
weshalb die Katholiken über den Vorschlag der Regierung 



-67- 

murrten und ihn als Beschneidung ihrer Rechte betrachteten. 
Die Regierung von Louis Napoleon (dem Neffen des ersten 

Kaisers), der unter der Verfassung der Zweiten französischen 
Republik im Dezember 1848 zum Präsidenten von Frankreich 
gewählt worden war, sowohl in der Innenpolitik als auch in 
internationalen Angelegenheiten einen prokatholischen Kurs 
ein, weil er sich davon Rückhalt bei den Konservativen erhoffte. 
Hinter den Kulissen waren die Franzosen ganz offenherzig, was 
ihre Motive anbetraf, für die Sache der römisch-katholischen 
Kirche einzutreten. Ein französischer Diplomat schrieb damals: 

 
Worin liegt die Bedeutung dieses in Konstantinopel 

angestachelten Streits über die Heiligen Stätten?... Ich kenne den 
Orient, und ich kann Ihnen versichern, dass Russland nicht 
nachgeben wird. Für Russland ist es eine Frage auf Leben und 
Tod, und es ist zu hoffen, dass man sich in Paris darüber im 
Klaren ist, falls man wünscht, die Affäre auf die Spitze zu 
treiben.54 

 
Dass die Gefahr eines Kriegs mit Russland bestand, begriff 

man in Paris sehr wohl - aber statt dass dies zur Zurückhaltung 
geführt hätte, sahen Napoleon und seine Minister die Streitfrage 
als einen willkommenen Vorwand an. Napoleons Außenminister 
Edouard Drouyn de Lhuys war als Verfechter einer 
prokatholischen Außenpolitik nicht weniger zynisch als sein 
protestantischer Vorgänger Guizot. Später gab Drouyn offen zu, 
dass die Frage der Heiligen Stätten an sich «von keinerlei 
Wichtigkeit für Frankreich» sei, aber eben doch nützlich als 
Rammbock, mit dem man die Allianz der Mächte gegen 
Frankreich aufbrechen könne.55 

Anfang 1852 erwogen die Franzosen, demonstrativ eine Flotte 
vor Konstantinopel aufkreuzen zu lassen, um den Ansprüchen 
der Katholiken Nachdruck zu verleihen.56 Vorübergehend 



-68- 

besänftigte sie ein vom Sultan am 8. Februar erlassener neuer 
Ferman, der zwar den (pro-orthodoxen) Status quo von 1757 
bestätigte, den Katholiken jedoch einige kleinere Konzessionen 
machte.57 Die in diesem Ferman formulierte Position wurde zum 
locus classicus für die Definition des Status quo an den Heiligen 
Stätten und für alle Ansprüche der unterschiedlichen 
Konfessionen im Hinblick auf ihre dortigen Rechte. 

Die Türken versuchten, die Rivalen damit zufrieden zu 
stellen, dass sie ihnen gleichzeitig diplomatische Schreiben 
zukommen ließen: Einerseits informierten sie die Franzosen 
über die den Katholiken gemachten Konzessionen, andererseits 
versuchten sie, die Russen zu beruhigen, indem sie die 
Konzessionen an die Orthodoxen hervorhoben. Diese doppelte - 
um nicht zu sagen doppelzüngige - Form von Diplomatie hatte 
nur den Erfolg, sowohl in Russland als auch in Frankreich 
Missfallen zu erregen. Der russische Gesandte in Konstantinopel 
«sprach sich mit ungewöhnlicher Vehemenz und nicht geringem 
Grad der Irritation gegen das vorgeschlagene Arrangement» aus; 
vom französischen Präsidenten hieß es, er neige dazu «die ihm 
gemachten Konzessionen zu akzeptieren und die Tür für die 
restlichen Ansprüche offen zu halten, aber sie praktisch derzeit 
nicht weiter zu verfolgen».58 

Ungeachtet dessen übten die Franzosen auch weiterhin Druck 
auf Konstantinopel aus und wurden am Ende dafür auch 
belohnt. Drei Schlüssel zur Geburtskirche in Bethlehem, ein 
zentraler Streitgegenstand, wurden den Katholiken 
ausgehändigt, und am 22. Dezember 1852 setzte das lateinische 
Patriarchat von Jerusalem in einem Zeremoniell einen neuen 
silbernen Stern, der von den Franziskanern zur Verfügung 
gestellt und der osmanischen Regierung durch den französischen 
Botschafter formell ausgehändigt worden war, an seinen Platz in 
der Kirche. Allem Anschein nach hatten die Franzosen einen 
beachtlichen Triumph errungen. Die Russen schäumten vor 
Wut: Zar Nikolaus I. äußerte dem britischen Botschafter 



-69- 

Hamilton Seymour gegenüber, «wir haben es mit einem kranken 
Mann zu tun, einem sehr kranken Mann».59 Daher stammt der 
Ausdruck «der kranke Mann am Bosporus», der zum geflügelten 
Wort werden sollte. Graf Nesselrode, der russische Kanzler und 
Außenminister, befand, «dass die rechtswidrigen Akte 
gegenüber der griechisch-orthodoxen Kirche, die man zu 
verhindern gewünscht habe, begangen worden seien, und dass es 
folglich nun darum gehen müsse, eine Abhilfe für dieses 
Unrecht zu finden; dass der Erfolg der französischen 
Verhandlungen in Konstantinopel einzig und allein der Intrige 
und Gewalt zugeschrieben werden müsse». Die Rechte des 
russischen Kaisers, «die ihm und der griechisch-orthodoxen 
Kirche zugesichert worden seien, könnten ihnen nicht ungestraft 
vorenthalten werden».60 Der Staatsmann, der Russland damit auf 
den Weg in den Krieg zugunsten der Rechte der orthodoxen 
Christen führte, war übrigens anglikanisch getauft worden (seine 
Mutter war eine Protestantin). Wie bei Guizot war Nesselrodes 
Eifer nicht der des ehrlichen fanatischen Gläubigen, sondern 
jener des skrupellos zielstrebigen Diplomaten. 

Zwei Wochen nach der Zeremonie in Bethlehem mobilisierten 
die Russen ein Armeekorps, um es an die türkische Grenze 
vorrücken zu lassen. Prinz Menschikow wurde als 
Sondergesandter nach Konstantinopel geschickt, um den Türken 
ein Ultimatum zu präsentieren, das einen gehe imen 
Bündnisvertrag anbot, einen neuen Ferman verlangte, auf der 
Rückkehr zum Status quo an den Heiligen Stätten bestand (so 
wie ihn die Orthodoxen auslegten) und neuerlich das Recht des 
Zaren bestätigte, alle orthodoxen Christen im Osmanenreich 
unter seinen Schutz zu stellen. Bei seinen Treffen mit führenden 
Türken ersuchte Menschikow darüber hinaus um die Erlaubnis, 
in Jerusalem ein Hospital für Pilger sowie eine Kirche für 
russische Priester zu bauen, forderte den Abriss zweier 
türkischer Häuser in unmittelbarer Nähe der Grabeskirche und 
wollte außerdem, dass dem griechisch-orthodoxen Patriarchen 



-70- 

von Jerusalem das Recht zugestanden wurde, die Aufsicht über 
Reparaturen an der Dachkuppel der Kirche zu übernehmen. Das 
in Aussicht genommene Hospital und die Kirche sollten der 
«besonderen Inspektion des Generalkonsuls von Russland in 
Palästina und Syrien» unterstehen.61 Derweil hatte die 
französische Flotte den Befehl erhalten, nach Salamis zu segeln, 
während die Briten ihre gefürchtetste diplomatische Waffe 
entsandten, den herrischen Botschafter Lord Stratford de 
Redcliffe, der an Bord des britischen Dampfers Fury nach 
Konstantinopel zurückkehrte. Die Türken schwankten unter den 
Drohungen ihrer prospektiven Verbündeten mal in die eine, mal 
in die andere Richtung. 

Die Briten verhielten sich in der Frage der Heiligen Stätten 
strikt neutral. Sie hatten kein Interesse daran, etwas für die 
Ambitionen Napoleons III. zu tun. Lord John Russell, der 
damalige Außenminister, stellte fest, dass die Franzosen die 
ersten gewesen seien, die «den Status quo, in dem die 
Angelegenheit ruhte, aufstörten», und auch «die ersten, die 
davon sprachen, Gewalt anzuwenden». Russell empfand es als 
«bedauerlich» und «traurig», dass «Armeen und Flotten zu dem 
Zweck in Bewegung versetzt würden, um das Grab Christi zum 
Grund für einen Streit unter Christen zu machen».62 Unter 
Einsatz erheblicher diplomatischer Energien gelang es Stratford 
de Radcliffe, seinen französischen und seinen russischen 
Kollegen in Konstantinopel zusammenzubringen, und am 22. 
April erreichte er eine mündliche Verständigung über alle 
strittigen Aspekte der Frage der Heiligen Stätten.63 Fermane 
wurden vorbereitet, in denen der neueste Stand des Status quo 
niedergelegt werden sollte, und in den Kanzleien Europas 
machte sich Erleichterung bemerkbar.64 

Aber in diesem Stadium gingen den Russen und den 
Franzosen die Gäule durch. Weder die eine noch die andere 
Regierung wollte sich wegen einer diplomatischen 
Vereinbarung über die vermeintlichen Streitfragen von ihrer 



-71- 

Kriegslust abbringen lassen. Im Juli 1853 besetzten die Russen 
die Fürstentümer Moldau und Walachei, die nominell noch der 
türkischen Souveränität unterstanden. Im Oktober erklärte die 
Türkei Russland den Krieg. Die Briten zögerten auch weiterhin, 
involviert zu werden, konnten aber nicht hinnehmen, dass die 
Meerengen zwischen Schwarzem Meer und Mittelmeer unter 
russische Kontrolle gerieten, weshalb auch sie unentrinnbar in 
den Krieg hineingezogen wurden. Als im November eine 
türkische Flotteneinheit bei Sinope von den Russen zerstört 
wurde, löste dies bei den Briten die Befürchtung aus, dass das 
Osmanische Reich zusammenbrechen und die Russen nach 
Konstantinopel vorrücken würden. Um dies zu verhindern, 
schlossen sie sich im März 1854 Frankreich als Bündnispartner 
der Türken gegen Russland an. 

Der Krimkrieg hatte natürlich in Wahrheit wenig mit der 
Frage der Heiligen Stätten zu tun. Im Kern führten die Mächte 
wegen strategischer Fragen Krieg - wegen des russischen 
Anspruchs auf ein Protektorat über Christen im Osmanischen 
Reich und insbesondere auf dem Balkan, der britischen Furcht 
vor einer russischen Flotte im Mittelmeer, dem Wunsch des 
französischen Kaisers, die militärischen Triumphe seines Onkels 
nachzuahmen. Sowohl für Russland als auch für Frankreich 
waren Jerusalem und die Heiligen Stätten ein willkommener 
Vorwand und nicht selbst von vitalem nationalen Interesse. 

Man hätte eigentlich denken sollen, dass der Ausbruch des 
Kriegs zu einem Waffenstillstand zwischen den christlichen 
Bekenntnissen wenigstens zwischen Katholiken und 
Protestanten - und ihrer konsularischen Vertretung in Jerusalem 
geführt hätte, aber dem war nicht so. Zwar erteilte die 
französische Regierung in der Tat Instruktionen an alle Konsuln, 
sie sollten mit ihren britischen Verbündeten harmonische 
Beziehungen wahren, aber am Ende des Krieges meinte ein 
französischer Diplomat dazu: «Es war nicht immer so, und die 
Mehrheit der französischen Konsuln in den Territorien des 



-72- 

Sultans, getrieben von einem Eifer, der eher hitzig als 
nachdenklich war, versäumte es, sich auf die wahre Natur ihrer 
Pflichten zu besinnen».65 Am Ende der Feindseligkeiten traten 
die Mächte in einer Konferenz in Paris zusammen und 
bestätigten den Grundsatz des Status quo hinsichtlich der 
Heiligen Stätten. Auf der Ebene der internationalen Diplomatie 
löschte das die Flammen für eine Weile - aber in Jerusalem ging 
das Gezänk weiter und brach im Verlauf des nächsten 
Jahrhunderts und darüber hinaus bei der geringsten Gelegenheit 
immer wieder aufs Neue hervor. 

Angesichts dieser Aufzählung von Intrigen, Disputen, 
Konflikten und Antagonismen muss eine wichtige Tatsache 
betont werden: Während der gesamten Spätzeit des 
Osmanenreichs, das heißt seit dem  Ende der ägyptischen 
Besetzung bis zum Ersten Weltkrieg, kam es in Jerusalem zu 
keinerlei nennenswerten kommunalen Gewalttaten der 
ansässigen Bevölkerung.66 Die Beziehungen zwischen den 
muslimischen, christlichen und jüdischen Gemeinden waren 
zwar zuweilen von Verdächtigungen und sogar sektiererischer 
Verachtung geprägt, hielten sich aber alles in allem in einem 
Rahmen von Gesetzmäßigkeit und bürgerlichem Frieden. 
Dennoch führen die in Jerusalem geführten Kriege zwischen den 
Konsuln vor Augen, dass in der Jerusalem-Frage genügend 
Sprengkraft steckte, um die Beziehungen zwischen den Mächten 
zu belasten und in Spannung zu versetzen. Für Kriegstreiber mit 
sehr viel weitergehenden Motiven war die heilige Sache von 
Jerusalem ein bequemer Vorwand. In der Zeit nach dem 
Krimkrieg schwenken alle großen Mächte auf den Weg einer 
quasiimperialen Expansion im Nahen Osten und vor allem in 
Palästina ein, am spektakulärsten in Jerusalem. 



-73- 

2. ALTE STADT, NEUE STADT 

 
Während der Endphase der Osmanenherrschaft, zwischen 

Krimkrieg und Erstem Weltkrieg, hat sich Jerusalem dramatisch 
verändert. Aus einem in sich gekehrten, von einer Mauer 
umgebenen Bergstädtchen wurde eine Stadt mit einigen 
spektakulären modernen Bauten und internationalen 
wirtschaftlichen und politischen Beziehungen. Mit dem 
Wachstum der Stadt veränderte sich auch der Charakter der 
Jerusalem-Frage in der internationalen Diplomatie. Aus einem 
zwischen den christlichen Bekenntnissen geführten Ringen um 
Einfluss über die Rechte an den Heiligen Stätten wurde ein 
Schauplatz weiträumigerer Konflikte und Ansprüche aller drei 
monotheistischen Religionen und auch territorialer Ambitionen 
mehrerer Mächte. Geprägt wurde die Jerusalem-Frage nun auch 
durch den Import einer neuen säkularen Religion aus Europa, 
die unter Christen, Muslimen und Juden ihre Anhänger fand: 
den Nationalismus. 



-74- 

Jenseits der Mauern 

 
Zwischen den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts und 1870 

verdoppelte sich die Einwohnerzahl Jerusalems von etwa 11000 
auf 22000 Menschen. Bis 1914 wuchs sie noch einmal um mehr 
als das Dreifache auf schätzungsweise 70000 an (siehe Tabelle 
1). Seit der Jahrhundertmitte siedelten sich Christen, Juden und  
Muslime in etwa in dieser Reihenfolge - in beachtlicher Zahl 
außerhalb der Stadtmauern an. Im Jahre 1914, so schätzt man, 
lebte bereits die Hälfte der Bevölkerung in dieser «Neustadt».1 

Zu diesem Bevölkerungsanstieg trugen am meisten die Juden 
bei, die seit den frühen achtziger Jahren die Mehrheit der 
Einwohner bildeten.2 Nicht mehr als ungefähr 1000 Menschen 
hatte die jüdische Gemeinde 1690 gezählt, was etwa 10 Prozent 
der Gesamteinwohnerzahl ausmachte. Aber schon 1752 schrieb 
ein einheimischer jüdischer Weiser, Nichtjuden beklagten sich 
darüber, «dass zu viele [Juden] kommen».3 

Bis in die sechziger Jahre des 18. Jahrhunderts waren die 
meisten jüdischen Einwanderer Sephardim gewesen 
(Abkömmlinge der am Ende des 15. Jahrhunderts von der 
Iberischen Halbinsel vertriebenen Juden); danach waren die 
meisten Aschkenasim (Juden aus Deutschland und Osteuropa). 
Seit 1777 kam nach und nach eine kleine, aber bedeutsame Zahl 
von Chassiden aus Polen und Russland in die Stadt. Bis zum 
Ende des 18. Jahrhunderts begrenzte die jüdische Gemeinde in 
Jerusalem den Zuzug mittels der sog. «Junggesellenregelung».4 
Sowohl der Geburtenzuwachs als auch die Zuwanderung 
wurden dadurch gehemmt. Dennoch nahm die Zahl der Juden 
sowohl relativ als auch absolut gesehen weiter zu und könnte in 
der Mitte des 19. Jahrhunderts vielleicht 6000 bei einer 
Gesamtzahl von 15000 Einwohnern betragen haben. Danach 
kam es infolge der Einwanderung aus Europa (später auch aus 



-75- 

dem Jemen) zu einem steten Bevölkerungszuwachs, aber 
außerhalb der überfüllten Bereiche des alten jüdischen Viertels 
auch zu verbesserten Lebensbedingungen.5 Im Jahre 1914 lebten 
schätzungsweise 45000 Juden in Jerusalem bei einer 
Gesamtbevölkerung von 70000. Zu diesem Zeitpunkt war die 
Mehrheit der in Palästina lebenden Juden - höchstens 85000 
Menschen bei einer geschätzten Gesamtbevölkerung von 
790000 - in Jerusalem zu Hause. 

Kaum weniger spektakulär als das Anwachsen der jüdischen 
Bevölkerung in der Stadt war der Zuwachs an Christen. Von 
geschätzten 3000 im Jahre 1835 wuchs ihre Zahl bis 1910 um 
mehr als das Vierfache auf rund 13000 an. Diese Wachstumsrate 
war größer als die der Muslime in der Stadt.6 In absoluten 
Zahlen übertrafen die Christen nun sogar die in Jerusalem 
lebenden Muslime, wahrscheinlich erstmals seit den 
Kreuzzügen. Im Jahre 1905 lebten, einer neueren und 
gründlichen Analyse osmanischer Volkszählungsunterlagen 
zufolge, 11500 Christen (18,4 Prozent der Gesamtbevölkerung) 
gegenüber 11000 Muslimen (17,6 Prozent der 
Gesamtbevölkerung) in Jerusalem.7 
Tabelle 1: Die Bevölkerung Jerusalems nach Religionszugehörigkeit 

(1563-2000) 
 

Jahr Juden Muslime Christen Gesamt 

1563 1434 11 802 1 830 15066 
1800 2250 4000 2750 9000 
1850 6000 5400 3600 15000 
1910 45000 12000 12900 69900 
1922 34000 13500 14600 62500 
1931 51 200 19900 19300 90500 
1946 99300 33700 31400 16440 
1967 196 800 58 100 12900 26780 



-76- 

1983 306 300 108 500 13700 42850 
1995 417100 182 700 14 100 61700 
2000 439 600 196 900 14200 65750 

 
Anmerkung: Aussagen über die Einwohnerschaft Jerusalems werfen 
viele Probleme auf. Die Zahlen für 1563 sind auf Grund osmanischer 
Quellen vorgenommene Schätzungen; siehe Amnon Cohen, Jewish 
Life under Islam: Jerusalem in the Sixteenth Century, 
Cambridge/Mass. 1984, S. 11-17. Cohen weist jedoch darauf hin, dass 
diese Zahlen durchaus um Einiges hinter den wahren Verhältnissen 
zurückbleiben könnten. Osmanische Volkszählungen, die erst seit dem 
späten 19. Jahrhundert durchgeführt wurden, berücksichtigten nur 
osmanische Bürger und geben deshalb ein verzerrtes Bild. Der erste 
einigermaßen zuverlässige Zensus wurde 1922 von den Briten 
durchgeführt. Alle davor liegenden Zahlen sowie die für das Jahr 1946 
beruhen auf Schätzungen. Die israelischen Zensuszahlen geben nach 
Meinung vieler Palästinenser die Zahl der arabischen Einwohner zu 
niedrig an, weil sie nur die sog. «de jure Bevölkerung» 
berücksichtigen, nämlich Personen, die in israelischen Augen 
legalerweise Einwohner waren. Andererseits wurden die oben 
angeführten Zahlen für 1995 später vom israelischen Zensusamt 
korrigiert und sowohl die Anzahl der jüdischen als auch der 
nichtjüdischen Einwohner reduziert, weil irrigerweise auch bloß de 
facto vorhandene Einwohner mitgezählt worden waren (die Zahl der 
Juden wurde dabei im Verhältnis stärker reduziert als die der 
nichtjüdischen Bevölkerung). Zu berücksichtigen sind auch die 
Veränderungen der Stadtgrenze Jerusalems während des vergangenen 
Jahrhunderts. Scheinbare Unstimmigkeiten bei den jeweiligen 
Gesamtzahlen sind auf das Vorhandensein kleiner Personengruppen 
zurückzuführen, deren Religionszugehörigkeit als «andere» oder 
«unbekannt» klassifiziert wurde. Aus all diesen Gründen sollten die 
aufgeführten Zahlen eher als Größenordnungen denn als präzise 
Angaben aufgefasst werden. Erörterungen zu Jerusalems 
Demographie im 19. und frühen 20. Jahrhundert finden sich in den im 
Quellenverzeichnis genannten Arbeiten von Yehoshua Ben-Arieh, 
Justin McCarthy und U. O. Schmelz. Die aktuellste Erörterung von 



-77- 

Jerusalems gegenwärtiger und künftiger Demographie ist Sergio Della 
Pergola, «Jerusalem's Population, 1995-2020: Demography, 
Multicukuralism and Urban Policies», in European Journal of 
Population, 17:2 (2001), S. 165-199. Zahlen für 2000 vom Israel 
Central Statistical Bureau. 

Dieses rasche Bevölkerungswachstum führte zwangsläufig zu 
einer geographischen Ausbreitung der Stadt. Dieser Prozess 
wurde auch dadurch unterstützt, dass sich in den letzten 
Jahrzehnten des Jahrhunderts die allgemeine Sicherheit 
verbessert hatte, insbesondere der Schutz vor den Überfällen 
von Beduinen. Die altersschwache, verdreckte und stinkende 
Bergstadt, wie sie von Besuchern vom Schlage eines A. W. 
Kinglake oder Mark Twain unvergesslich schonungslos 
geschildert wurde, begann ihre Verwandlung in eine moderne 
Großstadt. Hauptmotor der städtischen Entwicklung war nicht 
die osmanische Regierung, sondern vielmehr ausländisches 
Kapital, das vor allem im Zusammenhang mit religiösen 
Institutionen - christlichen und jüdischen - floss, die den 
Beistand ausländischer Regierungen genossen, die unter dem 
Kapitulationenregime als Schutzmächte operierten. Als die 
Bevölkerung aus der Altstadt herauszudrängen begann, kamen 
charakteristische geographische Trennungslinien zum 
Vorschein, die zu einem gewissen Grad noch heute zu sehen 
sind: Muslime zogen hauptsächlich in den Norden und Süden 
der Stadt, Juden vornehmlich in den Westen. 

Am frühesten siedelten sich Christen jenseits der Stadtmauern 
an. Einer der ersten war der britische Konsul James Finn, der 
sich in den frühen fünfziger Jahren des 19. Jahrhunderts ein 
Sommerhaus am Talbieh, einem Hügel gegenüber der Westseite 
der Stadt, baute. Kurz darauf ließ Bischof Gobat auf dem 
Zionsberg eine Schule errichten. Im Jahre 1860 gründete der 
deutsche protestantische Missionar Johann Ludwig Schneller in 
der Nähe des Dörfchens Lifta im Nordwesten der Stadt ein 
Waisenhaus, und 1867 stiftete der deutsche Adlige von 



-78- 

Keffenbrink Geld zur Gründung eines Leprahospitals unweit des 
Mamilla-Teichs vor dem Jaffator. Mit Geldern der Prinzessin de 
la Tour d'Auvergne, einer Verwandten Napoleons III., wurden 
1868 auf dem Ölberg ein Karmeliterinnenkloster und eine 
Kirche errichtet. In den späten siebziger Jahren entstand dort, 
wo heute der Ortsteil Rehavia liegt, das imposante Ratisbonne-
Kloster St. Pierre, und 1887 wurde das sogar noch gewaltigere 
Notre Dame-Hospiz der Assumptionisten direkt gegenüber dem 
Neuen Tor der Altstadt eröffnet.8 

Zu den frühesten christlichen Wohnbezirken in der 
«Neustadt» gehörte die Deutsche Kolonie, eine Siedlung der 
Tempelgesellschaft, einer 1854 in Süddeutschland gegründeten 
pietistischen Sekte (nicht zu verwechseln mit dem 
Kreuzritterorden der Templer). Seit 1868 bauten sie eine Reihe 
neuartiger Kolonien in Palästina auf, die aus Europa 
landwirtschaftliche Verfahren, Gerätschaften und Maschinen 
einführten (und insoweit ähnliche Bemühungen der Zionisten 
vorwegnahmen). In Jerusalem errichteten sie eine kleine 
Siedlung mit soliden Häusern im deutschen Stil, deren 
ursprünglicher Charakter heute noch wiederzuerkennen ist, auch 
wenn ihre deutschen Bewohner während des Zweiten 
Weltkriegs von den Briten deportiert wurden. 

Die jüdische Expansion jenseits der Jerusalemer Stadtmauern 
hatte bis zum Ersten Weltkrieg mit Protozionismus wenig zu 
tun. Religiöse Motive bewogen in erster Linie den Umzug von 
Juden nach Jerusalem, und die meisten Neuankömmlinge hatten, 
wie die bereits ansässige jüdische Gemeinde, kein Interesse am 
und keine Sympathie für den jüdischen Nationalismus. Selbst 
nachdem in den achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts der 
Zustrom von Zionisten nach Palästina einsetzte, kamen nur 
wenige von ihnen nach Jerusalem. Das Hauptquartier der 
Hovevei Zion (Verehrer Zions) lag in Jaffa. Die Neusiedler 
zogen es vor, sich dort oder in landwirtschaftlichen Siedlungen 
in der Küstenebene niederzulassen. Jerusalem, die Hauptstadt 



-79- 

des sog. «alten Jischuw», galt, vor allem unter säkularen 
Zionisten, als Heimstatt aller primitiven und 
rückwärtsgewandten Elemente im Judentum. Weit entfernt 
davon, mit Zuneigung auf Jerusalem zu schauen, verachteten sie 
es und alles, wofür es stand, vor allem die traditionelle 
Abhängigkeit der dortigen Juden von mildtätigen Spenden. 

Der Bevölkerungsdruck im dicht besiedelten jüdischen Viertel 
und die Furcht davor, vor die Stadtmauern zu ziehen, bewogen 
in den siebziger Jahren manche Juden dazu, sich im 
muslimischen Viertel niederzulassen. Dort wurden einige 
Jeschiwot (Talmudschulen), Schulen sowie andere 
Einrichtungen geschaffen und die hebräische Zeitung Havatzelet 
publiziert. Jüdische Läden waren sowohl im muslimischen als 
auch im christlichen Viertel zu finden.9 Die steigenden 
Bevölkerungszahlen nötigten die Juden schließlich dazu, neue 
Wohnbezirke außerhalb der Altstadt anzulegen. Der erste war 
Mischkenot Schaanannim, Wohnstätten für Arme, die der 
englisch-jüdische Philanthrop Moses Montefiore südwestlich 
des Jaffators hatte 1855 errichten lassen, die aber viele Jahre 
lang unbewohnt blieben, weil sich die Juden davor fürchteten, 
dort zu wohnen. Der Bezirk Mea Schearim («hundertfältig» - 1 
Mose 26:12), der so hieß, weil der Gründungsgenossenschaft 
anfangs hundert Leute beigetreten waren, wurde 1873 von 
orthodoxen Juden gegründet. Ein Jahrzehnt später lebten 2000 
Juden außerhalb der Stadtmauern. Als Theodor Herzl 1898 
Jerusalem besuchte, notierte er in sein Tagebuch, dass eine ganz 
neue Stadt außerhalb der Mauern aufgebaut werden müsse. «Das 
alte Jerusalem wäre und bliebe Lourdes, Mekka und 
Jeruscholajim. Eine sehr hübsche und elegante Stadt wäre 
daneben ganz möglich.»10 Bald begann aus seiner Vision 
Wirklichkeit zu werden. Im Jahre 1914 lebten nahezu doppelt so 
viele Juden in der neuen wie in der Altstadt (29000 gegenüber 
16000).11 

Die Bautätigkeit der Muslime jenseits der Stadtmauern 



-80- 

begann später und hatte einen geringeren Umfang als die der 
Christen und Juden. Um 1870 begann die Bebauung des 
Husayni-Bezirks unweit der Scheich Jarrah-Moschee und 
nördlich des Damaskustors, in dem eine Reihe schöner Villen 
stand, die dieser Notabeinfamilie gehörten. Eine dieser Villen 
wurde später zum Kern der amerikanischen Kolonie zunächst 
eine Missionsstation, dann ein Hospital, heute ein Hotel. Andere 
wohlhabende Notabeinfamilien wie die Naschaschibis und die 
Jarallahs bauten in der Nähe große Häuser, was zur Folge hatte, 
das Scheich Jarrah zum mondänsten muslimischen Bezirk 
Jerusalems wurde. Muslime der Unterschicht blieben ehe r im 
muslimischen Viertel der Altstadt (noch heute eines der ärmsten 
Gebiete), und man schätzt, dass bis 1914 allenfalls ein Fünftel 
der muslimischen Bevölkerung Jerusalems außerhalb der 
Stadtmauern wohnte.12 



-81- 

Geistiger Imperialismus 

 
Die Entstehung der Neustadt war nicht nur die Folge 
demographischen Drucks, sondern auch externer Interessen - 
touristischer, geistiger, archäologischer sowie imperialistischer 
Natur. 

Seit den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts war Jerusalem 
zur Station auf der Kavalierstour  von Bildungsreisenden 
geworden. Zu den frühesten Besuchern gehörte Benjamin 
Disraeli - auch wenn zweifelhaft ist, ob dieser Besuch mit seinen 
gelegentlichen protozionistischen Äußerungen in 
Zusammenhang gebracht werden kann.13 Nach dem künftigen 
britischen Premierminister folgte ein wahrer Strom gekrönter 
und adliger Häupter aus Europa. Erzherzog Maximilian von 
Bayern traf 1838 ein, ein paar Jahre darauf der vom Schicksal 
nicht begünstigte Erzherzog Maximilian, der später Kaiser von 
Mexiko wurde. Im April 1841 verbrachte der Bruder des 
preußischen Königs acht Tage in der Stadt. Seitdem in den 
vierziger Jahren Dampfer in der kommerziellen Schifffahrt auf 
dem Mittelmeer eingesetzt wurden, seit der Eröffnung des 
Suezkanals 1869 und der Eisenbahnstrecke zwischen Jaffa und 
Jerusalem im Jahre 1892 wurde solcher königlicher Tourismus 
sehr beliebt. 1855 kam der Herzog von Brabant an, und 1859 
reiste der russische Großherzog Konstantin auf Bitten des Zaren 
als Pilger nach Jerusalem. Der Prince of Wales, der künftige 
Edward VIL, stattete der Stadt 1862 einen Besuch ab, wie 1913 
sein Enkel, der künftige Edward VIII. Der berühmteste 
Besucher aber war Kaiser Wilhelm II., der 1898 hoch zu Ross 
durch eine speziell für ihn neben dem Jaffator in die Stadtmauer 
geschlagene Bresche einritt (das englische Satireblatt Punch 
bezeichnete den königlichen Pilgersmann spöttisch als «Cooks 
Kreuzritter»). Am Ende des Jahrhunderts war Jerusalem zum 



-82- 

attraktiven Reiseziel nicht nur der europäischen Aristokratie, 
sondern auch bürgerlicher Touristen und demütiger Pilger 
geworden. 

Manchen der bedeutenden Persönlichkeiten, die sich auf 
Pilgerfahrt nach Jerusalem aufmachten, lag die Errichtung von 
Kirchen und Klöstern am Herzen. Die eindrucksvollste war die 
Kaiserin-Augusta-Victoria-Stiftung auf dem Skopusberg, die zur 
Zeit des kaiserlichen Besuchs 1898 in Aussicht genommen und 
1910 eingeweiht worden war. Der festungsartige Eindruck, den 
das Gebäude machte, und dessen strategisch beherrschende 
Lage auf dem Skopusberg ließen den Verdacht aufkommen,  
dass es zu militärischen und nicht zu Wohlfahrtszwecken 
errichtet worden sei.14 Nie wurde es so genutzt, wie es gedacht 
gewesen war: 1909 flog das Dach davon; die Eröffnung im 
Jahre 1914 wurde verschoben, weil der Erste Weltkrieg 
ausgebrochen war; später diente es als die erste offizielle 
Residenz des britischen Hochkommissars. Nachdem in den 
dreißiger Jahren ein speziell errichtetes Regierungsgebäude 
fertiggestellt war, kam man überein, den Bau dem deutschen 
Diakonissenkrankenhaus zu überlassen. Als Eröffnungsdatum 
wählte man den September 1939... 

Selbst die Juden profitierten von königlicher Philanthropie: 
Der König von Preußen trug zur Errichtung der 1863 eröffneten 
Hurva-Synagoge bei, weshalb sein Name zusammen mit denen 
anderer Wohltäter in einer Inschrift über dem Eingang 
festgehalten wurde. Als der österreichische Kaiser Franz Joseph, 
der u. a. auch den Titel «König von Jerusalem» trug, die Stadt 
im Jahre 1869 besuchte, stiftete er Geld für das Tor zum Ortsteil 
Batei Mahse im jüdischen Viertel. 

Ein Großteil dieser baulichen Wohltäterschaft war 
unzweifelhaft rein spirituell motiviert. Aber fast immer steckte 
dahinter der Geist des odium theologicum, das diplomatischen 
Rivalitäten und imperialistischen Ambitionen Ausdruck gab. 

Der Friede von Paris, mit dem der Krimkrieg zu Ende ging, 



-83- 

besiegelte den Status quo an den Heiligen Stätten, wie er im 
Ferman vom 8. Februar 1852 formuliert worden war. Bei 
künftigen Konflikten war er die Basis für ihre Beilegung. Ein 
anderer Aspekt des Status quo aber konnte infolge der 
Abhängigkeit der Türken von ihren Verbündeten durch diese 
christlichen Mächte aus den Angeln gehoben werden - die 
rechtliche Diskriminierung, unter der Nichtmuslime im 
osmanischen Reich noch immer zu leiden hatten. Das 
emanzipatorische «Edle Reskript der Rosenkammer», das der 
Sultan 1839 auf anglofranzösischen Druck hin gewährt hatte, 
provozierte in ganz Syrien und Palästina einschließlich 
Jerusalem einen konservativen Rückschlag und kam nicht voll 
zur Wirkung. Die Krise in der Jahrhundertmitte bot Briten und 
Franzosen eine neuerliche Gelegenheit, entsprechenden Druck 
auszuüben. Noch vor Kriegsausbruch ließ der britische 
Außenminister Earl of Clarendon Stratford de Redcliffe wissen, 
dass «jeder faire Vorteil aus der gegenwärtigen Lage des 
türkischen Reiches genutzt werden sollte, um dem Sultan und 
seinen Ministern eindringlich die Wichtigkeit der Beseitigung 
aller bürgerlichen Unterschiede zwischen den christlichen und 
den mohammedanischen Untertanen des Sultans eindringlich 
klarzumachen».15 

Entsprechend erließ der Sultan eine Reihe neuer Dekrete, die 
am 18. Februar 1856 in einem kaiserlichen Reskript 
kulminierten, das die Gleichheit aller osmanischen Bürger 
bekräftigte. Das Reskript legte fest, dass Reparaturarbeiten an 
Gotteshäusern, Schulen, Hospitälern oder Friedhöfen kein 
Hindernis in den Weg gelegt werden dürfe und bei der Erlaubnis 
für die Errichtung neuer Bauten von Nichtmuslimen nur «ein 
Minimum administrativer Hindernisse» zulässig sei.16 Durch das 
Millet-Gesetz von 1865 wurde die Position von Christen und 
Juden, jedenfalls soweit sie osmanische Bürger waren, weiter 
gestärkt. Diese Rechtsänderungen leiteten die nächste Phase der 
Einmischung der europäischen Mächte in die Jerusalem-Frage 



-84- 

ein, die Phase des spirituellen Imperialismus. 
Dieser hing zumeist mit missionarischen Aktivitäten 

zusammen, deren Anfänge in die zwanziger Jahre des 19. 
Jahrhunderts zurückreichten. Der erste Missionar, der in 
Jerusalem ankam, war vermutlich James Connor, ein Absolvent 
der Universität Oxford, der im Auftrag der Church Missionary 
Society tätig war. Er begab sich 1819 dorthin, reiste aber wenig 
später wieder ab, nachdem er entschieden hatte, dass sein 
Bleiben zu gefährlich sei. Im Jahre 1820 besuchte der Schweizer 
Pastor Melchior Tschoudy im Auftrag der London Society for 
Promoting Christianity among the Jews (Gesellschaft zur 
Verbreitung des Christentums unter den Juden) die Stadt und 
gelangte zu etwas günstigeren Schlussfolgerungen. Ihm folgte 
ein Amerikaner, Levi Parsons, der Anfang 1821 mehrere 
Monate in Jerusalem verbrachte. Es dauerte aber bis 1833, 
nachdem die Ägypter die Herrschaft übernommen hatten, dass 
die London Society auf Dauer eine Vertretung in der Stadt 
einrichtete, welcher Reverend John Nicolayson, ein Däne, 
vorstand. 

Ein Punkt, bei dem es den Westmächten in der Zeit des 
Tanzimat nicht gelungen war, die Türkei zum Nachgeben zu 
bewegen, betraf das Recht zur Konversion vom Islam. Mit 
Nachdruck drangen Befürworter einer aktiven Missionspolitik 
darauf, die Sanktionen (bis hin zur Todesstrafe) aufzuheben, die 
solche Konvertiten zu gewärtigen hatten. Die osmanische 
Regierung versprach zwar, dass Apostaten nicht mehr 
hingerichtet würden,17 da man jedoch Reaktionen seitens der 
Muslime befürchtete, widerstand sie dem Druck der Mächte, 
auch andere Strafen abzuschaffen. Deshalb verzichteten die 
Missionare in Jerusalem und anderswo darauf, unter Muslimen 
Proselyten zu machen. Statt dessen waren sie wieder auf sichere 
Personenkreise verwiesen - die Juden und Angehörige 
konkurrierender christlicher Glaubensbekenntnisse. Ihre 
Bemühungen im Kreis der ersteren provozierten jedoch den 



-85- 

heftigen, manchmal sogar gewaltsamen Widerstand orthodoxer 
Juden, und auch die christlichen Rivalen nahmen Anstoß an den 
Versuchen, auf ihrem spirituellen Terrain zu wildern. Die Zahl 
der Konvertiten war enttäuschend klein: 1852 konnten fünf 
europäische Missionare nur insgesamt 131 «hebräische 
Christen» vorweisen.18 

Während dieser ganzen Zeit ging der diplomatische 
Wettkampf zwischen den Mächten weiter. Bei 
Auseinandersetzungen zwischen griechisch-orthodoxen und 
katholischen Mönchen, 1873 in Bethlehem und 1901 in 
Jerusalem - um nur zwei von den ernsteren Konfrontationen zu 
erwähnen - floss Blut. Statt dass Konflikte gelöst und Rechte 
definitiv geklärt wurden, stellte die Doktrin des Status quo 
sicher, dass Dispute nie gelöst und Rechte niemals geklärt 
wurden. Dieser Zustand ständiger Ungewissheit und endloser 
Konflikte kam den Mächten durchaus entgegen, denn er 
verschaffte ihnen einen steten Nachschub an 
Beschwerdegründen, mittels derer sie ihren Anspruch 
untermauern konnten, als beschützende Autorität aufzutreten. 

Das französische Protektorat über die Katholiken wurde 
bruchlos von den aufeinander folgenden Regierungen aller 
politischen Richtungen bestätigt. Im Jahre 1851 hatte die Zweite 
französische Republik die Sache der Katholiken «im Namen der 
gesamten katholischen Welt» vertreten.19 Unter dem Zweiten 
Kaiserreich erreichte diese Politik ihren Höhepunkt, aber auch 
nach dem Sturz Napoleons III. im Jahre 1870 warfen sich seine 
republikanischen Nachfolger ohne Zögern den historischen 
Mantel der Protektoren über die katholische Christenheit um die 
Schultern. 

Sie taten das gegen neue Rivalen in der katholischen Welt. 
Die Entstehung eines vereinigten Königreichs Italien im Jahre 
1861 hatte bereits französische Befürchtungen ausgelöst, dass 
ihr Protektorat in Frage gestellt werden könnte. Zunächst hielten 
sich die Italiener jedoch zurück. Da die Franzosen ihnen in 



-86- 

ihrem Befreiungskrieg gegen Österreich geholfen hatten, fühlten 
sie sich in gewissem Maß in ihrer Schuld. Auch war ihnen die 
Präsenz einer französischen Garnison bewusst, die in Rom die 
kleine Insel weltlicher Macht des Papstes beschützen sollte. 
1862 wurde der französische Konsul in Jerusalem autorisiert, 
italienischen Staatsbürgern Schutz zu gewähren, um die 
«Einheit des Protektorats» zu wahren.20 Als 1871 dort ein 
italienisches Konsulat eingerichtet wurde - es geschah in einem 
Moment plötzlicher französischer Schwäche nach der 
Niederlage gegen Preußen bei Sedan -, erwachten französische 
Ängste vor einer Verdrängung durch den italienischen 
Neuankömmling. Unter Anspielung auf diese Gefahr warnte der 
französische Botschafter in Konstantinopel seinen Konsul in 
Jerusalem mit den Worten: «Ihr Auftrag lautet zwar, die 
freundlichsten Beziehungen mit M. de Rege-Donato zu pflegen, 
aber ich bitte Sie, darauf zu achten, dass die Herzlichkeit Ihrer 
Beziehungen nicht jene Übergriffe ermöglicht, gegen die wir 
Tag für Tag anzukämpfen haben.»21 1878 hielten es die 
Franzosen für angebracht, ihre Position durch Artikel 62 des 
Berliner Vertrags neuerlich abzusichern, der (unter anderem) 
erklärte: «Die von Frankreich innegehabten Rechte werden 
ausdrücklich reserviert, und es besteht Einverständnis darüber, 
dass am Status quo der Heiligen Stätten keine Veränderungen 
vorgenommen werden können.» 

Die Italiener hielten jedoch daran fest, das Schutzrecht über 
ihre eigenen Staatsbürger auszuüben, und verwiesen auf einen 
anderen Satz im selben Artikel dieses Vertrages, der «das Recht 
des offiziellen Schutzes durch die diplomatischen und 
konsularischen Beauftragten der Mächte» anerkannte, und zwar 
«hinsichtlich Klerikern und ihren religiösen, wohltätigen und 
anderen Einrichtungen an den Heiligen Stätten und 
andernorts».22 In Anbetracht des Umstands, dass der Lateinische 
Patriarch und viele hochrangige katholische Geistliche in 
Palästina meistens Italiener waren, eröffnete dieser Passus der 



-87- 

italienischen Diplomatie Möglichkeiten, deren sich ihre Konsuln 
in Jerusalem mit Eifer bedienten. Im Jahre 1891 warnte der 
französische Botschafter am Heiligen Stuhl den Quai d'Orsay, 
dass die italienische Regierung nicht müde werde, «indirekt mit 
allen Mitteln zu versuchen, uns unserer Vorrechte des religiösen 
Protektorats im Orient zu entkleiden».23 Zweifellos in der 
Absicht, den Primat zu stärken, den die Franzosen im Kreis der 
ausländischen Konsuln in Jerusalem beanspruchten, wertete 
Frankreich im selben Jahr den Rang seiner dortigen Vertretung 
zu einem Generalkonsulat auf. 

Als Frankreich in den ersten Jahren des folgenden 
Jahrhunderts eine rigoros antiklerikale Politik einschlug, hatte 
das vor allem innenpolitische Gründe; nach außen führte 
Frankreich eine katholische Außenpolitik fort. In einem 
Zeitungsinterview brachte es der französische Konsul im 
November 1902 exakt auf den Punkt: «Zu Hause kann 
Frankreich sein, was es will, aber im Orient ist es katholisch, ist 
es der weltliche Arm des Heiligen Stuhls und der Vertreter der 
Latinität.»24 In einer Hinsicht passte beides gut zusammen: Die 
von den Regierungen Waldeck-Rousseau und Combes 
unternommenen rechtlichen Schritte gegen religiöse Orden 
führten dazu, dass Tausende von Nonnen und Mönchen 
Frankreich verließen - und so in vielen Fällen die Zahl der 
französischen Mitglieder katholischer Orden in der Levante 
erhöhten. 

Nach einer Reihe unerfreulicher Zwischenfälle und 
Wortwechsel mit den Italienern hielt Frankreich den Zeitpunkt 
für gekommen, sich erneut seiner Vorrechte zu versichern. Als 
erstes hatte es 1902 scharfe Worte zwischen dem Kustos von 
Terra Sancta, Pater Frediano Giannini, und dem amtierenden 
französischen Konsul Ferdinand Wiet gegeben. Der französische 
Konsul führte bitterliche Klage, dass einige seiner 
Franziskanermönche nach einer «bagarre», einer Prügelei, mit 
ein paar Griechen im Vorhof der Heiliggrabkirche den 



-88- 

italienischen Konsul statt die zuständige Schutzautorität - 
nämlich ihn - um Intervention gebeten hätten. Dies, erklärte er, 
sei «ein bewusster Schlag gegen unser Protektorat».25 Kurz 
danach machte sich der italienische Konsul Carletti geschickt 
den Jerusalem-Besuch einer Gruppe italienischer Pilger zunutze, 
die in Begleitung des Mailänder Kardinals Ferrari gekommen 
waren. Carletti hieß den Kardinal mit großem Aufwand 
willkommen: Er sandte ihm eine Kutsche entgegen, die ihn nach 
Jerusalem bringen sollte, veranstaltete für ihn einen großen 
Empfang in einem Zelt, über dem die italienische Fahne 
flatterte, und ließ ihn dann in einer Prozession durch die Stadt 
ziehen, geleitet von einer Kapelle von Salesianern, die die 
königliche Hymne spielte. Der Giornale d'ltalia machte dem 
Konsul Komplimente, dass er «mit Geschick und zur rechten 
Zeit» auf dem Recht Italiens bestanden habe, Schutz zu 
gewähren; im übrigen berichtete die Zeitung, der offenbar 
gekränkte französische Konsul habe sich dem hochrangigen 
Besucher gegenüber unhöflich betragen. «Augenzeugen» sollten 
angeblich bezeugt haben, dass der französische Konsul bei 
einem Treffen mit dem Kardinal kaum auch nur seine 
Kopfbedeckung gelüftet, in hochmütigem Ton mit ihm 
gesprochen habe und nicht einmal von seinem Ross 
herabgestiegen sei. Der Kardinal habe darauf «seccamente» 
reagiert, woraufhin der Konsul «al gran trotto» davongeritten 
sei.26 Darüber kam es zu einer heftigen Polemik zwischen der 
französischen und der italienischen Presse, wobei letztere die 
«Emanzipation» der italienischen kirchlichen Einrichtungen im 
Heiligen Land forderte.27 Der französische Konsul entspannte 
die Lage nicht, als er dem Korrespondenten des Mailänder 
Osservatore Cattolico ein Interview gab, in dem er erklärte: «Ob 
Sie es wollen oder nicht, ob Sie es gern haben oder nicht, sind 
wir stolz darauf, Sie zu beschützen und unseren Abkömmlingen 
das säkulare Erbe Frankreichs weiterzugeben.»28 

Im Jahre 1904 brach der Vatikan aus Protest gegen den 



-89- 

Besuch des französischen Präsidenten in der Hauptstadt des 
Königreichs Italien die diplomatischen Beziehungen zu 
Frankreich ab. Die Franzosen vertraten die Meinung, dass dies 
ihr Protektorat über die lateinischen Christen im Heiligen Land 
in keiner Weise berühre, aber Jules Cambon, ihr Botschafter in 
Berlin, kommentie rte 1909 die Lage mit den Worten: «Was 
immer auch unsere Stellungnahmen in dieser Hinsicht sind, gibt 
es auf unserer Seite doch einen gewissen Widerspruch, dass wir 
weiterhin das traditionelle katholische Protektorat im Orient 
beanspruchen, wenn wir keine Vertretung am Heiligen Stuhl 
unterhalten, obwohl das orthodoxe Russland und das 
protestantische Preußen es für notwendig erachten, eine solche 
dort zu haben.»29 

Rom war nicht die einzige potentielle Bedrohung für 
Frankreichs Rechte in der Heiligen Stadt. «Das protestantische 
Preußen» war für alle französischen Diplomaten seit dem 
Desaster von 1870 das Böse schlechthin. Die Ankunft eines 
neuen deutschen Konsuls, des jungen, energischen Barons 
Thankmar von Münchhausen, verlieh den französischen 
Befürchtungen eine gewisse Substanz. Münchhausen machte 
sich daran, mit allen nur möglichen Mitteln den deutschen 
Einfluss auszuweiten, und ermutigte während seiner 
siebenjährigen Amtszeit vor allem jüdische Institutionen, die 
deutsche Sprache zu verwenden.30 1878 wurde der Deutsche 
Palästina Verein gegründet. Obwohl er sich - wie entsprechende 
russische, französische und britische Freiwilligengruppen - 
ostentativ wissenschaftlichen und religiösen Zwecken widmete, 
diente er auch den Zwecken eines spirituellen Imperialismus im 
deutschen Stil. 

Münchhausens Ernennung entlockte dem französischen 
Konsul ominöse Überlegungen. In einer langen Depesche, in der 
er den Erfolg der Kolonien der Tempelgesellschaft in Palästina 
nachzeichnete, warnte er: 

 



-90- 

 
Steht nicht zu befürchten, dass an dem Tage, an dem ernste 

Komplikationen das Fortbestehen des türkischen Reichs 
bedrohten, die zahlreichen deutschen Staatsangehörigen und die 
Interessen, die sie vertreten, unsere Handlungsfreiheit lahmen 
würden?... Ich pflichte denjenigen nicht bei, die sagen, dass die 
nördlichen Rassen sich in diesem Land nicht akklimatisieren 
können und dass die Deutschen nach zwei oder drei 
Generationen von hier verschwinden werden. In den Ebenen 
vielleicht, aber auf den Hügeln könnte sich eine europäische 
Rasse, die ständig durch Zuwanderung wächst, auf die Dauer 
halten, da das dortige Klima von dem in Mitteleuropa nicht allzu 
verschieden ist... Deshalb können wir nicht ohne Beunruhigung 
zusehen, wie die deutsche Einwanderung so stark anwächst; die 
Feindseligkeit, welche diese Rasse uns gewidmet hat, eine 
Feindseligkeit, die überall zum Vorschein kommt, wo die 
Ihrigen direkt neben den Unsrigen präsent sind, muss uns 
beschäftigen, insbesondere in einem Land, wo aus religiösen 
Leidenschaften jeden Moment ernste Konflikte erwachsen 
können. 

 
Leider, fuhr er fort, könnten die Franzosen nicht auf die 

gleiche Weise mit den Deutschen konkurrieren, weil «unsere 
Landsleute kaum auswandern... Nur mit dem einheimischen 
katholischen Element können wir versuchen, ein Gegengewicht 
gegen die Deutschen zu bilden - zwar ein schlechtes Element, 
aber eines, wovon die bestehenden religiösen Institutionen in 
meinen Augen keinen rechten Vorteil gezogen haben.» Der 
Konsul drang deshalb darauf, dass man einen der französischen 
Schulorden dazu ermuntere, im Heiligen Land zu arbeiten. 
Konkret schlug er vor, dass Abbé Ratisbonne, statt sich in seiner 
neuen Schule mit ausländischen Lehrern zu umgeben, vielmehr 
französische Bürger anstellen solle, die «mit ihrem Eifer und 
Geist des Patriotismus... nach und nach den größeren Teil der 



-91- 

katholischen Bevölkerung und selbst die anderer Riten» um sich 
versammeln würden.31 Die Depesche stand für eine 
vorherrschende Tendenz im diplomatischen Denken der 
Franzosen. Im Einklang mit solchen Ideen intensivierte sich im 
Verlauf der vier Jahrzehnte vor dem Ausbruch des Ersten 
Weltkriegs der Aufbau französisch-katholischer Institutionen in 
Jerusalem und im übrigen Palästina. 

Ein Zeichen dafür, dass die Befürchtungen des französischen 
Konsuls im Hinblick auf deutsche Absichten im Heiligen Land 
nicht an den Haaren herbeigezogen waren, war die 1882 von der 
deutschen Regierung getroffene Entscheidung, sich von der 
1841 mit England geschlossenen Vereinbarung über das 
protestantische Bistum Jerusalem loszusagen. Als in diesem Jahr 
der anglikanische Bischof Barclay verstarb, fiel der 
Vereinbarung zufolge das Recht zur Ernennung eines neuen 
Bischofs an die preußische Krone. Der Traum Friedrich 
Wilhelms IV. von einer Union der lutherischen und der 
anglikanischen Kirche hatte sich jedoch nicht erfüllt. Seit den 
vierziger Jahren war in Jerusalem eine beachtliche lutherische 
Gemeinde gewachsen, und die deutsche Regierung fand es nicht 
praktikabel, die Vereinbarung aufrechtzuerhalten, wonach der 
protestantische Bischof anglikanisch ordiniert sein musste. Nach 
vierjährigen Verhandlungen fiel im Dezember 1886 die 
Entscheidung, die Vereinbarung im gegenseitigen 
Einvernehmen auszusetzen.32 Im folgenden Jahr wurde das 
Bistum als ein rein anglikanisches neu konstituiert, wobei der 
Amtsinhaber - in der Hoffnung, eine Brüskierung der 
Orthodoxen damit künftig vermeiden zu können - von nun an 
unter der Bezeichnung des Bischofs in statt von Jerusalem 
firmierte. Lässt sich in dieser Formulierung eine Ahnung von 
jener jüdischen nationalen Heimstatt (Jewish National Home) 
entdecken, die, wie die Balfour-Erklärung von 1917 besagte und 
Churchills Weißbuch von 1922 ausdrücklich vermerkte, in 
Palästina geschaffen werden sollte. Die St. George's Cathedral, 



-92- 

anfänglich als St. George's Church bekannt, wurde 1896 
begonnen. In ihrer Baugestaltung charakteristisch anglikanisch, 
war sie der signifikanteste britische Beitrag zum Boom im 
Kirchenbau im damaligen Jerusalem. Das 1899 eröffnete St. 
George's College neben der Kirche war englischen 
Kathedralschulen nachempfunden. Zu seinen Schülern gehörten 
nicht nur Anglikaner, sondern auch andere Christen, Muslime 
aus der Oberschicht und sogar ein paar Juden. 

Die neue Unabhängigkeit der Lutheraner in Jerusalem wurde 
1898 durch das denkwürdige Ereignis während des Besuchs des 
Kaisers hervorgehoben: die Eröffnung der Erlöserkirche im 
christlichen Viertel der Altstadt, für die sein Vater 1869 den 
Grundstein gelegt hatte. Der Besuch veranlasste die französische 
Regierung zu besorgten telegraphischen Instruktionen an ihren 
Generalkonsul. Unter keinen Umständen dürfe er die deutsche 
Flagge aufziehen. Sollten die Konsuln zusammentreten, um zu 
beraten, ob man zu Ehren des Besuchers Lichter anzünden solle, 
dann möge er darauf verweisen, dass an den Botschaften in 
Konstantinopel keine derartigen Lichter angebracht worden 
seien und es sich empfehlen würde, diesem Beispiel zu folgen. 
Falls sich die Mehrheit der Konsuln dennoch für die 
Illuminierung entschiede und alle Konsulate beleuchtet würden, 
solle das französische in sehr zurückhaltender Weise erleuchtet 
werden, «um jeglichen Anschein des Schmollens zu 
vermeiden». Die unter französischem Schutz stehenden 
Religionsgemeinden sollten nur die französische Fahne hissen 
und keinerlei Festbeleuchtung aufbieten; nötigenfalls seien sie 
daran zu erinnern, dass der Papst eine zurückhaltende Haltung 
empfohlen habe. Bei allen Besuchen des Kaisers bei 
Einrichtungen, die unter Schutz stünden, solle der Konsul 
zugegen sein. Hinsichtlich des Besuchs des Monarchen in der 
Heiliggrabkirche wurde der Konsul angewiesen, anwesend zu 
sein, «aber ohne aufzufallen».33 Unterdessen unternahmen die 
Russen nach dem Rückschlag im Krimkrieg neuerliche 



-93- 

Bemühungen, ein spirituelles Imperium in Palästina zu 
errichten. 1857 kamen etwa 800 russische Pilger nach 
Jerusalem; seither nahm die Zahl Jahr für Jahr stetig zu. 
Zwischen Odessa und der syrischen Küste wurde eine 
Dampferverbindung geschaffen, die die Pilger, in der Regel 
einfache Bauern, zum Besuch der Heiligen Stätten beförderte. 
Im Januar 1858 traf eine ständige russische Kirchenmission mit 
Bischof Cyril von Melitopolsk an der Spitze ein. Ein 
Memorandum des russischen Außenministeriums umriss die 
Ziele dieser Mission: 

 
Wir müssen unsere «Präsenz» im Osten nicht politisch, 

sondern durch die Kirche herstellen. Als unser Einfluss noch 
stark genug war, konnten wir es uns leisten, unsere Aktivitäten 
zu verstecken und so Neid zu vermeiden, aber jetzt, da unser 
Einfluss im Osten schwach geworden ist, müssen wir uns im 
Gegenteil zeigen, damit wir nicht in der Wertschätzung der 
orthodoxen Bevölkerung sinken... Jerusalem ist das Zentrum der 
Welt, und unsere Mission muss dort sein.34 

 
Fürst Gortschakow, Nesselrodes Nachfolger als russischer 

Außenminister, legte Wert darauf, dem französischen 
Geschäftsträger in St. Petersburg zu versichern, dass die neue 
russische Mission sich «jeglicher Proselytenmacherei enthalten 
und jede Haltung oder jedes Vorgehen vermeiden werde, an 
denen andere christliche Gemeinschaften, insbesondere der 
katholische Klerus, Anstoß nehmen könnten».35 Irgendwie 
gelangten die Franzosen jedoch an ein Exemplar der 
Geheiminstruktionen für die russische Mission. Diese wiesen 
ihre Mitglieder an: 

 
Nicht wie in der Vergangenheit die Angelegenheiten der 

Kirche «durch ein griechisches Prisma» zu betrachten, sondern 



-94- 

in erster Linie um die russischen Interessen besorgt zu sein. Sich 
vor allem mit den einheimischen, von den Griechen 
unterdrückten Elementen zu befassen, um die Araber innerhalb 
der Orthodoxie zu halten und ihre Konversion zum katholischen 
Glauben zu verhindern...36 

 
Folglich waren auch die Franzosen und ihre katholischen 

Schützlinge vor der angekündigten spirituellen Aggression auf 
der Hut. 

Die Russen stießen jedoch auf eine Reihe von Hindernissen: 
In Russland selbst kam es zu Auseinandersetzungen zwischen 
rivalisierenden Enthusiastengruppen und in Jerusalem zu 
Zusammenstößen zwischen russischen Konsuln und Geistlichen. 
Die griechischen Kirchenmänner setzten dem russischen 
Anspruch, sie herumzukommandieren, heftigen Widerstand 
entgegen. «Der Patriarch», schrieb 1858 ein Mitglied der 
Russischen Kirchenmission, «würde uns am liebsten an seinen 
Busen pressen und uns in seiner Umarmung ersticken.»37 So, 
wie die katholischen Geistlichen in Palästina, vor allem die 
Franziskaner, eifrig über ihre Schutzrechte an den Heiligen 
Stätten wachten und sich der Oberhoheit von 
Möchtegernwächtern widersetzten, waren auch die Griechisch-
Orthodoxen nicht dazu geneigt, die Leitung ihrer 
Angelegenheiten den Russen zu überlassen. 

Dennoch gelang es Russland, beachtliche Investitionen in 
Jerusalem zu machen, darunter die Russische Kathedrale sowie 
der Gebäudekomplex auf dem Maidan, dem ehemaligen 
Paradeplatz der Türken (heute im zentralen Geschäftsviertel von 
Westjerusalem). Die Bauarbeiten begannen in den fünfziger 
Jahren; es war das erste große Neubaugebiet außerhalb der 
Stadtmauern, was einen Historiker zu der Formulierung 
veranlasste, «die Neustadt war somit eine russische Erfindung 
und nicht eine englische oder französische».38 In Gegenwart des 
Großherzogs Nikolaj Nikolajewitsch wurde im Oktober 1872 



-95- 

die Kathedrale geweiht. Zehn Jahre später legten die Russen ein 
weiteres Großprojekt vor, die Orthodoxe Palästinagesellschaft 
unter der Schirmherrschaft des Zaren - der Zusatz «kaiserlich» 
wurde erst 1889 hinzugefügt. Die Gesellschaft bewirkte einen 
neuen Aufschwung in orthodoxer Bau- und sonstiger Tätigkeit 
in Jerusalem und eine Zunahme der russischen Pilger. Im Jahre 
1888, in dem 2250 Pilger nach Jerusalem kamen, wurde durch 
Großherzog Sergej Alexandrowitsch am Ölberg die orthodoxe 
Gethsemanekirche mit ihrem zwiebelförmigen Dach eröffnet, 
vielleicht die schönste von allen Wahrzeichen Jerusalems aus 
dem 19. Jahrhundert. 

Die gewaltige Flut russischer Aktivitäten alarmierte die 
anderen Mächte, besonders die Franzosen, und wurde durch den 
Abschluss der russisch-französischen Militärkonvention, die am 
4. Januar 1894 rechtskräftig wurde, keineswegs gemindert. 
Noch im Laufe desselben Monats warnte der französische 
Außenminister seinen Generalkonsul in Jerusalem, dass 
Frankreich dieser «mächtigen Organisation [der Kaiserlichen 
Orthodoxen Palästinagesellschaft] im Hinblick auf die 
Aufrechterhaltung unseres Einflusses und der Ausübung unseres 
religiösen Protektorats in der Levante» nicht mit Gleichmut 
begegnen könne.39 Als 1902 im Verlauf eines Presseinterviews 
dem französischen Konsul vorgehalten wurde, die Franzosen 
würden beim Schutz der Katholiken oftmals von ihrer Furcht 
vor Schwierigkeiten mit den Russen behindert, unterbrach ihn 
der Konsul und sagte: «Entschuldigen Sie, aber dem ist nicht so. 
Unsere Interessen in Palästina sind denjenigen Russlands 
diametral entgegengesetzt, und wir wissen, wie wir sie gegen 
unseren Alliierten des Okzidents [sic!] zu wahren haben. 
Russland betrachtet Jerusalem als ein orientalisches Rom; es 
möchte den katholischen Einfluss einschränken, um dort über 
eine absolute Hegemonie zu verfügen, aber wir widersetzen uns 
dem so energisch, wie wir können.»40 

Als bei Briten und Franzosen die Besorgnis vor einer 



-96- 

drohenden russischen und deutschen Expansion in Richtung 
Naher Osten anwuchs, begannen sie, ihre Positionen zu 
verstärken. Die Briten waren in erster Linie entschlossen, die 
Flanke des Suezkanals zu schützen, der 1869 eröffnet worden 
war und die Lebensader zu ihrem Imperium im Osten bildete. 
1882 besetzten sie Ägypten, und 1905 weiteten sie den 
ägyptischen Herrschaftsbereich über die Sinaihalbinsel bis an 
die Grenze Palästinas aus. Die Franzosen konzentrierten ihre 
Bemühungen auf Syrien, wo sie ein Schattenprotektorat über der 
autonomen christlichen Provinz Libanon errichteten. In der 
ganzen Levante bauten sie Bahnlinien und finanzierten sie 
Schulen, Hospitäler, Kirchen und Klöster. Nach dem für 
Frankreich schmerzlichen Verlust von Elsass und Lothringen im 
Jahre 1871 entstand eine kolonialistische Interessengruppe, die 
«Entschädigungen» im Nahen Osten forderte. «Die Frage ist 
falsch gestellt», schrieb Etienne Flandin, einer der führenden 
Lobbyisten, im Jahre 1916, «wenn man fragt: Sollte Palästina 
französisch sein? Denn Palästina ist wie das übrige Syrien 
bereits französisch.»41 

Wie überall auf der Welt ging auch hier der Imperialismus mit 
der Erkundung und dem Kartographieren und Vermessen des 
Landes einher - und im Falle Palästinas zudem mit 
archäologischer Forschung. Auch auf diesem Gebiet waren die 
Franzosen die ersten. Pierre Jacotin, ein Geograph im 
napoleonischen Heer beim Ägyptenfeldzug, hatte die erste 
moderne Karte Palästinas gezeichnet, und 1863 grub der 
Archäologe Louis-Félicien de Saulcy die sogenannten 
Königsgräber nördlich des Damaskustores aus - die er irrtümlich 
für die Gräber des Geschlechts David hielt. In der zweiten 
Jahrhunderthälfte nahmen jedoch die Briten eine 
Vorrangstellung auf diesem Gebiet ein. 

1865 legte Captain Charles Wilson von der Topographischen 
Abteilung des Kriegsministeriums «mit Erlaubnis des 
Kriegsministers Earl de Grey and Ripon» den Ordnance Survey 



-97- 

of Jerusalem [Katasterplan] vor. Wilsons Mitarbeiter erstellten 
nicht nur die Topographie der Stadt, sondern führten auch einige 
Ausgrabungen durch die auf Anweisung der osmanischen 
Regierung stets von einem zapti (Polizisten) überwacht wurden. 
In England reagierte man enthusiastisch auf diese 
Veröffentlichung, die mit ein Grund dafür war, dass im selben 
Jahr unter der Schirmherrschaft von Königin Viktoria eine 
Stiftung zur Erkundung des Heiligen Landes, die Palestine 
Exploration Fund (PEF), gegründet wurde. Bei der ersten 
Mitgliederversammlung hielt William Thompson, Präsident der 
Stiftung und Erzbischof von York, eine Rede, die eine 
lakonische Feststellung des englischen spirituellen 
Imperialismus enthielt: «Das Land Palästina gehört euch und 
mir. Es ist im wesentlichen das unsrige.»42 Mit Wilson an der 
Spitze unternahm der PEF eine Reihe weiterer Ausgrabungen. 
Lange Zeit waren seine Aktivitäten allerdings durch religiöse 
und politische Verdächtigungen erschwert. So versuchte etwa 
1869 Oberst Charles Warren über die britische Botschaft in 
Konstantinopel von der osmanischen Regierung die Erlaubnis zu 
erhalten, den Haram al-Scharif zu erkunden; ihm wurde jedoch 
beschieden, dies sei «wegen der momentanen Stimmung in 
Jerusalem» nicht möglich.43 

Die frühen Vermessungsaufnahmen des PEF waren stark von 
Geheimdienstinteressen geleitet und wurden zumeist von 
Pionieroffizieren der britischen Armee durchgeführt. Für die 
breite Öffentlichkeit war das Kartographieren Palästinas und 
speziell Jerusalems mit wissenschaftlichen Kontroversen über 
den wahren Ort der Heiligen Stätten (insbesondere des Heiligen 
Grabes) verbunden, während das Interesse des 
Kriegsministeriums eher auf die Sorge um die Sicherheit des 
Suezkanals zurückzuführen war. Zu den in den siebziger und 
achtziger Jahren an diesen Vermessungen Beteiligten gehörte 
der junge Herbert Kitchener, der 1914 als Kriegsminister für die 
britische Kriegführung gegen das Osmanische Reich 



-98- 

verantwortlich war. 1913-14 nahm der junge T. E. Lawrence als 
Archäologe weitere Kartographierungen vor, die ihm drei Jahre 
später bei seinem Guerillakrieg gegen die Türken in Palästina 
zustatten kamen. 

Die Rolle, die britische Armeeoffiziere bei diesen 
Unternehmungen spielten, musste notgedrungen den Verdacht 
der Türken erregen. In den 1870er Jahren löste eine von Claude 
Conder geleitete Expedition, der sich sein Buch Tent Work in 
Palestine (1878) verdankte, Unruhen aus und führte zu Ärger 
mit den türkischen Behörden.44 Seit der Krise des Jahres 1882 in 
Ägypten verfolgten die Osmanen mit wachsender 
Aufmerksamkeit die Pläne der Briten. Im Februar 1882 begab 
sich Conder, der später zu den britischen Expeditionstruppen in 
Ägypten gehörte, nach Konstantinopel, wo er eine Unterredung 
mit dem britischen Botschafter, Lord Dufferin, hatte. Er bat den 
Botschafter um Hilfe, um von der osmanischen Regierung einen 
neuen Ferman zu erhalten, der ihn in die Lage versetzen würde, 
weitere Vermessungen in Palästina vorzunehmen. Dufferin hatte 
für Conders Schwierigkeiten zwar Verständnis, äußerte aber, 
dass das Hindernis in dem Umstand liege, dass sich der Sultan 
derzeit hinsichtlich der Absichten, die Frankreich mit Ägypten 
und England mit Syrien [sic] verfolgte, im Zustand eines (bis 
zum Wahn gesteigerten) Misstrauens befinde. Die Türken seien 
seiner Meinung nach auf die (mir bereits bekannte) Tatsache 
aufmerksam geworden, dass es russischen Offizieren gelungen 
war, Landkarten von ganz Nordsyrien zu erstellen, und wie ich 
seine Lordschaft verstand, zog er in Betracht, dass das 
Misstrauen des Sultans dadurch verstärkt worden sei, dass Sir 
Charles Wilson die von der Gesellschaft herausgegebene Karte 
von Westpalästina vorgelegt habe. Seiner Meinung nach sei die 
Erstellung von Landkarten etwas, das besondere Besorgnis auf 
seiten der Türken erregte.45 

 
Während sich die türkischen Befürchtungen verstärkten, traf 



-99- 

1883 plötzlich als ein weiteres Element der Beunruhigung eine 
der emblematischen Gestalten des britischen imperialen 
Denkens in Jerusalem ein: Charles George Gordon, genannt 
«der Chinese», der gottesfürchtige britische General. 

Lytton Strachey begann ein schneidend satirisches Portrait 
Gordons in seinem Buch Eminent Victorians mit einem 
Schnappschuss des «einsamen englischen Herrn..., der, mit 
einem dicken Buch unter dem Arm, durch das Umland 
Jerusalems wandert». Im Verlauf seiner Spaziergänge machte 
Gordon die, wie er meinte, wichtige Entdeckung des Grabes 
Christi - das nicht, wie die Kaiserin Helena und die meisten 
Christen seither dachten, in der Heiliggrabkirche lag, sondern 
ein ganzes Stück entfernt davon außerhalb der Stadtmauern. 
Obwohl einige die historische Authentizität von Gordons 
Entdeckung anzweifelten, begannen manche Protestanten, nun 
dieses «Gartengrab» zu verehren. Strachey hatte unzweifelhaft 
Recht, wenn er Gordons Jerusalem-Mission als die eines 
biblisch inspirierten Naivlings schilderte, aber vom 
französischen Konsul wurden seine Aktivitäten mit einer 
Mischung aus Ehrfurcht und Misstrauen verfolgt. Der englische 
General, vermutete der Konsul düsteren Sinnes, befände sich 
weder auf einer Vergnügungsreise noch auf einer 
wissenschaftlichen Expedition: «Er will das Land, die 
Menschen, Dinge und Situationen studieren, und zwar vor allem 
aus dem militärischen Blickwinkel.» Und er befürchtete, dass 
Gordons Auftauchen «ganz klar anzeige, dass die Engländer an 
die Möglichkeit, wenn nicht gar an das unmittelbare 
Bevorstehen militärischer Aktionen in diesem Lande glauben 
und dass sie sich aktiv auf diese Eventualität vorbereiten».46 

Dass die europäischen Mächte durch ihre Konsuln einen stetig 
wachsenden Einfluss nahmen, trieb die osmanischen Beamten 
an den Rand der Verzweiflung. 1883 hielt es Rauf Pascha, der 
Gouverneur von Jerusalem, für notwendig, sich nach 
Konstantinopel zu begeben, «um seine Position an der Hohen 



-100- 

Pforte zu konsolidieren, die durch seine Feinde in der russischen 
Partei stark erschüttert worden war» jedenfalls war dies die 
Auslegung des französischen Konsuls.47 Ein Gouverneur nach 
dem anderen brachte ähnliche Besorgnisse zum Ausdruck, und 
zwar umso mehr, als Jerusalem in der Spätzeit des 
Osmanenreichs an politischem Gewicht gewann. 



-101- 

Das geförderte Jerusalem 

 
Nicht nur im Gouverneurshaus war der Einfluss der Konsuln 

zu verspüren, sondern auch im madschlis alschura. Dieses 
ursprünglich in den dreißiger Jahren von den Ägyptern 
geschaffene Gremium von ernannten Beratern war von den 
Osmanen nach ihrer Rückkehr im Jahre 1840 beibehalten 
worden. Die meisten Mitglieder waren Muslime, obwohl es 
1840 unter ihnen auch zwei armenische Vertreter und einen 
Juden gab.48 Anfangs verfügte der Rat über wenig 
Kompetenzen, aber langsam gewann er eine politische Rolle, 
und 1867 wurde eine gewählte Stadtversammlung eingerichtet 
(ein Ferman, der seine Schaffung anordnete, war 1863 
ergangen).49 Der Kreis der Wahlberechtigten war sehr eng, und 
die meisten Räte waren Angehörige prominenter 
Notabeinfamilien. Die Muslime waren immer in der Mehrheit, 
aber der Druck der Konsuln führte dazu, dass auch einige 
christliche und jüdische Räte zugelassen wurden. Der 
Bürgermeister kam stets aus dem halben Dutzend der führenden 
muslimischen Familien. Dennoch gab die große Zahl 
nichtosmanischer Bürger in der Stadt den Konsuln einen Hebel 
in die Hand, den sie ohne Zögern nutzten, um bei den 
innerstädtischen Entscheidungen mitzumischen. Ein türkischer 
Beamter in Jerusalem schilderte 1906 die Verhältnisse in einem 
Schreiben an den Großwesir in Konstantinopel wie folgt: «In 
einem Land, in dem mehr als die Hälfte seiner Bewohner fremde 
Staatsangehörige sind, ist es in städtischen Angelegenheiten 
unmöglich, die Ausländer als nichtexistent zu betrachten. Das ist 
der Grund dafür, weshalb die Konsuln danach streben, in den 
Angelegenheiten der Stadtverwaltung vor allem in der Praxis 
beteiligt zu sein.»50 

Ein Zeichen für Jerusalems neue politische Bedeutung war die 



-102- 

1841 erfolgte Festlegung seines Status als «nicht angebundener 
Bezirk». Dies bedeutete, dass der Pascha in Jerusalem nicht 
länger unter der Autorität des Provinzgouverneurs in Damaskus 
stand, sondern direkt der kaiserlichen Regierung in 
Konstantinopel berichtete (siehe Karte 1). Späteren osmanischen 
Verwaltungsneuordnungen zufolge war Jerusalem ein 
«unabhängiger Sandschak», was seine autonome Position 
stärkte. Diese Veränderungen hatten sowohl gesellschaftliche als 
auch politische Konsequenzen. Vor allem erhöhten sie das 
politische Gewicht von Jerusalems muslimischen Notabein, die 
dazu tendierten, die in Regierung, Religion und Justiz zu 
besetzenden Ämter zu monopolisieren. Familien wie die Alamis, 
Husaynis, Asalis und Dajanis, deren führende Stellung in der 
Stadt seit langem anerkannt war, gewannen nun allmählich auch 
jenseits der Stadtgrenzen Autorität, ein Vorgang, der dadurch 
begünstigt wurde, dass ihnen - oft recht weit von der Stadt 
gelegenes - Agrarland gehörte und dass sie die Aufsicht über 
awqaf (wohltätige Stiftungen) führten. Durch Bündnisse mit 
Notabeinfamilien in anderen Gebieten begannen sie, 
ineinandergreifende Clan-Netze zu spinnen und 
Loyalitätsverhältnisse zu etablieren, die zum Charakteristikum 
arabischer Politik in Palästina wurden.51 Als erste äußerten vor 
allem Angehörige solcher Familien ihre Besorgnisse über eine 
neuartige Bedrohung ihrer Machtstellung - und potentiell der 
muslimischen Vorherrschaft in Jerusalem und ganz Palästina. 



-103- 

 
Karte 1: Die Verwaltungsordnung in Palästina in spätosmanischer 

Zeit 



-104- 

 
1899 schrieb Yusuf Diya al-Khalidi, ein Angehöriger einer 

führenden muslimischen Familie in Jerusalem (er war 1877-78 
Abgeordneter im ersten, freilich kurz dauernden osmanischen 
Parlament sowie zeitweilig Präsident des Jerusalemer Stadtrats 
gewesen) einen privaten Brief an den Oberrabbiner von 
Frankreich, Zadoc Kahn, in welchem er die Gründe für seinen 
Widerstand gegen zionistische Bestrebungen in Palästina 
darlegte. Khalidi räumte ein, dass die zionistische Idee «völlig 
natürlich, gut und richtig» sei. Er ging sogar weiter: «Wer kann 
die Rechte der Juden an Palästina anzweifeln? Guter Gott, 
historisch betrachtet ist es wirklich ihr Land.» Doch er wies 
darauf hin, dass der Zionismus die Auflehnung der Muslime und 
Christen in Palästina hervorrufen werde. Deshalb sei es nötig, 
dass die zionistische Bewegung «innehalte».52 Khalidi stand mit 
seiner vorausschauenden Äußerung damals isoliert da, aber im 
Verlauf des folgenden Jahrzehnts gesellten sich ihm viele 
Gleichgesinnte hinzu. 

Die Revolution von 1908 in der Türkei und die nachfolgenden 
Wahlen zu einem neu konzipierten osmanischen Parlament 
beschleunigten die politische Mobilisierung im gesamten 
Reichsgebiet - und auch in Jerusalem. Die damalige politische 
Atmosphäre der Stadt spiegelt sich in den erst 1995 
veröffentlichten Depeschen und Dokumenten von Ekrem Bey 
wider, der zwischen 1906 und 1908 dort als Gouverneur 
amtierte.53 Darin ist die Rede von den Irritationen über die 
Anmaßungen der ausländischen Konsuln, von seiner 
Unzufriedenheit angesichts des Mangels an wirklicher Macht, 
von dem Widerstand gegen die zionistische Einwanderung - 
aber der bevorstehende Sturz der vier Jahrhunderte alten 
imperialen Regierungsstrukturen wird mit keinem Wort 
erwähnt. 

Der türkische Amtsträger vermerkte auch ein neues 
politisches Phänomen: das Aufkommen arabisch-



-105- 

nationalistischer Gefühle. Seiner führenden politischen Position 
entsprechend, spielte Jerusalem in dieser Entwicklung eine 
entscheidende Rolle: Aus Jerusalem stammten mehr Mitglieder 
der unterschiedlichen kleinen protonationalistischen Gruppen als 
aus Haifa, Gaza und Nablus zusammengenommen - nämlich 
fünfunddreißig im Vergleich zu vierunddreißig aus den drei 
anderen Städten. Mitglieder der Notabeinfamilie Husayni waren 
besonders aktiv: Jamal al-Husayni spielte eine führende Rolle 
im Kulturverein (al-Muntada al-Adabi), Said al-Husayni 
gründete den Jerusalemer Zweig der gemäßigten 
Dezentralisierungspartei und Schukri al-Husayni war 
Schatzmeister der Arabisch-Osmanischen Brüderschaft.54 
Allgemein forderten diese Gruppen nicht die volle 
Unabhängigkeit für die Araber. Vielmehr verlangten sie 
Autonomie oder - dies stand besonders in Jerusalem hoch im 
Kurs - die Annexion durch das von den Briten beherrschte 
Ägypten.55 

Auflehnung gegen den Zionismus war bereits damals eine 
wirkungsvolle politische Parole. Als das wiederbelebte 
osmanische Parlament zusammentrat, warf ein arabischer 
Abgeordneter aus Jerusalem die Frage der jüdischen 
Einwanderung auf. Die Angelegenheit wurde an den 
osmanischen Ministerrat verwiesen, dessen Protokolle 
verzeichnen, dass aus mehreren Quellen Berichte und 
Denkschriften eingegangen waren, darunter auch vom 
mutasarrif (Gouverneur) von Jerusalem. Diesen Berichten 
zufolge «kam es im Bereich der Verwaltung von Jerusalem zu 
Problemen, weil nach der Ausrufung des konstitutionellen 
Regimes einige Bevölkerungsklassen die politischen und 
religiösen Bestrebungen zu verfolgen wagten, die sie seit 
langem schon zu verwirklichen suchten». Angesichts dieses 
Sachverhalts beschloss der Ministerrat, Maßnahmen 
vorzubereiten, «die absolut sicherstellen würden, dass Juden an 
der Ansiedlung an den Orten gehindert werden, die als zu 



-106- 

Palästina gehörig angesehen werden».56 1911 wurde die Frage 
von Ruhi al-Khalidi und Schukri al-Asali, den Abgeordneten für 
Jerusalem, erneut zur Sprache gebracht.57 Vor den Wahlen von 
1914 versprach Ragheb Naschaschibi, der dann mit großer 
Mehrheit als Abgeordneter für Jerusalem ins Parlament gewählt 
wurde, seinen Wählern, «alle meine Energien Tag und Nacht der 
Aufgabe zu widmen, den Schaden und die Gefahr zu beseitigen, 
die wir vom Zionismus und den Zionisten zu erwarten haben».58 

Als die Deutschen 1914 den Status ihrer Jerusalemer 
konsularischen Vertretung auf den eines Generalkonsulats 
anhoben, war ihr Einfluss in Jerusalem schon recht groß. Anders 
als Russen, Franzosen und Briten verfolgten die Deutschen 
keine territorialen Ziele, weshalb es ihnen leichter fiel, das 
Vertrauen der Türken zu gewinnen - und schließlich ein Bündnis 
mit ihnen zu schließen. Dass sie von den Briten den Schutz der 
Juden übernahmen, war einer ihrer konsularischen Erfolge. 
Diese ursprünglich dem britischen Konsulat obliegende Aufgabe 
war nach der Abreise von Konsul Finn im Jahre 1862 nach und 
nach abhanden gekommen. 1890 kam es zum förmlichen Ende 
des britischen Schutzes über die russischen Juden, und bald 
darauf wurden die Schutzrechte auf diejenigen Juden begrenzt, 
die sich legitimerweise als britische Staatsangehörige 
bezeichnen konnten.59 Am Vorabend des Ersten Weltkriegs war, 
dem letzten britischen Konsul in Jerusalem zufolge, «der Schutz 
der Juden als solcher nicht nur seit langem vorbei, sondern 
schon völlig in Vergessenheit geraten».60 Die Konsularakten 
zeigen, dass 1913 nur neunzehn Juden in Jerusalem als 
nationalisierte Briten registriert waren.61 Im Gegensatz dazu war 
der deutsche Einfluss in jüdischen Kreisen derart groß, dass 
Deutsch in den letzten Jahren vor Kriegsausbruch im 
«Sprachenkrieg» innerhalb des Jischuw ein ernster Rivale des 
Hebräischen war. Trotzdem berichtete 1913 der britische 
Konsul, ungeachtet der Artikel in der britischen Presse «über 
vermeintliche prodeutsche und proosmanische Sympathien der 



-107- 

Juden Palästinas», ihm sei von verlässlicher Seite versichert 
worden, «dass sie immer danach gestrebt hätten, sich für ihre 
Institutionen des Schutzes der britischen Fahne zu versichern, 
weil sie davon überzeugt seien, unter keinerlei anderen 
Vorzeichen darauf hoffen zu dürfen, ihr Ziel zu erreichen, 
nämlich die Ansiedlung einer hebräisch sprechenden jüdischen 
Bevölkerung im Lande ihrer Väter».62 

Nach all den Anstrengungen während des vergangenen 
Jahrhunderts, christliche Einrichtungen in Jerusalem 
aufzubauen, rückte während der nächsten paar Jahre wider 
Erwarten das Protektorat über die Juden in den Mittelpunkt der 
diplomatischen Machenschaften. 



-108- 

«Ein Weihnachtsgeschenk für die 
Briten» 

 
Als das Osmanische Reich Ende Oktober 1914 als 

Verbündeter von Deutschland und Österreich-Ungarn in den 
Ersten Weltkrieg zog, brachte dies auf diplomatischer Ebene 
weitreichende Änderungen in der Jerusalem-Frage mit sich. Im 
Bemühen, sich die Unversehrbarkeit der heiligen Städte des 
Islam zunutze zu machen und die Araber für die Sache der 
Türken zu gewinnen, sorgte die osmanische Regierung dafür, 
dass die «Standarte des Propheten» von Medina nach Norden 
gebracht wurde. Am 20. Dezember traf sie in Jerusalem ein und 
wurde in einer Zeremonie auf dem Haram al-Scharif von 
Dschemal Pascha, einem Mitglied des über die Türkei 
herrschenden Triumvirats und Kommandeur der IV türkischen 
Armee, willkommen geheißen.63 Als die Türkei ihre 
Beziehungen zu den Feindmächten abbrach, verließen nahezu 
alle Konsuln Jerusalem. Die meisten übertrugen zuvor die 
Wahrung ihrer Interessen ihrem spanischen Kollegen, von dem 
es darum hieß, er sei «Konsul für den gesamten Planeten und ein 
höchst bemerkenswerter Bonze» geworden.64 Von diesem 
Augenblick an begann sich ausländischer Einfluss in 
militärischer statt in diplomatischer Form bemerkbar zu machen. 
Außer türkischen Einheiten war auch ein starkes 
österreichisches Kontingent in Jerusalem stationiert. Für 
Dschemal, der in der Stadt sein militärisches Hauptquartier 
aufschlug, hatte der Rat der deutschen Militärmission bald 
großes Gewicht. Zunächst waren die Deutschen nichts weiter als 
reine Berater, aber als sich die türkischen Streitkräfte über den 
Sinai in den Süden Palästinas zurückzogen, gerieten die 
türkischen Stabsoffiziere zunehmend in den Schatten ihrer 
deutschen Verbündeten. 



-109- 

Die in Jerusalem verbliebenen Konsuln wurden von den 
Hilfeanfragen der Christen und Juden geradezu überhäuft. Auf 
einen Schlag waren Einzelpersonen und Institutionen von ihren 
Finanzquellen in Russland, Frankreich und Großbritannien 
(später auch in Italien und den USA) abgeschnitten. Das 
Griechischorthodoxe Patriarchat musste mit ansehen, wie seine 
Einkünfte sich plötzlich um 60 Prozent verringerten. Der 
deutsche Konsul Edmund Schmidt erhielt von seiner Regierung 
die ausdrückliche Anweisung, Juden unter seine Fittiche zu 
nehmen. Auch der österreichische Konsul Friedrich Kraus 
intervenierte zu ihren Gunsten.65 Der amerikanische Konsul Otis 
Glazebrook ließ sich das Wohlergehen der Juden ganz 
besonders angelegen sein, und das gleiche galt für den 
amerikanischen Botschafter in Konstantinopel, Henry 
Morgenthau, der selbst Jude war und sich wiederholt bei den 
osmanischen Behörden für Juden verwendete. Seinen 
Bemühungen war es zu verdanken, dass amerikanische 
Kriegsschiffe während der beiden ersten Kriegsjahre wiederholt 
in den Hafen von Jaffa einliefen und Lebensmittel und 
Medikamente mitbrachten, die von amerikanischen Juden 
gespendet worden waren. Schätzungen zufolge hat 1915 ein 
solches Schiff etwa 23000 Menschen in Jerusalem mit 
Lebensmitteln versorgt.66 Tausende von Juden und Christen 
russischer, französischer und britischer Staatsangehörigkeit 
flohen aus Jerusalem. Die Schiffe brachten die Flüchtlinge nach 
Ägypten, von wo aus einige in die Vereinigten Staaten oder 
andere Länder weiterreisten. 

Am 9. November 1914 sagte sich die osmanische Regierung 
von den Kapitulationsverträgen los. In einem Rundschreiben, 
das die Entscheidung bekannt gab, hieß es, dass man sie «als in 
völligem Gegensatz zu den rechtlichen Regeln des 
Jahrhunderts» stehend empfand.67 Die Alliierten weigerten sich, 
diese einseitige Entscheidung zu akzeptieren, konnten aber 
zunächst wenig dagegen unternehmen. Unterdessen machten sie 



-110- 

sich in verschiedenen Geheimverträgen, die später zum 
Gegenstand endloser Kontroversen und Kritik werden sollten, 
an die für die Nachkriegszeit vorgesehene Aufteilung des 
Osmanischen Reichs. 

Was Jerusalem anbelangte, so war das britisch-französische 
Abkommen vom Mai 1916 am relevantesten, das als Sykes-
Picot-Abkommen bekannt ist. Großbritannien und Frankreich 
grenzten darin ihre Interessensphären im Gebiet des zukünftigen 
arabischen Staates ab und legten damit den Grund für die 
spätere Aufteilung der Region. Britische Interessen in 
Südmesopotamien und französische Ansprüche auf Syrien 
wurden berücksichtigt. In den Instruktionen, die der 
französische Außenminister Aristide Briand dem französischen 
Unterhändler François-Georges Picot, dem ehemaligen 
französischen Generalkonsul in Beirut, mit auf den Weg gab, 
wurde die seit langem bestehende Rolle Frankreichs als 
Schutzmacht der «Christen des Orients» nachdrücklich 
hervorgehoben. Picot sollte auf französische Kontrolle über die 
heiligen Stätten drängen. Falls sich die Briten dem widersetzten, 
durfte er jedoch die «Neutralisierung» Jerusalems und 
Bethlehems in Erwägung ziehen, «vorausgesetzt, dass diese auf 
die strikt notwendigen Gebiete um die beiden Städte herum 
beschränkt blieb».68 Die Briten strebten zunächst selbst die 
Kontrolle über Palästina an, weil sie es als ein entscheidendes 
Bollwerk zur Verteidigung Ägyptens ansahen. Darauf 
antworteten die Franzosen mit dem Vorschlag, Palästina in drei 
Zonen aufzuteilen: Die nördliche Zone solle der französischen 
Kontrolle unterliegen, der Jerusalemer mutasarriflik (Distrikt) 
«international» sein und Südpalästina bis zur ägyptischen 
Grenze zur britischen Zone werden.69 

Schließlich einigte man sich auf einen Kompromiss. Das 
Abkommen sah die Teilung des Fruchtbaren Halbmonds in 
Zonen unter direktem oder indirektem britischem oder 
französischem Einfluss vor (siehe Karte 2). Zum mittleren 



-111- 

Bereich Palästinas, westlich des Jordans und einschließlich 
Jerusalems, wurde vereinbart, «dass dort eine internationale 
Verwaltung eingerichtet werden soll, über deren Form nach 
Konsultation mit Russland und anschließender Beratung mit den 
anderen Alliierten und den Vertretern des Scherifen von Mekka 
entschieden wird».70 Das Gebiet der vorgesehenen 
internationalen Zone war sehr viel größer als die Ortsgrenzen 
Jerusalems oder sogar als der Distrikt Jerusalem. Im Norden 
reichte es bis Nazareth und den See Genezareth. Hauptgrund 
dafür war, dass die Russen darauf bestanden, dass keine einzige 
der heiligen Stätten der Christenheit in Palästina ausschließlich 
französischer, d. h. römisch-katholischer Kontrolle unterstehen 
dürfe. 

 
Karte 2: Der Sykes-Picot Plan (1916) 

 



-112- 

Wie bereits dargestellt, reichte der Gedanke einer 
Internationalisierung Jerusalems bis 1841 zurück. Mit seiner 
Wiederbelebung im Ersten Weltkrieg wollte man offensichtlich 
Zwietracht unter den Verbündeten vermeiden, die sich 
zweifellos eingestellt hätte, wäre einer von ihnen bestrebt 
gewesen, allein Macht in Jerusalem und an den Heiligen Stätten 
der Christen auszuüben. Wie das fehlgeschlagene Projekt des 
preußischen Königs kam auch das Sykes-Picot-Abkommen aus 
einem Zustand der Schwäche zustande - in diesem Fall war es 
der Umstand, dass zum Zeitpunkt seiner Unterzeichnung keine 
der beteiligten Mächte über einen Stützpunkt in Jerusalem 
verfügte. 

Im Stillen wurde dies von den Diplomaten durchaus registriert 
wie auch, was sich zwangsläufig daraus ergab: Nämlich, dass 
diejenige Macht, die die Stadt schließlich besetzte, am ehesten 
imstande sein würde, Charakter und Form des internationalen 
Regimes zu bestimmen. Das verleitete den Direktor der 
Militärischen Aufklärung im britischen Kriegsministerium 
während der Verhandlungen zu der Aussage: «Es geht uns 
eigentlich wie den Jägern, die das Fell des Bären bereits 
aufteilten, noch bevor sie ihn erlegt hatten.»71 Im Dezember 
1916 warnte der französische Botschafter in London das 
französische Außenministerium, wenn es zum britischen 
Vormarsch nach Palästina komme, dürfe man nicht zulassen, 
dass dies nur unter der britischen Nationalflagge geschehe.72 

In Frankreich teilte man seine Ansicht, weshalb man für den 
Ministerpräsidenten eine Notiz aufsetzte, die ihn darauf hinwies, 
dass in Anbetracht der französischen «Einrichtungen jedweder 
Art» in Jerusalem «unsere etwaige Abwesenheit eine echte 
Desertion wäre».73 Die Briten schienen bis auf weiteres geneigt, 
für die französischen Interessen Verständnis aufzubringen, und 
so kam man Ende des Monats überein, dass Picot und Sykes der 
Verwaltung Jerusalems gemeinsam als Hochkommissare 
vorstehen sollten. 



-113- 

In der Einsicht, dass britische Zusagen ohne französische 
Truppenpräsenz vor Ort womöglich wenig wert wären, drängte 
das Pariser Außenministerium wiederholt auf die Entsendung 
französischer Einheiten in die Levante, aber das Oberkommando 
der Armee konnte an der Westfront keine Männer entbehren. 
Nur ein symbolisches französisches Truppenkontingent wurde 
entsandt, das sich den britischen Streitkräften anschließen sollte, 
die von Ägypten aus langsam nach Palästina vordrangen. 
Folglich waren die französischen Diplomaten dazu genötigt, 
sich auf das Versprechen ihres Verbündeten zu verlassen. Als 
sich im November 1917 die ägyptischen Expeditionstruppen 
unter General Allenby Jerusalem näherten, instruierte der 
französische Außenminister seinen Botschafter in London, dort 
klarzumachen, welche Wichtigkeit Frankreich der Gegenwart 
eines französischen Vertreters an Allenbys Seite beimaß, wenn 
dieser in die Stadt einrückte. «Es wäre das natürlichste, uns an 
der Verwaltung Jerusalems zu beteiligen, da England immer 
gewollt hat, dass die heiligen Städte internationalisiert werden 
sollten, und wir zählen darauf, dass England uns diese 
notwendige Genugtuung nicht versagen wird.»74 Um den 
französischen Anspruch anzumelden, wurde Picot eilends zu 
Allenbys Stab gesandt. 

Man hat die Briten bezichtigt, Palästina zwei verschiedenen 
Parteien «versprochen» zu haben - an Scherif Hussein von 
Mekka in der berühmten McMahon-Hussein-Korrespondenz aus 
den Jahren 1915-16, in der sie zusicherten, beim Aufbau eines 
arabischen Staates behilflich zu sein, und ein weiteres Mal den 
Zionisten in der Balfour-Deklaration vom 2. November 1917, in 
der sie sich verpflichteten, «die Schaffung einer jüdischen 
nationalen Heimstätte in Palästina» zu fördern. Später 
beschwerten sich die Franzosen, auch sie seien von den Briten 
hinters Licht geführt worden. Dabei waren sie nicht einmal die 
einzigen Konkurrenten um die Suzeränität in der Heiligen Stadt. 
1916 kam der Vorschlag auf, den Papst zum weltlichen 



-114- 

Herrscher über Jerusalem zu machen. Der Kaiser, hieß es, 
favorisiere den Gedanken und habe ihn dem Sultan unterbreitet. 
Wahrscheinlich handelte es sich dabei nur um ein Gerücht, 
vielleicht um ein Produkt der Kriegspropaganda; aber einer 
Autorität auf diesem Gebiet zufolge könnte der Vatikan an dem 
Gedanken Gefallen gefunden haben, «sei es als Ersatz für die 
verlorene Herrschaft über Rom oder als Mittel, seinen Anspruch 
hinsichtlich Roms zu festigen».75 Zu weit hergeholt war der 
Vorschlag des vatikanischen Staatssekretärs Kardinal Gasparri 
vom Februar 1918. Er regte an, einen Belgier zum Gouverneur 
von Jerusalem zu berufen, und führte als Begründung dafür an, 
«dass Belgien in politischer Hinsicht außerstande sei, irgend 
jemanden zu überragen», während «sein christlicher Eifer sich 
religiös in tausend blühenden Institutionen ausdrücke».76 

Wenn die Briten wegen Doppelzüngigkeit einen Tadel 
verdienen, dann kommt den Handlungen anderer Parteien keine 
weniger strenge Beurteilung zu - besonders denjenigen der 
Araber und der Zionisten. Unter der Führung von Scherif 
Hussein von Mekka, einem selbsternannten (oder vielmehr von 
den Briten ernannten) Anführer der nationalen Sache, waren die 
Araber alles andere als Leute, die nicht bei Machiavelli in die 
Schule gegangen waren. 1915 begab sich Husseins Sohn Faisal 
nach Konstantinopel, wo er mit führenden Männern der 
arabisch-nationalistischen Geheimgesellschaften al-Fatat und al-
Ahd zusammentraf und die genauen Bedingungen erörterte, die 
man den Briten im Gegenzug für einen arabischen Aufstand 
gegen die Türken abverlangen wollte. Auf seinem Heimweg in 
den Hedschas machte er in Damaskus Station, wo er weitere 
nationalistische Verschwörer aufsuchte und einwilligte, das 
Vorhaben seinem Vater vorzutragen und dann nach Syrien 
zurückzukehren, um dort die Standarte der Revolte aufzuziehen. 
Im weiteren Verlauf seiner Reise stattete er Dschemal Pascha in 
Jerusalem einen Höflichkeitsbesuch ab. Dabei versprach er ihm, 
1500 Kamele für die türkische Armee bereitzustellen. Überdies 



-115- 

hielt er vor dem Stab des türkischen Hauptquartiers eine Rede, 
in der er bei der Seele des Propheten schwor, zurückzukehren, 
«um die Feinde des Glaubens bis auf den Tod zu bekämpfen».77 
Zurück im Hedschas, überredete der junge Emir seinen Vater, 
den arabischen Aufstand gegen die Türken auszulösen - durch 
den Faisal und seine Brüder, zusammen mit T. E. Lawrence, in 
die Geschichte eingingen. In seinen nach dem Krieg 
veröffentlichten Memoiren prangerte Dschemal verbittert 
Hussein an und versprach, dass «die ganze Welt des Islam klar 
erkennen werde, was für eine doppelgesichtige Rolle dieser Herr 
gespielt habe». Des betrügerischen Spiels wegen rief er den 
«Fluch des Himmels auf Scherif Hussein und seine Söhne» 
herab.78 

 
Deutsche und türkische Offiziere an der Front in Palästina. Dritter von 

rechts ist der türkische Kommandeur Dschemal Pascha; der 
großgewachsene Mann in der Bildmitte ist General Friedrich Freiherr 

Kress von Kressenstein von der deutschen Militärmission. Er hielt 
Dschemals Plan einer Evakuierung der Zivilbevölkerung von 

Jerusalem für «verrückt». 

 



-116- 

Auch die Zionisten gingen auf Nummer sicher. Chaim 
Weizmann, der deren Verhandlungen mit den Briten führte, war 
ein aufrichtiger und engagierter Befürworter der Sache der 
Alliierten und einer britisch-zionistischen Partnerschaft. 
Unermüdlich setzte er sein diplomatisches Geschick in Lloyd 
Georges «Gartenvorstadt» auf der Rückseite des 
Regierungssitzes in der Downing Street 10 und in den Salons 
des englischen Adels ein. Zur gleichen Zeit waren jedoch 
genauso patriotische Zionisten hartnäckig in Berlin damit 
beschäftigt, deutsche Beamte davon zu überzeugen, dass ihre 
Bewegung für die Mittelmächte von großem Vorteil sein könnte, 
wenn man ihr in Palästina dafür einen Ausgleich schaffe. Das 
parallele Herantreten an die Briten und die Deutschen wurde im 
Juli 1917 auf einem Treffen russischer und deutscher Zionisten 
im neutralen Kopenhagen koordiniert.79 Wie Isaiah Friedman 
gezeigt hat, zeigten die Deutschen aufrichtiges Interesse - auch 
wenn es nur der Propagandavorteile wegen gewesen sein mag, 
die sie, nicht anders als die Briten, in einer prozionistischen 
Erklärung entdeckten.80 Wahrscheinlich war es allein das 
Bündnis mit der Türkei, was Deutschland davon abhielt, sich an 
diesem allgemeinen Auseinanderreißen des «Bärenfells» zu 
beteiligen. 

In Wahrheit gab es bei diesem Aufgebot von diplomatischen 
Betrügereien keinen Unschuldsengel. Das einzige Versprechen, 
das wirklich zählte, war dasjenige, das die Briten ihrem einzigen 
vertrauenswürdigen Alliierten - sich selbst - gegeben hatten. 
Lloyd George sprach es im April 1917 unverblümt aus: «Die 
Franzosen werden unser Protektorat hinnehmen müssen; wir 
werden dank unserer Eroberung dort sein und bleiben, da wir 
keinem bestimmten Glauben anhängen und die einzige Macht 
sind, die über Mohammedaner, Juden, Katholiken und alle 
Religionen herrschen kann.»81 Diese bemerkenswerte 
Deklaration eines unparteiischen Ökumenismus seitens eines 
Anhängers der kleinen Baptistensekte der Jünger Christi war 



-117- 

eine Vorahnung der späteren Bemühungen der britischen 
Herrscher in Jerusalem, ihre eigenen Interessen mit denen aller 
Glaubensrichtungen im Gleichgewicht zu halten - leider ohne 
dass Zufriedenheit einkehrte. 

Während die Briten vom Sinai her vordrangen und zuerst 
Beerscheba (am 31. Oktober 1917), dann Gaza (am 7. 
November) und schließlich Jaffa (am 16. November) 
einnahmen, kam es in den Beziehungen zwischen den Türken 
und ihren Verbündeten zu Spannungen. Bereits am 29. 
September 1917 berichtete General Kress von Kressenstein, das 
klarsichtigste Mitglied der deutschen Militärmission, dass 
«Zivilverwaltung und Gendarmerie völlig versagten, häufig mit 
der Bevölkerung gemeinsame Sache machten und bestechlich 
seien.»82 Die Desertationen nähmen zu, und die türkischen 
Behörden lieferten die versprochenen Lebensmittel nicht aus. 

Die letzten Monate der türkischen Herrschaft über Jerusalem 
waren von Unterdrückung, Terror und Hungersnot 
gekennzeichnet. Wer sich zu den Anliegen der Scherifs 
bekannte, wurde gejagt. Die katholischen und griechisch-
orthodoxen Patriarchen ließ die türkische Obrigkeit nach 
Damaskus verbringen. Die Lebensmittelversorgung brach 
zusammen. Dschemal, der bereits 9000 Juden aus Jaffa 
vertrieben hatte, ließ alle in Jerusalem anwesenden Konsuln zu 
sich kommen und erklärte ihnen, er habe vor, die gesamte 
Zivilbevölkerung zu evakuieren. Kress hielt die Idee für 
«verrückt» und wies darauf hin, dass «die Evakuierung einer 
Stadt in der Türkei auf ihre komplette Vernichtung hinauslaufe... 
die Evakuierung Jerusalems ziele auf den völligen Ruin der 
Bevölkerung und aller jüdischen und christlichen 
Einrichtungen... Ich halte es für seine unumgängliche Pflicht, 
sich ihr energisch zu widersetzen und Dschemals Zusicherung 
als wertlos zurückzuweisen.»83 Das Auswärtige Amt 
intervenierte, und Dschemal erhielt aus Konstantinopel die 
ausdrückliche Anordnung, von seinem Plan abzulassen. Bald 



-118- 

darauf wurde er aus seinem Amt verdrängt. Am 5. November 
1917 traf General Erich von Falkenhayn, der ehemalige 
deutsche Kriegsminister, in Jerusalem ein, bezog das Kaiserin-
Augusta-Viktoria-Gebäude und ersetzte Dschemal als 
Kommandeur der Armeen der Mittelmächte auf dem 
palästinensischen Kriegsschauplatz. Von diesem Augenblick an 
waren die Deutschen praktisch die Herren Jerusalems. 

Die türkische Führung wollte bis zum Letzten in Jerusalem 
kämpfen, aber ihr Alliierter, Deutschland, setzte sich über sie 
hinweg. Am 21. November schrieb Franz von Papen, der 
Stabschef der IV. osmanischen Armee (und spätere Vizekanzler 
Hitlers), weitere Anstrengungen, die Stadt zu halten, seien 
angesichts der heranrückenden britischen Armee militärisch 
sinnlos. Am selben Tag wurde in Berlin ein Sonderkommunique 
veröffentlicht, in dem versprochen wurde, die heilige Stadt nicht 
zum Schlachtfeld zu machen.84 Auf deutschen Befehl hin 
begannen die türkischen Truppen, aus Jerusalem abzuziehen. 

Mit einem Schachzug, bei dem es seinem Premierminister 
gewiss ganz warm ums Herz wurde, setzte General Allenby am 
4. Dezember 1917 walisische Einheiten als Vorausabteilung auf 
der Straße von Hebron nach Jerusalem in Marsch. Schwere 
Regenfälle verzögerten ihr Vorwärtskommen, und viele 
Fahrzeuge und Kamele blieben immer wieder im Schlamm 
stecken, aber am 8. Dezember standen die ersten vor Jerusalem. 
Am Abend dieses Tages entließ der türkische Gouverneur Izzet 
Bey das Personal des Jerusalemer Telegrafenamtes; einer davon 
zerschlug die Geräte und ging dann nach Hause, um seine 
Uniform gegen Zivilkleidung zu tauschen. Die Nachhut der 
türkischen Armee zog ab, und der Gouverneur verließ die Stadt 
in einem von einem Pferd gezogenen Wagen in Richtung 
Jericho. 

Am nächsten Morgen stießen zwei britische Soldaten bei der 
Suche nach Wasser auf Husayn al-Husayni, den Bürgermeister 
von Jerusalern, der von einer Menschenmenge und zwei 



-119- 

Gendarmen mit weißen Fahnen begleitet wurde. Sie wussten 
nicht, was zu tun wäre. Dann schlenderten zwei Feldwebel 
herbei, um die Sache in Augenschein zu nehmen. Sie waren 
nicht weniger verblüfft. Nach ihnen kamen zwei Obersten. 
Keiner von ihnen sah sich imstande, die Verantwortung dafür zu 
übernehmen, die Kapitulation der Heiligen Stadt 
entgegenzunehmen. Schließlich kam ein Brigadegeneral 
herbeigeritten und «beruhigte den Bürgermeister». Er setzte sich 
mit einem Generalmajor in Verbindung, der (nachdem er sich 
bei einem Generalleutnant die entsprechenden Instruktionen 
besorgt hatte) am Ende in einem Wagen ankam, um die 
Übergabe der Stadt anzunehmen. Da war der Bürgermeister 
freilich schon davongegangen. Die Eroberer holten ihn 
schließlich im Postamt ein, wo ihnen die Schlüssel der Stadt 
sowie ein Kapitulationsschreiben ausgehändigt wurden, das 
Izzet Bey vor seiner Flucht verfasst hatte.85 Ein paar Wochen 
später starb der Bürgermeister an einer Lungenentzündung, die 
er sich durch eine Verkühlung «durch allzu viele 
Übergabezeremonien in strömendem Regen» geholt haben 
soll.86 

Die alliierten Streitkräfte, die Palästina eroberten, rekrutierten 
sich nicht nur aus Briten. Zu ihnen gehörten französische und 
italienische Abteilungen, berittene Divisionen aus Australien 
und Neuseeland, zwei indische Divisionen, westindische, 
algerische, armenische, jüdische und arabische Einheiten, 
ägyptische Kamel- und Arbeitsdienstkorps sowie ein 
«gemischtes Korps aus Führern und Dolmetschern». Auf die 
Empfindungen all seiner Verbündeter nahm Allenby zunächst in 
beispielhafter Weise Rücksicht. Ein britischer 
Militärkorrespondent erinnerte sich später: 

 
Übrigens möchte ich festhalten, dass - mit der einzigen 

Ausnahme eines schmutzigen kleinen Red Ensign [der Flagge 
der britischen Handelsmarine], das ich im Eingeborenenviertel 



-120- 

[sic] von Jerusalem aufgezogen sah - die einzige britische 
Fahne, die man in Palästina und Syrien zu sehen bekam, ein 
Miniatur Union-Jack [die britische Nationalflagge] war, der auf 
dem Kraftwagen des Oberkommandierenden montiert war und 
den sein Standartenträger mit sich führte, wenn er ritt. So also 
spielte die britische Armee das Spiel, weil manche 
Empfindlichkeiten der Alliierten hätten verletzt werden können, 
wenn man den Leuten gesagt hätte (obwohl sie es natürlich 
wussten), dass sie unter dem Schutz der britischen Fahne 
standen.87 

 
Trotz all dieser Schönfärberei konnte nach dem Dezember 

1917 wenig Zweifel daran bestehen, dass die Briten in 
Jerusalem das Sagen hatten und zu bleiben beabsichtigten. 

Allenbys förmlicher Einzug in die Stadt erfolgte am Mittag 
des 11. Dezember 1917 durch das Jaffator. Auf Anweisung aus 
London betrat er die Stadt zu Fuß - um sich deutlich vom 
Einzug des Kaisers zu Pferde neunzehn Jahre früher abzusetzen. 
Zu seiner Rechten begleitete ihn Oberst de Piépape von der 
französischen, zu seiner Linken Oberst Dagostino von der 
italienischen Abkommandierung. Auch Picot, der französische 
Missionschef, nahm an dem Einzug teil und grübelte gewiss 
darüber nach, ob seine Vereinbarung mit Sykes über die 
Internationalisierung Jerusalems nun wohl umgesetzt werden 
würde. Zum Bedauern der Franzosen kamen all diese Gedanken 
vor dem großen Ereignis der Eroberung durch die Briten nicht 
voran. 

In einer Proklamation, die er von den Stufen der Zitadelle 
herab verlas, verkündete Allenby die Errichtung einer 
Militärverwaltung und versprach, «dass jedes sakrale Bauwerk 
und Monument, jeder heilige Ort, jedes Heiligtum, jede 
traditionelle Stätte, jede Stiftung, jedes fromme Vermächtnis 
und jeder übliche Ort des Gebets, welcher Form der drei 
Religionen auch immer, entsprechend den bestehenden 



-121- 

Gepflogenheiten und Glaubensvorstellungen jener, deren 
Bekenntnis sie heilig sind, erhalten und beschützt werde».88 Als 
wollte man die uneigennützig internationalistischen Absichten 
der Briten unterstreichen, wurde Allenbys Rede in sieben 
Sprachen veröffent licht: auf englisch, arabisch, hebräisch, 
französisch, russisch, italienisch und griechisch. 

Ein unbekannter Witzbold nannte die Einnahme Jerusalems 
«Lloyd Georges Weihnachtsgeschenk an das britische Volk», 
und die britische Propaganda schöpfte Allenbys Triumph voll 
aus. Die Aufgabe, anlässlich der Einnahme der Heiligen Stadt 
eine Pressemitteilung zu formulieren, wurde dem 
Militärgouverneur Oberst Ronald Storrs übertragen. Sykes 
jedoch stimmte das Ergebnis nicht froh, weshalb er nach 
Jerusalem zurücktelegraphierte: 

 
Pressekommunique unbefriedigend. Storrs sagen, 

hochgestochenen Ton abschalten. Gewünscht wird populäre 
Lektüre fürs englische Kirchen- und Freikirchenvolk; für New 
Yorker Iren; orthodoxe Balkanbauern und Muschiks; 
französische und italienische Katholiken; und Juden in aller 
Welt; indische und algerische Moslems. 

Artikel soll verblüffende Aktualitäten geben und 
Beschreibung von Szenen; pittoreske Details. Britannien auf 
Heiliges Land, Bibel und Neues Testament festnageln. 

Katholiken sich an den Heiligen Stätten, Grab, Via Dolorosa 
und Bethlehem drängeln lassen, gedämpfte religiöse Lichter, 
Gesang... 

Bei Orthodoxen gleiches Vorgehen... 
Juden auf volle Details der Kolonien und Institutionen und 

Klagestätten konzentrieren. In diesem Teil Vox humana. 
Kundgebung der Moslems wegen absoluter muslimischer 

Kontrolle über die Omar-Moschee... 



-122- 

Abschließend alle Rassen (nicht Religionen), loben 
Gerechtigkeit, Humanität, Edelmut der Eroberer.89 

 

 
General Allenbys Ansprache am 11. Dezember 1917 auf der Zitadelle 

von Jerusalem bei seinem feierlichen Einzug in die Stadt nach der 
Eroberung durch die Briten. 



-123- 

Überarbeitete Versionen gingen nach London, aber 
Sykes war mit keiner zufrieden: «Das ist elend dröges Zeug. 
Von Propaganda hat er keine Ahnung, und immer nimmt er die 
falsche Kurve...Wenn nichts Besseres kommt, werde ich selbst 
am Sonntag aus diesem Mist was zusammenfummeln.»90 Am 
Ende wurden Harry Pirie-Gordon und Philip Graves, zwei 
erfahrene Journalisten der Times, mit der Aufgabe betraut. 
Derweil berichtete W. T. Massey, dass Jerusalem «äußerst 
glücklich wurde»: Eine jüdische Frau habe ihn auf der Straße 
angehalten und ihm «God Save the King» gesungen; ein 
verwundeter arabischer Offizier habe ihm «Jetzt kann ich 
hipphipphurra für England rufen» gesagt.91 Massey beschrieb 
dann, wie die Eroberer der Heiligen Stadt «die Segnungen der 
Zivilisation» teilhaftig werden ließen - unter besonderer 
Berücksichtigung der Einführung des britischen Standards im 
Installateurshandwerk.92 Besonders nachdrücklich mühte man 
sich darum, sich den Sieg bei den Juden in der ganzen Welt 
zunutze zu machen. Premierminister Lloyd George aber war 
irritiert, dass das Kriegsministerium zwar «alle Glocken 
Londons ein Freudengeläut über den verpfuschten Panzerangriff 
bei Cambrai anstimmen ließ, aber keine einzige Fahne 
aufgezogen wurde, um auf die Einnahme der berühmtesten Stadt 
der Welt durch britische Truppen aufmerksam zu machen, die 
seit Jahrhunderten die Bemühungen der Christenheit vereitelt 
hat, ihre Heiligtümer wieder in Besitz zu nehmen».93 
Schließlich, so der Premier, hätte man sogar in San Francisco 
schon mal etwas von Jerusalem gehört.94 



-124- 

3. JERUSALEM UNTER 
BRITISCHER 

MANDATSVERWALTUNG 

 
Die britische Herrschaft über Jerusalem währte nur drei 

Jahrzehnte, aber sie veränderte die Stadt und ebnete der späteren 
Teilung Jerusalems den Weg. Von Anfang an schoben die 
Briten ihre früheren Versprechungen hinsichtlich einer 
internationalen Verwaltung beiseite und errichteten ihre eigene 
Herrschaft: bis Juni 1920 eine Militärverwaltung, die dann in 
eine Zivilverwaltung unter einem britischen Hochkommissar 
umgewandelt wurde. Sie war Jerusalems erste christliche 
Verwaltung seit den Kreuzzügen, aber sie erleichterte die 
Schaffung einer nationalen Heimstätte für das jüdische Volk und 
gewährte dem neu geschaffenen Obersten Muslimrat bis dahin 
nicht gekannte Privilegien. Unter der britischen 
Mandatsverwaltung veränderte sich das Verhältnis zwischen 
Jerusalem und Palästina. Zum erstenmal in der modernen 
Geschichte war Jerusalem nun eine Hauptstadt. Als Folge davon 
merkten die städtische Führerschichten, vor allem die 
muslimischen Notabein, dass sich ihr Status erhöht hatte. Aber 
Status war nicht dasselbe wie Macht, und je klarer ihnen dies 
wurde, desto mehr rückten sie von der Mandatsregierung ab. In 
den nächsten dreißig Jahren regten sich bei Arabern wie bei 
Juden Verärgerung und Feindseligkeit, und nacheinander 
erhoben sich beide gegen die britische Herrschaft. Der Aufstand 
sollte dann in Blutvergießen, Chaos, gegenseitigen Vorwürfen 
und Beschimpfungen enden. 



-125- 

Von der Militärregierung zur 
Mandatsverwaltung 

 
Die Franzosen hingen anfangs der irrigen Vorstellung an, dass 

Allenbys diplomatisch formulierte öffentliche Äußerungen eine 
britische Bereitschaft anzeigten, die Macht in Jerusalem zu 
teilen und damit den Weg zur Internationalisierung 
Zentralpalästinas entsprechend dem Sykes-Picot-Abkommen 
freizumachen. Aber die Briten dachten gar nicht daran. Das 
Äußerste, wozu sie sich einverstanden erklärten, war, dass der 
städtischen Polizei fünfzig französische Gendarme zugeteilt 
wurden.1 Als der französische Botschafter in London am 21. 
Dezember die Angelegenheit im Auswärtigen Amt bei 
Unterstaatssekretär Lord Hardinge zur Sprache brachte, bekam 
er zu hören, dass in der Nähe Jerusalems noch immer gekämpft 
werde und dies nicht die richtige Zeit dafür sei, eine Verwaltung 
auf die Beine zu stellen. Überdies würden die Briten von allen 
Seiten mit Forderungen nach einer Beteiligung an der Regierung 
Palästinas bombardiert. So hätten bereits der italienische und der 
spanische Botschafter, der griechische Gesandte und sogar der 
russische Geschäftsträger, der eine nicht mehr bestehende 
Regierung repräsentiere, diese Frage aufgeworfen. Hardinge 
versprach, Großbritannien werde all seinen Versprechungen 
nachkommen, aber man benötige Zeit für eine 
Bestandsaufnahme.2 Damit dies nicht nach einem Ausweichen 
klang, gab der britische Botschafter in Paris dem französischen 
Außenminister die förmliche Zusicherung, es sei «die feste 
Absicht» der britischen Regierung, sich an die Vereinbarung zu 
halten, die ein «gemischtes Verwaltungssystem» in Jerusalem 
vorsah, sagte jedoch, dass dafür erst das Ende der dortigen 
militärischen Operationen abgewartet werden müsse.3 

Allenbys oberster politischer Beamter, Gilbert Clayton, 



-126- 

schrieb im Januar 1918 in einem Privatbrief an Sykes, Picots 
Position in Jerusalem sei «weder für ihn noch für uns sehr 
befriedigend». Picot behaupte, die beiden Regierungen hätten 
sich auf eine provisorische britisch-französische Verwaltung für 
das besetzte Gebiet geeinigt, aber Clayton schrieb: «Ich weiß 
nichts von einer solchen Vereinbarung, die in jedem Fall unter 
den gegebenen Umständen ganz unpraktisch und höchst 
nachteilig wäre.»4 

Picot versuchte, seine Position zu stärken, indem er die 
traditionelle Rolle Frankreichs als Beschützer der Katholiken 
hervorkehrte - eine Rolle, die jetzt die Italiener bestritten. Dies 
hatte eine ungewöhnlich heftige Auseinandersetzung zur Folge: 

 
ALLENBY: Ich habe einen Bericht des Gouverneurs von 

Jerusalem erhalten, der mich über den Vorfall im Wächteramt 
[d. h. dem franziskanischen Wächteramt über das Heilige Land] 
unterrichtete und wie Sie damit umgegangen sind. Die von 
Ihnen eingenommene Haltung war nach meiner Ansicht nicht 
korrekt. Sie sollen mit niemandem hier außer General Clayton 
Kontakt aufnehmen und haben keine Befehle zu erteilen. Ich 
habe nicht erlaubt, dass ein Konsul anwesend sei, weder der 
französische noch der italienische... Sie sind nur mein Berater 
für arabische und syrische Angelegenheiten. 

PICOT: Wenn dem so wäre, bliebe ich keine Stunde länger 
hier. Schon all die Versprechungen, die meiner Mission 
zugrunde lagen, sind nicht eingehalten worden... Was immer Sie 
davon halten mögen, ich bin hier der einzige Repräsentant 
Frankreichs, und in dieser Eigenschaft habe ich und - das 
garant iere ich Ihnen - werde ich den Rang haben, den mir 
internationaler Brauch und Vereinbarungen gewähren. 

ALLENBY: Aber es gibt keinen französischen 
Repräsentanten in Jerusalem. Ich dachte, man hätte Ihnen das 
bei Ihrer Ankunft zu verstehen gegeben. Ich muss Sie bitten, am 



-127- 

Sonntag vom Besuch der Erlöserkirche abzusehen, und ich bitte 
Sie auch, sich nach Jaffa zu begeben. 

PICOT: Ich werde nichts dergleichen tun, weil ich in diesem 
Punkt nur Anordnungen meiner Regierung entgegennehme... Ich 
kündige Ihnen deshalb offen an, dass ich wie üblich am Sonntag 
an der Messe in meiner Funktion als französischer Vertreter 
teilnehmen werde und mir die Ehrenbezeugungen erwiesen 
werden. 

ALLENBY: Dann werde ich die Polizei schicken mit dem 
Befehl, Sie zu beobachten und beim ersten Vorfall 
einzuschreiten 

... 
Nach weiterem Gezerre sagte Picot, wenn er sich an Allenbys 

Anweisungen halte, sehe er nicht, was ihm zu tun übrig bleibe. 
«Ich auch nicht!», lautete Allenbys knappe Antwort.5 Picot 
schickte eine entrüstete Beschreibung seiner Unterredung nach 
Paris an den Quai d'Orsay, aber die Briten fingen sie ab und 
übermittelten eine Kopie davon nach London. 

In London wie in Paris war man über diesen Zwist zwischen 
den alliierten Mächten bestürzt. Sykes nahm über Fernschreiber 
Kontakt zu Jean Goût von der Unterabteilung für Asien im 
französischen Außenministerium auf, um zu versuchen, das 
gesträubte gallische Gefieder zu besänftigen. Goût ließ jedoch 
eine ziemlich lange Darlegung von Picots Beschwerden vom 
Stapel und ließ sich darin aus über die «Intrigen» der Italiener 
und Allenbys Weigerung, dem französischen Repräsentanten die 
geziemende Anerkennung zu zollen. Sykes hatte einige Mühe, 
selbst ein Wort loszuwerden, und der Austausch endete mit 
einer Zitatschlacht: 

 
SYKES: Denken Sie an das hebräische Sprichwort: «Man soll 

dem Ochsen, der das Korn drischt, keinen Maulkorb 
umhängen.» 



-128- 

GOÛT: Verstanden. Aber vergessen Sie nicht das persische 
Sprichwort: «Es gibt nur ein Bauwerk auf der Welt, das keine 
Risse hat - das ist ein durch Freundschaft und Offenheit 
errichtetes.»6 

Solch literarischer Wortwechsel konnte die ernsten 
Spannungen zwischen den beiden Verbündeten nicht 
überdecken. Offensichtlich war mehr Diplomatie gefordert. 

Ein paar Tage später reiste Sykes nach Paris, um eine 
Verständigung über Picots Position zu erreichen. Auf der 
Rückseite eines Zettels, der den Briefkopf des Hôtel Meurice 
trug, notierte er handschriftlich einen Entwurf dafür. Er enthielt 
das Versprechen, dass der Status quo an den Heiligen Stätten 
aufrechterhalten bleibe und «die traditionellen 
Ehrenbezeugungen, die französischen Staatsbeamten von den 
kirchlichen Autoritäten erwiesen werden, die den päpstlichen 
Supremat anerkennen, als Bestandteil des Status quo betrachtet 
werden». Der Entwurf bestätigte das Recht des französischen 
Kommissars, die provisorische Militärverwaltung in allen 
Fragen zu beraten, in die französische Institutionen oder Bürger 
verwickelt waren, nicht jedoch irgendeine «supranationale 
religiöse Körperschaft».7 Picot bekam zu hören, dass er sich an 
diese Regelung halten möge - ein Rat, den er widerwillig 
annahm.8 Die Franzosen bekamen also eine glatte Abfuhr. 
Weder im noch nach dem Krieg wurden sie an der Verwaltung 
beteiligt. Ihr Protektorat über die katholischen Christen war auf 
einen bloßen Restbestand an Ehrenrechten reduziert. Nach 
Sykes Ansicht (die freilich nicht für französische Augen gedacht 
war) waren die früheren britisch-französischen Vereinbarungen 
«völlig verschlissen und... sollten über Bord geworfen werden».9 
Kurz darauf erhielt Allenby aus London die Anweisung, dass 
kein französisches Protektorat über die katholischen Christen in 
Palästina anerkannt werden dürfe und Picot «keinen Status von 
der Art habe, dass er ihn dazu berechtigen würde, seine 
Regierung in einer diplomatischen oder konsularischen Funktion 



-129- 

zu repräsentieren».10 
Die Franzosen waren nicht die einzigen, die sich, was 

Erwartungen auf eine Regierungsbeteiligung betraf, eines 
Besseren belehren lassen mussten. Die katholische Presse in 
Belgien brachte mit einigem Nachdruck noch einmal den 
Gedanken eines belgischen Mandats zur Sprache. Als sich die 
belgische Regierung weigerte, sich dafür einzusetzen, suchte der 
belgische Primas Kardinal Mercier mit Zustimmung von König 
Albert, aber über den Kopf der Regierung hinweg, bei 
Frankreich Unterstützung für dieses Vorhaben. Die ihrerseits 
über den Tisch gezogenen Franzosen waren aber außerstande, 
etwas für ihren anspruchsvollen kleinen Nachbarn zu tun.11 

Als Nächste meldeten sich die Italiener. Mit realistischerem 
Blick für die Umstände war ihnen bewusst, dass sie nicht darauf 
hoffen konnten, über Palästina zu herrschen. Deshalb mühten 
sich ihre Repräsentanten in Jerusalem 1918 und 1919 eifrigst um 
Unterstützung für eine Internationalisierung.12 Als die 
Aussichten dafür immer geringer wurden, legte sich Alberto 
Tuozzi, der italienische Generalkonsul in Jerusalem, stattdessen 
für einen unabhängigen arabischen Staat mit Faisal an der Spitze 
ins Zeug, der Palästina einschließen und für den Italien 
Regierungsbeamte zur Verfügung stellen sollte, da Italiener 
«besonders willkommen wären».13 Auch diese Aussicht 
entschwand jedoch, weshalb sich die Italiener damit begnügen 
mussten, mit den Franzosen um den Schutz der Rechte der 
Katholiken an den Heiligen Stätten zu konkurrieren. 1919 
verlangten sie die Anerkennung ihrer Eigentümerschaft am 
Coenaculum (dem traditionellen Ort des letzten Abendmahls 
sowie der Herabkunft des Heiligen Geistes an Pfingsten); 1928 
warf der italienische Botschafter in London Fragen hinsichtlich 
der Heiligen Stätten auf, aber (so heißt es in einem späteren 
Memorandum des Auswärtigen Amtes) «er wurde in keinem 
Zweifel darüber gelassen, dass die Regierung Seiner Majestät 
nicht der Meinung war, dass seine Regierung in dieser 



-130- 

Angelegenheit irgendeinen locus standi habe».14 Am Ende 
fanden die Italiener, wie auch die Franzosen, dass ihnen nur die 
Verteidigung ihrer eigenen religiösen Einrichtungen und 
Staatsangehörigen in Palästina übrig blieb. Der Großteil des 
italienischen Truppenkontingents von 660 Mann wurde im 
August 1919 aus Palästina abgezogen. Die letzten fünfzig 
Carabinieri der Legion von Neapel standen noch eine Zeitlang 
dem Konsul in Jerusalem zur Verfügung, aber im Februar 1921 
wurden auch sie abgezogen. 

Der britische Militärgouverneur von Jerusalem war Ronald 
Storrs, der zuvor «Oriental Secretary» an der britischen 
Residentur in Kairo gewesen war. Auch nach der Schaffung 
einer Zivilverwaltung im Jahre 1920 blieb er im Amt, bis er 
1926 Palästina verließ. Sein Kollege Norman Bentwich nannte 
ihn «einen Diplomaten, der unterschiedliche Völker zu 
verstehen und zu interpretieren versuchte und mit Geschick 
Kontakt zu ihnen aufnahm». Allerdings fügte er hinzu: «Sein 
großer Wunsch als Administrator war, jedem zu gefallen, und 
dieser Wesenszug hatte die Tendenz, ihn zu ruinieren... keine 
Seite vertraute ihm. In einer Zeit ernster Probleme war er 
außerstande, energisch und entschlossen zu handeln.»15 1918 
gründete Storrs mit der Unterstützung britischer Staatsbeamter, 
muslimischer Notabein, christlicher Würdenträger und 
zionistischer Führer die «Pro-Jerusalem Society», die das Ziel 
verfolgte, die Altstadt zu schützen und zu restaurieren. 

Der bekannte Architekt und Städteplaner C. R. Ashbee wurde 
zum «städtischen Berater» ernannt, und es war weitgehend 
seinem Einfluss zu verdanken, dass eine - noch heute gültige - 
Verordnung erlassen wurde, wonach sämtliche Gebäude in der 
Stadt eine steinerne Fassade haben mussten. 

 



-131- 

 
General Allenby (vorne in der Bildmitte) in Palästina, 1918. 

Hinter Allenby schreitet Ronald Storrs, der Militärgouverneur von 
Jerusalem, die Stufen herab. 

 



-132- 

 
Emir (später König) Abdullah mit Sir Herbert Samuel (Mitte) und 

Winston Churchill (vorne rechts) in Jerusalem, 1921. 

 
Am 13. April 1918 traf eine von den Briten finanziell 

unterstützte und von Chaim Weizmann geführte zionistische 
Kommission in Jerusalem ein. Weizmann war entsetzt, als er das 
jüdische Viertel in Jerusalem sah: «Nichts als Dreck und 
Infektionen. Diese unbeschreibliche Armut, verstockte 
Unwissenheit und fanatische Gesinnung - es tut einem im 
Herzen weh, wenn man das alles ansieht!»16 Es war eine typisch 
zionistische Reaktion auf den «alten Jischuw» von Jerusalem. 
Zu Anfang schien Weizmanns diplomatische Haltung bei 
Christen und Muslimen Freunde zu gewinnen. Bischof 
Porphyrios, der als Sprecher der griechisch-orthodoxen 
Gemeinde auftrat, sandte ihm eine freundliche Botschaft.17 
Weizmann traf sich mit arabischen Notabein, u. a. mit dem 
Mufti Qamil Bey al-Husayni, und versuchte, ihnen zu 
versichern, dass die Zionisten weder vorhätten, arabische 



-133- 

Interessen zu beeinträchtigen, noch sich in die Kontroverse um 
die Heiligen Stätten einzumischen. Danach sagte der Mufti 
Storrs, falls «die Juden sich Dr. Weizmanns Worten getreu 
verhielten, wäre alles in Ordnung».18 Bei späterer Gelegenheit 
beschenkte der Zionist den Mufti mit «der historischen 
Abschrift des Koran aus Adrianopel».19 

Der Mufti wohnte der feierlichen Grundsteinlegung für die 
Hebräische Universität auf dem Skopusberg wie auch der 
Eröffnung des Rothschild-Krankenhauses bei. 

Derartiges Höflichkeitsgeplänkel vermochte das darunter 
schwelende gegenseitige Misstrauen freilich nicht zu verdecken. 
Im Juni 1918 warnte ein in Jerusalem heimischer 
Geheimdienstmitarbeiter, ein Katholik, die Regierung, 
«Nichteinheimischen mag die Lage an der Oberfläche 
einigermaßen ruhig erscheinen, aber nach meiner Meinung ist 
sie immer noch unruhig und kompliziert». Die muslimische 
Bevölkerung könne sich noch nicht mit der christlichen 
Herrschaft abfinden, und der «Popanz des Zionismus... ist für 
Muslime wie für Christen ein Albtraum».20 

Von Anfang an fiel den Beamten der britischen 
Mandatsverwaltung die stete Zunahme arabischer 
nationalistischer und antizionistischer Gefühle auf, und sie 
berichteten darüber nach London. Im August 1919 verfasste J. 
N. Camp, der als «Assistant Political Officer» in Jerusalem 
Dienst tat, einen detaillierten Bericht über politische Aktivitäten 
von Arabern in der Stadt und über arabische Einstellungen 
gegenüber dem Zionismus. Die Bewegung sei in mehreren 
Vereinigungen organisiert. Der Kulturclub stehe «in direktem 
und ständigem Kontakt mit dem Zentrum der Propaganda in 
Damaskus» und strebe nach «arabischer Unabhängigkeit, nach 
der Verhinderung jeglicher Art von Zionismus und der 
jüdischen Einwanderung, der Vereinigung von Palästina mit 
Syrien und der Abschaffung der ausländischen Kapitulationen». 
Der Arabische Club habe ähnliche Ziele; seine Mitglieder, die 



-134- 

zumeist der Familie Husayni angehörten, «seien nicht so auf 
arabische Unabhängigkeit festgelegt, aber ebenso nachdrücklich 
gegen den Zionismus und die jüdische Einwanderung». Der 
Bruder des Mufti, Hadsch Amin al-Husayni (ein «glühender 
arabischer Propagandist»), sei eines seiner führenden 
Mitglieder. Von einer Organisation mit dem Namen 
«Bruderschaft und Reinheit» hieß es, sie bestehe aus 
«gewaltbereiten Propagandisten und... Anführern einer Menge 
von Schlägern und Halsabschneidern», von denen man 
erwartete, dass sie für den Kulturclub «die Dreckarbeit 
erledigten». Zu ihren führenden Geistern gehörten, so sagte 
man, der arabische stellvertretende Polizeichef sowie viele 
weitere Polizisten. Was die «Muslimisch-Christliche 
Gesellschaft» angehe, seien «die Katholiken darin 
profranzösisch, die Griechisch-Orthodoxen nahezu allesamt 
probritisch; die Moslems wollen unbedingt die Unabhängigkeit, 
auch wenn, falls sie nicht zu haben ist, einige Großbritannien 
und andere Amerika als Mandatsmacht vorziehen». Warnend 
wies Camp darauf hin, dass radikale Gruppen ihre Mitglieder 
mit Schusswaffen ausrüsteten.21 Eine Woche später versicherte 
ein an den Militärgouverneur von Jerusalem gerichtetes 
Protestschreiben der «Muslimisch-Christlichen Gesellschaft», 
im Kampf gegen den Zionismus sei die gesamte Bevölkerung 
des Landes «bereit, sich zu opfern».22 

Auf der Pariser Friedenskonferenz von 1919 erschien Chaim 
Weizmann an der Spitze einer zionistischen Delegation, um auf 
eine nationale Heimstätte für das jüdische Volk in dem unter 
britischem Protektorat stehenden Palästina zu dringen. Faisal 
führte eine Delegation an, die den Hedschass repräsentierte, und 
forderte seine Bestätigung als Herrscher von Syrien. Die Briten 
machten ihm klar, dass er, falls er in seinen schwierigen 
Beziehungen zu den Franzosen den Rückhalt der Briten erwarte, 
gut beraten wäre, mit Weizmann zu einer Verständigung zu 
kommen. Faisal befolgte diesen Rat. 



-135- 

Unterdessen trugen die Franzosen mit Nachdruck ihre 
Forderung nach ganz Syrien vor und ließen weiterhin ihrer 
Eifersucht wegen der britischen Kontrolle über Jerusalem und 
die heiligen Stätten freien Lauf. Lloyd George ließ sie rüde 
abblitzen. Bei einer Konferenz über Kleinasien, die im Februar 
1920 in London stattfand, brach eine «hitzige Diskussion» über 
eine französische Forderung nach dem Wächteramt über die 
Grabeskirche aus. Lloyd Georges Sekretärin und Geliebte 
Frances Stevenson notierte, dass der Premierminister wütend 
wurde und fragte, ob die Briten nicht gut genug dafür seien, sie 
zu hüten. Sie seien gut genug, sagte er, die Reisenden auf ihrem 
Weg zu ihr zu schützen, und dafür zu sorgen, dass die zu ihr 
hinführenden Straßen sauber seien. Ginge es aber darum, den 
Ort zu betreten und zu bewachen - nein! Das müssten die 
Franzosen machen. «Welchen Anspruch hat Frankreich 
eigentlich, das zu tun, und wäre es auch nur aus religiöser Sicht? 
Ist Frankreich ein katholischer Staat?» Die Franzosen wagten 
nicht, mit Ja zu antworten. D. setzte sich durch, wie üblich.23 

 
Erst im April 1920 war diese Frage abschließend geklärt. 

Damals stimmte die Konferenz von San Remo der Erteilung 
eines britischen Mandats für Palästina zu, und Sir Herbert 
Samuel wurde zum ersten Hochkommissar ernannt. Mit der 
Errichtung einer britischen Zivilverwaltung war klar, dass die 
Franzosen den Kampf um Jerusalem verloren hatten. Sie 
beschlossen daraufhin, ihre Verluste zu begrenzen. Im Juli 1920 
bootete die französische Armee Faisal unsanft in Damaskus  aus. 
Er floh nach Palästina und erhielt dann von den Briten als 
Ausgleich den irakischen Thron. Im Dezember unterzeichneten 
Franzosen und Briten ein Abkommen, das die Grenze zwischen 
Palästina und dem von Frankreich besetzten Syrien festlegte 
(siehe Karte 3). 



-136- 

Christlicher Triumphalismus 

 
Der Theorie nach war die Mandatsverwaltung eine 

internationale Regierungsform und Großbritannien als 
Mandatsmacht nominell dem Ständigen Mandatsausschuss des 
Völkerbunds verantwortlich. Die Realität sah allerdings so aus, 
dass Palästina von 1920 bis 1948 so regiert wurde, als wäre es 
eine britische Kronkolonie. Von Anfang an trugen die Briten 
äußerste Sorge dafür, die Ängste anderer Religionen zu 
besänftigen. In seiner ersten Erklärung nach seinem Einzug in 
die Stadt hatte Allenby versprochen, die Interessen aller 
Religionen zu berücksichtigen und zu schützen. In einer 
Depesche nach London berichtete er: 

 
Die Omar-Moschee und das umliegende Gelände sind 

moslemischer Kontrolle unterstellt worden, und rund um die 
Moschee wurde ein aus indisch-muslimischen Offizieren und 
Soldaten zusammengesetzter Militärkordon gelegt. Es ist Befehl 
ergangen, dass ohne Erlaubnis des Militärgouverneurs und des 
für die Moschee verantwortlichen Moslems kein Nichtmoslem 
den Kordon passieren darf.24 

 
Doch trotz ihres äußerst gewissenhaften Bemühens wurden 

die Briten von allen Seiten der Parteilichkeit bezichtigt. 
Obwohl die Briten darauf bedacht waren, nicht die 

Christenheit oder eine bestimmte ihrer Glaubensrichtungen zu 
bevorzugen, war doch die Tatsache nicht zu leugnen, dass die 
britische Herrschaft zwischen 1917 und 1948 die Herrschaft 
einer christlichen Macht war. Allgemein tendiert man dazu, den 
christlichen Aspekt des Mandats zu ignorieren, zum Teil der 
britischen Verpflichtung in der Balfour-Deklaration wegen, eine 



-137- 

nationale Heimstätte für das jüdische Volk zu schaffen, zum 
Teil auch, weil der erste britische Hochkommissar kein Christ, 
sondern ein Jude war, und auch, weil die Mandatsregierung 
allem Anschein nach keine spezifisch christlichen Interessen 
oder Ziele verfolgte. Aber zur damaligen Zeit sahen das manche 
anders - entweder Muslime, die befürchteten, von Juden 
enteignet zu werden, oder Christen, die von den ersten 
christlichen Herrschern in der Heiligen Stadt seit 1244 etwas 
mehr Militanz im Geist der Kreuzzüge erwarteten. 

Mit der Wiedergewinnung christlicher Kontrolle über die 
Heiligen Stätten brach eine Flutwelle des christlichen 
Triumphalismus los, vor allem in Frankreich und Italien. In 
Notre-Dame wurde in Gegenwart des französischen Präsidenten 
ein Te Deum gesungen; der Erzbischof von Paris hielt eine 
Predigt, in der er an die Kreuzzüge erinnerte und «die alten 
Schutzrechte» heraufbeschwor, die «der ältesten Tochter der 
Kirche» zukämen.25 Die Ansprache, die Papst Benedikt XV. 
Anfang 1919 vor dem Kardinalskollegium hielt, spiegelte die 
Stimmung wider: 

 
Wer vermag die vollständige Geschichte all der 

Anstrengungen Unserer Vorgänger zu erzählen, [die Heiligen 
Stätten] von der Herrschaft der Ungläubigen zu befreien, von 
den heldenhaften Taten und dem Blutvergießen der Christen des 
Westens über Jahrhunderte hin? Und nun, da sie inmitten der 
Freudenrufe aller guten Menschen endgültig in die Hände der 
Christen zurückgekehrt sind, gilt Unsere ganze Sorge den 
Entscheidungen, welche der Friedenskongress in Paris bald in 
bezug auf sie treffen wird. Gewiss wäre es ein furchtbarer 
Schmerz für Uns und alle christlichen Gläubigen, wenn 
Ungläubige in eine bevorrechtigte und privilegierte Position 
gelangten; umso mehr, wenn diese allerheiligsten Stätten der 
christlichen Religion der Verantwortung von Nichtchristen 
überlassen werden würden.26 



-138- 

 
Sowohl die römisch-katholische als auch die griechisch-

orthodoxe Kirche präsentierten auf der Pariser 
Friedenskonferenz erneut ihre konkurrierenden Ansprüche auf 
die Heiligen Stätten. Beide rekapitulierten dazu noch einmal die 
verwinkelte Geschichte der Rechte, Forderungen und 
Gegenforderungen.27 Keine von beiden Konfessionen konnte die 
Konferenz dazu überreden, sich in diese Fragen verstricken zu 
lassen. 

Aber die Katho liken blieben in der Offensive. Im Dezember 
1922 erklärte Pius XI. in seiner Konsistoriumsallokution 
Vehementer Gratum, dass die «dortigen Rechte der katholischen 
Kirche in Anbetracht ihrer offenkundigen Überlegenheit über 
die anderer interessierter Parteien respektiert werden und 
Vorrang erhalten müssen, nicht nur im Verhältnis zu Juden 
[und] Ungläubigen, sondern auch zu den Mitgliedern 
nichtkatholischer Konfessionen ...»28  

Der Mandatsregierung blieb es überlassen, sich eine Lösung 
auszudenken. 1923 informierte sie den Völkerbund, sie selbst 
habe «die Verantwortung für die Heiligen Stätten... als 
Nachfolger der Regierung» übernommen, bis von einer 
internationalen Kommission zur Frage der Heiligen Stätten 
Empfehlungen ausgesprochen würden. Die Briten schlugen drei 
Unterkommissionen vor - eine christliche, eine muslimische und 
eine jüdische -, die sich des Problems annehmen sollten. Keine 
wurde je ernannt. Im Falle der Christen lag es daran, dass 
Frankreich auf einer katholischen Mehrheit und einem 
französischen Vorsitzenden bestand - was für Nichtkatholiken 
wohl nicht annehmbar war. 

 



-139- 

 
Karte 3: Palästina unter britischer Mandatsverwaltung 



-140- 

Da ein zu verbindlichen Festlegungen legitimiertes, 
internationales Gremium fehlte, hielten sich die Briten an die 
unter den Osmanen getroffene Regelung: den Status quo von 
1852. Die knifflige Frage zu beantworten, was das nun genau 
bedeutete, fiel den Beamten der Mandatsverwaltung zu. Um 
ihnen dabei zu helfen, machte sich die Regierung daran, die 
bestehende Praxis zu kodifizieren. Als erstes musste L. G. A. 
Cust als der mit diesem Unterfangen betraute Beamte 
herausfinden, für welche Heiligen Stätten der Grundsatz des 
Status quo überhaupt galt. Er benannte fünf: das Heilige Grab, 
den Deir al-Sultan, das Auferstehungsheiligtum, das Grab der 
Heiligen Jungfrau (in der Nähe von Gethsemane) und die 
Geburtskirche in Bethlehem. Für jede einzelne Stätte führte Cust 
nun bis in die kleinsten Einzelheiten die herrschenden Sitten und 
Bräuche an, einschließlich der Öffnungszeiten, 
Schlüsselverwahrer, Reinigungsrechte, Prozessionen (kleine, 
mittlere, große, ihre Daten, Routen und Zusammensetzung, die 
exakten Positionen, die darin Dragomane, Küster, Kerzenträger, 
Weihrauchträger und Fächerschwinger einzunehmen pflegten), 
Gewandung, Glockengeläut, Lampenentzünden, Kerzen, 
Tapisserien, Ikonen und so weiter. Das Dokument wurde von 
der Mandatsverwaltung veröffentlicht, allerdings unter dem 
Vorbehalt, «die in diesem Druck enthaltenen Beschreibungen 
der Praxis sind nicht als von offizieller Gültigkeit anzusehen».29 

Weit entfernt davon, die strittigen Fragen um die Heiligen 
Stätten zu lösen, fror die Kodifizierung nur die bestehenden 
Kontroversen auf ihrem jeweiligen Stand ein, ohne sie 
beizulegen. Da die Geltung der Statusquo-Regel im übrigen nur 
für einen kleinen Bruchteil der Heiligen Stätten (und von diesen 
nur bei den christlichen) anerkannt wurde, waren damit die 
Schleusen für einen wahren Sturzbach weiterer Streitigkeiten 
geöffnet, die sich auf andere Orte bezogen, um deren Heiligkeit 
Rivalitäten herrschten. 

Bei diesen und anderen Disputen hegten die Katholiken den 



-141- 

Verdacht, dass die Mandatsverwaltung zugunsten der 
Orthodoxen Partei nähme, welche die Briten, wie schon ihre 
türkischen Vorgänger, in der Tat als «die Kirche des Landes» 
betrachteten.30 Die bereits vor 1920 schwierige Beziehung 
zwischen Regierung und Katholiken geriet nun in Wallung. Die 
Briten schrieben die Schwierigkeiten dem widerspenstigen 
Wesen des Lateinischen Patriarchen, des Italieners Monsignore 
Louis Barlassina, zu. Harry Luke, ein britischer Beamter, der ihn 
gut kannte, kennzeichnete Barlassina als «engstirnig bis zur 
Bigotterie. Er hatte das Temperament eines Inquisitors, etwas 
vom fanatischen Eifer eines Savonarola». Barlassinas «drei 
Schreckgespenster» waren, Luke zufolge, «Protestantismus, 
Zionismus und Freimaurerei».31 Der italienische Generalkonsul 
in Jerusalem notierte, «Takt» sei eine Eigenschaft, «die dem 
Patriarchen völlig fehlt».32 Seine Ernennung verdankte er den 
Briten, die gegen einen Vorschlag des Vatikans, einen 
Österreicher zu berufen, erfolgreich protestiert hatten. «Mons. 
Barlassina sollte eigentlich auf ewig ein Englandfreund sein», 
hatte Sykes 1918 geäußert.33 Nie hat einer weniger Dankbarkeit 
gezeigt. Kaum war Barlassina 1920 in seinem Amt, provozierte 
er auch schon eine Konfrontation mit der Regierung, nämlich 
mit seiner Entscheidung, in der Liturgie des 
Weihnachtsgottesdienstes in Bethlehem dem französischen 
Konsul den Ehrenvorrang zukommen zu lassen. Um eine 
peinliche Szene zu vermeiden, boykottierte der Hochkommissar 
die Veranstaltung. 

Barlassinas Beziehungen zu Storrs waren besonders 
schwierig. Der Patriarch beklagte sich, dass Storrs dazu neige, 
ihn «anzugrinsen» und wie einen Schuljungen zu behandeln. 
Barlassina verurteilte die in England gegründete Bewegung der 
weiblichen Pfadfinder und protestierte gegen einen Kostümball 
an der Evelinade-Rothschild-Schule. Der Gouverneur wiederum 
ließ sich mit der Bemerkung vernehmen, der Prälat lege eine 
«etwas nörglerische Haltung» an den Tag. Hinter diesem 



-142- 

Hickhack steckte das bei den Briten tief sitzende Misstrauen, die 
Katholiken seien wie in alten Zeiten Werkzeuge der 
französischen Diplomatie.34 Im September 1921 berichtete der 
amerikanische Generalkonsul, Barlassina und Storrs hätten 
«einige scharfe Kontroversen gehabt, und letzterer ist kürzlich 
auf Anweisung der palästinensischen Regierung nach Rom 
gereist, um mit dem Papst zu sprechen und möglichst 
weitgehend die Berichte, die vom hiesigen Patriarchen an ihn 
abgegangen sind, zu diskreditieren oder zu relativieren».35 Von 
Barlassina auf die Unterredung vorbereitet, sagte der Papst zu 
Storrs, die Briten hätten die Heilige Stadt durch die Einführung 
von Kinos und 500 Prostituierten besudelt. Storrs versuchte, den 
Papst mit der Erklärung zu beschwichtigen, dass es dort schon 
vorher Kinos gegeben habe und man die Huren aus der Stadt 
herausgeschafft hätte. Barlassina blieb auch weiterhin für die 
Briten ein solches Ärgernis, dass sie versuchten, ihn durch einen 
ihrer Landsleute ersetzen zu lassen, was ihnen aber nicht 
gelang.36 Wegen seiner Halsstarrigkeit, besonders in Fragen des 
Vorrangs, brachte er selbst seine Vorgesetzten in solch große 
Verlegenheit, dass der Vatikan schließlich 1929 einen 
Engländer, Pater Pascal Robinson, zum Apostolischen Nuntius 
für Palästina berief, der künftig für die Beziehungen mit der 
Mandatsverwaltung verantwortlich war. Barlassina jedoch blieb 
den Briten in Jerusalem ein Dorn im Auge, bis er 1947 im Amt 
starb. 

Unter britischer Herrschaft kehrten die meisten Konsuln - mit 
Ausnahme des russischen - nach Jerusalem zurück, mussten aber 
feststellen, dass ihre früheren Vorrechte nun erheblich 
vermindert waren. Die endgültige Abschaffung der 
Kapitulationen durch Artikel 8 des Palästina-Mandats, das 1922 
definitiv beschlossen wurde, schmälerte erheblich die Macht der 
Konsuln - und steigerte entsprechend ihre Enttäuschung und 
ihren Groll. In besonderem Maße galt dies für die Franzosen, 
die, der materiellen Machtbefugnisse beraubt, sich mit deren 



-143- 

geistigem Ersatz zu trösten suchten - mit ihrem traditionellen 
Protektorat über die Katholiken und die Rechte der römisch-
katholischen Kirche an den Heiligen Stätten. Daran klammerten 
sie sich fest, obwohl sie doch auf der Konferenz von San Remo 
im April 1920 förmlich dem Beschluss zugestimmt hatten, das 
Protektorat zu beenden. 

Die Einsetzung der britischen Mandatsverwaltung minderte 
zwar die Rivalität, Streitigkeiten und gelegentlichen Pannen an 
den Heiligen Stätten, beseitigte sie aber nicht vollends. 1922 
berichtete der französische Konsul, seine italienischen und 
spanischen Kollegen hätten mit Hilfe von Geistlichen ihrer 
Nationalität versucht, beim Weihnachtsgottesdienst in der 
Geburtskirche und bei anderen Feiern seinen traditionellen 
Vorrangplatz einzunehmen. «Diese Vorfälle zeigen, mit welcher 
Eifersucht benachbarte Völker unsere vorherrschende Stellung 
im Heiligen Land betrachten, und mit welcher Ungeduld die 
Abschaffung unserer Privilegien erwartet wird», schrieb der 
Generalkonsul.37 1925 kam es vor der Grabeskirche zu einem 
Handgemenge, als dort entgegen den Regeln Nationalflaggen 
gehisst wurden. Storrs beschwerte sich schriftlich beim 
französischen Generalkonsul, «dass ein britischer Hauptmann 
von einem Herrn, der sagte, dass er ein französischer General 
sei, am Mund verletzt wurde».38 Die Genugtuung, die er dafür 
erhielt, war kläglich. 

Mit den Beziehungen der Briten zu den Ostkirchen ging es 
nicht harmonischer zu. Damals fühlte sich die orthodoxe Kirche 
sehr in die Defensive gedrängt. In Jerusalem, wo ein Jahrhundert 
zuvor neunzig Prozent der ansässigen Christen Orthodoxe 
waren, hatten sie seither gegenüber den Katholiken 
kontinuierlich an Boden verloren. Während des Kriegs war das 
Griechisch-orthodoxe Patriarchat infolge von Schulden ernsthaft 
geschwächt worden und 1918 praktisch bankrott. Man 
befürchtete, dass ihm das gleiche Schicksal beschieden sein 
könnte wie dem Armenischen Patriarchat, das im frühen 18. 



-144- 

Jahrhundert unter seiner Schuldenlast fast zusammengebrochen 
wäre. Jetzt rebellierten die arabischen Gemeindegeistlichen und 
Laien, die seit langem störrischen Sinns die Herrschaft der rein 
griechischen Bruderschaft vom Heiligen Grab ertragen hatten. 
In der Gemeinde machten sich nationalistische Empfindungen 
breit und wurden Stimmen laut, die die Berufung arabischer 
Priester in den Episkopat oder gar in das Patriarchat forderten. 
Die Griechen ließen sich jedoch ihre Vorherrschaft über die 
Kirche nicht streitig machen, die sie als Sache ihres eigenen 
Nationalstolzes betrachteten, weshalb sie denn auch als 
«Mandatsträger» des griechischen Volkes auftraten.39 Es war so 
weit gekommen, dass sich die Bruderschaft nicht nur als 
Wächter der Kirche, sondern als ihre Verkörperung 
betrachtete.40 

Zu Beginn der britischen Besatzung hatte es in 
Geheimdienstberichten geheißen, dass der 133. Griechisch-
orthodoxe Patriarch, Damianos, «protürkisch» und «ein großer 
Schurke» sei.41 Zweifellos war er ein gewiefter Politiker, der es 
1908 verstanden hatte, sich nicht vom Thron vertreiben zu 
lassen. Der in Jerusalem zu Besuch weilende griechische 
Generalkonsul in Kairo verfasste im August 1918 ein langes 
Memorandum für Allenby, in dem er Damianos bezichtigte, mit 
den Türken zu sympathisieren, und seine Absetzung verlangte. 
Es gelang ihm aber nicht, den Oberkommandierenden zu 
überzeugen, und Allenby erteilte dem Patriarchen die Erlaubnis, 
aus seinem Exil nach Jerusalem zurückzukehren. Am 5. Januar 
1919 traf er ein, gerade rechtzeitig, um in Bethlehem das 
orthodoxe Weihnachtsfest zu zelebrieren. Die griechische 
Staatsbank bot ein Darlehen an, um die Schulden des 
Patriarchen zu tilgen. Die Darlehensbedingungen waren jedoch 
so formuliert, dass sie in Wirklichkeit die ganze griechisch-
orthodoxe Kirche in Palästina der Kontrolle der griechische 
Regierung unterstellt hätten. Die britischen Behörden 
verweigerten darum ihre Zustimmung und schlugen stattdessen 



-145- 

vor, er möge sich um ein Darlehen einer britischen Bank 
bemühen. Unglücklicherweise war jedoch kein reputierliches 
Bankhaus bereit, sich auf dieses riskante Unterfangen 
einzulassen. 

Daraufhin versuchte der griechische Konsul in Jerusalem, Dr. 
Tzorbatzoglou, innerhalb des Patriarchats einen Umsturz 
anzuzetteln. Er scharte in der Bruderschaft eine Gruppe von 
Opponenten gegen den Patriarchen um sich und schlug eine 
neue Verfassung vor, welche die Unabhängigkeit des 
Jerusalemer Patriarchats beseitigt und es der Kontrolle der 
Patriarchen von Konstantinopel, Alexandria, Antiochien, 
Griechenland und Zypern unterstellt hätte - und letzten Endes 
der griechischen Regierung. Da das Patriarchat immer mehr dem 
finanziellen Ruin entgegenging, wandte sich der Bischofssynod 
gegen Damianos. Er verfasste eine Anklageschrift, in der er ihm 
vorwarf, dass er willkürlich und despotisch in seiner 
Amtsführung war, dass er sich weigerte, die 
Mehrheitsentscheidungen seines Synods zu respektieren, dass er 
geistige Entwicklung hemmte, Nachlässigkeit in der 
Lebensführung nicht zügelte, die Mittel des Patriarchats 
verschleuderte, enorme Schulden angehäuft hat, den Rechten der 
orthodoxen Kirche in den Heiligen Stätten keine tatkräftige 
Verteidigung angedeihen ließ, die Errichtung von Institutionen 
anderer orthodoxer Kirchen in Palästina zuließ, seiner Herde 
keine rechte pastorale Versorgung gewährte, die Bruderschaft 
unterdrückte, während seiner Abwesenheit in Damaskus für 
keine tüchtige Verwaltung sorgte, die Bruderschaft dem 
griechischen Volk zu entfremden und ihr einen lokalen oder 
panorthodoxen Charakter zu geben versuchte.42 Und eine Menge 
mehr in diesem Sinne. 

Dass das Patriarchat politisch wie finanziell am Boden lag, 
war nicht zu übersehen. Die Regierung von Palästina sah sich 
genötigt, eine Untersuchungskommission einzuberufen. Diese 
legte einen 336 Seiten starken Bericht vor - bemerkenswert in 



-146- 

seiner Präzision und seinem Bestreben, die griechische 
Regierung daran zu hindern, irgendeine «mandatarische» 
Oberherrschaft der orthodoxen Christenheit in Palästina zu 
übernehmen. Deshalb wurde Damianos auch in seinem Amt 
bestätigt. Die vorgeschlagene neue Patriarchatsverfassung 
wurde als unzulässig erklärt. Die Rebellen verloren ihre 
Mitgliedschaft im Synod, und es sollte ein Liquidations- und 
Kontrollausschuss eingerichtet werden, um die Finanzen der 
Kirche wieder in Ordnung zu bringen. Eine gewisse Hoffnung 
setzte man auf die mögliche Entschädigung für ehemals dem 
Patriarchat in Rumänien gehörenden Grundbesitz, der von der 
rumänischen Regierung beschlagnahmt worden war. Als aber 
Damianos 1924 dorthin reiste, um die Angelegenheit 
voranzutreiben, kehrte er mit 500 Sack Mehl statt den £ 500000 
zurück, die im Hinblick auf die abhanden gekommenen 
Immobilien gefordert worden waren.43 Die sich auf £559000 
belaufenden Schulden des Patriarchats wurden schließlich durch 
den Ausschuss geregelt - zum Teil dadurch, dass man Juden 
plötzlich wertvoll gewordenes Bauland in der expandierenden 
Neustadt Jerusalems zur Verfügung stellte. Damianos starb 1931 
nach vierunddreißigjähriger turbulenter Amtszeit. 

Nach dem Tod des Patriarchen brach in der 
Auseinandersetzung um seine Nachfolge erneut der erbitterte 
Konflikt zwischen Arabern und Griechen aus. Der russische 
Metropolit Antonij Krapowitskij meinte einen Spalt zu 
erkennen, durch den sich russische Interessen einschmuggeln 
ließen, und schlug einen Kompromiss vor: die Wahl eines 
«neutralen» Patriarchen - also eines Russen. Die Griechen 
lehnten das als «Beleidigung» ab.44 Erst 1935 wurde ein neuer 
Patriarch gewählt, Timotheos, der Erzbischof von Jordanien, der 
sich in britischer Sicht vor allem dadurch auszeichnete, dass er 
im Oxforder Magdalen College studiert hatte. 

Man muss zugeben, dass die britischen Akten das stete und 
gewissenhafte Bemühen der Mandatsverwaltung dokumentieren, 



-147- 

den Status quo aufrecht zu erhalten und fair mit den einander 
widerstreitenden Ansprüchen der christlichen Konfessionen 
umzugehen. Eine Generation nach dem Ende der 
Mandatsverwaltung fasste der letzte britische 
Distriktskommissar für Jerusalem, J. H. H. Pollock, die nach 
dreißig Jahren christlicher Regierung noch immer ungelösten 
innerchristlichen religiösen Dispute folgendermaßen zusammen: 

 
- Streit zwischen den Armeniern und Griechisch-Orthodoxen 

über die Ersetzung armenischer Bilder in der Grabeskirche der 
Jungfrau Maria in Gethsemane [wozu Pollock die optimistische 
Meinung äußerte, «dieser Streit könnte durch die katastrophale 
Überflutung dieser alten Kirche im Frühjahr 1948 ein wenig 
beigelegt worden sein»]. 

- Streit zwischen den Armeniern und den Syrisch-Orthodoxen 
(Jakobiten), Kopten und Abessiniern über das Bestattungsrecht 
auf dem armenischen Friedhof auf dem Zionsberg. 

- Streit zwischen den Armeniern und den Anhängern der 
syrisch-orthodoxen Kirche (Jakobiten) über die 
Besitzverhältnisse der St. Nikodemus-Kapelle in der 
Grabeskirche. 

- Streit zwischen den Orthodoxen und den Katholiken über 
die gesamte Frage der Verwaltung von Gottesdiensten und 
Rechten innerhalb der Grabeskirche, und, insbesondere, über 
den Anspruch der Katholiken, bei bestimmten Gottesdiensten 
die nördliche Treppe auf dem Golgatha-Hügel benutzen zu 
dürfen... 

- Streit zwischen den Orthodoxen und den Katholiken über 
das Eigentum an einem Stück Fußboden am östlichen Bogen 
zwischen der orthodoxen und der katholischen Kapelle auf dem 
Golgatha-Hügel... 

- Streit zwischen den Armeniern und den Orthodoxen über 
das Eigentums- und Reinigungsrecht an der untersten Stufe der 



-148- 

vom Vorhof auf der Ostseite der Haupttür der Grabeskirche 
abgehenden Treppe. 

- Der stets wiederkehrende und erbitterte Streit zwischen den 
Kopten und den Abessiniern über die von den Abessiniern 
beanspruchten Eigentums- und Unterhaltsrechte an einer 
Unterkunft für Mönche auf dem Dach der zur Grabeskirche 
gehörenden St. Helena-Kapelle. 

- Der Streit, zu dem es jedes Jahr in der Geburtskirche in 
Bethlehem während der rituellen Reinigung des Fußbodens der 
Basilika zwischen allen christlichen Gemeinden kommt. 

 
Aber das war noch nicht das Ende der Aufzählung. Bei 

Pollock heißt es weiter: «Einer der ‹Gefahrenpunkte›, die 
ständig die Mandatsverwaltung beschäftigten, war die Erhaltung 
des Sterns, der die Stelle der Geburt Jesu in der Grotte der 
Geburtskirche in Bethlehem markiert und von dem es bisweilen 
heißt, der Krimkrieg sei seinetwegen ausgebrochen.»45 

Diese uralten Streitpunkte waren aber nicht der größte 
Störfaktor für die Mandatsverwaltung, sondern vielmehr eine 
Reihe neuartiger Konflikte im Zusammenhang mit Heiligen 
Stätten, diesmal aber nicht zwischen unterschiedlichen 
christlichen Bekenntnissen, sondern zwischen Muslimen und 
Juden. Der führenden Figur auf muslimischer Seite in dieser 
neuartigen religiösen Auseinandersetzung, Hadsch Amin al-
Husayni, gelang es, sie sich zunutze zu machen, um eine 
Vormachtstellung nicht nur über die Araber Jerusalems, sondern 
ganz Palästinas für sich zu beanspruchen. 



-149- 

Der Aufstieg des Mufti 

 
Im November 1918 wurde in Jerusalem ein Ausschuss aus 

Christen und Muslimen, darunter vielen Notabein, gebildet, mit 
dem Ziel, die Franzosen zu ersuchen, Palästina Syrien 
einzuverleiben. Storrs ließ den Mufti (oder «Groß-Mufti», wie 
er ihn, ägyptischem Brauch folgend, nannte) zu sich kommen 
und erteilte ihm eine freundliche Warnung. Auch den 
Bürgermeister der Stadt, Musa Qasem Pascha al-Husayni, 
bestellte er ein und erklärte ihm, solange er sein Amt unter der 
Militärverwaltung innehabe, könne er «nicht auf einer 
politischen Tribüne stehen». «Der Bürgermeister schien dankbar 
für diese Warnung», berichtete Storrs, «weil er nun sagen 
konnte, er glaube, seinem Land als Präsident der 
Stadtverwaltung nützlicher sein zu können.» Als nächstes 
nannte Storrs dem Lateinischen Patriarchen die Namen von 
Katholiken, die dem Ausschuss angehörten. Als er später 
entdeckte, «dass die paar Restlichen immer noch daran dachten, 
die Sache durchzuführen», ließ Storrs Scheich Musa Budeiri 
kommen und «warnte ihn, nicht mit dem Feuer zu spielen, da 
die britische Regierung und ihre Verbündeten nicht in der 
Stimmung seien, in Zeiten wie diesen sensationelle Petitionen zu 
politischen Angelegenheiten entgegenzunehmen».46 

Trotz der Bemühungen seitens der Regierung, die politischen 
Aktivitäten der Araber in Schach zu halten, legte sich die 
Unruhe nicht. Bis Juli 1920 förderte die Existenz von Faisals 
arabischem Regime in Damaskus die Zunahme nationalistischer 
Aktivitäten in Palästina, die eine Eingliederung des Landes in 
ein arabisches Großsyrien anstrebten. Das Treiben der Zionisten 
rief eine ständig größer werdende Feindseligkeit hervor, die sich 
mit der Unterströmung einer traditionellen muslimischen 
Judenverachtung verband und 1920 in eine Serie von 



-150- 

Gewalttaten in Jerusalem ausbrach. 
Die Unruhen vom April 1920 setzten während der 

muslimischen Pilgerfeierlichkeiten von Nabi Musa ein. 
Ungeachtet der Aussage im 5. Buch Mose (34, 5-6), dass Moses 
im Land der Moabiter gestorben und begraben sei «und 
niemand... sein Grab erfahren hat bis auf den heutigen Tag», 
waren palästinensische Muslime übereingekommen, Moses 
Grab westlich statt östlich des Jordan zu lokalisieren. Unweit 
der Verbindungsstraße zwischen Jerusalem und Jericho, gut 
sechs Kilometer südsüdwestlich von Jericho, war an der 
entsprechenden Stelle ein Grabmal errichtet worden, das Ziel 
einer jährlichen Pilgerfahrt war. 

 
«Schlau wie ein Fuchs und verschlagen»: Hadsch Amin al-Husayni, 

der Großmufti von Jerusalem und Vorsitzende des Obersten 
Muslimrats von 1921 bis zu seiner Flucht aus Palästina 1938. 



-151- 

 
Die Anfänge des Festes liegen im Dunkeln. Einige 

behaupteten, seine Wurzeln seien «älter als der Islam».47 Andere 
sahen die wachsende Verehrung des Grabmals im Kontext einer 
regionalen Rivalität zwischen der Herrschern in Damaskus und 
Jerusalem und verwiesen darauf, dass im 17. Jahrhundert dieses 
Grab allgemein von den Muslimen als Heiligtum anerkannt 
wurde, obwohl sieben weitere vorgebliche Begräbnisstätten des 
Moses, darunter eine in der Nähe von Damaskus, ins Feld 
geführt wurden. Das bei Jericho gelegene Grabmal war 1269 
von dem Mameluckensultan Baybars errichtet worden. Ganz im 
Sinne seiner Politik sollte dieser Bau die religiöse Bedeutung 
Jerusalems und seiner Umgebung für Muslime aufwerten in 
einer Zeit, als nicht nur der Konflikt mit den Kreuzrittern, 
sondern auch mit Mongolen, Armeniern und anderen Völkern 
schwelte. Einer Reihe muslimischer Quellen zufolge scheint in 
der Herrschaftszeit Suleimans des Prächtigen eine jährlich 
stattfindende Massenpilgerfahrt zu diesem Grab zum festen 
Brauchtum gehört zu haben. In spätosmanischer Zeit wurde sie 
von Provinzgouverneuren wiederbelebt, was zur Folge hatte, 
dass sie im späten 19. Jahrhundert das größte muslimische 
Pilgerfest in der Levante war, das Pilger aus Nablus und Hebron 
sowie aus Transjordanien anzog.48 

Ein auffallender Hinweis dafür, dass das Fest mit dem 
Christentum konkurrierte, war der Zeitpunkt, zu dem es 
stattfand: Ganz ungewöhnlich für ein muslimisches Fest, wurde 
sein Datum nicht vom islamischen Kalender bestimmt, sondern 
von dem der östlichen Christenheit. Die Pilgerfahrt traf jedes 
Jahr mit dem orthodoxen Osterfest zusammen, das christliche 
Pilger in großer Zahl nach Jerusalem brachte. Wie der Mufti von 
Jerusalem 1920 erläuterte, war die Pilgerfahrt so gelegt worden, 
«dass die Muslime in dieser Zeit ein Fest hätten wie andere 
Gemeinden auch».49 Manchen Historikern zufolge könnte dieses 
Datum in der Zeit nach der Rückeroberung Jerusalems von den 



-152- 

Kreuzrittern festgelegt worden sein, um angesichts christlicher 
Pilgerzüge zu Ostern die Vorherrschaft des Islams zu 
verdeutlichen. Derlei muslimische Feste, die Elemente der 
Rivalität und des Synkretismus miteinander verbanden, gab es in 
vielen Teilen der muslimischen Welt, wo Muslime und 
Nichtmuslime hautnah beieinander wohnten - beispielsweise im 
mittelalterlichen Spanien.50 Im Fall von Nabi Musa verweist 
nicht nur die Datierungsmethode auf den Zusammenhang mit 
dem Christentum, sondern auch, dass die Feiern eine ganze 
Woche andauerten (entsprechend der Heiligen Woche), dass zu 
ihm insbesondere auch Prozessionen durch die Straßen 
Jerusalems gehörten und ein Grab im Mittelpunkt stand. 

In spätosmanischer Zeit hatte das Fest längst einen festen, 
unveränderlichen Ablauf. Jedes Jahr fanden zwei Pilgerfahrten 
nach Jerusalem statt, die eine aus Nablus im Norden, die andere 
aus Hebron im Süden. Auf dem Haram al-Scharif vereinigten sie 
sich und schlugen für kurze Zeit ein Lager auf, bevor sie auf der 
Straße nach Jericho zum Grabmal weiterzogen. Dort blieben die 
Pilger für drei Nächte, das Volk in Zelten, einige der Notabein 
in Gebäuden, die in unmittelbarer Nähe des Grabmals standen. 
Schließlich kehrten sie alle nach Jerusalem zurück, wo sie sich 
am Morgen des Karfreitag zum Gebet versammelten, bevor sie 
dann auseinander gingen. Zu diesen Fahrten gehörten auch 
Festessen, Beschneidungen von Jungen, Banner und Musik - 
Lieder und Schlagzeugdarbietungen einer von der Regierung 
gestellten Musikertruppe. Tradition war auch, dass man 
bestimmten Jerusalemer Notabeinfamilien eine herausgehobene 
Rolle zuwies:  

Die wichtigste kam der Familie Husayni zu, die als 
Schirmherrin des Festes galt. Nabi Musa hatte aber auch einen 
anderen, weniger geselligen Aspekt: Es war allerorten bekannt 
als die traditionelle Zeit gemeindeinterner Handgreiflichkeiten 
und Kämpfe zwischen rivalisierenden muslimischen Gruppen. 
Dies war der Grund dafür, dass man meistens die Pilger aus 



-153- 

Nablus und Hebron so weit wie möglich auseinander hielt. 

 
«Eine traditionelle Saison für interkommunale 

Auseinandersetzungen». Pilger versammeln sich vor den Mauern 
Jerusalems zum Nabi Musa-Fest, 1921. 

  
Mit der britischen Besatzung trat das Nabi Musa-Fest in eine 

neue Phase ein. Erstmals fand es jetzt unter einem christlichen 
Regime statt. Obwohl der Grundsatz des Status quo ursprünglich 
nur für die christlichen Heiligen Stätten gegolten hatte, wurde er 
von den Briten auf sämtliche Religionen in Palästina 
ausgedehnt. Einer der Gründe dafür war, dass in der 
Anfangsphase der Militärverwaltung zwischen 1917 und 1920 
die Besatzer nach den Regeln des Kriegsvölkerrechts auch in 
sämtlichen Bereichen der Zivilverwaltung den Status quo 
beibehalten mussten. Folglich sorgten die Briten, so wie es ihre 
osmanischen Vorgänger getan hatten, für Ehrensalut und eine 
Militärkapelle als Begleitung der Pilger. Storrs wohnte - wie 
zuvor der türkische mutasarrif - der zu Beginn des Festes 
abgehaltenen Zeremonie bei, während der die muslimischen 



-154- 

religiösen Autoritäten die Eröffnung der Wallfahrt 
proklamierten. Aber so sehr sich die Briten auch mühten, so zu 
tun, als ginge alles seinen normalen Gang, so war es immer eine 
Zeit großer innerer Anspannung. Storrs schrieb später darüber: 
«Sowohl für sie [die Muslime] als auch für uns war der 
Übergang von der osmanischen zur britischen Kontrolle über 
dieses Fest eine delikate Angelegenheit, weil dabei allzu 
deutlich wurde - es sei denn, dass die Behörden eine gewisse 
Kompromissbereitschaft zeigten -, dass es mit den 
dreizehnhundert Jahren islamischer Theokratie vorbei war.»51 
Während der britischen Herrschaft wurde die Pilgerfahrt zu 
einem Herd des Aufruhrs gegen die Vorherrschaft der Christen 
in Jerusalem und zu einem Kampfplatz für innermuslimische 
Rivalitäten sowie für gesteigerte judenfeindliche Gefühle. Weil 
es fast ein gesamtpalästinensisches Fest der Muslime war, blieb 
nicht aus, dass auch nationalistische und antizionistische 
Tendenzen dabei zum Vorschein kamen. 

Im April 1920 nahm die Pilgerfahrt zunächst den Charakter 
einer politischen Demonstration, dann des Aufruhrs an. Als sich 
die Menschenmassen in Jerusalem versammelten, um von dort 
aus hinab zum Grabmal zu gehen, wurden Reden geschwungen 
und Transparente hochgehalten, die zur Vereinigung mit Syrien 
aufriefen. Einer der Redner war der junge nationalistische 
Hitzkopf Hadsch Amin al-Husayni, der von einem Balkon aus 
ein Portrait Faisals zeigte und der Menge zurief: «Das ist euer 
König!»52 In einer sich ständig weiter aufheizenden Erregung 
brachen Straßenkämpfe aus, in deren Verlauf neun Menschen 
starben (darunter fünf Juden) und 244 verletzt wurden (211 
davon waren Juden).53 Es war der erste große Gewaltausbruch 
zwischen Arabern und Juden in dem von Briten beherrschten 
Jerusalem, und er hatte zwei direkte Konsequenzen von 
weitreichender Bedeutung. 

Die erste war Storrs Entscheidung in unmittelbarem 
Anschluss an den Aufruhr, Musa Qasem Pascha al-Husayni, den 



-155- 

Bürgermeister von Jerusalem, dessen nationalistischer Eifer für 
die Erregung der Menge verantwortlich gemacht wurde, seines 
Amtes zu entheben. Er wurde durch den ehemals osmanischen 
Delegierten für Jerusalem Ragheb Bey Naschaschibi ersetzt, der 
die folgenden vierzehn Jahre amtierte. Norman Bentwich, der 
damalige Generalstaatsanwalt, beschrieb Ragheb als «einen 
Mann von Welt, genial, zynisch und ohne jeglichen 
Fanatismus... Er behielt zwar etwas von der ottomanischen 
Amtstradition von Bakschisch und Nepotismus bei, aber das 
hielt sich in Grenzen.»54 Darin lag der Keim eines erbittert 
geführten Konflikts zwischen den Familien der Husayni und 
Naschaschibi, der sich durch ihre rivalisierenden Klannetze über 
ganz Palästina ausbreitete und die arabische Politik während der 
britischen Mandatsverwaltung aus dem Lot brachte. 

Die zweite Entscheidung war nicht weniger verhängnisvoll. 
Auch Musa Qasem Paschas junger Gefolgsmann Hadsch Amin 
al-Husayni hatte, wie bereits geschildert, vor den Pilgern 
nationalistische Reden geschwungen. Er flüchtete in das 
arabisch beherrschte Syrien, wurde aber unter dem Vorwurf des 
Aufrufs zur Gewalt in Abwesenheit zu zehn Jahren Haft 
verurteilt. Allerdings erließ ihm der Hochkommissar ein Jahr 
später, im April 1921, die weitere Verbüßung der Freiheitsstrafe, 
und ihm wurde gestattet, nach Jerusalem zurückzukehren. 
Zwischen Sir Herbert Samuel und Hadsch Amin kam es zu einer 
stillschweigenden Abmachung. Im Gegenzug für das 
Versprechen Hadsch Amins, dafür zu sorgen, dass es bei 
künftigen Nabi-Musa-Feiern nicht mehr zu Unruhen käme, 
sorgte Samuel für dessen Berufung zum Großmufti von 
Jerusalem (das Amt war kurz zuvor vakant geworden). Hadsch 
Amin sicherte sich das Amt trotz des Umstands, dass ein anderer 
Kandidat, Scheich Husam al-Din Jarallah, bei der nach 
osmanischen Regeln veranstalteten Wahl mehr Stimmen 
erhalten hatte.55 Die Rivalität zwischen den Familien Jarallah 
und Husayni um das Amt des Muftis ging bis ins 19. 



-156- 

Jahrhundert zurück und sollte sich auch in die Zukunft 
fortsetzen.56 

Hadsch Amins Ernennung zum Mufti von Jerusalem war die 
erste Stufe der Karriere einer ehrgeizigen und rücksichtslosen 
Führungsfigur. Bentwich, der einen gewichtigen Anteil an seiner 
Ernennung hatte, bezeichnete ihn als «fuchsschlau und 
gerissen».57 In seinen ersten Amtsjahren verhielt sich Hadsch 
Amin jedoch umsichtig und brachte es 1921 zuwege, dass er mit 
großer Mehrheit auf den Posten des Präsidenten des neu 
geschaffenen Obersten Muslimrats gewählt wurde. Diese beiden 
Posten, die er parallel innehatte, gaben ihm letztendlich die 
Kontrolle über das System der awqaf in die Hand, deren Erträge 
in vielen Fällen für Zwecke missbraucht wurden, die der Mufti 
bestimmte.58 Weiterhin hatte Hadsch Amin die Oberaufsicht 
über die muslimischen religiösen, rechtlichen und 
Bildungsinstitutionen, dazu über ein Waisenhaus, eine Zeitung, 
Büchereien, Kliniken und Pfadfinderorganisationen, und zwar 
nicht nur in Jerusalem, sondern in ganz Palästina. Mindestens 
achtundzwanzig Gefolgsleuten verschaffte er lukrative Posten, 
die mit dem Obersten Muslimrat zu tun hatten.59 Auf diese 
Weise schuf er einen inneren Kern von Anhängern, die ihm in 
den folgenden politischen Auseinandersetzungen ergeben zu 
Diensten waren. Die gewaltige Autorität, über die er verfügte, 
war für einen Mufti ohne Vorbild und veränderte den Charakter 
seines Amtes, das zur Machtbasis wurde, von der aus er seine 
Karriere als Führer der palästinensischen arabischen 
Nationalbewegung begann. 

Bei seinem Aufstieg zur Macht machte er sich höchst effektiv 
die Heiligkeit Jerusalems für Muslime zunutze. Dadurch, dass er 
in der gesamten islamischen Welt Gelder für die Restaurierung 
der Heiligtümer auf dem Haram al-Scharif sammelte und sich 
über jüdisches Vordringen auf das heilige Terrain beklagte, 
schob er die Stadt in den Vordergrund seiner politischen 
Aktivitäten. Vor allem aber wurde er zum Verfechter 



-157- 

muslimischer Ansprüche in einem schwelenden Konflikt über 
die Rechte an der für Juden wichtigsten heiligen Stätte nicht nur 
Jerusalems, sondern überhaupt - an der Westmauer, der 
«Klagemauer». 

1931 berief der Mufti einen internationalen Kongress der 
Muslime nach Jerusalem ein. Er versicherte sich dafür der 
Unterstützung führender Muslime in Indien, Tunesien und 
anderswo. Kongresse dieser Art hatten in den zwanziger Jahren 
in Mekka und in Kairo stattgefunden. Aber der Jerusalemer war 
der bisher größte und fand allerorten Beachtung. Die Idee für 
den Kongress war bei der Beerdigung des indischen 
panislamischen Führers Muhammad Ali im Januar 1931 
aufgekommen. In Gesprächen nach der Bestattung scheinen sich 
sein Bruder Schawkat Ali und Hadsch Amin über die 
Einberufung des Kongresses einig geworden zu sein.60 
Schawkat Ali stand mit Ibn Saud auf Kriegsfuß, der Scherif 
Hussein aus dem Hedschass und aus dem Wächteramt von 
Mekka und Medina vertrieben hatte. Im Londoner Kolonial- und 
Indienministerium kam die Besorgnis auf, dass der Kongress 
womöglich beunruhigende Auswirkungen auf Indien haben 
könnte. Man erwog sogar, ihn zu verbieten. Am Ende erhielt 
Hochkommissar Sir Arthur Wauchope von Hadsch Amin die 
Zusicherung, dass der Kongress völlig unpolitisch sein werde. 
Aus diesem Grund wurde er dann doch genehmigt.61 

Obwohl der Kongress bei einigen arabischen Staaten, vor 
allem Ägypten, sowie bei den örtlichen Gegnern des Mufti auf 
Opposition stieß, nahmen 130 Delegierte aus zweiundzwanzig 
Ländern daran teil. Zu den Teilnehmern gehörte auch 
Muhammad Raschid Rida, der ehemalige Lehrer des Mufti und 
einer der führenden islamischen Denker in Ägypten. Hadsch 
Amins Versprechen zum Trotz erwies es sich als unmöglich, die 
Politik aus den Verhandlungen ganz auszuschließen. Mehrere 
Reden richteten sich gegen den Zionismus und die angebliche 
Gefährdung der muslimischen Heiligen Stätten durch jüdische 



-158- 

Pläne für einen Wiederaufbau des Tempels.62 Beim Kongress 
wurde beschlossen, in Jerusalem eine moslemische Universität 
zu errichten - vom Mufti ausdrücklich als Herausforderung für 
die Hebräische Universität gedacht.63 Im weiteren Verlauf 
wurde zwar eine illustrierte Broschüre über das Projekt 
veröffentlicht und Geld gesammelt, u. a. ein Betrag von £ 7543 
vom Maharadscha von Haiderabad, aber gebaut wurde die 
Universität nie. Wenn der Kongress auch wenig Konkretes 
erbrachte, so stieg doch das Prestige des Mufti, und die 
Verteidigung Jerusalems und Palästinas wurde zu einem 
zentralen panislamischen Anliegen. Von nun an trug Hadsch 
Amin drei Titel: Großmufti, Präsident des Obersten Muslimrats 
und Präsident des Allgemeinen Islamischen Kongresses - in der 
muslimischen Welt nahm er nun zweifelsohne einen Rang von 
internationaler Bedeutung ein. 

Grund zur Zufriedenheit gab es für den Mufti auch auf lokaler 
Ebene, wo Husaynis Feind Ragheb Naschaschibi, der 
Bürgermeister von Jerusalem, eine Niederlage erlitt. Der 
Konflikt zwischen den beiden Familien und ihren weit 
ausgreifenden Klankoalitionen wurde derart verbissen geführt, 
dass die Husaynis bei den Gemeindewahlen von 1927 sogar an 
die Zionisten mit dem Vorschlag herangetreten waren, 
gemeinsame Sache gegen Ragheb zu machen.64 Damals gaben 
die Juden Ragheb ihre Stimmen. 1934 aber waren die Juden 
seiner Verwaltung überdrüssig, die sie für korrupt und 
unwirksam hielten. Diesmal ging eine Reihe jüdischer Stimmen 
an Raghebs Gegner im ersten Wahlbezirk, Husayn Fakhri al-
Khalidi. Als Mitglied einer anderen namhaften Jerusalemer 
Familie - sie beanspruchte, von Khaled ibn Walid, dem 
arabischen Eroberer Palästinas im 7. Jahrhundert, abzustammen 
- verfügte Khalidi über eine große eigene Anhängerschaft, hatte 
aber auch den Rückhalt der Husaynis. Er gewann den Sitz. Als 
nun Ragheb ungeachtet dieses Wahlausgangs am 
Bürgermeisteramt festzuhalten versuchte, forderte Moshe 



-159- 

Schertok von der Jewish Agency (die für den Jischuw als eine 
Art Regierung fungierte) von den britischen Behörden die 
Einsetzung Khalidis.65 Ragheb erhob Einspruch dagegen, aber 
ohne Erfolg, und Khalidi wurde Bürgermeister. Seinen früheren 
Einfluss gewann Ragheb nie wieder zurück und nie vergab er 
denen, die dafür verantwortlich waren. 



-160- 

Auf dem Weg zur Teilung 

 
Als sich der arabisch-jüdische Konflikt verstärkte, fing man in 

der Politik an, eine Teilung des Landes in Erwägung zu ziehen. 
Dieser Gedanke war bezeichnenderweise zuerst im 
Zusammenhang mit Jerusalem aufgekommen. 1932 schlug 
Chaim Arlosoroff, der Vorsitzende der politischen Abteilung der 
Jewish Agency (und damit praktisch der «Außenminister» der 
Zionistischen Bewegung), in einem Brief an den ehemaligen 
Hochkommissar Sir Herbert Samuel die Teilung Jerusalems in 
zwei Bezirke vor, einen arabischen und einen jüdischen, wobei 
jeder einen eigenen Bezirksrat haben sollte. Samuel antwortete, 
dass er persönlich gegen die Teilung sei, weil zwei städtische 
Autoritäten «in unmittelbarer Nähe nahezu eine Einladung zu 
Reibungen wären», auch wenn er einräumte, dass dies «das 
einzige Mittel zur Vermeidung größerer Übel» sein könnte.66 

Im April 1936 brachen in Palästina ein landesweiter 
Generalstreik und ein Aufstand der Araber aus. Zwar hatte der 
Mufti weder den Anstoß zur Revolte gegeben noch sie 
organisiert, aber im Sommer bot er den Aufständischen Geld 
und moralische Unterstützung. Den Briten bereitete nicht nur die 
Größenordnung des Aufstands Sorgen, sondern auch die 
veränderte Situation im unmittelbaren Umfeld. Mit dem 
Einmarsch der Italiener in Äthiopien im Jahre 1935 ließ 
Mussolini die Absicht erkennen, das Mittelmeer für Italien 
vereinnahmen zu wollen. Damit wurde zum erstenmal seit dem 
Ende des Ersten Weltkriegs die britische Vorherrschaft im 
Nahen Osten durch eine andere europäische Macht erns thaft in 
Frage gestellt. Der britische Geheimdienst brachte in Erfahrung, 
dass der italienische Konsul in Jerusalem die Aufständischen 
finanziell unterstützte.67 

Ein Gespräch, das 1934 Mussolini und Weizmann in Rom 



-161- 

führten, zeigt, dass die Faschisten nicht nur unter den Arabern 
Zwietracht säten: 

 
MUSSOLINI: Was meinen Sie zu Jerusalem? 
WEIZMANN: Eine Sache ist völlig klar. Wenn Jerusalem 

nicht eine jüdische Hauptstadt wird, kann es auf keinen Fall eine 
arabische Hauptstadt werden, weil es die christliche Welt gibt. 
Jerusalem ist der Zusammenfluss von drei Religionen. Man 
sollte sich jedoch bewusst sein, dass die Heiligkeit Jerusalems 
für die Muslime eine ziemlich junge Erfindung ist, während 
Jerusalem für die Juden die Stadt Davids und für die Christen 
das Zentrum ihrer Heiligen Stätten ist. 

MUSSOLINI: Sie haben recht. Es muss eine für alle 
zufriedenstellende Lösung gefunden werden. 

WEIZMANN: In der Jerusalem-Frage bin ich immer sehr 
zurückhaltend gewesen. Wir haben heute die Mehrheit in 
Jerusalem. 

MUSSOLINI: Ist das möglich? 
WEIZMANN: Gewiss, und ich habe meinen Freunden immer 

geraten, von dieser Tatsache keinen Gebrauch zu machen, eben 
weil es dabei um Jerusalem geht. 

MUSSOLINI: Sie sind sehr klug. 
WEIZMANN: Kann ich, wenn wir zu der praktischen 

Durchführung kommen, auf Ihre Unterstützung zählen? 
MUSSOLINI: Selbstverständlich.68 

 
Die Gefahr, dass eine außenstehende Macht wie Italien die 

wachsenden nationalistischen Gegensätze in Palästina ausnutzen 
könnte, machte der britischen Regierung große Sorgen und ließ 
sie nach einer neuen Politik Ausschau halten, die zwar weiterhin 
an Großbritanniens strategischen Interessen festhalten, diese 
aber aus dem arabisch-jüdischen Konflikt entflechten sollte. 



-162- 

In der Hoffnung, eine solche Politik finden zu können, setzte 
die Regierung eine «Königliche Kommission» zur 
Untersuchung des Palästina-Problems ein. Ihr Vorsitzender war 
Lord Peel, ein Nachfahre des Premiers aus dem 19. Jahrhundert; 
stärkste intellektuelle Kraft in der Kommission war Sir Reginald 
Coupland, Professor für imperiale Geschichte in Oxford. Ihr im 
Juli 1937 veröffentlichter Abschlussbericht empfahl die Teilung 
Palästinas in einen arabischen Staat (der mit Trans Jordanien 
vereinigt werden sollte) und einen kleineren jüdischen Staat 
sowie eine britische Mandatsenklave um Jerusalem (siehe Karte 
4). Die vorgeschlagene Enklave war um vieles größer als das 
Stadtgebiet von Jerusalem. Auch Bethlehem gehörte zu ihr 
sowie ein Korridor, der sich bis zur Küste bei Jaffa erstrecken 
sollte - Witzbolde nannten ihn die «Promenade des Anglais» - 
sowie die Städte Nazareth, Tiberias, Safed, Akka und Haifa 
(unverzichtbar für die Briten wegen seines Hafens). 

Araber wie Juden waren geteilter Meinung über den Bericht. 
In den Reihen der Araber fand die Naschaschibi-Partei, die in 
enger Verbindung zu Emir Abdullah von Transjordanien stand 
(einem weiteren Sohn von Scherif Hussein), die Teilung 
reizvoll, wurde aber durch die Anhänger des Mufti zum 
Schweigen gebracht. Das Hohe Arabische Komitee, das 
Hauptorgan der palästinensischen Nationalbewegung, lehnte den 
Vorschlag rundweg ab. Es weigerte sich, über irgendeine Form 
von Teilung zu sprechen, und setzte den Aufstand mit neuer 
Energie fort. Bei den Zionisten fanden scharfe interne Debatten 
statt, bevor sie sich schließlich entschieden, den Gedanken der 
Teilung im Grundsatz zu akzeptieren, jedoch günstigere 
Grenzen als die von der «Königlichen Kommission» 
vorgeschlagenen zu verlangen. 

In der Tat überraschte die zionistische Reaktion auf die Idee 
eines zionistischen Staates ohne Zion nicht wenig. Gegenüber 
der Heiligen Stadt hatten die Zionisten immer unterschwellig 
eine feindselige Haltung an den Tag gelegt - besonders stark bei 



-163- 

der dominanten, säkularisierenden sozialistisch-zionistischen 
Bewegung. Sie sahen in Jerusalem die Festung des «alten 
Jischuw» - das Symbol für Konservativismus, Unproduktivität 
und Anti-Zionismus. Bis zur Gründung des Staates Israel war 
Tel Aviv die wirkliche Hauptstadt des Zionismus - und, nur 
nicht dem Namen nach, auch noch eine ganze Weile danach.69 
In den dreißiger Jahren baute die Jewish Agency ein 
eindrucksvolles Hauptquartier an der King George V Avenue in 
Westjerusalem, das als Sitz der zionistischen Quasi-Regierung 
vorgesehen war. Aber die meisten politischen Parteien hatten 
ihren Sitz in Tel Aviv, und in dieser dynamischen Küstenstadt 
standen auch die Wohnhäuser nahezu aller führenden Politiker 
der zionistischen Bewegung. Ende der dreißiger Jahre war Tel 
Avivs jüdische Bevölkerung doppelt so groß wie die der 
Hauptstadt: 177000 Einwohner gegenüber 82000.70 Das jüdische 
Gravitationszentrum in Palästina hatte sich eindeutig nach Tel 
Aviv verlagert. 

Die zionistische Führung sah ein, dass angesichts der 
internationalen religiösen Interessen von Christen und Muslimen 
an der Altstadt keinerlei Hoffnung bestand, Jerusalem einem 
jüdischen Staat zuzusprechen. Deshalb rang man sich zu der 
Schlussfolgerung durch, dass es nur einen einzigen Weg gebe, in 
Jerusalem festen Fuß zu fassen, nämlich darauf zu drängen, dass 
die Stadt, wie das Land als Ganzes, aufgeteilt werde. Moshe 
Schertok, der Leiter der Politischen Abteilung der Jewish 
Agency, schrieb im Dezember 1937 einem Kollegen: «Die 
einzige Möglichkeit, aus dem Wirrwarr der Forderungen der 
verschiedenen Religionen herauszukommen, besteht darin, die 
ganze Altstadt als einheitliches Ganzes einer Jurisdiktion mit 
internationaler Autorität zu unterstellen.»71 Die zum Teil 
freiwillige Trennung von Arabern und Juden, die als Folge des 
Aufstands und des arabischen Boykotts jüdischer Geschäfte 
verstärkt stattgefunden hatte, trug dazu bei, den 
Teilungsgedanken für die Zionisten annehmbarer erscheinen zu 



-164- 

lassen. 
Viele Juden zogen aus den arabischen oder gemischten 

Gebieten fort, ein Vorgang, der, wie der Historiker Yehoshua 
Porath bemerkt hat, «bestens zum Bestreben der zionistischen 
Bewegung passte, eine in sich geschlossene jüdische nationale 
Gemeinschaft in Palästina aufzubauen».72 

Ein von der Zionistischen Exekutive geschaffener Jerusalem-
Ausschuss bereitete einen detaillierten Plan für die Aufteilung 
Jerusalems vor. Er sah vor, die von Juden bewohnten westlichen 
und nördlichen Bezirke der Neustadt zusammen mit den 
Skopusberg dem jüdischen Staat einzuverleiben. Die gesamte 
Altstadt unter Einbeziehung des jüdischen Viertels sowie auch 
andere Areale, an denen Juden aus Gründen der Tradit ion 
besonders interessiert waren - wie etwa der Friedhof auf dem 
Ölberg -, sollten dem Plan zufolge zu dem Restgebiet unter 
Mandatsverwaltung gehören (siehe Karte 5). Damit wären 
mehrere Tausend Juden, vor allem in der Altstadt, außerhalb des 
Gebiets des geplanten jüdischen Staates geblieben; jedoch 
wurde vorgeschlagen, diesen dennoch zu gestatten, Bürger des 
jüdischen Staates zu werden.73 

Weder der Plan der Peel-Kommission noch der 
Gegenvorschlag der Zionisten wurde verwirklicht. Stattdessen 
berief die britische Regierung eine weitere Kommission, die 
unter Vorsitz von Sir John Woodhead einen neuen Teilungsplan 
erarbeiten sollte. Der im November 1938 veröffentlichte Bericht 
der Woodhead-Kommission verwarf den Gedanken einer 
Aufteilung Jerusalems. Der ganze Teilungsgedanke wurde 
überhaupt mit dem Argument abgelehnt, ein so kleines Land wie 
Palästina aufzuteilen sei nicht praktikabel. Da man sich aber 
dem erteilten Auftrag verpflichtet fühlte, wurden 
unterschiedliche Aufteilungsszenarien erörtert, darunter auch 
der Vorschlag, Jerusalem zu einer Enklave zu machen.  



-165- 

 
Karte 4: Der Teilungsplan der Royal Commission für Palästina (1937) 



-166- 

Der im Herbst 1938 vorgelegte Kommissionsbericht vertrat 
die Auffassung, falls ein solcher Stadtstaat geschaffen werde, 
solle er so erweitert werden, dass auch der Sender «Palestine 
Broadcasting Service» nördlich von Jerusalem sowie ein 
breiterer Korridor hinunter zum Meer zu seinem Territorium 
gehörten. Nach diesem Vorschlag wären die Juden mit etwa 
80000 Menschen bei einer Gesamtbevölkerung von 211000 
Einwohnern in der Enklave in der Minderheit gewesen. 

In ihrer Ablehnung der von den Juden geforderten Teilung der 
Stadt verwies die Woodhead-Kommission auf eine Reihe von 
Schwierigkeiten, die auch in Reaktionen auf spätere 
Überlegungen zur Verwaltung Jerusalems bis zum heutigen Tag 
immer wieder genannt wurden. Eine davon war das Problem der 
Sicherheit: 

 
Karte 5: Der Teilungsplan der Jewish Agency für Jerusalem (1937) 



-167- 

Nach unserem Eindruck wäre das Hauptproblem die 
Verhinderung von Verstößen gegen den Frieden entlang der 
Grenze zwischen einer Bevölkerung, die auf der einen Seite fast 
nur aus Juden und auf der anderen weitgehend aus Arabern 
bestünde... Wir sind der Meinung, dass es durch den Bau einer 
Straße entlang dem Grenzverlauf mit einer Barriere in der Mitte 
gelöst werden müsste.74 

 
Der Vorschlag der Zionisten hatte diesen Einwand 

vorhergesehen und Beispiele von Städten wie etwa Schanghai 
angeführt, die in unterschiedliche Zuständigkeiten aufgeteilt 
waren, aber keine Verwaltungsbarrieren zwischen diesen 
aufwiesen. Nun war das Beispiel von Schanghai allerdings 
unglücklich gewählt: Die Stadt war in den dreißiger Jahren 
berüchtigt wegen ihrer Rechtlosigkeit und der Leichtigkeit, mit 
der Kriminelle und politische Terroristen der Festnahme 
entgehen konnten, indem sie problemlos über die Grenzen ihrer 
drei unterschiedlichen Verwaltungsbezirke - des chinesischen, 
des internationalen und des französischen Bezirks - gingen.75 
Überdies argumentierte die Kommission, es würde dann zu 
Problemen mit der Steuerung des Zustroms von 
Gelegenheitsarbeitern, bei der Organisation des Zolls und bei 
der Regelung der städtischen Wasserversorgung kommen. 

Zwar erkannte die Kommission an, dass all diese 
Schwierigkeiten bei gutem Willen überwunden werden könnten, 
meinte aber, dass es übergeordnete politische und religiöse 
Einwände gegen die Teilung der Stadt gebe. Muslime würden 
sich ihr vehement widersetzen, weil «trotz allen Abstreitens 
seitens der Juden die Araber weiterhin glauben, dass die Juden 
etwas gegen die Altstadt im Schild führen». Auch «die 
christliche Meinung in der ganzen Welt wäre über einen 
Vorschlag, Teile des Stadtgebiets der Kontrolle der jüdischen 
Gemeinde zu überantworten, zutiefst bekümmert, wenn sie 
merkte, dass ein solcher Schritt Unmut und Unruhe provozieren 



-168- 

würde».76 Am Ende landeten die Berichte beider Kommissionen 
in der Ablage. Die Regierung hatte erkannt, dass es in Europa 
wahrscheinlich zum Krieg kommen werde, hatte all ihre 
Begeisterung für eine Teilung verloren und entschied sich 
stattdessen einstweilen für die Beibehaltung eines 
Einheitsstaates Palästina. 

Den Briten war es inzwischen gelungen, den arabischen 
Aufstand niederzuschlagen, wenn auch unter erheblichen 
Kosten. Im Juli 1937 erging die Anweisung, den Mufti 
festzunehmen. Dieser suchte Zuflucht auf dem Haram al-
Scharif, den die Briten aus Rücksicht gegenüber dem 
muslimischen Glauben nicht zu betreten wagten. Ein 
Korrespondent des Daily Telegraph, der den verfolgten 
Gottesmann interviewte, berichtete, «seine einzige Ablenkung 
sei, sich innerhalb der Mauern des Areals zu ergehen oder von 
seinen Privaträumen über der Klagemauer aus die Welt zu 
beobachten».77 Alle zu dem Heiligtum hinführenden Tore 
wurden von britischen Truppen bewacht. Nach der Ermordung 
eines ihrer hohen Beamten löste im Oktober 1937 die Regierung 
das Hohe Arabische Komitee auf. Mehrere seiner Mitglieder 
wurden festgenommen und einige von ihnen auf die Seychellen 
deportiert. Dem Mufti jedoch gelang, als Beduine (nach anderen 
Berichten als Frau) verkleidet, die Flucht; er schlug sich in den 
Libanon durch, von wo aus er weiterhin den Widerstand gegen 
die Briten schürte. Bevor er Jerusalem verließ, hatte er auf der 
Suche nach Rückhalt für den arabischen Widerstand gegen den 
Zionismus Kontakt zum deutschen Generalkonsul 
aufgenommen.78 Es war der Beginn einer wunderbaren 
Freundschaft. 

Im Oktober 1938 erreichte der Aufstand der Araber seinen 
Höhepunkt, als Rebellen die Altstadt Jerusalems besetzten. 
Aufgrund des Münchner Viermächteabkommens vom 29. und 
30. September 1938 waren die Briten jedoch in der Lage, 
Truppen aus dem europäischen Raum zu verlegen. So wurde 



-169- 

Verstärkung aus England geholt, und die Armee ging zu einem 
entschlossenen Gegenangriff über. Der Kommandant des 
Bezirks Jerusalem, Generalmajor Richard O'Connor, befahl für 
den 19. Oktober die Rückeroberung der Altstadt. Bei ihrem 
Angriff benutzten die Briten einheimische Araber als 
menschliche Schutzschilde.79 Die Rebellen kapitulierten. 
Obwohl es auch weiterhin sporadisch zu Gewaltakten kam, war 
dies das Ende des Aufstands als militärische Bedrohung. 

 
Dr. Husayn Fakhri al-Khalidi, der 1934 mit Hilfe jüdischer Stimmen 
zum Bürgermeister von Jerusalem gewählt wurde. Das Foto stammt 

aus dem Jahr 1936. 

Mit der Niederschlagung des Aufstands entmachteten die 
Briten die arabische Führung in Jerusalem. Der Mufti blieb bis 
nach dem Ende der Mandatszeit im Exil. Während des Krieges 
floh er in den Irak, wo er sich 1941 an einem zum Scheitern 



-170- 

verurteilten antibritischen Coup beteiligte. Als dieser misslang, 
siedelte er nach Berlin über, von wo aus er für die Nazis 
Radiosendungen machte. Der Bürgermeister von Jerusalem, 
Husayn al-Khalidi, wurde «wegen seiner moralischen 
Verantwortung als Mitglied des Hohen Arabischen Komitees... 
für die Mord- und Terrorkampagne in Palästina» auf die 
Seychellen deportiert.80 Ragheb Naschaschibi, der frühere 
Bürgermeister, der eine entgegenkommendere Haltung 
gegenüber den Briten einnahm, wurde von Anhängern des Mufti 
bedroht und verbrachte darum die folgenden Jahre größtenteils 
in Kairo. 

In Khalidis Abwesenheit übernahm sein jüdischer 
Stellvertreter Daniel Auster das Amt des Bürgermeisters. Die 
Beziehungen zwischen den arabischen und den jüdischen 
Stadträten verschlechterten sich, und die Regierung erwog, 
einen britischen Beamten als amtierenden Bürgermeister 
einzusetzen, weil man von Wahlen weitere gewalttätige 
Auseinandersetzungen befürchtete.81 Auf Empfehlung eines 
Untersuchungsausschusses wurde dann Mustafa Bey Khalidi, 
ein ehemaliger Richter, zum Bürgermeister ernannt. Die Juden 
protestierten dagegen mit der Begründung, dass sie eine 
Mehrheit innerhalb der städtischen Bevölkerung bildeten; da 
aber die Streitkräfte der Achsenmächte immer näher an 
Palästina heranrückten, berichtete der Hochkommissar Sir 
Harold MacMichael, dass die Juden «das politische Lavieren in 
dieser Frage in ihrer generellen Alarmiertheit hatten untergehen 
lassen».82 

 



-171- 

«Ein besserer Kampfplatz» 

 
In politischer Hinsicht wurde die Jerusalem-Frage wie die von 

ganz Palästina bis in die zweite Kriegshälfte aufgeschoben. Im 
September 1943 schlug MacMichael ein weiteres 
Teilungsschema für Palästina vor, demzufolge außer einem 
arabischen und einem jüdischen Staat «ein Staat Jerusalem» 
geschaffen und von Großbritannien regiert werden sollte.83 Die 
Grenzen dieses Staatswesens wurden zwischen London und 
Jerusalem diskutiert und schließlich so erweitert, dass sie nicht 
allein die Stadt Jerusalem, sondern auch Bethlehem, Ramallah, 
Lydda, Ramleh und die Jarkon-Quellen einschlossen. Dadurch 
wollte man sicherstellen, dass kein arabischer Korridor den 
jüdischen Staat und den Staat Jerusalem trennen würde. 

In einer Denkschrift vom Februar 1944, in der er die Gründe 
für sein Teilungsvorhaben darlegte, zitierte MacMichael den 
griechischen Lyriker Pindar: «Tut es doch not, an den Beginn 
des Werkes eine weithin leuchtende Stirn zu setzen.»84 In 
diesem Sinne vertrat er die Auffassung, dass «der Schaffung 
eines neuen Staates [von Jerusalem], der für immer die Heilige 
Stadt schützen, ihre Vereinigungen bewahren und den 
Anhängern aller Glaubensrichtungen, denen sie heilig ist, freien 
Zugang garantieren soll, ein Ehrenplatz in einem ansonsten rein 
auf Zweckmäßigkeit abgestellten Projekt eingeräumt werden 
sollte». Der Staat werde ungefähr 300000 Einwohner haben, von 
denen etwa 90000 Juden wären. Die Regierungsform dieses 
Staates, schrieb MacMichael, müsse «sich deutlich von der einer 
Kronkolonie unterscheiden und über sie hinausgehen. Auf der 
anderen Seite muss sie die Merkmale der Demokratie und eine 
Repräsentativverfassung haben». Die Verfassung müsse 
«zwangsläufig eine Form von Dyarchie aufweisen». Deshalb 
werde es zwar eine gesetzgebende Körperschaft geben, in der 



-172- 

sechsundzwanzig der achtundzwanzig Mitglieder gewählt 
würden, aber der Hochkommissar würde «die Verantwortung 
für die Verwaltung bestimmter Sachbereiche einschließlich der 
Heiligen Stätten... für Verteidigung und auswärtige Beziehungen 
des Staates, den Erwerb der Staatsbürgerschaft und die 
Kontrolle der Gesetzgebung» behalten. MacMichael erwartete, 
dass elf von den sechsundzwanzig Mitgliedern der Legislative 
Muslime, acht Juden und sieben Christen sein würden - «mit der 
Folge, dass keine Gemeinde eine absolute Mehrheit in der 
Legislative haben wird». Den Gedanken, dass Einwohner des 
Staates Jerusalem Bürger des benachbarten arabischen oder 
jüdischen Staates sein könnten, lehnte er ab. Dies würde jenen 
Staaten «fast unbegrenzte Möglichkeiten der Einmischung unter 
dem Vorwand des Schutzes ihrer Staatsangehörigen» 
verschaffen; «Jerusalem wäre nichts anderes als ein besserer 
Kampfplatz».85 

MacMichaels Plan fand die Zustimmung des 
Kolonialministeriums, obwohl dortige Beamte «gewisse 
Schwierigkeiten» mit seinen Verfassungsplänen hatten. Man 
verwies darauf, dass «das dyarchische Prinzip» in den indischen 
Provinzen sowie in Malta ausprobiert worden sei und sich als 
Fehlschlag erwiesen habe.86 Im April 1944 begab sich 
MacMichael nach Kairo, um mit dem dortigen britischen 
Ministerresidenten und hohen britischen, für den Nahen Osten 
zuständigen Beamten zu sprechen. Einige der 
Beratungsteilnehmer bezweifelten, dass die Schaffung eines 
Staates Jerusalem als ein rein britisches Unterfangen praktikabel 
wäre. Die Befürchtung wurde laut, dass «wahrscheinlich 
besonders Frankreich und Russland ihre Ansprüche als 
Schutzmächte der katholischen bzw. orthodoxen Kirche erheben 
würden».87 

Unterdessen war in London ein Kabinettsausschuss gebildet 
worden, der das gesamte Palästinaproblem einer Überprüfung 
unterziehen sollte. Er befasste sich mit verschiedenen 



-173- 

Einwänden und Ergänzungen zu MacMichaels Vorschlägen, 
darunter auch mit der Auffassung des Premierministers, dass 
«der Jerusalem-Staat vielleicht unnötig groß» sei.88 Das 
Außenministerium war nachdrücklich gegen das ganze 
Teilungskonzept, und Außenminister Anthony Eden brachte ein 
eindrucksvolles Kabinettsmemorandum in Umlauf, das die 
Meinung, eine solche Lösung werde wenigstens für 
«Endgültigkeit» sorgen, als «schiere Illusion» bezeichnete.89 
Hinsichtlich des vorgesehenen Jerusalem-Staates bezweifelte 
das Außenministerium, dass die Legislative «in der Praxis 
befriedigend funktionieren» würde: 

 
Es ist anzunehmen, dass die Beziehungen zwischen dem 

arabischen und dem jüdischen Bevölkerungsteil den Zustand der 
zwischen Südsyrien und dem jüdischen Staat herrschenden 
Beziehungen widerspiegeln werden. Wenn die arabisch-
jüdischen Beziehungen schlecht sind und es zu 
Gewaltausbrüchen kommt, ist es unwahrscheinlich, dass Araber 
und Juden innerhalb des Jerusalem-Staates miteinander 
kooperieren werden. Es könnte zu Unruhe und Durcheinander 
kommen. Jerusalem könnte durchaus zu einem der 
Hauptschlachtfelder zwischen widerstreitenden Kräften werden. 
Kurzum, es ist unwahrscheinlich, dass der Jerusalem-Staat als 
dauerhaftes Mitglied der Völkergemeinschaft sich als 
Kreditposten in der Bilanz seiner Gründer herausstellen wird.90 

 
Dennoch stimmte der Kabinettsausschuss im Oktober 1944 

der Teilung zu. Der Jerusalem-Staat solle «autonom» sein, aber 
«unter dem Schutz von Großbritannien oder der Vereinten 
Nationen» stehen. Ein weiterer Vorschlag lautete, dass der Staat 
offene Grenzen haben solle, dass aber «weder Arabern noch 
Juden erlaubt werden sollte, sich ohne vorherige Zustimmung 
auf Dauer dort niederzulassen».91 Churchill, der sich in den 
dreißiger Jahren gegen die Teilung ausgesprochen hatte, konnte 



-174- 

nun dieser Idee mehr abgewinnen. Aber das Außenministerium 
war weiterhin dagegen, und nachdem jüdische Terroristen im 
November 1944 den britischen Gesandten Lord Moyne ermordet 
hatten, wurde das Projekt ad acta gelegt. 

Während die auf lange Frist angelegte britische 
Palästinapolitik gegen Ende 1944 ins Stocken geriet, 
formulierten die Zionisten ihre eigenen Zukunftspläne. Ein 
Ausschuss wurde eingesetzt, der die Ansiedlung in Palästina 
planen sollte, und dieser setzte wiederum einen Unterausschuss 
ein, zu dessen Pflichten laut David Ben Gurion, dem damaligen 
Vorsitzenden der Exekutive der Jewish Agency in Palästina, 
«die Vorbereitung eines Plans zur Förderung der jüdischen 
Ansiedlung in Jerusalem und seiner Umgebung» gehörte und die 
«Sicherstellung, dass die Hauptstadt unseres Landes eine 
jüdische Mehrheit haben wird».92 Dieser Unterausschuss trat 
jedoch nur zweimal zusammen, legte keinerlei Empfehlungen 
vor und hatte keine erkennbaren Auswirkungen auf die 
politische Planung der Zionisten - ein Zeichen dafür, dass 
Jerusalem für die Zionisten immer noch einen niedrigen 
Stellenwert einnahm. 

Infolge einer Krise in der Verwaltung der Stadt, die nach dem 
plötzlichen Tod des Bürgermeisters Mustafa Bey al-Khalidi 
ausbrach, wurde das Problem im August 1944 erneut auf die 
politische Tagesordnung gesetzt. Wie 1937 übernahm auch jetzt 
dessen jüdischer Stellvertreter Daniel Auster vorübergehend die 
Funktion des amtierenden Bürgermeisters. Die arabischen 
Stadträte drohten jedoch, die Arbeit der Stadtverwaltung zu 
boykottieren, falls nicht sofort ein arabischer Bürgermeister 
ernannt werde. Mitglieder der Familie Khalidi sprachen beim 
Hochkommissar vor und baten ihn, ihren Schmerz über den 
Verlust ihres verstorbenen Verwandten durch die Berufung 
eines Nachfolgers aus ihren Reihen zu lindern.93 Hebräische 
Zeitungen konterten mit Forderungen nach einem jüdischen 
Bürgermeister oder, falls es dazu nicht käme, nach der Rotation 



-175- 

von muslimischen, christlichen und jüdischen Bürgermeistern. 
Sie wiesen auch darauf hin, dass die Juden inzwischen 
schätzungsweise 61 Prozent der städtischen Bevö lkerung 
ausmachten. Manche schlugen eine dritte Lösung vor: Die Stadt 
solle in getrennte, unabhängig voneinander verwaltete jüdische 
und arabische Sektionen aufgeteilt werden.94 Der Boykott der 
arabischen Stadträte trat am 21. März 1945 in Kraft. Um den 
toten Punkt der Verhandlungen zu überwinden, schlug 
Hochkommissar Viscount Gort ein jährlich unter Muslimen, 
Juden und Christen rotierendes Bürgermeisteramt vor (wobei 
letztere nicht zwingend Palästinenser sein müssten). Die Juden 
stimmten diesem Vorschlag im Prinzip zu, hatten aber Einwände 
hinsichtlich der Dauer der Amtszeit und verlangten, dass der 
erste Amtsträger unter der neuen Regelung ein Jude sein müsse. 
Die größte (von Husayni angeführte) Partei der Araber rief als 
Protest gegen den Plan zu einem Generalstreik auf.95 

Am 20. April 1945 berichtete Gort, dass «arabische Stadträte 
mit einigen politischen Verbündeten»... «extrem vorläufige 
Vorschläge» verlautbart hätten, wonach «die Altstadt und 
bestimmte, vorwiegend arabische Gebiete von der modernen 
Stadt Jerusalem abgetrennt werden könnten». «Auch die Juden», 
schrieb er nach London, «scheinen daran interessiert zu sein.»96 
Der Weg für die Vereinbarung einer Teilung der Stadt schien 
damit frei zu sein. 

Am Ende des Krieges in Europa und im Nahen Osten im Mai 
1945 war die Jerusalemer Stadtverwaltung durch den Dauerstreit 
zwischen arabischen und jüdischen Stadträten praktisch außer 
Funktion gesetzt. Deshalb gab die Regierung am 11. Juli 
bekannt, dass die Verwaltung der Stadt «wegen des Scheiterns 
des Jerusalemer Stadtrats, politische Reife zu demonstrieren und 
eigene Schwierigkeiten beizulegen», zeitweilig einer 
Kommission von fünf britischen Beamten übergeben werde. 
Zugleich wurde der Oberrichter für Palästina, Sir William 
Fitzgerald, ersucht, die Frage der künftigen Stadtverwaltung für 



-176- 

Jerusalem zu untersuchen.97 Die von manchen als beleidigend 
empfundene Sprache, in der das Regierungskommunique 
abgefasst war, führte zu Beschwerden, und die Juden weigerten 
sich, an Fitzgeralds Untersuchung teilzunehmen. 

Oberrichter Fitzgerald, ein genialer Ire, legte seine 
Empfehlungen im August 1945 vor. Er gab zu, dass die 
bestehende städtische Verwaltung, «die auf dem fundamentalen 
Grundsatz der Demokratie basiert, demzufolge die Meinung der 
Mehrheit ausschlaggebend sein soll», gescheitert war: 

 
Die Araber sind nicht in der Lage, der Stadt Jerusalem das 

Prinzip zuzugestehen, das seit Beginn der britischen Verwaltung 
Gestalt angenommen hat. Angesichts der Geschichte bin ich 
gezwungen zuzugeben, dass dieser Standpunkt nicht jeder 
Grundlage entbehrt, wenn auch nicht in dem Maße, wie er von 
den Arabern vertreten wurde. Politisch verantwortliche Juden 
haben denn auch wiederholt betont, dass ihnen völlig klar ist, 
dass die einmalige Stellung der Stadt Jerusalem eine besonders 
ausgeklügelte Verwaltungsform erfordert. 

 
Die Muslime forderten weiterhin das Bürgermeisteramt aus 

Gründen der Tradition, die Juden aufgrund ihrer Mehrheit. Die 
neusten Zahlen, die Fitzgerald zur Verfügung standen, ergaben, 
dass sich die Bevölkerung aus 92000 Juden, 32000 Muslimen 
und 27000 anderen Einwohnern zusammensetzte. 

Fitzgeralds Empfehlungen für Jerusalem hatten eine gewisse 
Ähnlichkeit mit denen Lord Peels für ganz Palästina. 1937 hatte 
die britische Untersuchungskommission angeführt, dass, 
nachdem in Palästina ein offener Konflikt ausgebrochen sei, die 
üblichen demokratischen Mehrheitslösungen nicht funktionieren 
würden; «die einzige Hoffnung auf Heilung liege in der 
‹chirurgischen› Operation».98 Peels Empfehlung war die Teilung 
Palästinas, Fitzgeralds die Teilung Jerusalems. Der Unterschied 



-177- 

bestand natürlich darin, dass es Fitzgerald mit einer jüdischen 
statt mit einer arabischen Mehrheit zu tun hatte: 

 
Ich bin zu der bedauerlichen, aber unabweisbaren 

Schlussfolgerung genötigt, dass keine Möglichkeit für eine 
Zusammenarbeit zwischen Arabern und Juden besteht, um dem 
Erlass über die Stadtverwaltung von 1934 in Jerusalem Geltung 
zu verschaffen. Ohne diese Zusammenarbeit muss die städtische 
Verwaltung unter dem derzeitigen Erlass zusammenbrechen... 
Wie es sich trifft, bietet sich das gegenwärtige Stadtgebiet von 
Jerusalem in geographischer Hinsicht dazu an, in zwei 
Stadtbezirke mit klar festgelegten Grenzen aufgeteilt zu werden, 
jeder mit einer anderen Lebensauffassung, mit anderen 
Bestrebungen und Interessen. Ich sehe keinen Grund, vor der 
Realität der Situation zurückzuschrecken, die ich in der Tat als 
günstig betrachte: ein Stadtbezirk wird vorwiegend jüdisch sein 
und der andere vorwiegend arabisch. 

 
Als eine Art Dachorganisation über den beiden Stadtbezirken 

schlug Fitzgerald einen Verwaltungsrat ähnlich dem London 
County Council vor. Die beiden Stadtbezirke würden 
weitestgehend den bestehenden Siedlungsmustern entsprechen 
(siehe Karte 6). Aber Fitzgeralds Plan fand nicht genügend  
Befürworter, um die Regierung zu seiner Umsetzung zu 
veranlassen. 

So blieb es bis zum Ende der Mandatsregierung bei der 
Stadtverwaltung von Jerusalem unter Führung einer nicht 
gewählten Kommission. Im Dezember 1945 wurde George 
Webster, der ehemalige «Postmaster-General» von Palästina, zu 
ihrem Vorsitzenden ernannt. Sechs weitere Beamte gehörten ihr 
an, vier Briten und zwei Palästinenser. Ein Jahr darauf trat 
Webster zurück und wurde durch einen John Hilton ersetzt, auf 
den schließlich im Juni 1947 ein gewisser Richard Graves 



-178- 

folgte. 
Inzwischen geriet ganz Palästina in einen Bürgerkrieg. Die im 

Juli 1945 in Großbritannien gewählte Labour-Regierung 
beschloss, den aus Kriegszeiten stammenden vorläufigen 
Teilungsplan nicht weiter zu verfolgen. Stattdessen bemühte sie 
sich darum, die Amerikaner in eine geteilte Verantwortung 
hineinzuziehen, weshalb sie Trumans Regierung dazu 
überredete, einen gemeinsamen britisch-amerikanischen 
Untersuchungsausschuss zu den Problemen Palästinas und der 
jüdischen Überlebenden der Vernichtungslager in Europa 
einzuberufen. Der Ausschuss sprach sich gegen eine Teilung 
aus. Seine wichtigste Empfehlung war die einer sofortigen 
Einreiseerlaubnis für 100000 jüdische Flüchtlinge aus Europa 
nach Palästina. Die britische Regierung machte diese Zulassung 
jedoch von der Entwaffnung und Auflösung jüdischer 
paramilitärischer Organisationen abhängig, die in den letzten 
Jahren einen Zuwachs an Mitgliedern und Waffen zu 
verzeichnen hatten. Die Zionisten lehnten aber ab, es in 
Erwägung zu ziehen. 

Als sich der politische Streit hinzog, ohne dass eine Lösung 
näherrückte, griffen die Zionisten auf die direkte Aktion zurück. 
Der breite Zustrom jüdischer Einwanderer aus Europa, weit über 
die von der Regierung gesetzten Grenzen hinaus, wuchs sich zu 
einem Wettstreit um die größere Entschlossenheit und zu einer 
Propagandaschlacht zwischen Briten und Zionisten aus. In 
Jerusalem stieg die Zahl terroristischer Akte an. Am 22. Juli 
1946 wurde das King-David-Hotel, das zeitweilig die Regierung 
Palästinas sowie das Hauptquartier der britischen Armee 
beherbergte, von Angehörigen der radikalen zionistischen 
Untergrundorganisation Irgun Zwai Leumi in die Luft 
gesprengt, wobei einundneunzig Menschen ums Leben kamen. 

Daraufhin zog sich die Regierung sowohl physisch als auch 
geistig in eine Festung zurück und riegelte zentral gelegene 
Teile der Stadt ab, in denen Regierungsgebäude lagen, sowie das 



-179- 

sogenannte russische Gelände, auf dem das Polizeipräsidium, 
Gerichte und das Zentralgefängnis ihren Sitz hatten. Eine innere 
Sicherheitszone wurde mit Stacheldraht eingefasst; die Juden 
hatten dafür den Spitznamen «Bevingrad», eine Anspielung auf 
den verhassten britischen Außenminister Ernest Bevin. 

Am 1.August 1946 verständigte sich die Exekutive der Jewish 
Agency, die (aus Angst, in Palästina verhaftet zu werden) in 
Paris tagte, erneut auf den Grundsatz der Aufteilung Palästinas 
in einen jüdischen und einen arabischen Staat. Hinsichtlich 
Jerusalems blieb der Vorschlag vage und spiegelte das Zögern 
der zionistischen Führung in dieser Frage wider. Sie schwor 
zwar nicht jeglichem Recht auf die Stadt ab, aber sie 
beanspruchte auch keines für sich. 

Die palästinensisch-arabische Führung blieb gespalten und 
orientierungslos. Noch immer war der Mufti der einflussreichste 
Mann, aber seine Wirksamkeit war eingeschränkt, weil er 
weiterhin im Exil leben musste - zuerst in Frankreich, dann, ab 
Juni 1946, in Ägypten und schließlich seit Oktober 1947 im 
Libanon. Im neu gebildeten Hohen Arabischen Komitee saßen 
wieder Repräsentanten aller wichtigen Parteien. Dieses 
Gremium fand die Unterstützung der seit 1944 bestehenden 
Arabischen Liga, war aber nicht imstande, eine klare Politik 
einzuschlagen. Anders als den Zionisten gelang es den 
palästinensischen Arabern nicht, disziplinierte militärische 
Verbände aufzustellen, auszubilden und auszurüsten. 

Während ständig weitere Pläne für die Zukunft des Landes 
vorgelegt oder verworfen wurden, stand auch Jerusalem im 
Mittelpunkt manch ingeniöser Verfassungsbastelei. Dem Plan 
einer «Provinz-Autonomie» zufolge, der im Juli 1946 vom 
britischen Minister Herbert Morrison und vom ehemaligen 
amerikanischen «Assistant Secretary of State »Henry F. Grady 
vorgelegt wurde, sollte das Mandat in eine Treuhandverwaltung 
der Vereinten Nationen überführt und das Land in autonome 
Provinzen aufgeteilt werden; das Gebiet um Jerusalem 



-180- 

einschließlich Bethlehem sowie die Negev-Wüste im Süden 
Palästinas sollten direkt einem britischen Hochkommissar 
unterstellt werden. Präsident Truman, der innenpolitisch unter 
Druck stand, lehnte den Plan ab (obwohl die Bestimmungen 
hinsichtlich Jerusalems in Washington Gefallen fanden); nach 
ein paar Wochen war davon nicht mehr die Rede. Im September 
trat eine Palästina-Konferenz in London zusammen, brachte 
aber auch nichts zuwege. 

 
Karte 6 Sir William Fitzgeralds Vorschlag für Jerusalem (1945) 

 
Was die zionistische Diplomatie anbetraf, hatte Jerusalem 

auch in dieser Zeit noch keine hohe Priorität. Auch im nächsten 



-181- 

Jahr kam die Exekutive der Jewish Agency in dieser Frage zu 
keiner eindeutigen Auffassung. Vor allem wollte sie mit der 
vergeblichen Forderung nach Souveränität für Westjerusalem 
nicht das Risiko eingehen, die internationale Unterstützung für 
die Schaffung eines jüdischen Staats zu verlieren. Ihre 
diplomatische Strategie basierte auf der resignierten Hinnahme 
einer wahrscheinlichen Internationalisierung der Stadt. Dies 
einkalkulierend, richtete sie ihre ganze Aufmerksamkeit auf die 
vorgesehenen Grenzen für eine solche internationale Zone, um 
zwei Ziele zu erreichen: eine jüdische Mehrheit in dem 
betreffenden Areal sowie eine territoriale Verbindung mit dem 
jüdischen Staat, notfalls in der Form eines Korridors.100 Warum 
waren die Zionisten bereit, Jerusalem zu opfern? David Ben 
Gurion fasste den Sachverhalt mit ungeschminkter Einfachheit 
in dem Satz zusammen, es sei «der für die Staatlichkeit zu 
zahlende Preis».101 

Während des jüdischen Aufstands war die Zahl der zivilen 
und militärischen Opfer wesentlich niedriger gewesen als in der 
arabischen Revolte ein Jahrzehnt zuvor: Zwischen 1936 und 
1939 verloren 4000 Menschen das Leben; der jüdische Aufstand 
bis zum April 1947 forderte nur 270 Todesopfer.102 Und doch 
hatten die Briten größere Mühe, mit der Rebellion der Zionisten 
fertig zu werden. Zum Teil lag dies daran, dass die Briten in 
dieser Zeit militärisch viel schwächer und sogar noch mehr 
überfordert waren als in den dreißiger Jahren, zum Teil auch 
daran, dass die zionistischen Paramilitärs besser organisiert und 
koordiniert waren und oft gegen militärische oder behördliche 
Schwachstellen wesentlich wirkungsvoller losschlugen. 

Am 14. Februar 1947 reichte es den Briten. Außenminister 
Bevin brachte die Londoner Palästinakonferenz zum Abschluss 
und bekannte, dass die britische Regierung «erstmals in der 
britischen Geschichte zugeben müsse, an der Lösung eines 
Problems dieser Art gescheitert zu sein».103 An diesem Tag 
fasste das Kabinett den Beschluss, das Problem an die Vereinten 



-182- 

Nationen weiterzureichen. Als übriggebliebener Legatar des 
Völkerbundsmandats über Palästina wurde die Weltorganisation 
dazu aufgefordert, das Problem zu lösen. 

Am 28. April 1947 begann eine Sondersitzungsperiode der 
Generalversammlung der Vereinten Nationen, die das Palästina-
Problem zum Thema hatte. Man beschloss, eine weitere 
Untersuchungskommission, das UN Special Committee on 
Palestine (UNSCOP), zu entsenden, um Vorschläge für die 
Zukunft des Landes in Erfahrung zu bringen. Unter Führung des 
schwedischen Richters Emil Sandström kamen die elf 
Mitglieder der UNSCOP allesamt aus Ländern, die man in 
dieser Frage als neutral einstufte. Im Verlauf ihrer Palästinareise 
verbrachte die Kommission zwei Arbeitstage, den 18. und den 
27. Juni, in Jerusalem; sie besuchte in dieser Zeit den Haram al-
Scharif, vier Synagogen, die Grabeskirche, das Büro des 
Obersten Muslimrats, die Hebräische Universität und das 
Hadassa-Krankenhaus. Zu den Dokumenten, die ihr vorlagen, 
gehörte Sir William Fitzgeralds Bericht über die 
Stadtverwaltung von Jerusalem und eine drei Seiten lange 
«Notiz über die Stellung Jerusalems in Leben und Tradition der 
Juden», welche die Jewish Agency der Kommission vorgelegt 
hatte. Das Hohe Arabische Komitee weigerte sich, mit der 
UNSCOP zusammenzuarbeiten, aber die wichtigen arabischen 
Staaten (mit Ausnahme von Transjordanien) standen zur 
Verfügung. Mehrere christliche Gruppierungen trugen 
Erklärungen vor, und der französische Generalkonsul übergab 
eine Denkschrift über französische religiöse und 
Bildungseinrichtungen im Heiligen Land. 

Die der Kommission vorgelegten Vorschläge boten wenig 
Aussicht auf Gemeinsamkeiten. Die Araber verlangten nahezu 
einstimmig die Schaffung eines einheitlichen arabischen Staates 
Palästina mit Jerusalem als Hauptstadt. Die Christen drangen im 
allgemeinen auf eine Internationalisierung Jerusalems - obwohl 
der Vatikan in diesem Stadium sich weder öffentlich noch privat 



-183- 

für diese Lösung aussprach.104 Der franziskanische Kustos des 
Heiligen Landes unterließ es nachdrücklich, der Idee seinen 
Segen zu geben, und schien vielmehr ein Wiederaufleben der 
historischen Rechte Frankreichs als Schutzmacht der Katholiken 
zu favorisieren. Die zionistische Position in bezug auf Jerusalem 
wurde nicht ganz klar dargelegt, jedenfalls nicht öffentlich. Als 
Ben Gurion von der UNSCOP über die Sicht der Jewish Agency 
befragt wurde, sprach er vage von der Aufteilung der Stadt in 
einen westlichen Te il, der dem jüdischen Staat zugeschlagen 
würde, und der Altstadt und den von Arabern bewohnten 
Gebieten, die internationalisiert würden.105 

Die UNSCOP setzte einen Unterausschuss unter dem Vorsitz 
eines niederländischen Delegierten ein, um die Frage Jerusalems 
und der Heiligen Stätten genauer zu beraten. Von den elf 
Mitgliedern dieses Unterausschusses legten vier - die 
Delegierten aus Kanada, den Niederlanden, Peru und Schweden 
- einen Plan für die Internationalisierung der Stadt vor. Drei - 
die Delegierten aus Indien, dem Iran und Jugoslawien - 
stimmten dem nicht zu; und drei weitere - aus der 
Tschechoslowakei, Guatemala und Uruguay - brachten 
Vorbehalte gegen den Plan der Mehrheit vor, die aber später 
zurückgezogen wurden. Das elfte Mitglied des 
Unterausschusses, aus Australien, enthielt sich der Stimme. 

Der vollständig besetzte UNSCOP-Ausschuss legte 
Mehrheitsund Minderheitsvoten mit Empfehlungen für Palästina 
als Ganzes vor. Die Mehrheit sprach sich für eine Beendigung 
der Mandatsverwaltung und für eine Teilung Palästinas in einen 
jüdischen und einen arabischen Staat mit einem 
internationalisierten Jerusalem aus. Die von Delegierten aus 
Indien, dem Iran und Jugoslawien formulierten Vorschläge der 
Minderheit traten für einen einzigen, aber föderativen Staat ein. 
Hinsichtlich Jerusalems empfahl die Minderheit, dass es die 
Hauptstadt des vorgeschlagenen Bundesstaates sein und in zwei 
Gemeindeverwaltungen aufgeteilt werden sollte: eine arabische, 



-184- 

zu der die gesamte Altstadt gehören, sowie eine jüdische, die 
«die Gebiete, die vorwiegend jüdisch sind», umfassen sollte. 

Die Mehrheit der UNSCOP folgte der Mehrheit des 
Unterausschusses und empfahl, Jerusalem einer internationalen 
Treuhandverwaltung zu unterstellen. Hauptgründe dafür waren 
die Wichtigkeit, in einer Stadt, die Heilige Stätten von drei 
Weltreligionen barg, den Frieden zu wahren. Der UNSCOP-
Bericht argumentierte (mit großem Ernst, wenn auch mit 
fragwürdiger historischer Genauigkeit): 

 
Die Geschichte Jerusalems, während der osmanischen 

Herrschaft wie unter der Mandatsverwaltung, zeigt, dass der 
religiöse Friede in der Stadt erhalten wurde, weil die Regierung 
darauf bedacht war und die Macht dazu hatte, Kontroversen, bei 
denen es auch um ein gewisses religiöses Interesse ging, daran 
zu hindern, sich zu bitterem Zwist und Aufruhr zu entwickeln. 
Die Regierung war nicht eng in die lokale Politik verwickelt und 
konnte, falls nötig, bei Konflikten als Schiedsrichter auftreten. 

 
Das ganze Gebiet von Jerusalem solle entmilitarisiert und 

neutralisiert werden. Es solle ein Gouverneur ernannt werden, 
der «weder Araber noch Jude noch ein Bürger des 
palästinensischen Staates sein noch zum Zeitpunkt seiner 
Ernennung in der Stadt Jerusalem seinen Wohnsitz haben solle». 
Die Stadt solle in Wirtschaftsunion mit dem jüdischen und dem 
arabischen Staat stehen und den in den beiden Ländern 
Wohnenden freien Zugang gewähren, «vorbehaltlich von 
Sicherheitserwägungen». Der Bericht enthielt nichts in bezug 
auf die Verteidigung von Jerusalem, mit Ausnahme der 
Empfehlung, dass der Schutz der Heiligen Stätten einer 
«speziellen Polizei» anvertraut werden sollte.106 

Das für das vorgeschlagene internationale Jerusalem 
vorgesehene Areal war, wie in den meisten Plänen seit 1840, 



-185- 

größer als das eigentliche Stadtgebiet. Es erstreckte sich von Ein 
Qarem im Westen bis nach Abu Dis im Osten und von Schuafat 
im Norden bis nach Bethlehem im Süden. Der die Stadt 
umgebende Landgürtel war hauptsächlich von Arabern bewohnt. 
Obwohl der angeführte Zweck darin bestand, einige der von der 
Stadt entfernten Heiligen Stätten einzuschließen, war ein 
weiterer Grund vermutlich der, in der Bevölkerung des 
Stadtstaats einen einigermaßen gleichgewichtigen Anteil von 
Arabern und Juden zu haben. Am Ende der Mandatsregierung 
schätzte man, dass Jerusalem 165000 Einwohner zählte (100000 
Juden, 34000 Muslime und 31000 Christen). Nur durch die 
Erweiterung des Gebiets der vorgeschlagenen 
Treuhandverwaltung mit der Folge, dass damit auch umliegende 
arabische Dörfer dazugehörten, war ein numerisches 
Gleichgewicht zwischen Arabern und Juden zu erzielen. Die 
UNSCOP schätzte 1946 die Bevölkerung dieses vergrößerten 
Jerusalem auf etwa 205000 Menschen, davon waren etwa 
100000 Juden und 105000 «Araber und andere». 

Der UNSCOP-Bericht wurde am 31. August 1947 
unterzeichnet, aber die Generalversammlung begann erst am 16. 
September mit der Beratung und stimmte sechs weitere Wochen 
später darüber ab. In der Zwischenzeit herrschte eine intensive 
politische Geschäftigkeit. Die arabischen Staaten lehnten den 
Bericht mit allem Nachdruck ab und bemühten sich, eine 
Opposition zu mobilisieren, um auf die Sperrminorität von 
einem Drittel der Stimmen zu kommen, das nach den 
Verfahrensregeln dafür erforderlich war. Die Jewish Agency 
war bereit, den Plan zu akzeptieren, hatte jedoch ebenfalls 
Vorbehalte dagegen und hegte insgeheim die Hoffnung, dass sie 
die Grenzen des jüdischen Staates in dem nun nahezu 
unausweichlich scheinenden Krieg würde erweitern können. Sie 
betrieb eine eifrige Lobbyistenarbeit, um die Zwei-Drittel-
Mehrheit sicherzustellen, die für eine formale Zustimmung zu 
dem Plan nötig sein würde.  



-186- 

Für die Zionisten war dabei Jerusalem nicht die Hauptfrage: 
Der springende Punkt bei der ganzen Sache war das Prinzip der 
Teilung. Zugleich bemühten sie sich darum, ihre Position in 
Jerusalem zu verbessern, indem sie dem amerikanischen 
Außenministerium gegenüber zur Sprache brachten, dass man 
nur die Altstadt internationalisieren und den Rest des in 
Aussicht stehenden Treuhandgebiets unter dem jüdischen und 
dem arabischen Staat aufteilen solle. Das State Department hielt 
den Vorschlag freilich «für rein theoretisch und nicht 
wünschenswert». Man verwies darauf, dass «die meisten 
christlichen Einrichtungen in Jerusalem, aber außerhalb der 
Altstadt konzentriert sind. Deshalb würden sie entweder in das 
Gebiet des jüdischen oder des arabischen Teils fallen. Seitens 
der Christen sei wohl Widerstand gegen ein solches Vorgehen 
zu erwarten.»107 

Unter den Mitgliedern der UN-Arbeitsgruppe gebe es jedoch 
«eine beachtliche positive Haltung» gegenüber dem 
zionistischen Vorschlag. Aus diesem Grund wurde trotz 
mancher Zweifel im State Department der Vertreter der 
Vereinigten Staaten in der Arbeitsgruppe ermächtigt, «in dieser 
Frage mit der Mehrheit zu stimmen, vorausgesetzt, dass 
angemessene Vorsichtsmaßnahmen für die Heiligen Stätten 
erhalten blieben».108 

 
 



-187- 

 
Karte 7: Der Teilungsplan der Vereinten Nationen für Palästina 

(1947) 

 



-188- 

 
Karte 8: Der Corpus Separatum-Plan der Vereinten Nationen für 

Jerusalem (1947) 

 
Mit gewissen Änderungen wurde der Plan der Mehrheit der 

UNSCOP schließlich der Vollversammlung unterbreitet. Die 
wichtigste dieser Änderungen war die Festsetzung einer 
zeitlichen Begrenzung für die Jerusalem betreffenden 
Regelungen: Nach zehn Jahren sollte es den Einwohnern «frei 
stehen, mittels eines Referendums ihre Wünsche im Hinblick 
auf eine mögliche Modifikation der Stadtverwaltung zum 
Ausdruck zu bringen». Dies war kein geringfügiger Sieg für die 
Zionisten, die hofften, ein solches Referendum gewinnen zu 
können. Damit war jedoch kein vollständiges 



-189- 

Selbstbestimmungsrecht gewährt, da die Resolution nur vorsah, 
dass man einen Wunsch zum Ausdruck bringen könne, und nur 
Modifikationen erwähnte. Eine weitere von den Zionisten 
erwünschte und erlangte Veränderung gegenüber dem 
ursprünglichen UNSCOP-Plan war, dass das Prinzip einer 
autonomen Stadtverwaltung für unterschiedliche Gemeinden in 
Jerusalem vorgesehen wurde. Die letzte Fassung des Entwurfs 
erweiterte auch noch ein wenig das Areal des vorgesehenen 
Corpus separatum um die jüdische Siedlung von Motza im 
Westen Jerusalems (siehe Karten 7 und 8). 

Der Resolutionsentwurf der Generalversammlung sah die 
Ernennung eines Gouverneurs für Jerusalem durch den UN-
Treuhandrat vor; er sollte weder ein Bürger des arabischen noch 
des jüdischen Staates sein. Die Stadt sollte entmilitarisiert und 
neutralisiert werden «und keine paramilitärischen 
Organisationen, Übungen oder Aktivitäten» gestatten. Der 
Gouverneur sollte «eine spezielle Polizei von ausreichender 
Stärke organisieren, deren Angehörige außerhalb Palästinas zu 
rekrutieren» seien. Der UN-Treuhandrat würde beauftragt, ein 
Statut (also eine Verfassung) für Jerusalem vorzubereiten, und 
dafür stünden ihm fünf Monate Zeit zur Verfügung.109 

Am 29. November 1947 stimmte die Generalversammlung 
der Vereinten Nationen dem Teilungsbeschluss mit 
dreiunddreißig zu dreizehn Stimmen bei zehn Enthaltungen zu. 
Die Zionisten begrüßten den Beschluss mit Jubel; die 
palästinensischen Araber erklärten einen dreitägigen 
Generalstreik. Die Resolution war kein Plan für eine friedliche 
Lösung des Streits um Palästina, sondern hob den Konflikt, der 
sich im Kern um Jerusalem drehte, auf eine neue Ebene. 

 



-190- 

4. DIE TEILUNG 

 
Während die britische Mandatsverwaltung sich in Chaos 

auflöste, rangen die Vereinten Nationen mit ihrer Unfähigkeit, 
ihrer Entscheidung in Palästina im allgemeinen und in Jerusalem 
im besonderen Geltung zu verschaffen. Der Erfolg des 
Teilungsplans musste zwangsläufig in hohem Maße von der 
Zusammenarbeit der Briten abhängen, um einen sanften 
Übergang zu dem vorgesehenen arabischen und jüdischen Staat 
und der Treuhandverwaltung der Vereinten Nationen für 
Jerusalem zu gewährleisten. Die britische Regierung lehnte es 
aber ab, sich in irgendeiner Weise an der Durchsetzung der 
Teilung gegen den Willen der Araber Palästinas zu beteiligen. 
Bis kurz vor Ablauf ihres Mandats, das sie auf den 15. Mai 1948 
festsetzte, verweigerte sie der UN-Palästina-Kommission die 
Einreise. Die einzige Hoffnung auf eine Durchsetzung des 
Teilungsplans beruhte auf der Fähigkeit der Vereinten Nationen, 
eine bewaffnete Streitmacht zu mobilisieren, um ihre Autorität 
wenigstens innerhalb der internationalen Zone um Jerusalem zu 
sichern. Aber über die Schaffung einer solchen Streitmacht 
konnte keine Vereinbarung erzielt werden, und es kam auch nie 
dazu. Noch vor der Abreise des letzten Hochkommissars aus 
Jerusalem am 14. Mai 1948 waren zwischen jüdischen und 
arabischen Freischärlern Kämpfe ausgebrochen, wobei den 
Arabern reguläre Truppen aus mehreren arabischen Staaten zu 
Hilfe kamen, darunter auch die unter britischem Kommando 
stehende Arabische Legion aus Transjordanien. Als Anfang 
1949 der Palästina-Krieg zu Ende ging, war es dem jüdischen 
Staat gelungen, die ihm im UN-Teilungsplan zugedachten 
Grenzen zu erweitern. Der Großteil der arabischen Bevölkerung 
floh aus dem künftigen Israel in die umliegenden arabischen 
Staaten (in vielen Fällen wurde er vertrieben). Das meiste 



-191- 

restliche Palästina übernahm König Abdullah von 
Transjordanien. In Jerusalem kam es nach heftigen Kämpfen zu 
einer Aufteilung der Stadt in eine östliche Hälfte einschließlich 
der Altstadt, über die künftig Abdullah herrschte, und eine 
westliche Hälfte, die zur Hauptstadt des Staates Israel wurde. 



-192- 

Die Abdankung des Mandatsherrn 

 
Die Welle der Gewalt, die sich im Gefolge der 

Teilungsresolution der Vereinten Nationen vom 29. November 
1947 über Jerusalem ergoss, beschrieb Richard Graves, der 
Vorsitzende der Stadtverwaltungskommission (praktisch der 
amtierende Bürgermeister) in einer seltsamen Mischung aus 
Horror und englischem Understatement in seinem Tagebuch. 
Der Leiter der Stadtverwaltung, ein Bruder des Dichters Robert 
Graves und eines früheren Tzwes-Korrespondenten in 
Jerusalem, Philip Graves, war ein sensibler und aufrechter 
Mann, dem die Stadt, für die er verantwortlich war, zutiefst am 
Herzen lag. Zu Anfang hatte man ihm keinen Wagen zur 
Verfügung gestellt, weshalb er mit dem Kleinlaster des 
städtischen Hundefängers auskommen musste. Das Versäumnis 
war ein Vorzeichen für den rapiden Autoritätsverlust, den die 
Kommission, nicht anders als die Regierung von Palästina, 
während der letzten Monate der Mandatsverwaltung 
durchmachte. Mit wachsender Verzweiflung zeichnete Graves 
die einzelnen Stadien des Abstiegs in die Anarchie und seiner 
eigenen Ohnmacht angesichts wachsender Gewalt und 
Einschüchterung auf. Am 8. Dezember wurde er vom Mob mit 
Steinen beworfen, als er sich in den jüdischen Teil der Stadt 
hineinwagte. Ein gepanzerter Polizeiwagen in der Nähe «sah aus 
und benahm sich wie ein schläfriger Elefant und brachte nicht 
das geringste Interesse für die Vorgänge auf.»1 Jüdische 
städtische Bedienstete kamen nicht mehr zur Arbeit, weil sie 
Angst hatten, sich außerhalb des jüdischen Gebiets vorzuwagen. 
Als die Juden fortblieben, äußerten arabische Beamte die 
Befürchtung, dass sie eine Bombe gelegt haben könnten. 
Nachdem neue Sicherheitsmaßnahmen getroffen worden waren, 
kamen die Weggebliebenen wieder zurück - für eine Weile. 



-193- 

Jüdische Beamte drangen auf die Öffnung einer Zweigstelle der 
Stadtverwaltung im jüdischen Teil der Stadt; Graves beschloss, 
sich diesem «ersten Schr itt in der Stadt in Richtung 
‹Aufteilung›» zu widersetzen.2 

Aber die Aufteilung nahm bereits ihren Lauf, als Juden aus 
arabischen Gebieten wie etwa der deutschen Kolonie, Katamon 
und Baqa in jüdische Gebiete, wie beispielsweise Rehavia, 
umzogen und auch Araber gemischte Wohnbezirke der Stadt 
verließen. Am 29. Dezember nahmen die jüdischen städtischen 
Beamten einen Bombenanschlag zum Anlass, erneut ihre Büros 
zu verlassen. Graves klagte, «es scheint kaum Hoffnung zu 
bestehen, dass man sie je wieder in das Gebäude 
zurückbekommt».3 

 

 
«Bevingrad»: Princess Mary Avenue (heute Rehov Schlomzion Ha-
Malka) in der befestigten zentralen Sicherheitszone von Jerusalem, 

Anfang 1948. 

 
Jetzt war er gezwungen, eine separate Dienststelle im jüdischen 



-194- 

Teil der Stadt zu betreiben. Aber «als wir zurückkamen, fanden 
wir die arabischen Beamten in erregter Stimmung vor, weil die 
Juden von ihnen getrennt worden waren. Sie schienen zu 
glauben, dass die Errichtung eines Unterbüros der erste Schritt 
zur Teilung und zur Schaffung einer jüdischen Stadtverwaltung 
sei.» Graves' Bemühen, sie zu beruhigen, war nur begrenzter 
Erfolg beschieden. 

Zu Anfang des neuen Jahres nahmen die Kämpfe in der Stadt 
und um sie herum zu. Weitere terroristische Anschläge forderten 
viele Opfer. Eine von der Haganah (der Untergrundarmee der 
Selbstverteidigungsorganisation der zionistischen Bewegung) 
im Hotel Semiramis gelegte Bombe tötete am 5. Januar 
sechsundzwanzig Zivilisten, darunter auch den spanischen 
Konsul. Eine weitere am Jaffator forderte zwanzig Todesopfer 
und verletzte vierzig Menschen. Am 12. Januar berichtete 
Graves, dass «kaum eine Stunde vorübergegangen ist, in der 
nicht das Feuern von Schusswaffen zu hören war».4 Am 1. 
Februar wurden als Repressalie die Büros der zionistischen 
Zeitung Palestine Post in die Luft gesprengt: Die Zionisten 
beschuldigten britische Soldaten oder Polizisten der Tat. Am 10. 
Februar konnte ein großangelegter arabischer Angriff auf den 
jüdischen Wohnbezirk Yemin Moshe nur zurückgeschlagen 
werden, nachdem eine britische Truppeneinheit eingegriffen und 
verhindert hatte, dass die Araber noch Verstärkungen erhielten.5  

Nachdem am 12. Februar in dem vorwiegend von christlichen 
Arabern bewohnten Viertel Talbieh eine Jüdin getötet worden 
war, fuhr ein der Haganah gehörender Lautsprecherwagen durch 
die Gegend und forderte alle Araber zum Verschwinden auf. 

Am 22. Februar kamen mindestens zweiundfünfzig Menschen 
durch die Explosion einer Bombe auf der Ben-Yehuda-Straße 
mitten im jüdischen Geschäftsviertel ums Leben. Wieder 
machten die Juden die Briten dafür verantwortlich. In seinen 



-195- 

Jahre danach veröffentlichten Memoiren behauptete der Mufti, 
es sei eine arabische Gruppe gewesen. In Wahrheit scheint es 
eine gemeinsame Aktion von Arabern und britischen 
Armeedeserteuren und Polizisten gewesen zu sein.6 Binnen 
achtzehn Stunden wurden im Zuge von Vergeltungsaktionen 
neun britische Soldaten getötet. Am 11. März starben zwölf 
Menschen im Hauptquartier der Jewish Agency in der King 
George V-Avenue, als eine im Wagen des amerikanischen 
Generalkonsuls herantransportierte Bombe explodierte. 

 
Menschenmenge in der Ben-Yehuda-Straße nach dem Bombenattentat 

vom 22. Februar 1948. 
  
Während die Stadt immer tiefer ins Chaos versank, wurde in 

den Vereinten Nationen mit wachsender Verzweiflung, aber 
vergeblich nach einem Weg gesucht, den Teilungsbeschluss 
durchzusetzen und die internationale Treuhandverwaltung in 
und um Jerusalem zu etablieren. Für das Scheitern der Vereinten 
Nationen bei dieser selbstauferlegten Aufgabe gab es vier 
Hauptgründe. 

Der erste war eine Frage des zeitlichen Ablaufs. Die 



-196- 

Teilungsresolution sah vor, dass das Mandat «so bald wie 
möglich, aber auf jeden Fall nicht später als am 1. August 1948» 
enden werde. Der jüdische und der arabische Staat und das 
Spezielle Internationale Regime für Jerusalem sollten «zwei 
Monate nach dem Abzug der bewaffneten Streitkräfte der 
Mandatsmacht, aber in jedem Fall nicht später als am 1. Oktober 
1948» in Kraft treten. Mitte Dezember kündigte die britische 
Regierung einseitig die Rückgabe des Mandats für den 15. Mai 
1948 an, Reste britischer Streitkräfte würden jedoch bis zum 1. 
August in Haifa verbleiben. 

Nach diesem Zeitplan würde es zwischen dem 15. Mai und 
dem 1. Oktober 1948 eine Übergangsperiode geben, während 
der eine neue Palästina-Kommission der Vereinten Nationen das 
Ruder übernähme. Diese Kommission mit dem 
Tschechoslowaken Karel Lisicky an der Spitze und vier 
weiteren Mitgliedern aus Bolivien, Dänemark, Panama und den 
Philippinen nahm am 9. Januar 1948 am Lake Success in New 
York ihre Arbeit auf. Von Anfang an war sie jedoch 
handlungsunfähig wegen der - am 15. Januar in einer nicht 
öffentlichen Kommissionssitzung verkündeten - Weigerung der 
britischen Regierung, sie früher als zwei Wochen vor dem Ende 
des Mandats in Palästina einreisen zu lassen. Als Begründung 
wurde angeführt, dass man die Verantwortung für die Sicherheit 
der Kommissionsmitglieder nicht tragen könne. Als Lisicky am 
24. Februar vor dem Sicherheitsrat erschien, lehnte er die 
Vorstellung, den Staat Jerusalem ohne Sicherheitskräfte und die 
Gewährleistung anderer grundlegender Bedürfnisse zu schaffen, 
ab und rief aus «tiefstem Herzen» aus: «Dass wir deiner nicht 
vergessen, Jerusalem! Dass wir deiner nicht vergessen, 
Jerusalem!»7 

Ohne die Kooperation der Briten war die UN-Palästina-
Kommission außerstande, die Verwirklichung der 
Teilungsresolution in Gang zu setzen. Am 2. März traf ein 
sechsköpfiges «Vorauskommando» der Kommission in 



-197- 

Palästina ein, an der Spitze Dr. Pablo Azcárate, der ehemalige 
Botschafter Spaniens in London. Mit von der Partie waren ein 
norwegischer Oberst, ein indischer Volkswirtschaftler, ein 
griechischer Jurist und zwei Sekretärinnen. Sie versuchten, der 
Autorität der Kommission im Lande eine Basis zu verschaffen, 
aber es gelang ihnen nicht. Nach Azcárate war die 
«Hauptbeschäftigung» der zusammenbrechenden 
Mandatsverwaltung, «mit jeder möglichen Methode die Präsenz 
von jemand oder etwas zu behindern, der oder das auch nur 
entfernt mit den Vereinten Nationen und insbesondere mit der 
Palästina-Kommission zu tun hatte». Die Briten, so erinnerte er 
sich, hätten die Kommission «einer Politik der regelrechten 
Einschüchterung» ausgesetzt.8 Das Vorauskommando hatte 
Schwierigkeiten, sich außerhalb von Jerusalem zu bewegen. 

Ein zweiter und damit verwandter Grund für das Scheitern der 
UN-Kommission war die Verzögerung bei der Formulierung der 
Verfassung für die Stadt Jerusalem. Der Treuhandrat hatte am 1. 
Dezember 1947 mit der Arbeit an diesem Dokument begonnen - 
zwei Tage nach der Verabschiedung des Teilungsbeschlusses in 
der Generalversammlung - und einen Ausschuss eingesetzt, der 
einen Entwurf erarbeiten sollte. Weil man spürte, dass den 
Vereinten Nationen die Dinge aus der Kontrolle gerieten, 
machte sich der Rat mit löblichem Tempo an die Arbeit. Schon 
am nächsten Tag wurde ein Arbeitsausschuss geschaffen, der am 
folgenden Tag zusammentrat. Sechs Wochen später lag dessen 
Bericht vor, über den der Rat am 18. Februar zu diskutieren 
begann. Dann aber scheint sich jegliches Gefühl der 
Dringlichkeit aus dem weiteren Geschehen verflüchtigt zu 
haben. 

In den nächsten Wochen schob der Rat fast alle sonstigen 
Geschäfte beiseite und hielt nahezu täglich Sitzungen ab, um zu 
einem einvernehmlichen Text zu gelangen. Man hörte sich die 
Einwände des irakischen Delegierten Awni Khalidi an, dass 
«Jerusalem ein integraler Bestandteil Palästinas» sei und es 



-198- 

«keine Rechtsgrundlage für die Abtrennung» gebe.9 Nach diesen 
Ausführungen ging Khalidi aus dem Raum und nahm am 
weiteren Verfahren kaum noch teil. Später gab der Ausschuss 
der Jewish Agency die Gelegenheit, ihre Auffassung 
vorzutragen. Den größten Teil der Zeit verbrachte der Ausschuss 
mit dem Austausch von Argumenten über die 
Verfassungsmechanismen des künftigen Staates. Dann 
debattierte man über juristische Regelungen, Haushaltsfragen, 
Bildungs-, Kultur- und Wohlfahrtseinrichtungen, auswärtige 
Angelegenheiten, die Heiligen Stätten und Sicherheitsfragen. 
Nachdem der erste Entwurf einmal durchgearbeitet worden war, 
begann - nach parlamentarischer Art - mit einer «zweiten 
Lesung» alles wieder von vorne. Nun plädierte der französische 
Delegierte Roger Garreau mit einer gewissen Unterstützung 
seitens seines belgischen Kollegen dafür, dass den Christen eine 
spezielle Vertretung zuerkannt werden solle: «Er könne sich 
nicht damit einverstanden erklären, dass der Rat die zahlreichen 
christlichen Gemeinschaften einfach ignoriere, die vertreten sein 
sollten».10 Weder die Amerikaner noch die Briten gaben ihm 
Rückendeckung, aber Garreau drohte, gegen das Jerusalem-
Statut zu votieren, falls man seine Ansichten nicht 
berücksichtige. Am Ende musste eine Formulierung gefunden 
werden, die ihn zufriedenstellte. «Es fällt schwer, eine adäquate 
Vorstellung von der Albtraumhaftigkeit dieser Sitzungen zu 
vermitteln», schrieb ein frustrierter britischer Delegierter.11 In 
Wirklichkeit hatte der Treuhandrat realisiert, dass man sich mit 
Luftgeschäften abmühte. Ein vertraulicher britischer Bericht 
über die Vorgänge vermerkte offenherzig: «Es war 
unverkennbar, dass keines der Ratsmitglieder tatsächlich 
glaubte, dass das Statut jemals zur Anwendung kommen werde: 
Keines von ihnen zögerte, das auch im Privatgespräch zu 
sagen.»12 

Unterdessen wurde ähnlich zwecklos diplomatische Energie 
für die Berufung eines Gouverneurs für den künftigen Stadtstaat 



-199- 

aufgewendet. Obwohl es am Ende ein vergebliches Unterfangen 
war, sind doch die diesbezüglich ausgetauschten Argumente von 
historischem Interesse, weil dabei die ihnen zugrunde liegenden 
Einstellungen und Voreingenommenheiten zutage treten. Man 
war sich allgemein einig darüber, dass der Gouverneur kein 
Christ zu sein brauchte, auch wenn gegen die etwaige 
Ernennung eines Muslims oder eines Juden offensichtlich 
Einwände bestanden. Ein Beamter des britischen 
Commonwealth Relations Office verwies darauf, dass die 
öffentliche Meinung in «Kanada, Australien und Neuseeland, 
wo die Katholiken am stärksten vertreten sind, es für nicht 
wünschenswert hielte, wenn die Heiligen Stätten der 
Christenheit einem Ungläubigen unterstellt würden».13 Ein 
Sprecher der Griechisch-Orthodoxen drängte darauf, dass der 
Gouverneur «nicht zu einer der Konfessionen gehören sollte, die 
direkte Interessen hinsichtlich des Betriebs der Heiligen Stätten 
haben». Der chinesische Delegierte Lin Chick sagte darauf: «Ich 
nehme an, er möchte einen philosophischen Atheisten mit 
Menschenfreundlichkeit.»14 

Verschiedene Kandidaten wurden in Betracht gezogen, 
darunter der belgische Delegierte im UN-Rat P. Ryckmans, der 
kanadische Generalmajor Henry Crerar und der Australier R. G. 
Casey, der im Nahen Osten als Ministerresident amtiert hatte 
und 1942-43 Mitglied des Kriegskabinetts gewesen war. Die 
Briten erwogen, Sir William Fitzgerald zu nominieren, der in 
Jerusalem besonders beliebt zu sein schien.15 Das 
Außenministerium war jedoch gegen die Berufung eines 
britischen Staatsbürgers. Nun wies man darauf hin, dass 
Fitzgerald ein Ire sei, aber trotzdem reagierte Bevin «sehr 
unwillig» darauf, besorgt, dass die Russen etwas an ihm 
auszusetzen haben könnten. Fitzgeralds Name verschwand 
daraufhin von der Kandidatenliste.16 

Das Washingtoner State Department bestand anfangs darauf, 
dass der Gouverneur von Jerusalem kein Amerikaner sein dürfe. 



-200- 

Robert McClintock, der im Amt für Besondere Politische 
Angelegenheiten mit Palästina befasst war, meinte, «dass ein 
amerikanischer Gouverneur nicht nur immensem politischen 
Druck in den Vereinigten Staaten ausgesetzt wäre, sondern 
auch, dass, wenn er aus dem Gouverneursamt entfernt würde... 
die Russen einen plausiblen Vorwand dafür hätten, einen ihrer 
Bürger für den Posten vorzuschlagen». Er fügte hinzu, das 
amerikanische Außenministerium «könnte keinen russischen 
Gouverneur für Jerusalem akzeptieren und wäre gegenüber der 
Ernennung eines Gouverneurs aus einem Land unter 
sowjetischem Einfluss höchst allergisch».17 Ergebnislos zog sich 
die Debatte über die Ernennung fast bis zum Ende des Mandats 
hin. 

Ein dritter Grund für das Misslingen der Internationalisierung 
war die Politik der Briten. Bereits am 20. September 1947 - also 
noch vor der Verabschiedung der Teilungsresolution - hatte das 
britische Kabinett beschlossen, dass man in keiner Weise bei der 
Teilung kooperieren und sich einfach aus Palästina zurückziehen 
werde. Hauptziel war dabei, dem Makel - in den Augen der 
Araber - zu entgehen, bei der Durchführung der Teilung 
mitgeholfen zu haben. Seine geheime Absicht verfolgte zugleich 
das exakte Gegenteil: Dabei behilflich zu sein, eine Aufteilung 
Palästinas zwischen Zionisten und König Abdullah von 
Transjordanien zu erleichtern, um die Entstehung eines 
palästinensischen Staates unter Führung ihres größten 
Schreckgespensts im Nahen Osten, des Mufti, auszuschließen. 
Azcárates Schlussfolgerung, dass die Briten ein doppeltes Spiel 
spielten, brachte die Sache auf den Punkt: «Unter der Tarnung 
offizieller Zusicherungen, dass die Behörden ihren 
Verpflichtungen und Verantwortlichkeiten bis zum Ende des 
Mandats nachkommen würden, leistete die britische Regierung 
der fortschreitenden Übergabe von Macht und Verantwortung 
von ihren eigenen Organen in Palästina auf arabische oder 
jüdische Institutionen passive und zuweilen aktive Hilfe.»18 



-201- 

In den Instruktionen für den britischen Repräsentanten im 
Arbeitsausschuss des Treuhandrates hieß es zu Jerusalem, er 
solle es «unterlassen, die Regierung Seiner Majestät... zu 
verpflichten, aktiv an der künftigen Verwaltung von Jerusalem 
teilzunehmen, den Teilungsplan auszuführen oder das Statut 
durchzusetzen ». In Sitzungen der Palästina-Kommission vom 
14. und 28. Januar hielt der oberste britische Vertreter bei den 
Vereinten Nationen, Sir Alexander Cadogan, fest, dass die 
britische Regierung es für unbedingt erforderlich ansehe, dass 
sie, solange die Mandatsverwaltung besteht, die ungeteilte 
Kontrolle über ganz Palästina behalten müsse. An dem 
festgesetzten Tag - das heißt, am 15. Mai - wird sie ihre 
Verantwortung für die Verwaltung Palästinas als Ganzes 
aufgeben. Sie kann nicht darin einwilligen, sie stückweise 
aufzugeben. Sie ist jedoch bereit, dem Eintreffen der 
Kommission in Palästina kurz vor dem Ende des Mandats 
zuzustimmen, damit es eine etwa vierzehntägige 
Überschneidungszeit gibt, während der die Kommission ihre 
Verantwortlichkeiten übernehmen kann.19 

 
Der Hochkommissar, Sir Alan Cunningham, sah zwar ein, 

dass «ein Gouverneur ernannt und da sein sollte, wenn wir von 
hier fortgehen... [und dass] in irgendeiner Form eine 
Sicherheitstruppe existieren sollte», fand aber, «es wäre unklug, 
den Gouverneur von Jerusalem früher ins Land zu lassen als die 
Kommission selbst.»20 

Ein vierter Grund für das Scheitern der Vereinten Nationen 
war die Abkehr der USA von der ins Auge gefassten Teilung. 
Die Initiative dafür kam vom Politischen Planungsstab im State 
Department, dem George Kennan vorstand. Auch die CIA 
unterstützte den vorgeschlagenen Politikwechsel.21 Öffentlich 
bekannt wurde dies, als Senator Warren Austin am 19. März vor 
dem Sicherheitsrat der Vereinten Nationen offenbarte, dass die 
amerikanische Regierung das Teilungsvorhaben nicht mehr 



-202- 

unterstütze und nun der Meinung sei, dass in Palästina «eine 
vorübergehende Treuhandverwaltung geschaffen werden 
sollte».22 Die heftigste Opposition gegen eine solche 
Treuhandverwaltung kam von der Sowjetunion, deren Vertreter 
im Sicherheitsrat, Andrej Gromyko, darauf bestand, die 
Entscheidung zur Teilung sei «eine richtige..., weil sie den 
fundamentalen nationalen Interessen sowohl der Juden als auch 
der Araber entspreche». Er warf den Amerikanern vor, «die 
Teilung zu blockieren».23 

Die amerikanische Kehrtwende rief auch den empörten 
Protest der Zionisten hervor, die zur gleichen Zeit mit ihrem 
eigenen diplomatischen Rückzug begannen. In Wirklichkeit gibt 
es Indizien dafür, dass ihre eigenen Zweifel an dem ganzen 
Konzept der Internationalisierung sehr viel weiter zurückgingen, 
und dass sie, weit entfernt davon, den Gedanken eines auf Dauer 
aus dem jüdischen Staat ausgeschlossenen Jerusalem für richtig 
zu halten, das Corpus separatum vielmehr aus taktischen 
Gründen akzeptierten. Zeev Sharef, der Israels erster 
Kabinettssekretär wurde, erinnerte sich später, dass bereits im 
Januar/Februar 1948 die zionistische Führung begonnen hatte, 
die Internationalisierung nicht mehr als verbindlich zu 
betrachten.24 Bei einer Rede vor dem UN-Sicherheitsrat ließ 
Mosche Schertok am 1. April 1948 durchblicken, dass sich die 
Zionisten nicht auf immer und ewig an die Internationalisierung 
Jerusalems gebunden fühlten: 

 
Aus Rücksicht auf einen überwältigenden Konsens in der 

Weltmeinung hat die Jewish Agency den Gedanken einer 
internationalen Verwaltung für Jerusalem akzeptiert... Falls die 
internationale Verwaltung nicht unverzüglich zustande kommt, 
wird es für die Juden bald zu einer Frage der elementaren 
Selbsterhaltung werden, ihr Äußerstes zu tun - vielleicht ihr 
verzweifelt Äußerstes -, sogar allein und ohne Hilfe, um 
Jerusalem vor einer monströsen Tyrannei zu retten.25 



-203- 

 
Richard Graves hatte einige Monate davor eine ähnliche 

Ansicht in seinen Tagebuchaufzeichnungen kundgetan. «Falls es 
zu irgendeinem Zeitpunkt zu einem Vakuum kommt (vor dem 
unsere Regierung, anders als die Natur, keine Angst zu haben 
scheint), wird es einen Bürgerkrieg mit viel Blutvergießen und 
allgemeiner Anarchie geben.»26 

Während das Gerangel weiterging, wurde in letzter Minute 
versucht, die Zustimmung zum Statut für den vorgesehenen 
Stadtstaat zu erreichen und eine internationale Truppe 
aufzustellen, um darin für Ruhe und Ordnung zu sorgen. Am 8. 
März fragte der französische Delegierte den Treuhandrat, ob die 
Palästina-Kommission «Schritte unternehmen würde, um das 
Inkrafttreten des Statuts zu beschleunigen». Die Polizei «müsste 
organisiert sein, bevor der Gouverneur sein Amt antritt», 
antwortete er darauf und fügte dann prophetisch hinzu, dass die 
Sache bald geregelt werden müsse, denn «bei der nächsten 
Sitzung im Juni wäre es zu spät... Es sei nämlich zu befürchten, 
dass der Abzug der britischen Truppen eine Zeit chaotischer 
Verhältnisse in Palästina zur Folge haben werde».27 Zwei Tage 
darauf fasste der Rat endlich den Beschluss, dass das Statut 
«nun in einer zufriedenstellenden Form» verfasst sei und dass 
«die Frage seiner formellen Bestätigung zusammen mit der 
Ernennung eines Gouverneurs der Stadt... nicht später als eine 
Woche vor dem 27. April» auf die Tagesordnung kommen 
werde. Diese weitere sechswöchige Vertagung spiegelte die 
Vorherrschaft der USA im Hinblick auf die Tätigkeit des Rats 
und die wachsende Unzufriedenheit der amerikanischen 
Regierung mit der Teilungsidee wider.28 Auch die letzte 
verbliebene Aussicht auf die Durchführung der 
Internationalisierung Jerusalems wurde durch diese 
Verzögerung zunichte gemacht. 



-204- 

Die spontane Teilung 

 
Inzwischen teilte sich Jerusalem rasch in zwei bewaffnete 

Lager. Den britischen Beamten in Jerusalem scheint nicht recht 
klar gewesen zu sein, was eigentlich auf sie zukam. Einerseits 
hinderten sie die UN-Palästina-Kommission daran, die Kontrolle 
zu übernehmen; andererseits wollten sie bis kurz vor dem Ende 
des Mandats nicht glauben, dass die Stadt geteilt würde. Am 29. 
Januar schrieb Sir Alan Cunningham, die Politische Abteilung 
der Jewish Agency habe ihm mitgeteilt, «dass sie keinen 
Versuch unternehmen würden, in Jerusalem eine Verwaltung 
einzurichten». Zugleich war er der Auffassung, die Araber 
hätten keine «Offensivaktionen gegen Juden in der Stadt» vor. 
«Es ist höchst unwahrscheinlich», ließ er das Londoner 
Kolonialamt wissen, «dass König Abdullah versucht, die 
Husseini-Hochburg in der Stadt einzunehmen oder seiner 
Kontrolle zu unterstellen.» Andererseits unternahmen die Briten 
in den letzten Wochen ihres Mandats eine Reihe von Schritten, 
um die Teilung von Jerusalem zu erleichtern. Die 
Sicherheitszone A der britischen Armee, die die Deutsche 
Kolonie, die Griechische Kolonie und Katamon umfasste, wurde 
stillschweigend der arabischen Kontrolle überstellt (auch wenn 
die Juden später diese Distrikte eroberten); die Sicherheitszone 
D rings um das Schnellersche Waisenhaus im Nordwesten der 
Stadt überließ man ohne Widerstand der Kontrolle der Juden. 
Die Briten zogen sich in die zentrale Sicherheitszone zurück. 
Die jüdischen Streitkräfte errichteten Straßensperren, und 
britische Armee- und Polizeifahrzeuge, die in von Juden 
gehaltene Bereiche der Stadt wollten, wurden angehalten und 
durchsucht; manchmal wurde ihnen auch der Zutritt verwehrt. 

Am 6. März berichtete ein britischer Zeitungskorrespondent: 
«Nirgends treten die Ergebnisse der spontanen Teilung 



-205- 

deutlicher zutage als in Jerusalem. Infolge von Einschüchterung, 
offenen oder verstohlenen Kämpfen und zuweilen auch durch 
einen vernünftigen Tausch ihrer Häuser haben sich hier 
arabische und jüdische Einwohner selbst auf getrennte Blocks 
verteilt, mit teilweise verlassenem Niemandsland 
dazwischen.»29 

Das Geschehen vor Ort lief inzwischen zu schnell ab, als dass 
es von Diplomaten oder Vertretern der Obrigkeit noch hätte 
gesteuert werden können. «Das normale Leben in der Stadt, 
Handel, gesellschaftliche und geschäftliche Kommunikation und 
Verbindungen haben praktisch zu existieren aufgehört», schrieb 
der Distriktskommissar J. H. H. Pollock am 20. März. Jüdische 
paramilitärische Einheiten hatten mittlerweile die jüdischen 
Wohnbezirke voll unter ihre Kontrolle gebracht, und bewaffnete 
Araber kontrollierten das Jaffa-, Damaskus- und St. Stephanstor 
in die Altstadt. Einige Abteilungen der Regierung wurden «in 
jüdische und arabische Büros aufgeteilt, damit die Öffentlichkeit 
leichteren Zugang zu ihnen hatte».30 

Unterdessen wurde das jüdische Jerusalem von arabischen 
Streitkräften belagert. Seine Versorgungsrouten auf der Straße 
oder Schiene hinab zur Küste waren seit Februar blockiert, und 
die Wasserversorgung gefährdet. Am 2. April schlug die 
Haganah mit ihrer Operation Nachschon los, um die 
Straßenverbindung nach Tel Aviv wieder zu öffnen und die 
belagerte jüdische Bevölkerung mit Nachschub zu versorgen. In 
dieser Nacht stürmte eine Kompanie der Palmach (einer 
Elitetruppe der Haganah) das Dorf Qastal, das auf einem Hügel 
am westlichen Zugang zu Jerusalem lag. Nach einem 
Gegenangriff wurde Abd al-Qader al-Husayni, der Kommandeur 
der arabischen Kräfte in diesem Gebiet, getötet.31 Er wurde auf 
dem Haram nahe dem Grab seines Vaters, des früheren 
Jerusalemer Bürgermeisters Musa Qasem Pascha al-Husayni, 
beigesetzt. Die Kämpfe zogen sich einige Tage hin, bis das Dorf 
am 9. April endgültig von der Haganah erobert und dem 



-206- 

Erdboden gleichgemacht wurde. Dieser Sieg öffnete die Straße 
zwischen Jerusalem und Tel Aviv wieder für den jüdischen 
Verkehr. Zwischen dem 15. und 17. April schafften zwei 
Lastwagenkonvois insgesamt 1500 Tonnen Lebensmittel nach 
Jerusalem. Ein dritter Konvoi am 20. April wurde jedoch 
überfallen und erlitt schwere Verluste. Danach war die Straße 
bis zum Juni für Juden nur selten passierbar. 

Die Teilung auf dem Gebiet der Verwaltung schritt weiter 
voran; gleichzeitig wurden nun die militärischen Linien 
ausgesteckt. Über mehrere Wochen hin versucht Graves, eine 
halbformelle Trennung der städtischen Vermögensstücke und 
Funktionen zu erreichen, wofür er die Unterstützung örtlicher 
jüdischer und arabischer Politiker zu gewinnen versuchte. Am 
25. April notierte er: 

 
Die Regierung hat mich angewiesen, den neuen jüdischen 

Stadtausschuss, der, mit Auster als Vorsitzendem, eingesetzt 
wurde, um sich um das jüdische Gebiet zu kümmern - sozusagen 
inoffiziell -, anzuerkennen. Momentan anstehende und 
wahrscheinlich umzusetzende Vorkehrungen sind 1. die 
Kommission zu einem Beschluss zu bewegen, der die 
Zeichnungsbefugnis auf unserer Seite dem Schatzmeister und 
dem betreffenden amtierenden Abteilungsleiter und auf der 
Zweigstelle Auster und Boury erteilt; 2. alle wichtigen Archive, 
Eigentumsurkunden, Stadtplanungsakten etc. sicher 
unterzubringen, am besten in einem Kloster; 3. zwischen den 
beiden Ämtern alle Bargeldbestände aufzuteilen, die nach 
Auszahlung der Löhne für Mai und Juni übrig bleiben... 4. die 
Wasserregelungen so zu belassen, wie sie sind, und zu hoffen, 
dass sich niemand an der Versorgung vergreift.32 

 
Die städtischen Finanzen wurden in zwei Hälften geteilt. 

Anfang Mai wurde Daniel Auster ein Scheck über 30000 



-207- 

palästinensische Pfund zugunsten des jüdischen Teils der Stadt 
ausgestellt; er reichte ihn sofort bei der Anglo-Palestine Bank 
ein. Kurz darauf wurde ein Scheck über 27500 Pfund (der Grund 
für den unterschiedlichen Betrag ist nicht bekannt) Anton Safieh 
als dem Repräsentanten des arabischen Teils ausgehändigt. 
Unglücklicherweise hatte zu der Zeit, als der Scheck ausgestellt 
wurde, keine Bank geöffnet, weshalb Safieh den Scheck in 
einem Safe in der Stadtverwaltung deponierte. Später wurde das 
Gebäude im Verlauf der Kämpfe beschädigt, und als Safieh 
Ende Juni unter freiem Geleit der Vereinten Nationen 
wiederkam, waren Scheck und Safe verschwunden.33 Ein Teil 
des Geldes scheint jedoch später die arabische Stadtverwaltung 
auf dem Weg über die Barclays Bank in Zypern doch erreicht zu 
haben.34 

Nachdem Richard Graves knapp einer Schießerei entkommen 
war, verließ er am 28. April das Land. Als er nach Norden in 
Richtung Ramallah fuhr, begegnete er Brigadekommandeur 
John Glubb mit einer Einheit der Arabischen Legion. «Man 
konnte nicht verhehlen, dass seine Position als britischer 
Offizier und Befehlshaber einer arabischen Streitmacht, die sich 
in einem Krieg gegen die Juden befand, den man weder heiß 
noch kalt nennen konnte, ziemlich zwiespältig war.»35 Zu dieser 
Zeit hatte sich die Stadtverwaltung ganz aufgelöst, und die Stadt 
befand sich im Zustand des offenen Krieges. Irakische Truppen 
hatten die Jerusalemer Wasserversorgungsstation in Ras al-Ain 
besetzt. Die Luftpost aus Jerusalem funktionierte nicht mehr, 
und die Haupttelefonleitungen taten es nur noch zeitweilig. 

Zwei blutige Vorfälle markierten die Eskalation der Gewalt 
und beeinflussten auf Dauer die Einstellungen von Arabern und 
Juden. Am 9. April drang eine Einheit der 
Untergrundorganisation Irgun Zwai Leumi in das ein wenig 
westlich von Jerusalem gelegene Dorf Deir Jassin ein und 
massakrierte mindestens 100 Araber (zeitgenössischen 
Berichten zufolge gab es bis zu 250 Opfer), darunter viele 



-208- 

Zivilisten, auch Frauen und Kinder. Der Vorfall fand ein breites 
Medienecho und hatte zur Folge, dass eine Welle der Panik und 
Entmutigung das arabische Palästina erfasste. Viele der noch in 
gemischten Wohngebieten Jerusalems lebenden Araber flohen. 
Vier Tage später rächten sich die Araber: Sie überfielen einen 
Konvoi von Ärzten und Krankenschwestern, der zum Hadassa-
Hospital auf dem Skopusberg unterwegs war, und töteten 
siebenundsiebzig Menschen. Danach folgten scharfe Vorwürfe 
von jüdischer Seite, dass in der Nähe befindliche britische 
Militäreinheiten nicht effektiv eingegriffen hätten. 
Hochkommissar und Armee wiesen die Beschwerden zurück 
und schrieben die Todesfälle der «selbstmörderischen Haltung 
der jüdischen Fahrzeuginsassen» zu, die von einem britischen 
Offizier gedrängt worden seien, in einen gepanzerten britischen 
Transporter umzusteigen, der in der Nähe angehalten hatte, 
«aber nicht überredet werden konnten, die wenigen Meter 
zwischen den Fahrzeugen zurückzulegen».36 Später gab ein 
britischer Beamter folgenden Kommentar dazu ab: «Die 
Militärbehörden in Palästina waren über den unbeherrschten 
Ausbruch jüdischen Selbstmitleids anlässlich dieses Desasters 
sehr verärgert. Viel mehr Menschen wären gerettet worden, 
hätten sie über das Minimum an Entschlusskraft verfügt, die 
nötig war, um sich Major Churchills tapfere Aktion zunutze zu 
machen.»37 

Diese schockierenden Ereignisse zeigten, dass die Briten in 
Palästina keine Autorität mehr hatten. Juden und Araber 
verließen sich inzwischen für ihre Sicherheit auf ihre eigenen 
Ressourcen. Es gab jedoch einen deutlichen Unterschied 
zwischen dem Grad des Vorbereitetseins auf beiden Seiten. In 
der letzten Aprilwoche schätzten die Briten die Zahl der in 
Jerusalem mobilisierten Juden auf 7000 Mann. Im Gegensatz 
dazu war die arabische Seite in Jerusalem wie überhaupt in 
Palästina militärisch desorganisiert. Der Hochkommissar 
berichtete, dass die «Araber in Jerusalem entweder unter gar 



-209- 

keiner Kontrolle sind oder den Befehlen einer Reihe irakischer 
und syrischer Militärs folgen. Die Aktivitäten des Hohen 
Arabischen Komitees, von dem nur ein effektives Mitglied hier 
ist, sowie des örtlichen arabischen Nationalkomitees sind völlig 
unkoordiniert.»38 

Das Blutvergießen veranlasste nun auch die Vereinten 
Nationen zum Handeln. Am 16. April trat die Vollversammlung 
zu einer Sondersitzung zusammen, um über die Palästina-Frage 
zu beraten. Man beschloss, eine Waffenstillstandskommission 
einzusetzen, die aus den «Konsularbeamten derjenigen 
Mitglieder des Sicherheitsrates bestehen sollte, die über 
Vertreter in Jerusalem verfügten». Die vier in Frage kommenden 
Staaten waren Belgien, Frankreich, Syrien und die Vereinigten 
Staaten, aber der syrische Vertreter im Sicherheitsrat ließ 
durchblicken, dass sein Land nicht auf einer Teilnahme bestehen 
werde.39 Die drei verbleibenden Konsuln - Jean Nieuwenhuys 
(Belgien), René Neuville (Frankreich) und Thomas Wasson 
(USA) - wurden angewiesen, einen Waffenstillstand in 
Jerusalem herbeizuführen. Azcárate, dessen Rolle als 
Vorsitzender der «Vorhut» der UN-Palästina-Kommission 
offenkundig völlig sinnlos war, wurde zum Sekretär der 
Waffenstillstandskommission ernannt. Die Konsuln gingen mit 
Mut und Verantwortungsbewusstsein an ihre Aufgabe. Ständig 
wurden sie von allen Seiten beschossen, und der Vorsitzende 
Nieuwenhuys büßte auf der Fahrt von oder zu seiner Residenz in 
Talbieh seine beiden Privatwagen ein. Diese letzte Erinnerung 
an die einst große Zeit konsularischer Autorität in der Stadt 
brachte kein Ende der Kämpfe zuwege und sollte ein tragisches 
Ende finden. 

Ebenfalls am 16. April beschloss die Palästina-Kommission, 
unverzüglich eine Polizeitruppe für Jerusalem aufzustellen, als 
deren Kern man «ungefähr zweihundert britische Angehörige 
der bestehenden Palestine Police Force verwenden wollte, die 
zugesagt hatten, in den Dienst eintreten zu wollen».40 Aber die 



-210- 

Kämpfe in Jerusalem waren mittlerweile so heftig, dass eine 
derart kleine Polizeitruppe zur Wiederherstellung des Friedens 
ungeeignet war. Der Hochkommissar berichtete, es hätten sich 
nicht zweihundert, sondern fünfzig Freiwillige gemeldet - und 
diese seien zumeist «jung und unerfahren». Die meisten 
Mitglieder des bestehenden britischen Polizeikorps hätten 
ohnehin inzwischen «andere Pläne».41 Kurz darauf - im UN-
Hauptquartier herrschte ein heilloses Durcheinander - erhielt die 
Kommission die Anweisung, ihre Bemühungen um die 
Rekrutierung einer Polizeitruppe auszusetzen.42 

Am 21. April, nur mehr acht Tage vor Ablauf der von der 
Generalversammlung im November 1947 beschlossenen 
Fünfmonatsfrist, stimmte der Treuhandausschuss endgültig dem 
Verfassungsstatut für Jerusalem zu. Die Araber wollten immer 
noch nichts damit zu tun haben, aber auch die Zionisten waren 
nicht in jeder Beziehung davon angetan. Der aus ihrer Sicht 
gewichtigste Mangel des Statuts war, dass darin ein Legislativrat 
vorgesehen war, der aus achtzehn Juden, achtzehn Arabern und 
vier «anderen» bestehen sollte. Bei diesen würde es sich - 
infolge der Hartnäckigkeit des französischen Delegierten fast 
zweifellos um Christen handeln. Die Juden würden somit in der 
Legislative ständig in der Minderheit sein. Die für die Zionisten 
noch verbliebene Verbindlichkeit der Internationalisierung 
Jerusalems schwand noch mehr dahin. 

Fünf Tage darauf gab die Generalversammlung dem 
Treuhandrat den Auftrag, einen Plan für den Schutz Jerusalems 
und seiner Einwohner auszuarbeiten, aber es war klar, dass man 
auf internationaler Basis nicht willens war, die dafür nötigen 
Truppen bereitzustellen. Nach einer geheim gehaltenen 
Einschätzung vom selben Tag durch General Silverthorn vom 
US-Marine Corps waren nicht weniger als 33000 Mann nötig, 
um die Sicherheit zu garantieren.43 Am 27. April wies der 
französische Delegierte Garreau in einer eloquenten Rede darauf 
hin, dass Jerusalem sich «in einem Zustand des Chaos» befinde 



-211- 

und seine Bevölkerung Gefahr laufe «zum Teil vernichtet zu 
werden». Er schlug die sofortige Entsendung eines UN-
Beauftragten vor mit der Vollmacht, eine zumindest 
«symbolische Truppe von tausend Mann» aufzustellen.44 
Vertreter der palästinensischen Araber und der Zionisten wurden 
aufgefordert, hierzu Stellung zu beziehen. Jamal al-Husayni, ein 
Neffe des Mufti, erklärte stellvertretend für das Hohe Arabische 
Komitee, dass die Araber gegen die Entsendung ausländischer 
Truppen oder Polizisten nach Palästina seien. Wenn man 
dennoch, entgegen ihren Wünschen, eine solche Truppe 
entsende, werde man sich ihr nicht widersetzen, aber auch in 
keiner Weise mit ihr zusammenarbeiten, da sie nach ihrer 
Meinung letztendlich dazu benutzt werden würde, dem Land die 
Teilung aufzunötigen. Schertok, der für die Zionisten sprach, 
stimmte dem Vorschlag unter der Bedingung zu, dass die 
Truppe nicht nur die Sicherheit in Jerusalem aufrechterhalten, 
sondern auch die Zugangswege zur Stadt schützen werde. Und 
er fügte hinzu, dass mehrere Tausend Soldaten benötigt würden 
statt einer kleinen Polizeitruppe. Am 29. April gab der britische 
Delegierte bekannt, dass sich die Lage in Jerusalem «in den 
letzten Tagen sehr rapide verschlechtert habe. Die effektive 
Macht der Regierung sei praktisch am Ende ». Nach weiterer 
Debatte ging der Rat ohne Beschluss auseinander.45 

Am 30. April schlugen die Vereinigten Staaten eine 
«provisorische» Treuhandverwaltung nur für das Stadtgebiet 
von Jerusalem vor. Der amerikanische Vertreter im UN-
Treuhandrat erklärte, dass diese Abmachung «natürlich in den 
Treuhandplan für Palästina als Ganzes eingegliedert würde, 
wenn die Vollversammlung einen solchen Plan befürwortet».46 
Jamal al-Husayni lehnte den amerikanischen Vorschlag ab, weil 
er zwangsläufig «Palästina dem Teilungsvorhaben näher 
bringe». Schertok sagte, die Jewish Agency akzeptiere «den 
Grundsatz einer internationalen Regelung für Jerusalem, sei aber 
gegen die Treuhandverwaltung irgendeines Teils von Palästina, 



-212- 

in dem das jüdische Volk wichtige Interessen habe». Die 
Sowjetunion opponierte vehement gegen die 
Treuhandverwaltung, sowohl hinsichtlich Jerusalems als auch 
ganz Palästinas.47 Die amerikanische Diplomatie trommelte 
noch bis zum 14. Mai für ihre geplante Treuhandverwaltung, 
fand aber nicht die dafür notwendige Unterstützung. 

Am 6. Mai stimmte die Vollversammlung mit dem 
Einverständnis der arabischen und zionistischen Vertreter der 
Ernennung eines «Speziellen Städtischen Kommissars» zu, der 
die Funktionen des amtierenden Bürgermeisters übernehmen 
solle, die zuvor von Richard Graves ausgeübt worden waren. 
Man betrachtete dies jedoch als eine rein städtische Ernennung, 
anders als die des im Jerusalem-Statut vorgesehenen 
Gouverneurs. Am 11. Mai bevollmächtigte ein Erlass über die 
Stadtverwaltung den Hochkommissar zur Berufung eines 
derartigen Kommissars «zur Weiterführung der städtischen 
Regierung in Jerusalem».48 Der zu Ernennende solle über 
«absolute Ermessensfreiheit» und nahezu unbegrenzte 
Kompetenzen verfügen, auch wenn seine Zuständigkeit nur 
innerhalb der Stadtgrenzen und nicht im weiteren, für den Staat 
Jerusalem vorgesehenen Areal des Corpus separatum galt. 

Für den Posten hatte man sich auf Percy C. Clarke, den 
Generaldirektor der Barclays Bank in Jerusalem, geeinigt, aber 
dem fehlte dazu der Mumm. Daraufhin fiel die Wahl auf Harold 
Evans, einen Anwalt aus Philadelphia. In der Hast der 
Selbstauflösung der Mandatsregierung versäumte es jedoch der 
Hochkommissar, vor seiner Abreise aus Jerusalem den 
Berufenen in aller Form zu ernennen.49 In rechtlicher Hinsicht 
war dessen Ernennung also eine dubiose Angelegenheit, aber in 
einer öffentlichen Erklärung wurde das Gegenteil behauptet.50 
Evans, der ein Quäker war, hatte aber ohnehin schon verkündet, 
dass er keine militärische Eskorte akzeptieren und sein Amt erst 
antreten werde, wenn in Jerusalem wieder Friede herrsche. In 
optimistischer Stimmung begab er sich am 23. Mai nach Kairo, 



-213- 

um dort diese glückliche Wendung der Dinge abzuwarten. 
Evans warf dann doch seine Skrupel über Bord und fuhr im Juni 
auf Besuch nach Jerusalem. Als ihn das, was er vor Ort sah, von 
einem bevorstehenden Frieden nicht überzeugen konnte, 
verkündete er seinen Rücktritt, blieb allerdings bis Februar 1949 
weiterhin auf der Gehaltsliste der Vereinten Nationen - «ein 
vorübergehendes, peinlich berührtes Phantom», wie ihn der 
britische UN-Delegierte Cadogan nannte.51 

Wiederholte Bemühungen seitens der Vereinten Nationen und 
auch des Hochkommissars, in Jerusalem das Feuer einzustellen, 
führten zu keinem Erfolg. Dann versuchte es das Internationale 
Rote Kreuz, dessen Delegierter Jacques de Reynier forderte, aus 
Jerusalem eine «Rote-Kreuz-Stadt» zu machen. Die 
Waffenstillstandskommission der Konsuln hielte die Idee für 
«zu vage», erörterte sie aber dennoch am 9. Mai bei einem 
Treffen mit dem Hochkommissar. Der französische 
Generalkonsul Neuville «wies darauf hin, dass, wenn der 
Vorschlag des Roten Kreuzes angenommen und sich nicht 
innerhalb weniger Tage als wirksam herausstellen würde, was 
nach seiner Meinung geschehen werde, die Engländer dann 
nicht mehr da wären und die Kämpfe von neuem beginnen 
würden». Mit allem Nachdruck «betonte er die Wichtigkeit des 
Zeitverlusts, sechs Tage, bevor das Mandat abliefe». Aber der 
Hochkommissar gab ihm in einem absurden letzten Ausbruch 
von starrsinniger Realitätsferne einfach nur zur Antwort, «dass 
er bis zum 15. Mai die Kompetenz und die Macht habe, um die 
Entscheidung zu treffen, die ihm als die beste erscheine».52 Als 
der Plan des Roten Kreuzes drei Tage später dem Sicherheitsrat 
mitgeteilt wurde, lehnte ihn Gromyko höhnisch ab: 

 
Wer hat je die Verwaltung einer Stadt oder eines Landes dem 

Roten Kreuz anvertraut? Keiner wäre je auf eine solche Idee 
gekommen. Und doch haben wir einen Vorschlag vor uns, das 
Rote Kreuz zum Herrn von Jerusalem zu machen. Unnötig zu 



-214- 

sagen, dass dies offensichtlich darauf hinausliefe, zwei oder drei 
Länder [Gromyko meinte offenbar die Westmächte] zu Herren 
zu machen, die das Rote Kreuz als ihr Instrument benutzen 
würden, um in Jerusalem das von ihnen als notwendig erachtete 
Regime zu etablieren.53 

 
Reynier setzte seine gut gemeinten Aktivitäten in Jerusalem 

zwar fort, aber ohne besonderen Erfolg. 
Am 14. Mai verließ um acht Uhr morgens Sir Alan 

Cunningham seinen Regierungssitz zum letzten Mal. Sein 
Abgang war das traurige Gegenbild zur Würde des Einzugs des 
ersten Hochkommissars, Sir Herbert Samuel, im Jahre 1920. 
Cunningham inspizierte eine Ehrengarde, dann wurde die 
britische Fahne auf dem Gebäude eingezogen und durch die 
Flagge des Roten Kreuzes ersetzt. Ein paar Tage später nutzte 
eine Gruppe von Beduinen den Abzug der Wachen von dem 
Gelände und schlug dort mit ihren Kamelen ihr Lager auf. 

Im Gegensatz zu den meisten anderen Mächten hinterließ 
Großbritannien keinen Konsul in Jerusalem, weil dieser 
während der Mandatszeit selbstverständlich nicht nötig gewesen 
war. Zu Ende des Mandats stellte man fest, dass es angeraten 
sei, auch einen Repräsentanten der britischen Regierung in der 
Stadt zu haben. Sir Hugh Dow war zum Generalkonsul 
designiert, aber noch nicht formell ernannt worden, «um nicht in 
irgendeiner Hinsicht die Situation de facto oder de iure zu 
präjudizieren».54 Im letzten Moment war der Hochkommissar 
ermächtigt worden, die Schaffung eines Konsulats zu verkünden 
und sich selbst zum Konsul zu etablieren.55 Man darf noch einen 
weiteren Grund für diese seltsame diplomatische 
Abschiedsvorstellung unterstellen: Die Errichtung eines 
Konsulats sorgte für eine Tarnung für die fortdauernde britische 
Geheimdiensttätigkeit in Jerusalem. 

Es war darum durchaus angemessen, dass Cunninghams letzte 



-215- 

Schritte in Jerusalem vom frisch eingesetzten Vizekonsul Nigel 
Clive genau verfolgt wurden. Der kletterte aufs Dach des 
Konsulats, um zu sehen, wie die kleine Prozession des 
Hochkommissars den St. Ludwigsweg hinunterkroch, am 
Damaskustor links auf die Straße nach Ramallah abbog und 
dann Richtung Haifa weiterfuhr... Sein Wagen, dem ein kleiner 
Panzerwagen vorausfuhr, war um etwa 8.30 Uhr außer Sicht. Ich 
denke, sein früher Start muss vergleichsweise geheim gehalten 
worden sein, weil jenseits des Damaskustors sich nicht mehr als 
zwanzig Araber aufgehalten haben können, wovon eine 
Handvoll kindisch in die Hände klatschte und einer salutierte. 
Dieser Salut wurde erwidert. Auf diese Weise verließ der siebte 
und letzte Hochkommissar Jerusalem... Ich fand, dass eine 
Abreise in irgendeiner Art Sturm oder Feuergefecht ein 
passenderes Ende seiner Amtszeit gewesen wäre. Aber es wurde 
nur drei- oder viermal geklatscht, als er wegfuhr. Und das auch 
nicht stürmisch, sondern eher gequält.56 

 
Der abgereiste Hochkommissar blieb bis zum 24. Mai eine 

Art abwesender Konsul in partibus; dann wurde Dows Stellung 
formalisiert. 



-216- 

Ein militärisch-diplomatisches 
Täuschungsmanöver 

 
Noch bevor der Hochkommissar palästinensischen Boden 

verlassen hatte, ergriffen die Zionisten die Initiative und riefen 
am Nachmittag des 14. Mai in einer Zeremonie in Tel Aviv die 
Gründung des Staates Israel aus. David Ben Gurion wurde als 
Ministerpräsident der provisorischen Regierung vereidigt, und 
Mosche Schertok wurde Außenminister. In der 
Unabhängigkeitserklärung wurde Jerusalem nicht erwähnt, und 
für den neuen Staat wurde auch keine Hauptstadt bestimmt. Eine 
spätere Verlautbarung des Repräsentanten der Jewish Agency 
bei den Vereinten Nationen ließ erkennen, dass Tel Aviv der 
Regierungssitz sein würde. 

Die Jerusalempolitik der israelischen Regierung war zum Teil 
von der Furcht vor der «Saat der Spaltung» von Jerusalemer 
Juden bestimmt, die sich der Autorität der Führung der 
Hauptströmung innerhalb der zionistischen Bewegung 
widersetzten.57 Die Stadt war eine Hochburg der 
paramilitärischen Organisationen Irgun Zwai Leumi und Lechi 
(von den Briten Stern-Bande genannt). Darüber hinaus hatte die 
antizionistische Agudat-Israel-Bewegung, die die Interessen der 
ultraorthodoxen Bevölkerung vertrat, eine starke 
Anhängerschaft in der Stadt. Jeder Versuch jüdischer 
Minderheitengruppen, sich auf lokaler Ebene die Macht zu 
verschaffen, wäre ein gewaltiger Propagandacoup gewesen und 
hätte das Ansehen der Mehrheitszionisten untergraben. Darum 
machten diese sich daran, die von Juden bewohnten Teile der 
Stadt politisch und militärisch fest im Griff zu halten. 

Die untereinander uneinigen und desorientierten 
palästinensischen Araber erwiesen sich als unfähig, in dem 



-217- 

Gebiet Palästinas, das ihnen von den Vereinten Nationen für 
einen arabischen Staat zugewiesen worden war, parallele 
Aktionen durchzuführen. Erst am 30. September rief der Mufti 
(oder «Ex-Mufti», wie ihn die Briten nannten) in dem von 
Ägypten besetzten Gazastreifen die Schaffung einer 
«gesamtpalästinensischen Regierung» aus. Völlig von Ägypten 
abhängig und außerhalb der Zeltlager der Flüchtlinge im 
Gazastreifen ohne jegliche Machtbefugnis, war sie eher eine 
bemitleidenswerte Angelegenheit. Jerusalem wurde zur 
Hauptstadt Palästinas erklärt, obwohl der Mufti keinen Fuß dort 
hineinsetzen konnte. Selbst im Gazastreifen blieb die politische 
Kontrolle fest in Händen der ägyptischen Militärregierung, 
während die Verwaltung öffentlicher Dienstleistungen wie 
Schul- und Gesundheitswesen der United Nations Relief and 
Works Administration (UNRWA), dem Hilfswerk der Vereinten 
Nationen für die Palästinaflüchtlinge, zufiel. Zwei Wochen nach 
der ersten Erklärung der palästinensischen Unabhängigkeit 
wurde der Mufti von den Ägyptern mit militärischer Eskorte 
nach Kairo verbracht. 

Unterdessen kämpften israelische und arabische Streitkräfte 
um das Land - und um Jerusalem. Man schätzt, dass nach dem 
14. Mai im Verlauf von drei Wochen 10000 Granaten in 
Jerusalem abgefeuert wurden. In den ersten vier Wochen gab es 
im israelischen Jerusalem 1738 Opfer (darunter 316 Tote), 
vorwiegend Zivilisten; die arabischen Verluste waren mit 
Sicherheit noch höher. Zu den von Granatfeuer getroffenen 
Gebäuden gehörten auch das französische, griechische und 
spanische Konsulat. Mitte Mai hatte die Haganah die meisten 
jüdischen Gebiete der Neustadt unter ihrer Kontrolle und hielt 
sich, wenn auch unsicher, im jüdischen Viertel der Altstadt. In 
mehreren Fällen, so etwa in «Bevingrad», übergaben britische 
Kommandeure Gebäude an jüdische Streitkräfte.58 Am 18. Mai 
nahmen Palmach-Anhänger den Zionsberg ein. Arabische Kräfte 
kontrollierten den größten Teil der Altstadt und einige arabische 



-218- 

Bezirke der Neustadt, aber in mehreren Bereichen der Stadt 
waren wilde Hauszu-Haus-Kämpfe im Gang. 

Zwar hatten die allgemeinen Konturen eines geteilten 
Jerusalem infolge der «spontanen Teilung» bereits Gestalt 
angenommen, aber der genaue Verlauf der Trennungslinie 
wurde erst jetzt in Kämpfen zwischen regulären Streitkräften 
ausgefochten. Man fragt sich, warum diese schweren Kämpfe in 
Jerusalem weitergingen, da doch sowohl die Zionisten als auch 
König Abdullah ursprünglich bereit waren, sich an den 
Internationalisierungsplan der Vereinten Nationen für Jerusalem 
zu halten, und zwischen ihnen auch grundsätzlich Einvernehmen 
über die Aufteilung des restlichen Landes unter ihnen bestand. 

Ein Grund dafür war der impulsive und in sich 
widerspruchsvolle Charakter des Herrschers von 
Transjordanien. Lebenslang trieb ihn der Ehrgeiz, auf dem 
Thron von Großsyrien zu sitzen, von dem sein Bruder Faisal 
1921 von den Franzosen auf rüde Weise vertrieben worden war. 
Die Herrschaft über Palästina wäre ein Schritt in dieser 
Richtung. In den zwanziger Jahren hatte er den Zionisten 
angeboten, mit ihnen zusammenzuarbeiten, wenn sie ihn im 
Gegenzug bei seinen Thronansprüchen unterstützten. Als sich 
das Mandat in Trümmer auflöste, sah er endlich die Gelegenheit, 
dem Mufti, seinem verhassten Feind, eins auszuwischen. Bei 
zwei Besuchen in Jerusalem in den Jahren 1945 und 1946 
bemühte sich Abdullah darum, seinen Einfluss unter örtlichen 
Politikern, die gegen die Husaynis waren, zu festigen. Die 
Briten, die auf den Mufti nicht besser zu sprechen waren, gaben 
Abdullah diplomatischen Rückhalt und geheimdienstliche 
Hilfestellung. Im März 1946 unterzeichneten sie mit ihm einen 
Vertrag, in dem Transjordaniens Unabhängigkeit anerkannt 
wurde, obwohl in der Realität der britische Einfluss in seinem 
Land bis 1956 überragend blieb. Bei einem Treffen mit dem 
transjordanischen Ministerpräsident Tawfiq Abdul Huda im 
Januar 1948 in London billigte Außenminister Bevin die 



-219- 

Verlegung der Arabischen Legion in jenen Teil Palästinas, der 
von den Vereinten Nationen einem arabischen Staat zugewiesen 
worden war.59 Zugleich unterzeichneten Großbritannien und 
Transjordanien einen weiteren Vertrag, wonach London 
weiterhin die Kosten für die Arabische Legion mit £ 2 Millionen 
im Jahr plus £ 500000 für militärische Ausrüstung 
subventionierte.60 

Das einzige Gebiet, über das Abdullah keinerlei 
Verständigung erreicht hatte, weder mit den Briten noch mit den 
Zionisten, war Jerusalem. Hier waren, wie auch anderswo, 
bereits einige Einheiten der Arabischen Legion unter britischem 
Kommando stationiert. Diese Truppe war die disziplinierteste 
von allen arabischen Streitkräften und beteiligte sich im großen 
und ganzen erst nach dem Ende des Mandats an den Kämpfen in 
der Stadt. Schertok beklagte sich am 16. April gegenüber dem 
Sicherheitsrat heftig darüber, dass die Arabische Legion, «die 
heute einen integralen Bestandteil der britischen Streitkräfte in 
Palästina ausmacht», «wichtige jüdische Zentren» besetzt halte. 
Der britische Vertreter wiederholte daraufhin eine schon früher 
geäußerte Versicherung, «dass die Einheiten der Arabischen 
Legion in Palästina vor Ablauf des Mandats abgezogen werden 
würden».61 Eine Woche später meldete der ukrainische Vertreter 
jedoch Zweifel an. Angesichts einer Verlautbarung, wonach 
zusätzliche Kräfte der Legion nach Palästina verlegt würden, 
fragte er Sir Alexander Cadogan: «Woran sollen wir denn nun 
glauben: an seine offizielle, im Namen der Regierung des 
Vereinigten Königreichs gemachte Aussage, oder an die 
gegenteilige Aussage und an die Aktionen des Königs von 
Transjordanien, der von den Briten bezahlt wird und ohne ihre 
Erlaubnis weder einen Schritt tun noch eine politische 
Entscheidung treffen kann?»62 Cadogan hielt es für unter seiner 
Würde, darauf zu antworten, aber die Arabische Legion spielte 
bei der Aufteilung Jerusalems während der folgenden Wochen 
eine entscheidende Rolle. 



-220- 

Abdullah schwankte unterdessen zwischen öffentlicher 
Kriegswilligkeit und privaten Versuchen zur Festigung seines 
Einvernehmens mit den Zionisten hin und her. Zwei Wochen 
vor dem Ende der Mandatszeit schlug er vor, eine Streitmacht 
nach Jerusalem zu führen, um unverzüglich die Heiligen Stätten 
zu beschützen; auf Anraten des britischen Gesandten in Amman 
zog er diese Drohung dann wieder zurück.63 Am 13. Mai zog 
Brigadegeneral Glubb («Glubb Pascha»), der britische 
Oberbefehlshaber der Arabischen Legion, sämtliche Kräfte 
seiner Truppe aus der Stadt ab, wie es Cadogan vor den 
Vereinten Nationen versprochen hatte. In diesem Stadium 
erweckte Glubb den Anschein, als hoffe er, eine Waffenruhe 
zwischen den Juden und arabischen Freischärlern in der Stadt zu 
erreichen. Am selben Tag informierte der oberste britische 
Stabsoffizier in Jerusalem den Verbindungsoffizier der Haganah 
offiziell davon, dass die Arabische Legion nicht mehr unter 
britischem Kommando stehe.64 Im UN-Sicherheitsrat las 
Cadogan am 15. Mai ein Telegramm vor, das am Vortag um 
18.43 Uhr Londoner Zeit vom Kriegsministerium abgesandt 
worden war. Darin hieß es, dass «alle Kompanien der 
Arabischen Legion mit Ausnahme von zwei Kompanien 
Palästina bereits Richtung Transjordanien verlassen haben. Der 
kommandierende General in Palästina hat heute morgen 
telegraphiert, dass die beiden letzten Kompanien heute abziehen 
werden.»65 

Diese britischen Aussagen waren formal korrekt, aber 
praktisch gesehen war der Rückzug der Legion nicht mehr als 
eine militärisch-diplomatische Pantomime. Glubbs Dienst als 
britischer Offizier in der Arabischen Legion hörte mit dem Ende 
des britischen Mandats auf. Von nun an hieß es, er und seine 
sechsunddreißig britischen Offizierskameraden in der Legion 
seien Söldner, die von der britischen Regierung keine Befehle 
mehr annähmen. Formell gesehen war das nicht ganz falsch, 
denn sechzehn von ihnen wurden direkt von den 



-221- 

Transjordaniern eingestellt; die restlichen wurden von den 
britischen Streitkräften abkommandiert.66 Aber es besteht kein 
Zweifel darüber, dass Glubb sich auch weiterhin an die in 
London, nicht etwa in Amman, formulierten politischen 
Grundlinien hielt, und er sandte auch weiterhin seine Berichte 
an das Londoner Kriegsministerium. Seine wirkliche Position 
als getreuer Exekutor britischer Interessen änderte sich de facto 
nicht. Der Abzug der Truppen der Arabischen Legion über den 
Jordan war mehr ein diplomatisches Täuschungsmanöver als ein 
militärischer Rückzug. Sobald das Mandat endete, kreuzte die 
Arabische Legion den Jordan wieder in entgegengesetzter 
Richtung, rechtlich gesehen jetzt als transjordanische und nicht 
mehr britische Truppe. 

In einem Telegramm an den UN-Generalsekretär erklärte 
Abdullah, den königlichen Plural verwendend, am 16. Mai den 
Vorgang wie folgt: 

 
Wir waren gezwungen, Palästina zu betreten, um 

unbewaffnete Araber vor Massakern ähnlich jenen von Deir 
Jasin zu schützen. Wir sind uns unserer nationalen Pflicht 
gegenüber Palästina im allgemeinen und Jerusalem im 
besonderen sowie Nazareth und Bethlehem bewusst. Seien Sie 
versichert, dass wir in Zusammenhang mit Juden in Palästina 
sehr rücksichtsvoll sein werden, während wir zugleich das volle 
Recht der Araber in Palästina verteidigen werden. Der 
Zionismus hat auf unsere Angebote, die wir vor dem Einmarsch 
unserer Streitkräfte gemacht haben, nicht geantwortet.67 

 
Der letzte Satz war eine Anspielung auf den ergebnislosen 

Ausgang seiner letzten Kontaktaufnahme mit den Zionisten. 
Am nächsten Tag ordnete Abdullah - über Glubbs Kopf 

hinweg die Rückkehr der Legion nach Jerusalem an. Die 
Entscheidung soll als Reaktion auf verzweifelte Botschaften von 



-222- 

Arabern aus der Stadt getroffen worden sein. In der Tat gab es 
solche Hilferufe: «Wenn ihr uns nicht sofort rettet, wird 
Jerusalem endgültig den Juden in die Hände fallen», lautete ein 
solches Telegramm.68 Dass die Briten wirklich etwas gegen die 
Rückkehr der Arabischen Legion in die Stadt hatten, darf 
bezweifelt werden. Ein weiteres Mal wollten die Briten 
öffentlich keine Verantwortung für etwas übernehmen, das sie 
sich insgeheim wünschten. Ein Befehl Glubbs, die Legion solle 
nach Jerusalem zurückkehren, wäre möglicherweise als Vorgang 
betrachtet worden, der die Briten in einen Angriffskrieg gegen 
das für die Vereinten Nationen bestimmte Gebiet verwickelt 
hätte. Darum gab man Abdullah die Gelegenheit, in den Augen 
arabischer Nationalisten zu glänzen, indem er selbst den Befehl 
dazu erteilte. Am 17. Mai um 11.30 Uhr erhielt Glubb den 
königlichen Befehl, «aus Richtung Ramallah nach Jerusalem 
vorzurücken».69 Der behauptete später, aus militärischen 
Gründen erhebliche Zweifel an der Durchführbarkeit des 
Befehls gehabt zu haben, aber er folgte ihm, ohne viel Zeit zu 
verlieren. Am folgenden Tag rückten Truppen der Arabischen 
Legion in Jerusalem ein, wo es zu ernsthaften Feindseligkeiten 
kam. Am Ende gelang es der Legion, den größten Teil der 
Osthälfte Jerusalems einschließlich der Altstadt zu halten. Für 
die Briten war es eine peinliche Lage, aber besonders 
aufgebracht waren sie über diese Entwicklung nicht. Sir Alec 
Kirkbride, der britische Gesandte in Amman, war zwar 
angewiesen worden, Abdullah vor einem Angriff auf Jerusalem 
zu warnen, aber die Instruktionen trafen - entweder absichtlich 
oder infolge eines glücklichen Zufalls - zu spät ein, und danach 
trat Kirkbride voller Genugtuung für den Befehl des Königs und 
Glubbs Gehorsam ein. 

Die Teilnahme britischer Offiziere am Krieg in Jerusalem 
blieb für die britische Regierung ein problematischer Punkt. Am 
25. Mai riehteten die USA ein formelles Ersuchen an London, 
alle britischen Offiziere «von jeglicher Teilnahme an den 



-223- 

Jerusalemer Kämpfen» zurückzuziehen. Begleitet war die 
Botschaft von besorgniserregenden Gerüchten im 
Haushaltsausschuss des amerikanischen Senats, in dem damals 
die Bedingungen für ein Darlehen an Großbritannien diskutiert 
wurden. So erging denn eine förmliche Instruktion an Kirkbride, 
«keine Mühe zu scheuen, um sicherzustellen, dass Abdullah alle 
britischen Offiziere abzieht».70 Am 27. Mai behauptete 
Cadogan, an den Kämpfen in Jerusalem nähmen keine britischen 
Offiziere teil.71 Aber dies war nur ein weiterer Fall einer 
diplomatischen suggestio falsi. In einer Miniaturversion der 
schon einmal dargebotenen Pantomime wurden die britischen 
Offiziere für achtundvierzig Stunden zurückbeordert, so dass 
öffentlich bestritten werden konnte, dass sie in Jerusalem seien; 
kaum war die Rede vorüber, kehrten sie wieder zu ihren 
üblichen Aufgaben zurück.72 Den zwanzig von der britischen 
Armee abkommandierten Offizieren wurde befohlen, ihre 
Teilnahme an den Kämpfen in Jerusalem am 30. Mai zu 
beenden, aber die restlichen führten auch weiterhin ihre 
Einheiten. 

Glubb hatte die ganze Zeit den Oberbefehl über die Arabische 
Legion, und sein Stellvertreter, Brigadekommandeur Norman 
Lash, befehligte weiterhin die Jerusalemer Front. Ihr Hauptziel 
war - und das stand im Einklang mit der Politik der britischen 
Regierung -, die Übernahme der von den Vereinten Nationen für 
einen arabischen Staat vorgesehenen Gebiete sowie, nach dem 
17. Mai, der Altstadt und arabischen Gebiete des neuen 
Jerusalem durch Transjordanien zu erleichtern. 



-224- 

Der Zusammenbruch des Corpus 
separatum 

 
Die Belagerung des jüdischen Viertels der Altstadt und der 

vorwiegend jüdischen westlichen Bezirke der Neustadt dauerte 
den ganzen Mai und setzte sich in den Juni hinein fort. Ein 
geplanter Angriff auf die Hebräische Universität und das 
Hadassa-Krankenhaus wurde jedoch von Abdullah am 24. Mai 
storniert, nachdem Präsident Truman an die Briten appelliert 
hatte, die Erhaltung dieser jüdischen Kulturinstitutionen zu 
gewährleisten.73 Am 27. und 28. Mai verließen die noch 
verbliebenen Einwohner das jüdische Viertel in der Altstadt; das 
Areal wurde den Arabern überlassen. In der jüdischen Neustadt 
herrschte große Lebensmittel- und Wasserknappheit, und Ende 
Mai berichtete der israelische Militärgouverneur, dass es 
Vorräte nur noch für eine Woche gebe. Trotz gewagter Parolen 
von einem «neuen Stalingrad» befürchtete man, dass die Stadt 
nicht durchhalten könne, wenn die Verbindungsroute zur Küste 
nicht wieder geöffnet würde. 

Für die Zeit bis zum Eintreffen des städtischen Kommissars 
Evans wurde Azcárate zu seinem Stellvertreter ernannt. 
Azcárate, dessen Büro in dem von Juden kontrollierten Sektor 
der Stadt lag, sicherte sich von der entstehenden jüdischen 
Stadtverwaltung das Versprechen, dass man mit ihm 
zusammenarbeiten werde. Schwieriger war es für ihn, Partner 
auf arabischer Seite zu finden. Darum begab er sich mit dem 
belgischen Generalkonsul zu Abdullah nach Amman. Der König 
empfing sie in Reithosen und saloppem Sakko. Als Azcárate die 
Frage der Versorgung Jerusalems mit Wasser ansprach, brauste 
der König auf und sagte, solange die Juden gegen die Araber 
kämpften, werde kein Tropfen Wasser nach Jerusalem 
gelangen.74 Ein paar Tage später machte sich Azcárate mit zwei 



-225- 

Führern und einem Esel auf den gefahrvollen Weg vom 
israelisch in das arabisch kontrollierte Jerusalem. Als er im 
Hauptquartier der Arabischen Legion ankam, teilte man ihm 
mit, dass die Entscheidung gefallen sei, nicht mit der 
Stadtverwaltungskommission der Vereinten Nationen zu 
kooperieren. Außerstande, seine theoretische Zuständigkeit auch 
in der Praxis durchzusetzen, wandte er sich mit einem Bericht an 
Evans, der immer noch in Kairo seine Zeit absaß. Vivian (der 
spätere Chaim) Herzog, der damals Verbindungsoffizier der 
israelischen Armee zur UN-Waffenstillstandskommission war, 
notierte am 21. Mai: «Bis jetzt hat sich Azcárate apathisch und 
lethargisch aufgeführt und nicht einmal die Bürger davon 
informiert, dass er der UN-Stadtverwaltungskommissar sei. In 
der Tat war sich der Mann auf der Straße gar nicht bewusst, dass 
es solch einen UN-Kommissar für Jerusalem überhaupt gab.»75 

Auch die konsularische Waffenstillstandskommission 
erreichte nicht viel. Im Sicherheitsrat beschrieb Gromyko sie 
zutreffend, wenn auch etwas uncharmant, als «machtlos, 
impotent, absolut zahnlos».76 Am 22. Mai ereilte die 
Kommission ein tragischer Schicksalsschlag, als der 
amerikanische Konsul Thomas Wasson auf dem Heimweg von 
einer Sitzung im französischen Konsulat von einem 
Heckenschützen tödlich verletzt wurde. 

Inzwischen hatte in New York die Vollversammlung am 14. 
Mai die wirkungslose Palästina-Kommission unter Vorsitz von 
Lisicky wieder aufgelöst und die Ernennung eines Vermittlers 
empfohlen. Für diese Position wurde Graf Folke Bernadotte, der 
Präsident des schwedischen Roten Kreuzes, ausersehen. Der 
Schwede, der während des Kriegs mit Himmler über die 
Freilassung von KZ-Häftlingen verhandelt hatte, übernahm 
seine neue Verantwortung am 21. Mai und machte sich als erstes 
daran, eine Feuerpause auszuhandeln. Zunächst schienen die 
Vorzeichen dafür nicht ganz aussichtslos. Eine vom 
Sicherheitsrat am 29. Mai angeordnete vierwöchige Waffenruhe 



-226- 

trat am 11. Juni in Kraft. In Jerusalem wurde sie im Großen und 
Ganzen von beiden Seiten eingehalten: Es gab 197 Beschwerden 
wegen der Verstöße dagegen (39 seitens der Araber, 131 von 
jüdischer Seite und 27 von UN-Beobachtern); zumeist waren es 
«Fälle sporadischen und vereinzelten Gewehr- und 
Granatfeuers», obwohl es auch «Versuche jeder der beiden 
Seiten gab, ihre Position durch die Befestigung von Häusern und 
strategischer Punkte, durch das Ziehen von Gräben und die 
Errichtung von Barrieren» zu verbessern.77 Zu Beginn der 
Waffenruhe hielten die Israelis den Großteil der Neustadt, die 
Arabische Legion die gesamte Altstadt sowie einige östlich 
davon gelegene Teile der Stadt jenseits der Mauer. Die Araber 
hielten auch die Jerusalemer Wasserquelle bei Ras al-Ain und 
das Pumpwerk in Latrun unter Kontrolle. Entlang der Frontlinie 
in der Stadt standen sich die feindlichen Kräfte oft sehr dicht 
gegenüber, mancherorts auf den gegenüberliegenden Seiten 
einer Straße. Die Waffenruhe rettete die von den Israelis 
gehaltene Neustadt davor, ausgehungert zu werden. Die Öffnung 
der in aller Hast gebauten «Burma-Straße» hinunter zur 
Küstenebene ermöglichte es ihnen, im Juni Nachschub in die 
Stadt zu schaffen und die Belagerung am Ende aufzubrechen. 

Während der Waffenruhe gelang es am 16. Juni dem 
belgischen Generalkonsul und Vorsitzenden der 
Waffenstillstandskommission Jean Nieuwenhuys zusammen mit 
dem Waffenstillstandsüberwacher Nils Brunsson, mit beiden 
Seiten eine «Niemandsland-Vereinbarung» für Jerusalem 
auszuhandeln. Dementsprechend «zog jede der beiden einander 
gegenüberstehenden Parteien ihre Streitkräfte auf eine 
vereinbarte Linie zurück, und zwischen den beiden Linien 
wurde ein Niemandsland geschaffen, wozu die Häuser und 
Gebäude innerhalb des Niemandslandes evakuiert wurden». 
Diese Vereinbarung sollte langfristige Implikationen haben, 
denn durch sie kristallisierten sich mehr oder weniger fest die 
Teilungslinien in Jerusalem zwischen Israel und Jordanien für 



-227- 

die nächsten neunzehn Jahre heraus. 
Unmittelbar vor dem Ablauf der Waffenruhe vermittelte 

Oberst Brunsson noch ein zweites Abkommen. Am 7. Juli 
verständigten sich israelische und arabische Kommandeure in 
Jerusalem auf eine Entmilitarisierung des Skopusberges. Das 
Gebiet wurde in drei Abschnitte unterteilt: eine jüdische Zone, 
die das Hadassa-Krankenhaus und die Hebräische Universität 
einschloss, eine arabische Zone sowie einen schmalen Streifen 
Niemandsland. Das Augusta-Viktoria-Gebäude fand als von der 
UNRWA verwaltetes Krankenhaus für arabische Flüchtlinge 
endlich doch zu seiner Bestimmung. Arabische und israelische 
«bewaffnete Polizei» sollten in ihrem jeweiligen Abschnitt unter 
UN-Befehl Dienst tun.78 Bernadotte versuchte, die Vereinigten 
Staaten dazu zu bewegen, eine symbolische Truppe von 333 
Soldaten zur Überwachung der Entmilitarisierung des Gebiets 
zu entsenden, hatte aber keinen Erfolg damit.79 Dennoch 
übernahm er im Auftrag der Vereinten Nationen die 
Verantwortung für die Sicherheit in der entmilitarisierten Zone, 
trotz, wie er es ausdrückte, «der Knappheit von UN-Personal, 
sie durchzusetzen». Die Vereinten Nationen verpflichteten sich, 
auch für die Lebensmittel- und Wasserversorgung dieses 
Gebiets zu sorgen. 

Am 28. Juni legte Bernadotte seine eigenen Vorschläge für 
eine langfristige Beilegung des Palästina-Konflikts vor. Er 
schlug einige Veränderungen in der Teilungskarte der Vereinten 
Nationen für Palästina vor und empfahl, die 
Internationalisierung Jerusalems nicht weiter zu betreiben. 
Stattdessen plädierte er für die «Einbeziehung der Stadt 
Jerusalem in das arabische Territorium mit städtischer 
Autonomie für die jüdische Gemeinde und speziellen 
Vorkehrungen für den Schutz der Heiligen Stätten». 

Wegen dieser Vorschläge wurde Bernadotte in der 
israelischen Presse hart angegriffen, in der er einer 
antiisraelischen Voreingenommenheit bezichtigt wurde. 



-228- 

Anhänger der extremistischen Lechi-Gruppe denunzierten ihn 
ohne jegliche Zurückhaltung. Im UN-Sicherheitsrat beschuldigte 
ihn Gromyko, sich nach dem britischen Foreign Office zu 
richten. Einige dieser kritischen Einwände gingen jedoch an die 
falsche Adresse. In Wirklichkeit war Bernadotte nicht der 
Urheber dieser Vorschläge für Jerusalem. Zu Anfang hatte er 
jedenfalls in Gesprächen mit seinen Mitarbeitern die 
Internationalisierung bevorzugt. Die Urheber dieses neuen Plans 
für Jerusalem waren in Wirklichkeit Bernadottes Assistenten 
Ralph Bunche, John Reedman und Constantin Stavropoulos, 
obwohl der Vermittler selbstverständlich die letzte 
Verantwortung für seine «Anregungen» trug.80 

Sowohl Araber als auch Israelis lehnten die Vorschläge des 
Vermittlers ab, auch wenn die winzige, zionistenfeindliche und 
ultraorthodoxe jüdische Neturei Karta (Wächter der Stadt) in 
Jerusalem ihre Zustimmung äußerte. Die Arabische Liga, die 
1945 gegründete Vereinigung aller unabhängigen arabischen 
Staaten, lehnte es ab, irgendetwas anderes als einen 
einheitlichen Staat Palästina in Betracht zu ziehen. Israel hielt 
einstweilen an der Resolution der Generalversammlung vom 29. 
November 1947 fest und wandte sich besonders gegen die 
Vorschläge des Vermittlers, die Einwanderung zu begrenzen 
und Jerusalem dem arabischen Staat zuzuweisen. Für die 
israelische Einstellung gegenüber dieser Stadt hatte die 
Belagerung des jüdischen Jerusalem dauerhafte Auswirkungen. 
Der Umstand, dass bereits am 30. Juni - noch vor dem 
eigentlichen Zeitplan - die letzten Reste der in Palästina 
verbliebenen britischen Truppen aus Haifa abzogen und sich 
damit die Wahrscheinlichkeit einer britischen Intervention in 
den Konflikt verringerte, stärkte noch die Entschlossenheit der 
Israelis. In einem Brief, den er Bernadotte am 5. Juli 
aushändigte, schrieb Schertok ganz unverhohlen, dass Israel sich 
«nie mit der Auferlegung arabischer Herrschaft über Jerusalem 
abfinden» und sich «jedweder derartiger Auferlegung mit aller 



-229- 

zur Verfügung stehenden Macht widersetzen» werde.81 In seiner 
Antwort vom nächsten Tag versuchte Bernadotte, seine Abkehr 
vom ursprünglichen Teilungsplan der Vereinten Nationen zu 
rechtfertigen: «Jerusalem liegt im Herzen dessen, was bei jeder 
Teilung Palästinas arabisches Territorium sein muss. Der 
Versuch, dieses Areal politisch und in anderer Hinsicht vom 
umgebenden Territorium zu isolieren, wirft enorme 
Schwierigkeiten auf... Arabische Herrschaft über legitime 
jüdische oder andere nichtarabische Interessen in Jerusalem war 
in den Vorschlägen nie beabsichtigt oder impliziert.» 

Trotz der Zurückweisungen von beiden Seiten war Bernadotte 
durch die beiden örtlichen Vereinbarungen ermutigt worden, die 
in Jerusalem zustande gekommen waren. Da eine umfassendere 
Vereinbarung noch ausstand, legte er Vorschläge für die 
Entmilitarisierung der Stadt vor. Die Israelis gaben ein 
verhaltenes Interesse zu erkennen. Der Hohe Arabische 
Ausschuss lehnte von seinem Büro in Damaskus aus die 
Entmilitarisierung mit der Begründung ab, sie tendiere dazu, 
Jerusalems «arabischen und islamischen Charakter 
auszulöschen, es von Palästina abzulösen und darin eine 
internationale Verwaltung zu etablieren, um so das 
Teilungsvorhaben umzusetzen. Im übrigen ist es unmöglich, die 
Juden wirklich zu entwaffnen, wodurch die Heilige Stadt der 
Besetzung durch sie ausgesetzt ist». 

Am 8. Juli fand die Waffenruhe ein vorzeitiges Ende, und die 
erbitterten Kämpfe begannen von neuem. Israel eroberte Lydda, 
Ramallah und Nazareth; israelische Kräfte bekamen auch die 
Jerusalemer Wasserquelle bei Ras al-Ain unter ihre Kontrolle, 
scheiterten aber in einer entscheidenden Schlacht, auch die 
Pumpstation bei Latrun zu erobern - sie wurde am 12. August 
von den Arabern zerstört. In der Operation Kedem versuchten 
die Israelis, in den Bezirk Scheich Jarrah und in die Altstadt 
vorzudringen, aber erfolglos. Am 15. Juli ordnete der UN-
Sicherheitsrat eine Feuereinstellung an, die am 17. Juli um 5.45 



-230- 

Uhr in Jerusalem in Kraft trat - siebenunddreißig Stunden früher 
als andernorts in Palästina. Dies war ein entscheidender 
Augenblick. Wie der erste Waffenstillstand den Juden die 
Kontrolle über die Neustadt gerettet hatte, so rettete der zweite 
wahrscheinlich den Arabern die Kontrolle über die Altstadt. Die 
Feindseligkeiten endeten bei nur leicht verändertem Verlauf der 
Kampflinien innerhalb der Stadt. Die «Niemandsland-
Vereinbarung» lief aus, aber die über den Skopusberg blieb in 
Kraft. Im August und Anfang September herrschte eine 
gespannte Ruhe in der Stadt, durchbrochen nur, wie Bernadotte 
schrieb, «von heftigem Feuer... fast jede Nacht». Obwohl die 
Vereinten Nationen keine Truppen entsandten, um ihre 
Entscheidungen zu Palästina durchzusetzen oder den 
vorgesehenen Stadtstaat Jerusalem zu schützen, wurden doch 
schließlich ein paar Militärbeobachter losgeschickt, die den 
Vermittler und die konsularische Waffenstillstandskommission 
unterstützen sollten. Am 1. August wurden zehn solche 
Beobachter in Jerusalem stationiert; bis zum 8. September war 
ihre Zahl auf neunundsiebzig angewachsen.82 Es waren zumeist 
Amerikaner, Franzosen und Belgier - Personen derselben 
Nationalitäten also, denen auch die drei Konsuln angehörten, die 
mithelfen sollten, den Waffenstillstand einzuhalten. Ihr erster 
Kommandeur war Generalmajor Age Lundström von der 
schwedischen Luftwaffe. Er hatte dieses Amt aber nur sieben 
Wochen lang inne und wurde im September von General 
William Riley vom US-Marine Corps ersetzt. Am 30. 
September übernahmen die Vereinten Nationen die «Rotes-
Kreuz-Zone», die Reynier um den ehemaligen Sitz der 
Mandatsverwaltung, das sogenannte Government House, 
eingerichtet hatte. Das Gebiet war teilweise von ägyptischen 
Soldaten besetzt gewesen und am 17. August von den Israelis, 
die den Waffenstillstand brachen, angegriffen, jedoch nicht 
erobert worden. Arabische und israelische Militärs kamen 
überein, sich am 4. September zurückzuziehen. Die vormalige 



-231- 

Residenz des Hochkommissars wurde zu einer UN-Zone, die der 
Oberhoheit keines Staats unterstand. Zu Anfang wurde sie von 
Soldaten der Arabischen Legion und der Israelis bewacht, die 
bis zum Eintreffen von UN-Wachmannschaften in gutem 
Einvernehmen ihren Dienst taten. Mit Ausnahme einer kurzen 
Unterbrechung im Jahre 1967, als es zunächst von jordanischen 
und dann von israelischen Einheiten besetzt wurde, blieb das 
Government House bis heute unter UN-Kontrolle. Es ist das 
einzige Stückchen von Jerusalem, das in gewissem Sinne 
internationalisiert worden ist. 

Am 16. September unterzeichnete der Vermittler auf der Insel 
Rhodos einen Bericht mit revidierten Vorschlägen. Er war 
inzwischen von seiner früheren Einstellung gegenüber dem 
Teilungsplan der Vereinten Nationen abgerückt und empfahl 
nun, dass Jerusalem, wie in diesem Plan vorgesehen, «der 
effektiven Kontrolle der Vereinten Nationen unterstellt werden 
sollte, bei dem erreichbaren Maximum an lokaler Autonomie für 
seine arabischen und jüdischen Gemeinden, bei voller 
Gewährleistung des Schutzes der Heiligen Stätten und des freien 
Zugangs zu ihnen und bei freier Religionsausübung». Die 
Änderungen waren wahrscheinlich das Ergebnis von 
Gesprächen, die er ein paar Tage vorher mit amerikanischen und 
britischen Regierungsvertretern geführt hatte.83 

Bernadottes Bericht wurde zwei Tage später der UN-
Generalversammlung vorgelegt. Da war sein Verfasser aber 
bereits tot. Am 17. September wurde der Vermittler durch einen 
Trupp der Lechi-Terroristengruppe in Jerusalem umgebracht; sie 
handelte auf Befehl der dreiköpfigen Führung der Organisation, 
zu der auch der spätere Ministerpräsident Itzhak Schamir 
gehörte. Jehoschua Cohen, der vermutlich den tödlichen Schuss 
abfeuerte, diente nach Ben Gurions Rückzug aus der aktiven 
Politik als dessen Leibwächter; vor Gericht gestellt wurde er nie. 
An Bernadottes Stelle wurde Ralph Bunche zum amtierenden 
Vermittler ernannt. 



-232- 

Die Ermordung des Vermittlers gab dessen letzten 
Empfehlungen viel zusätzliche moralische Schubkraft, und UN-
Generalsekretär Trygve Lie sorgte dafür, dass sie auf die 
Tagesordnung der Generalversammlung kamen. Der 
amerikanische Außenminister George C. Marshall und auch sein 
britischer Kollege Ernest Bevin pflichteten Bernadottes 
Vorschlägen bei, aber sowohl Israel als auch die arabischen 
Staaten lehnten sie ab, und so blieben sie, wie schon so viele 
frühere Pläne für Palästina und Jerusalem, auf der 
diplomatischen Strecke. 

Stattdessen nahm Israel Mitte Oktober die Kämpfe wieder 
auf, drängte die Ägypter in den Negev zurück und vergrößerte 
das unter seiner Kontrolle stehende Gebiet in Galiläa.  

 
Graf Folke Bernadotte, der UN-Vermittler in Palastina (dritter von 

rechts), im YMCA-Gebäude in Jerusalem, 12. Juni 1948. 

  
Gegen Ende dieser Phase der Feindseligkeiten bat die 

israelische Armee Ben Gurion um die Erlaubnis, erneut 



-233- 

Jerusalem angreifen zu dürfen. Dieser lehnte jedoch ab, weil er 
internationale Komplikationen befürchtete, wenn die Armee in 
die Altstadt vordränge. Nach einer vierten und letzten 
Kampfphase zwischen dem 22. Dezember 1948 und dem 7. 
Januar 1949 gestanden die Araber ihre Niederlage ein. Am 24. 
Februar unterzeichnete Ägypten ein 
Waffenstillstandsabkommen mit Israel. Bereits am 30. 
November 1948 hatten sich Israel und Transjordanien auf «eine 
absolute und ernsthafte Feuereinstellung» in Jerusalem geeinigt. 
Die damaligen Teilungslinien innerhalb der Stadt verfestigten 
sich. Im Kampf um die Stadt waren 1976 Israelis gestorben (von 
rund 6000 im gesamten Krieg). Für die Verluste auf arabischer 
Seite sind genaue Zahlen nicht bekannt, aber man weiß, dass die 
Arabische Legion in diesem Krieg vierzig Prozent ihrer Verluste 
in Jerusalem erlitt. 

Am Ende des Krieges gab es in sieben gemischten oder 
vorwiegend arabischen Wohnbezirken in Westjerusalem keine 
arabischen Einwohner mehr (in Baqa, Katamon, Talbieh, 
Musrara, Mamilla sowie in der Deutschen und Griechischen 
Kolonie). Dasselbe galt für nahezu alle arabischen Dörfe r im 
Westen der Stadt, darunter Ein Qarem, Romema, Lifta, Malha 
und Deir Jassin. In manchen Fällen wurden die Araber 
vertrieben oder durch Drohungen dazu gebracht, wegzuziehen; 
in anderen flohen sie aus Furcht, massakriert zu werden. In 
keinem einzigen Fall wurde den Einwohnern die Heimkehr 
erlaubt. Auf der jordanischen Seite widerfuhr den Juden der 
Altstadt und in den von der Arabischen Legion besetzten 
Siedlungen unweit des Toten Meeres ein ähnliches Schicksal. 



-234- 

Ein König für Jerusalem 

 
Da nun Jerusalem in zwei Teile geteilt war, begann sich der 

amerikanische und (etwas zögerlicher) der britische 
Enthusiasmus für eine Internationalisierung der Stadt 
abzukühlen. Im August 1948 erwog Marshall die Möglichkeit 
eines «modifizierten Kondominiumprinzips, dem zufolge Israel, 
der künftige arabische Staat [Palästina] und die Vereinten 
Nationen die administrative Verantwortung für Jerusalem 
miteinander teilen würden».84 Im Dezember erklärte er seine 
Bereitschaft, «jedwede andere für Juden und Araber 
befriedigende Lösung» zu akzeptieren, «vorausgesetzt, dass 
Garantien für den Zugang zu den Heiligen Stätten und deren 
Sicherheit gegeben würden».85 Ende September bewegten sich 
auch die Briten auf die formelle Hinnahme der Teilung 
Jerusalems zu. Sir Hugh Dow, der englische Generalkonsul, 
äußerte, «er persönlich habe nichts dagegen einzuwenden, diese 
separaten Gebiete der Souveränität des jüdischen bzw. des 
arabischen Staates zu unterstellen».86 Dean Rusk vom 
Washingtoner State Department imponierte der Gedanke, 
weshalb er den Vorschlag machte, dass der arabische und der 
jüdische Staat ihren jeweiligen Teil Jerusalems unter UN-
Treuhand verwalten könnten.87 

Auch die israelische Position hatte sich gewandelt. Von 
seinen militärischen Siegen ermutigt, war Israel an einer 
Internationalisierung nun nicht mehr interessiert. Die erste Stufe 
auf dem Weg zur Durchsetzung der israelischen Autorität in der 
Stadt war die Unterstellung seines Teils unter israelisches 
Militärrecht am 25. Juli 1948. Am 2. August wurde Bernard 
Joseph (später Dov Yosef), der seit dem vergangenen Dezember 
das Notstandskomitee für Jerusalem der Jewish Agency geleitet 
hatte, zum Militärgouverneur ernannt. Am selben Tag gaben die 



-235- 

Israelis in Jerusalem die «Proklamation Nr. 1» heraus. Von Ben 
Gurion in seiner Eigenschaft als Verteidigungsminister 
unterzeichnet, erklärte sie das unter israelischer Militärkontrolle 
stehende Gebiet Jerusalems zu einem «Verwaltungsgebiet», in 
dem «das Recht des Staates Israel gilt».88 Von israelischer Seite 
verstand man dies als Erklärung,  dass das betreffende Gebiet 
unter militärischer Besatzung stehe; es war also keine 
Annexionserklärung. 

Die israelische Regierung war inzwischen zu der 
Schlussfolgerung gelangt, dass, vor die Wahl zwischen einer 
nicht durchsetzbaren und unattraktiven Internationalisierung und 
einer tatsächlich vorhandenen Teilung der Stadt gestellt, die 
Teilung vorzuziehen sei. In Dov Yosefs Worten: «Es fällt mir 
schwer, die politische Logik zu verstehen, die besagt, dass es 
günstiger ist, dass die Araber und wir nichts haben, als dass sie 
etwas haben. Wir reißen uns eines unserer Augen aus, damit wir 
ihnen beide ausreißen können.»89 Im Einklang mit solchen 
Erwägungen glitt die israelische Diplomatie ganz geschickt von 
der ursprünglichen zionistischen Zustimmung zur 
Internationalisierung hinüber zum Bemühen um internationale 
Anerkennung für den Status quo der Teilung. Am 20. September 
war dem israelischen Kabinett bereits so an der Hinnahme der 
Teilung der Stadt gelegen, dass es sich mit Schertoks 
Auffassung einverstanden erklärte, Israel solle zur Aufgabe 
eines kleinen Teils der Neustadt bereit sein, falls dies der Preis 
dafür wäre, der Internationalisierung zu entgehen.90 In seinem 
Bericht an das Zentralkomitee seiner Partei ließ Ben Gurion am 
30. November ganz klar erkennen, dass für ihn das Ziel nun die 
Teilung Jerusalems war.91 

Auch der andere wichtige Protagonist der Geschichte hatte 
sich inzwischen den neuen Realitäten angepasst. Abdullahs 
Antwort auf die Unabhängigkeitserklärung des Mufti (dieses 
«Teufels aus der Hölle», wie er ihn nannte)92 erfolgte sogleich. 
Am 1. Oktober trat in Amman eine Notabeinversammlung 



-236- 

zusammen, die sich als «Nationaler Palästina-Kongress» 
bezeichnete und Abdullah aufforderte, Palästina unter seine 
Fittiche zu nehmen. Sechs Wochen später ließ sich Abdullah 
zum «König von Jerusalem» krönen - seltsamerweise durch den 
koptischen Bischof der Stadt.93 Es war dies die erste Krönung 
eines Königs in Jerusalem seit der Krönung von Kaiser Friedrich 
II. im Jahre 1229. (Da zur damaligen Zeit über den Kaiser ein 
päpstlicher Bann verhängt war, setzte er sich die Krone selbst 
aufs Haupt.) Am 1. Dezember erklärte in Jericho eine Konferenz 
von zweitausend palästinensisch-arabischen Notabein Abdullah 
zum «König von ganz Palästina» und rief zur Vereinigung der 
beiden Jordanufer zu einem einzigen Staat auf. 

Das jordanische Parlament verabschiedete am 13. Dezember 
eine entsprechende Resolution. Eine Woche später ernannte 
Abdullah einen eigenen Kandidaten zum Mufti von Jerusalem, 
Scheich Husam al-Din Jarallah. Er war, als 1921 die britische 
Mandatsregierung Hadsch Amin al-Husayni ernannte, der 
Unterlegene gewesen. Sowohl für Jarallah als auch für Abdullah 
war dies also eine süße, wenn auch lang hinausgeschobene 
Rache. Von nun an war ein Hauptziel von Abdullahs Politik die 
Aufrechterhaltung seiner Herrschaft über das Westjordanland 
und die Altstadt von Jerusalem. Als unvermeidliche Konsequenz 
ergab sich daraus, dass hinsichtlich der Teilung Jerusalems 
Jordanien und Israel nun diplomatisch auf einer Linie lagen, und 
zwar gegen einen Großteil des Restes der Welt, der weiterhin für 
die Internationalisierung eintrat. 

Im Gefolge des Waffenstillstands kam es zu einer Reihe von 
Treffen zwischen israelischen und jordanischen Vertretern, bei 
denen es nicht nur um den Waffenstillstand ging, sondern auch 
um weit ausgreifende Fragen in bezug auf eine mögliche 
Friedensvereinbarung. Bei einer solchen Zusammenkunft am 30. 
Dezember erklärte der jordanische Militärgouverneur von 
Jerusalem, Abdullah al-Tall, dem israelischen Geheimdienstchef 
Reuven Schiloah, dass auch Abdullah an eine vereinbarte 



-237- 

Teilung Jerusalems denke - «die arabischen Gebiete würden an 
ihn fallen und die jüdischen an uns» (laut Schiloahs Bericht über 
das Treffen).94 Beim nächsten Mal, am 5. Januar 1949, legte 
Tall die Vorschläge detaillierter dar: Die Altstadt, Katamon und 
die Deutsche Kolonie würden wie Talpiot und der Kibbuz 
Ramat Rachel von Jordanien regiert; Israel könne den Rest der 
jüdischen Neustadt haben. Es war ganz offenkundig als ein 
Bauernopfer gedacht, um sich in der folgenden Schachpartie 
einen Stellungsvorteil zu sichern. General Moshe Dayan, der 
israelische Oberbefehlshaber im Gebiet Jerusalem, schlug 
stattdessen vor, dass Scheich Jarrah im Austausch für ein 
anderes Gelände an die Israelis gehen solle, damit Israel einen 
Zugang zum Skopusberg habe. Tall verwies jedoch darauf, dass 
dadurch das arabische Jerusalem von Ramallah getrennt würde, 
was nicht annehmbar sei. Man wurde sich nicht einig, und es 
dauerte einige Monate, bis wieder Gespräche aufgenommen 
wurden.95 

Als im Januar 1949 die ersten allgemeinen Wahlen in Israel 
stattfanden, nahmen die Einwohner des von Israel besetzten 
Teils von Jerusalem daran teil. Am 4. Februar unternahm die 
israelische Regierung einen weiteren Schritt in Richtung auf die 
Annexion Westjerusalems, als sie ihre Entscheidung 
bekanntgab, «die Militärregierung in Jerusalem abzuschaffen 
und dort die Zivilverwaltung zu errichten, die in anderen Teilen 
Israels in Kraft ist».96 Zehn Tage später wurde von Präsident 
Weizmann die erste Knesset (das Parlament) in Jerusalem 
eröffnet. Repräsentanten des Sowjetblocks, lateinamerikanischer 
Staaten und der verschiedenen Kirchen waren zugegen. Die 
Gesandten der Vereinigten Staaten, Großbritanniens und 
Frankreichs hatten sich zuvor darauf geeinigt, entsprechende 
Einladungen abzulehnen.97 Der Boykott war der Beginn einer 
langen diplomatischen Sackgasse zwischen Israel und den 
Westmächten hinsichtlich des Status von Jerusalem. 

 



-238- 

  
Moshe Dayan (Mitte) und sein jordanischer Widerpart Abdullah al-

Tall (rechts) in Jerusalem, Ende 1948. 

  



-239- 

   
Karte 9: Israel (1949-1967) 



-240- 

 

 
Karte 10: Das geteilte Jerusalem (1949-1967) 

 
Nach israelisch-jordanischen Gesprächen, die unter Vorsitz 

von Ralph Bunche auf Rhodos stattgefunden hatten, wurde am 
3. April 1949 ein Waffenstillstandsabkommen unterzeichnet. In 
Jerusalem entsprach die vertraglich vereinbarte 
Demarkationslinie derjenigen zum Zeitpunkt der Waffenruhe 
vom 30. November 1948 (siehe Karte 10).98 Mit dieser 
Vereinbarung wurde die Teilung Jerusalems quasi auf Dauer 
eingefroren. 

 



-241- 

«Wird der Vatikan Truppen hierher 
entsenden?» 

 
Während Israel und Jordanien die ihnen zugeordneten Teile 

Jerusalems stetig fester in den Griff nahmen, wurde die in den 
Vereinten Nationen geführte Diskussion zu diesem Thema 
immer abstrakter und unrealistischer. Am 11. Dezember 1948 
beschloss die Generalversammlung unter starkem Druck der 
USA die Schaffung einer Versöhnungskommission für Palästina 
(Palestine Conciliation Commission). Auf diese Kommission 
wurden sämtliche Funktionen des UN-Vermittlers übertragen; 
überdies wurde sie beauftragt, «detaillierte Vorschläge für ein 
ständiges internationales Regime für das Gebiet von Jerusalem» 
zu machen." Die Kommission bestand aus drei Mitgliedern: dem 
Amerikaner Mark Etheridge, einem Journalisten aus Louisville 
in Kentucky; dem Franzosen Claude de Boissanger, einem 
schlagfertigen Diplomaten; dem Türken H. C. Yalçin, einem 
beinahe achtzigjährigen namhaften Autor. Der allgegenwärtige 
Azcárate war der Sekretär der Kommission. Im Jerusalemer 
King-David-Hotel richteten sie ihr erstes Hauptquartier ein 
(ohne fließend Wasser, Telefon und funktionierenden Aufzug). 
«Verärgert, fast ungestüm» sagte ihnen der israelische 
Militärgouverneur Dov Yosef, dass er keine Möglichkeit sehe, 
ihre Sicherheit zu garantieren, und dass sie gut beraten wären, in 
den arabischen Teil der Stadt umzuziehen.100 Da es in Jerusalem 
kaum voranging, zogen sie im April 1949 nach Lausanne um. 
Am 1. September war ihr Entwurf für ein Abkommen über 
Jerusalem fertig, eine abgeschwächte Version einer 
Internationalisierung. An Stelle des Corpus separatum wurde 
darin die Teilung der Stadt halbwegs anerkannt: Jordanien und 
Israel würden jeweils ihre Zone unter UN-Vollmacht verwalten; 
die Stadt würde entmilitarisiert und ein UN-Gouverneur ernannt 



-242- 

werden. Der Plan sah vor, dass das «gegenwärtige 
demographische Gleichgewicht» der beiden Zonen nicht durch 
Einwanderung destabilisiert werden dürfe. In den Vorschlägen 
schlugen sich die Ansichten des amerikanischen 
Außenministeriums nieder - auch wenn der ausgesprochen 
zionistenfreundliche US-Botschafter in Israel, James G. 
McDonald, privat an Präsident Trumans Sonderberater Clark 
Clifford schrieb: «Mir graut vor dem, was geschehen könnte, 
falls man unter den Auspizien der Vereinten Nationen den 
Versuch unternähme, Israel dazu zu zwingen, sofort einen UN-
Verwalter in Jerusalem zu akzeptieren. Eine Wiederholung der 
Bernadotte-Tragödie wäre nicht unwahrscheinlich ,..»101 

In der im folgenden Monat eröffneten Sitzungsperiode der 
Generalversammlung wurde der Plan der 
Versöhnungskommission beraten. Jordanien, das damals noch 
kein Mitglied der UNO war, lehnte ihn ab: «Keiner wird mir 
Jerusalem abnehmen, ohne dass man mich umbringt», erklärte 
Abdullah.102 Israel, das im Mai in die UNO aufgenommen 
worden war, war nicht weniger entschlossen: Für Scharett (wie 
sich Schertok von nun an nannte) war der Plan «anachronistisch 
und widersinnig».103 Da keine der beiden Parteien, die 
Jerusalem in Besitz hatten, dem Vorschlag der 
Versöhnungskommission zustimmte, geriet er bald in 
Vergessenheit. Jetzt begann man sich in der UN-
Generalversammlung wieder für die «selbständige Einheit» zu 
erwärmen. Hauptgrund dafür war, dass eine einflussreiche, 
wenn auch manchmal als unbeachtlich abgetane Macht sich 
dafür nachdrücklich einsetzte: der Heilige Stuhl. 

Der Vatikan war damals tatsächlich der größte Befürworter 
einer Internationalisierung - ein weiterer Beleg für die Regel, 
dass die Internationalisierung der Stadt meistens von denjenigen 
befürwortet wurde, die sich vor Ort in Jerusalem in einer 
schwachen Position befanden. Mit dieser Politik schlug der 
Vatikan einen entschieden anderen Kurs als früher ein. Im März 



-243- 

1948 hatten das Lateinische Patriarchat und die Franziskaner-
Kustodie des Heiligen Landes eine gemeinsame Erklärung 
abgegeben gegen die «fehlgeleitete Politik, die dem Lande 
auferlegt wurde und die in der Teilung Palästinas ihren 
Höhepunkt erreicht hat».104 Bis zum Mai hat das vatikanische 
Staatssekretariat sich, so gut es ging, bemüht, sich in dieser 
Sache nicht festzulegen. Am 24. Oktober jedoch verkündete 
Papst Pius XII. in seiner Enzyklika In multiplicibus curis, dass 
der Vatikan dafür eintrete, «Jerusalem und seiner Umgebung 
einen internationalen Charakter» zu geben. Eine weitere 
Enzyklika, Redemptoris nostri cruciatus, vom April 1949 
wiederholte die Forderung nach der Internationalisierung und 
rief zur Mobilisierung der Katholiken der ganzen Welt in diesem 
Sinne auf. Sie forderte die Katholiken auf, wo immer sie leben, 
jedes legitime Mittel zu benutzen, um die Regierungen der 
Völker und diejenigen, deren Pflicht es ist, diese wichtige Frage 
zu lösen, dazu zu bewegen, Jerusalem und seiner Umgebung 
einen rechtlichen Status zu verleihen, dessen Stabilität unter den 
gegenwärtigen Umständen nur durch eine gemeinsame 
Anstrengung derjenigen Völker angemessen gesichert werden 
kann, die den Frieden lieben und die Rechte anderer achten.105 

 
Der Vatikan bezog diese Position aufgrund von 

Beschuldigungen, im israelisch regierten Jerusalem seien 
christliche Institutionen zu Schaden gekommen, aus Sorge um 
das Schicksal christlicher Araber unter den palästinensischen 
Flüchtlingen und vor allem unter dem Druck der Franzosen. Der 
Umstand, dass die vormals faschistischen Staaten Italien und 
Spanien keine Mitglieder der Vereinten Nationen waren, gab 
dem französischen Bemühen, Frankreichs altes Protektorat über 
die römisch-katholische Christenheit neu aufleben zu lassen, 
zusätzliches Gewicht.106 In der ganzen katholischen Welt 
machte sich die unzweideutige Haltung des Vatikans bemerkbar 
und trug dazu bei, dass die Internationalisierung in den 



-244- 

Vereinten Nationen diplomatische Unterstützung erhielt. 
Israel, dem das bedrohliche Wiederaufleben des 

Corpusseparatum-Plans Sorgen machte, ergriff eine Reihe 
diplomatischer Gegenmaßnahmen. In einer Rede an seiner alten 
Universität im schweizerischen Fribourg versuchte Chaim 
Weizmann, die Katholiken mit der Bemerkung zu beruhigen, 
dass Israel «die direkte internationale Überwachung» der 
Heiligen Stätten willkommen wäre.107 Obwohl Israel keine 
diplomatischen Beziehungen mit dem Heiligen Stuhl unterhielt, 
entsandte es Jacob Herzog nach Rom, um den Vatikan zu einer 
anderen Haltung zu bewegen, was aber keinen Erfolg hatte.108 
Im Oktober 1949 brachten israelische Diplomaten den 
Gedanken einer einvernehmlichen Internationalisierung der 
Altstadt (die inzwischen natürlich in jordanischer Hand war) 
zusammen mit einer vereinbarten Aufteilung der übrigen Stadt 
zwischen Israel und Jordanien entlang der bestehenden 
Waffenstillstandslinie in Umlauf. Versuchsweise war eine 
solche Vorstellung schon einmal im Juni 1948 innerhalb des 
US-State Department ventiliert worden, und es könnte durchaus 
sein, dass diese Idee bis zu den Israelis drang.109 Der israelische 
Vorschlag basierte auf einem Plan, den Avraham Biran, ein 
hochrangiger Mitarbeiter des Militärgouverneurs von Jerusalem 
(des späteren Distriktskommissars von Jerusalem) ausgearbeitet 
hatte. Er sah einen dem UN-Treuhandrat verantwortlichen 
christlichen Gouverneur für die Altstadt vor. Diesem sollten drei 
Stellvertreter - ein Christ, ein Muslim und ein Jude - sowie eine 
beratende Versammlung (mit fünf Mitgliedern je Religion) 
zuarbeiten. Das Gebiet würde über seine eigene Polizei verfügen 
und den Charakter einer Heiligen Stadt annehmen, so ähnlich 
wie der Vatikan... Sie wird aus Institutionen aller Religionen, 
Kirchen, Synagogen, Moscheen, Schulen jeglicher Art, Hotels 
für Touristen und Pilger bestehen. Eine kleine Zivilbevölkerung 
wird ihren Lebensunterhalt von diesen Institutionen und von 
Touristen beziehen, indem sie für deren religiöse Bedürfnisse 



-245- 

sorgt, etwa durch den Verkauf kirchlicher Gegenstände, 
Perlmutt, Olivenholzartikeln etc.110 

 
Für die Israelis barg dieses Projekt offensichtliche Reize, vor 

allem deshalb, weil es die Möglichkeit eröffnete, von der 
Neustadt aus in die Altstadt zu gelangen. 

Statt jedoch selbst diese Initiative zu verfolgen, versuchte 
Israel, Christen in Führungspositionen dazu zu überreden, dies 
zu tun. Dies scheint Teil eines allgemeinen Versuchs gewesen 
zu sein, die Kirchen in der Jerusalem-Frage zu entzweien - 
speziell eine christliche Opposition gegen die 
Internationalisierungskampagne des Vatikans aufzubauen. In 
Gesprächen mit der armenischen und der griechisch-orthodoxen 
Kirche kamen sie unter Ausnutzung ihrer historischen 
Animositäten gegenüber den Katholiken auch ein Stück weit 
voran. Hauptunterhändler der Israelis gegenüber den christlichen 
Kirchen war Jacob Herzog, der damals an der Spitze der 
Christlichen Abteilung im Ministerium für religiöse 
Angelegenheiten stand. Am April 1949 schrieb er an Ben 
Gurion und Scharett und legte ihnen die israelische Taktik dar. 
Bei Gesprächen mit Vertretern des Griechisch-orthodoxen 
Patriarchats hatten die Israelis ins Feld geführt, dass die 
Katholiken bei jeder Form von Internationalisierung im Laufe 
der Zeit ein Übergewicht in der Stadt bekämen. Um sich die 
Unterstützung der Orthodoxen zu sichern, hatten die Israelis 
einige gewichtige Konzessionen in bezug auf den dem 
Patriarchat gehörenden Grundbesitz in Westjerusalem gemacht. 
Im Gegenzug hatten die Orthodoxen durchblicken lassen, dass 
sie «mit allen zur Verfügung stehenden Mitteln» gegen die 
Internationalisierung kämpfen würden. In Anbetracht der 
Position ihrer Gemeinden innerhalb der arabischen Welt würden 
sie nicht imstande sein, sich öffentlich gegen die 
Internationalisierung zu wenden, aber bei geeigneter 
Gelegenheit deutlich machen, dass die Orthodoxen in dieser 



-246- 

Frage nicht dem Kurs des Vatikans folgen würden; sie 
versprachen auch, diesen Standpunkt in Athen und Washington 
zur Kenntnis zu bringen.111 

Etwa zur gleichen Zeit suchte der israelische Gesandte in 
London, Mordechai Eliash, den Erzbischof von Canterbury auf 
und legte ihm ein Memorandum vor, in dem es hieß: 

 
Christliche Interessen können nicht erwarten, dass Israel sich 

vorrangig für die Forderung nach vollem internationalem Status 
für die Stadt innerhalb der Mauern stark macht, wenn sie sehen, 
dass Israels Hauptbemühungen jetzt darauf gerichtet sind, seine 
eigene Bevölkerung und deren Zukunft zu sichern. Kommende 
Generationen würden jedoch, das ahnt man, es als einen 
schrecklichen politischen und religiösen Irrtum ansehen, wenn 
die Christen die ummauerte Stadt der arabischen Souveränität 
nur aufgrund des dürftigen Arguments überließen, dass es für 
König Abdullah eine Niederlage bedeutete, die einzige Beute 
aufgeben zu müssen, die er sich in einem Krieg gesichert hat, 
den er nie hätte beginnen sollen.112 

 
Der Primas der anglikanischen Kirche bekundete höflich sein 

Interesse, aber nicht mehr. In einem «privaten Memorandum», 
das er kurz darauf dem UN-Treuhandrat übermittelte, schlug er 
vor, den größeren Teil der von Juden bewohnten Gebiete der 
Neustadt Israel einzuverleiben und den gesamten Rest des als 
Corpus separatum vorgesehenen Gebiets zu 
internationalisieren.113 Der Gedanke eines auf die Altstadt 
Jerusalems beschränkten internationalen Regimes stieß in der 
christlichen Welt auf wenig Interesse und wurde auch von Israel 
bald zugunsten eines anderen Vorschlags fallengelassen, der die 
Internationalisierung noch enger fasste. 

Es handelte sich dabei um das Konzept der «funktionalen» im 
Gegensatz zur «territorialen» Internationalisierung, die sich auf 



-247- 

die Heiligen Stätten beschränkte. Im israelischen 
Außenministerium wurde ein Vertrag zwischen Israel und den 
Vereinten Nationen aufgesetzt, wonach die Heiligen Stätten 
«der Kontrolle der Vereinten Nationen unterstellt» würden.114 In 
einem begleitenden Memorandum erläuterte der Rechtsexperte 
des Außenministeriums, Shabtai Rosenne, dass das Wort 
«Kontrolle» in «seinem französischen Sinn» verstanden werden 
solle, was anscheinend das Recht zu Kontrolle des Zutritts 
einräumte, nicht aber das der Verwaltung. Er hob hervor, dass 
sein Entwurf den Heiligen Stätten keinerlei extraterritorialen 
Status zuspreche, und fügte hinzu, dass, «falls der Vertrag den 
Vereinten Nationen annehmbar wäre und Transjordanien dazu 
gebracht werden könnte, einen ähnlichen abzuschließen, sich 
daraus ergäbe, dass Juden nicht nur Zutritt zur Klagemauer 
erhielten, sondern auch zu Rachels Grab und dem Haram el-
Khalil in Hebron sowie anderen Heiligen Stätten und Orten 
(sofern es welche gibt), die sich gegenwärtig in arabischer Hand 
befinden, bei geringer oder keiner Gegenleistung an die 
Araber».115 Diese funktionale Internationalisierung fand in der 
UNO Unterstützung, und im Herbst 1948 wurde ein solcher Plan 
von den Niederlanden und Schweden formell vorgeschlagen. 
Auch aus ihm wurde jedoch nichts. 

Die Gegner der Internationalisierung, allen voran und aus 
eigenem Interesse die beiden Staaten, die Jerusalem in Besitz 
hatten, befanden sich jetzt in einer ziemlich schwierigen Lage. 
Der Generaldirektor des israelischen Außenministeriums, 
Walter Eytan, gab die Unbehaglichkeit der israelischen Position 
offen zu: 

 
Es trifft gewiss zu, dass wir versuchen, ein Omelett zu 

machen, ohne dass die Eier dabei kaputtgehen, anders gesagt, 
die Neustadt zu behalten und zugleich zu verhindern, dass die 
Altstadt Abdullah in die Hände fällt. Der Grund dafür ist, dass 
wir in einer Falle stecken, die uns nur zwei logische 



-248- 

Wahlmöglichkeiten lässt: Entweder stimmen wir der 
Internationalisierung der gesamten Stadt zu, was wir nicht 
wollen, oder wir willigen in die arabische Herrschaft in jenen 
Teilen der Stadt ein, die wir nicht in Besitz haben was wir auch 
nicht wollen. Unter diesen Umständen sind wir zu einem 
Standpunkt genötigt, der ohne alle Logik ist...116 

 
Während nun Israel sich darum bemühte, eine stimmige 

Jerusalempolitik zu formulieren, stellte sich heraus, dass 
praktisch nur ein einziger Staat ihm Rückhalt gab, nämlich sein 
ehemaliger Feind Jordanien. Als Nichtmitglied der Vereinten 
Nationen (die UdSSR blockierte nämlich den Beitritt) und ohne 
die Unterstützung der anderen arabischen Länder brachte 
Jordanien freilich im Bereich der Diplomatie wenig zustande. 

In der UN-Generalversammlung setzten sich im November 
der Irak, der Libanon und Syrien an führender Stelle für die 
Internationalisierung ein. Diese arabischen Staaten erklärten, 
dass Jerusalem zwar «nach Recht und Billigkeit eine arabische 
Stadt bleiben müsste, sie aber, da sich die arabische Auffassung 
bedauerlicherweise in der internationalen Politik nicht 
durchsetze, dazu gezwungen seien, die vollständige und 
komplette Internationalisierung als das geringere Übel zu 
akzeptieren».117 Der britische Gesandte in Tel Aviv 
kommentierte den Vorgang mit der Bemerkung: «Mit ihrer 
üblichen Uneinsichtigkeit für den Trend der Ereignisse ist die 
Arabische Liga nur deshalb für die Internationalisierung, weil 1. 
Israel dagegen ist und 2. sie für König Abdullah ein Schlag ins 
Kontor sein wird.»118 Die israelische Reaktion auf die neuerlich 
drohende Internationalisierung war scharf. Am 5. Dezember gab 
Scharett, der die israelische UN-Delegation leitete, telefonisch 
nach Tel Aviv durch, dass ein neuerlicher Beschluss zugunsten 
des Corpusseparatum-Plans unmittelbar bevorstehe. Auf einer 
Kabinettssitzung vom selben Tag sagte Ben Gurion, die Frage 
sei, ob die Vereinten Nationen einem solchen Beschluss Geltung 



-249- 

verschaffen könnten. Er glaube nicht, dass sie die Macht hätten, 
ihn durchzusetzen. Amerika werde Russland nicht gestatten, 
eine Armee nach Jerusalem zu schicken, um ihm zum Erfolg zu 
verhelfen; ebensowenig werde Amerika selbst Streitkräfte 
entsenden. «Wird der Vatikan Truppen hierher entsenden?», 
fragte er. «Wenn wir zwischen der Mitgliedschaft in den 
Vereinten Nationen und Jerusalem wählen müssen, werden wir 
uns für Jerusalem entscheiden.» Alle Minister, die in der Sitzung 
sich zu Wort meldeten, stellten sich hinter Ben Gurion. Dov 
Yosef sagte, entscheidend sei, dass die Regierung einen festen 
Standpunkt beziehe. «Ich habe den Eindruck gewonnen, dass die 
Bewohner von Tel Aviv, wenn auch nicht alle, auch ohne 
Jerusalem zufrieden wären.» Nach seiner Meinung sollten 
Regierungsbehörden nach Jerusalem umziehen, aber man kam 
überein, dass die Zeit dafür noch nicht reif sei. 

Im Verlauf der Diskussionen eröffnete Ben Gurion der 
Kabinettsrunde, dass Israel, selbst wenn es in den Vereinten 
Nationen als einziges in der Minderheit sei, in seinem 
Widerstand gegen die Internationalisierung einen potentiellen 
Verbündeten habe. Das Thema Jerusalem sei in weiteren 
geheimen Unterredungen zwischen israelischen Vertretern und 
König Abdullah zur Sprache gekommen: «Abdullah hat gesagt, 
dass er mit der Teilung Jerusalems einverstanden ist. Sie [die 
israelischen Vertreter] haben ihm gesagt, dass wir einen Teil der 
Altstadt wollen, den ganzen Weg zur Westmauer.» Abdullahs 
Antwort sei unbestimmt gewesen, aber er habe klar gemacht, 
dass er über einen allgemeinen Frieden verhandeln wolle, zu 
dem auch ein geteiltes Jerusalem gehören würde. Ben Gurion 
sagte dem Kabinett, es wäre eine «tolle Sache», wenn ein Teil 
der Altstadt zurückgewonnen werden könnte. Er wäre sogar 
bereit, im Gegenzug einen Teil der Neustadt dafür 
herauszugeben; er erwähnte den Kibbuz Ramat Rachel, falls 
dies der nötige Preis wäre - einigermaßen überraschend 
angesichts des Blutes, das im vergangenen Jahr im erbitterten 



-250- 

Hin und Her des um ihn geführten Kampfes vergossen worden 
war.119 Das Kabinett billigte Ben Gurions Politik. Später an 
diesem Tag warnte der Ministerpräsident in einer feurigen Rede 
in der Knesset vor der zu erwartenden israelischen Reaktion auf 
jeglichen Versuch, Jerusalem mit Gewalt zu internationalisieren: 
Israel werde «Jerusalem nicht aus freiem Willen aufgeben».120 

An diesem Tag votierte das Ad Hoc Political Committee der 
UNO mit achtunddreißig gegen vierzehn Stimmen für ein 
internationalisiertes Jerusalem. Die USA und Großbritannien 
stimmten gegen die Resolution, aber die arabischen Staaten, der 
kommunistische Block sowie - unter starkem Druck seitens des 
Vatikans - die meisten katholischen Länder waren dafür. Die 
Vollversammlung folgte am 9. Dezember mit einer Resolution, 
die erneut feststellte, dass «die Stadt Jerusalem... als ein Corpus 
separatum unter ein spezielles internationales Regime gestellt 
und von den Vereinten Nationen verwaltet werden» solle.  

 
Dr. Chaim Weizmann (in der Mitte mit Sonnenbrille) 1948 bei seinem 

ersten Besuch in Jerusalem als israelischer Staatspräsident. 
Begleitet wird er von seiner Gemahlin Vera und dem 



-251- 

Militärgouverneur von Jerusalem, Dov Yosef.  
Der Treuhandrat wurde angewiesen, «die Vorbereitung des 

Statuts für Jerusalem abzuschließen... unter Einfügung von 
Veränderungen im Hinblick auf seine größere 
Demokratisierung, das Statut zu verabschieden und 
unverzüglich mit seiner Inkraftsetzung zu beginnen». Der Rat 
wurde aufgerufen, «keine Aktionen seitens einer interessierten 
Regierung oder mehrerer zuzulassen, um ihn davon abzuhalten, 
das Statut für Jerusalem zu verabschieden und in die Tat 
umzusetzen».121 Die Abstimmung war ein Sieg der 
vatikanischen Diplomatie, die in dieser Frage irrwitzigerweise 
mit der Sowjetunion verbündet war. Aber es war nur ein 
papierener Triumph: Israel und Jordanien führten nun vor, dass 
sie fähig waren, die ausdrückliche Meinung der internationalen 
Gemeinschaft hinsichtlich Jerusalem zu durchkreuzen. 

 
Mosche Scharett, Israels Außenminister (später Ministerpräsident). Er 

war entsetzt über die Entscheidung des israelischen Kabinetts vom 
Dezember 1949, Jerusalem zu Israels Hauptstadt zu erklären. 

Zwei Tage später antwortete das israelische Kabinett, wieder 



-252- 

auf Initiative Ben Gurions, mit der Bekanntmachung seiner 
Entscheidung, Jerusalem zu Israels Hauptstadt zu machen. Das 
war keine Selbstverständlichkeit. Vor der Unabhängigkeit hatten 
die Zionisten keineswegs klare Vorstellungen davon, dass 
Jerusalem die Hauptstadt des künftigen jüdischen Staates sein 
müsse. Zu den verschiedenen Orten, die vor dem Mai 1948 als 
Sitz für eine Hauptstadt in Erwägung gezogen wurden, gehörten 
Ben Gurions Vorschlag einer Siedlung im Negev und Golda 
Myersons (Meirs) Berg Carmel.122 Erst gegen Ende des Jahres 
1949 wurde im Kabinett ernsthaft darüber diskutiert, Jerusalem 
zur Hauptstadt zu machen. Mit Ausnahme des Obersten 
Gerichtshofs zog keines der wichtigsten Staatsorgane sogleich 
nach Jerusalem um. Chaim Weizmann, der erste Staatspräsident, 
der nie viel für Jerusalem übrig gehabt hatte, zog es vor, seinen 
offiziellen Wohnsitz auf dem Gelände des 
naturwissenschaftlichen Forschungsinstituts in Rechovot in der 
Küstenebene zu nehmen, das (seit 1949) seinen Namen trug. 
Dort blieb er bis zu seinem Tod im Jahre 1952. Die 
Entscheidung, Jerusalem zu Israels Hauptstadt zu erklären, war 
nicht im voraus geplant. Ben Gurions Vorschlag war eine 
typisch unbesonnene Reaktion auf den Beschluss der UNO-
Vollversammlung vom 9. Dezember 1949. 

Erneut hatte der Ministerpräsident den Rückhalt seines 
Kabinetts. Als aber Scharett, der sich noch in New York 
aufhielt, von der Entscheidung erfuhr, war er entsetzt. Bei dieser 
Frage hatte er seit langem für ein stufenweises, nicht 
auftrumpfendes Vorgehen plädiert. In seiner Sicht war die 
israelische Kontrolle über Jerusalem eine Realität, weshalb für 
demonstrative Gesten als Reaktion auf die UN-Resolution keine 
Notwendigkeit bestand. Scharett drohte mit seinem Rücktritt, 
aber Ben Gurion weigerte sich, ihn anzunehmen, und so 
widerrief er ihn.123 Der Außenminister war nicht der einzige 
israelische Politiker, der die Weisheit dieses Schrittes 
anzweifelte. Im Verlauf einer Debatte unter Knesset-



-253- 

Abgeordneten der regierenden Mapai-Partei, der Israelischen 
Arbeiterpartei, war Pinhas Lubianker (Lavon) das Sprachrohr 
vieler anderer, als er sagte, dass «Jerusalem ein schlechter Ort 
für eine nationale Hauptstadt» sei. Wenn man es vom 
Praktischen her betrachte, könnten «einige der Ministerien in 
Jerusalem sein, aber es gibt andere, bei denen es absurd wäre, 
sie dorthin zu verlegen. Die Knesset zu verlegen ist absurd... das 
Finanzministerium zu verlegen ist verrückt».124 Aber mit Hilfe 
von Levi Eschkol und Golda Meir (früher Meyerson) sicherte 
sich Ben Gurion eine klare Mehrheit unter den Anwesenden. In 
einer trotzigen Rede in der Knesset bestand er am 13. Dezember 
darauf, dass bei der Entscheidung der Vereinten Nationen, 
Jerusalem einem internationalen Regime zu unterstellen, «die 
Durchführung völlig ausgeschlossen sei - und wäre es nur 
wegen der Entschlossenheit und des Widerstands der Einwohner 
Jerusalems selbst».125 Von da an trat die Knesset stets in 
Jerusalem zusammen, obwohl ihr auf Dauer angelegter Sitz in 
der Neustadt oberhalb des Tals des Kreuzes erst im Jahre 1966 
eröffnet wurde. 

Von keinem einzigen Staat wurde diese israelische 
Maßnahme akzeptiert. Das State Department informierte die 
amerikanische Botschaft in Tel Aviv, dass die USA «die 
Souveränität Israels in Jerusalem nicht anerkennen», und 
instruierte die US-Diplomaten, dort nicht in offizieller Funktion 
mit «Vertretern der israelischen Zentralregierung» tätig zu 
werden.126 Briten und Franzosen kamen zum gleichen Schluss. 

Jahre nach dieser höchst wichtigen Entscheidung vom 
Dezember 1949 erklärte Ben Gurion, weshalb er sich auf ein 
derart riskantes Spiel eingelassen hatte: «Ich wusste, dass wir 
einen Verbündeten hatten - Transjordanien. Wenn es ihnen 
erlaubt war, an Jerusalem festzuhalten, weshalb dann nicht auch 
uns? Transjordanien würde nicht zulassen, dass jemand aus 
Jerusalem hinausgedrängt würde; folglich würde auch keiner 
wagen, uns da rauszuholen. Ich hätte es auch ohne diesen 



-254- 

Rückhalt getan, aber es war eine große Bestärkung. Ich wusste, 
dass uns nichts passieren würde.»127 

Am Tag von Ben Gurions Rede in der Knesset, an besagtem 
13. Dezember 1949, einigten sich Israel und Jordanien auf einen 
Entwurf für einen Friedensvertrag.128 Unter anderen 
Bestimmungen enthielt das Dokument auch detaillierte 
Regelungen für ein geteiltes Jerusalem, wonach das jüdische 
Viertel der Altstadt sowie die Westmauer in israelische 
Hoheitsgewalt übergehen sollten.129 Die Vereinbarung wurde 
nie umgesetzt, aber ihr Geist schwebte - wenn auch nie 
ungefährdet - in den folgenden achtzehn Jahren über der 
geteilten Stadt. 



-255- 

5. ZWEIMAL JERUSALEM 

 
Zwischen 1949 und 1967 war die Heilige Stadt in grotesker 

Weise durch Mauern und Stacheldraht zwischen zwei 
Hoheitsgewalten, Jordanien und Israel, aufgeteilt. Kaum ein 
Araber blieb in Westjerusalem zurück (1950 zählte man dort 
1930 Nichtjuden, allerdings fielen auch viele ausländische 
Christen darunter).1 In Ostjerusalem gab es mit Ausnahme von 
einer oder zwei jüdischen Ehefrauen von Arabern keine Juden 
mehr. In dieser Zeitspanne veränderte sich auf diplomatischer 
Ebene die Behandlung der Jerusalem-Frage radikal. Die 
Hauptprobleme hatten nichts mehr mit der Religion oder den 
Heiligen Stätten zu tun, sondern waren unmittelbar politischer 
Natur. Soll Jerusalem geteilt bleiben? Soll die Frage der 
Internationalisierung weiterhin auf der Tagesordnung stehen? 
Falls ja, in welcher Form? Soll Israel Jerusalem zu seiner 
Hauptstadt machen? Die Antworten auf diese Fragen ergaben 
sich nicht von selbst. Äußere Kräfte - die Großmächte, die 
Vereinten Nationen, der Vatikan - hatten allesamt ihre eigenen 
Antworten. Allerdings mussten sie feststellen, dass sie 
außerstande waren, den Lauf der Dinge zu bestimmen. Die 
folgeträchtigen Entscheidungen wurden nun von den zwei 
Mächten getroffen, die sich Jerusalem teilten, von Israel und 
Jordanien. Völkerrechtlich gesehen herrschte zwischen ihnen 
während dieser ganzen Zeit ein Kriegszustand, aber im Lauf der 
Jahre entwickelte sich zwischen beiden eine seltsame 
diplomatische Symbiose. Obwohl sie sich nicht auf einen 
dauerhaften Frieden einigen konnten, wurde in Jerusalem doch 
ein Modus vivendi erreicht. Was immer der Großteil der übrigen 
Welt denken mochte, weigerten sich beide, von den Positionen 
abzurücken, die sie unter immensen Kosten in Jerusalem erlangt 
hatten. 



-256- 

Teile und herrsche 

 
Während in Jerusalem das Waffenstillstandsabkommen mit 

Israel im großen und ganzen eingehalten wurde, blieb doch das 
Feuer, das Heckenschützen an der durch die Stadt laufenden 
Demarkationslinie immer wieder eröffneten, eine ständige 
Gefahr. Im Juli 1954 wurden neun Menschen von 
Heckenschützen getötet und fünfundfünfzig verletzt. Die 
Verbindungen zwischen Israel und seiner Enklave auf dem 
Skopusberg blieben prekär. Ein besonderes Ärgernis war für die 
Israelis, dass Jordanien nicht den Artikel VII des 
Waffenstillstandsabkommens umsetzte, der den Zugang zu den 
jüdischen Heiligen Stätten in Ostjerusalem regelte. Der Verkehr 
zwischen dem arabischen und dem jüdischen Sektor Jerusalems 
- vorwiegend Diplomaten, christliche Geistliche und Pilger - war 
auf einen einzigen Übergang an der Stelle beschränkt, die später 
unter dem Namen Mandelbaumtor bekannt wurde, obwohl es 
dort kein Tor gab und der jüdische Kaufmann, dem früher dort 
ein Haus gehört hatte, längst nicht mehr da war. 

Während die Teilung Jerusalems nach und nach zur 
Alltagsrealität wurde, begann die Öffentlichkeit im Westen ihr 
Interesse an der Internationalisierung zu verlieren. Im Mai 1950 
befürwortete die New York Times einen israelischen Vorschlag, 
den territorialen Status quo in Jerusalem aufrechtzuerhalten, die 
religiösen Heiligtümer in der Stadt hingegen den Vereinten 
Nationen zu unterstellen.2 Auch Le Monde und The Times 
vertraten diesen Standpunkt.3 

Trotz des am 13. Dezember 1949 vereinbarten Entwurfs für 
ein Friedensabkommen kam es zwischen Abdullah und den 
Israelis nicht zu dessen Unterzeichnung. Es wurde jedoch 
weiterhin über Jerusalem verhandelt und weitgehend 
Verständigung erzielt. Im Januar 1950 teilte der israelische 



-257- 

Vertreter bei den Vereinten Nationen, Abba Eban, seinem 
britischen Kollegen mit, dass «zwischen Israel und Jordanien 
praktisch Einigkeit bestehe hinsichtlich Jerusalems (einfache 
territoriale Teilung mit Garantien für die Heiligen Stätten), aber 
die Verständigung über Jerusalem Teil einer allgemeinen 
Vereinbarung sein müsse. Letztere habe sich aber an der Frage 
von Jordaniens Zugang zum Meer festgefahren».4 Ebans 
Optimismus war ein wenig voreilig und wurde im Londoner 
Außenministerium als «Taktiermanöver» abgetan.5 

Bei einem geheimen Treffen zwischen israelischen und 
jordanischen Vertretern im Wüstenpalast des jordanischen 
Königs in Schuneh ein paar Tage später kam die Jerusalem-
Frage erneut zur Sprache. Wieder wurde Israel von Reuven 
Schiloah und Moshe Dayan vertreten, während der jordanischen 
Delegation der jordanische Hofminister Samir Rifai vorstand. 
Bei dieser Gelegenheit wurde der exakte Grenzverlauf der 
vorgesehenen Aufteilung der Stadt besprochen. Wieder ließen 
die Jordanier ihre Bereitschaft erkennen, bestimmte Gebiete an 
Israel auszuhändigen, das jüdische Viertel und die Westmauer 
eingeschlossen, und boten an, den Zugang zum Skopusberg zu 
garantieren. Im Gegenzug sollten die Israelis bestimmte 
arabische Wohngebiete in Westjerusalem, die im Krieg 
aufgegeben worden waren, Jordanien überlassen, darunter 
Talbieh, die Griechische Kolonie und Baqa.6 Bei einer ganzen 
Serie weiterer Treffen wurden in den folgenden Wochen die 
Details einer Vereinbarung ausgehandelt. Abdullah schien 
bereit, ihr zuzustimmen, aber er stieß mit der geplanten 
Überlassung des jüdischen Viertels und der Westmauer auf 
Widerstand bei der Regierung: Ministerpräsident und Kabinett 
drohten mit ihrem Rücktritt.7 Jordanien war alles andere als eine 
parlamentarische Demokratie, und Abdullah hätte 
möglicherweise seine Minister überstimmen können. Am 24. 
Februar trafen Rifai und der jordanische Verteidigungsminister 
Fawsi al-Mulqi neuerlich mit Schiloah und Dayan zusammen 



-258- 

und paraphierten die Skizze einer Vereinbarung, die als 
Grundlage formeller Verhandlungen zwischen den beiden 
Ländern gelten sollte. Aber die Presse hatte davon Wind 
bekommen, und in Jordanien verhärtete sich der Widerstand 
gegen ein solches Abkommen. Im April 1950 sah es so aus, als 
wären die Gespräche erneut eingefroren. 

Abdullah war auch weiterhin bestrebt, mit Israel zu einer 
Vereinbarung zu kommen - wenn auch nur, um sich nicht der 
Gefahr auszusetzen, das Juwel seines Königreichs an die 
internationale Verwaltung zu verlieren, was nun auch seine 
arabischen Verbündeten forderten. In diesem Monat stattete er 
Jerusalem einen Besuch ab, bei dem er, aus einem über dem 
Haram al-Scharif gelegenen Fenster weisend, voller Emphase 
sagte: «Dies ist die Al-Aqsa-Moschee, die Gott gesegnet hat. 
Die Moschee ist ein islamisches Vermächtnis, in dem sich die 
Heiligkeit und Größe des Islams verkörpern. Soll ich sie einer 
ausländischen Verwaltung namens Internationalisierung 
überlassen, während dies doch ein Versprechen ist, das mir den 
Hals zuschnürt, und eine Stelle, die ich mit dem Blut meiner 
Soldaten verteidigt habe? Nein - nein - das werde ich nicht tun, 
und wenn ich es täte, wäre ich nicht Abdullah ibn Hussein.»8 
Tatsächlich hatte Abdullah bei mehreren Gelegenheiten erklärt, 
dass Jerusalem nur «über seine Leiche» internationalisiert 
werden würde. 

Über eine kurzzeitige öffentliche Kundgebung einer 
israelisch-jordanischen Zusammenarbeit im Zusammenhang mit 
der Aufteilung von Jerusalemer Vermögenswerten wurde im 
Oktober 1950 berichtet, als der Pressebeauftragte der Vereinten 
Nationen in der Stadt folgendes Kommunique verlas: 

 
Beobachter der Vereinten Nationen beaufsichtigten heute - in 

Zusammenarbeit mit jordanischen und israelischen Behörden - 
die Verlagerung des «Biblischen Zoos» vom israelisch 
kontrollierten Skopusberg durch das von Jordanien beherrschte 



-259- 

Jerusalem in ein neues Quartier im israelischen Teil der Stadt. 
Folgende Tiere wurden verlegt: ein Löwe, ein Tiger, zwei 

Bären, eine Hyäne, drei Känguruhs, ein Affe und zahllose 
Vögel. 

Internationales Eingreifen war aus folgendem Grund 
erforderlich: Die Frage der Fütterung der Tiere auf dem 
Skopusberg hatte den Vereinten Nationen, Israel und Jordanien 
ungewöhnliche Probleme bereitet. Entscheidungen waren zu 
treffen, ob a) israelisches Geld verwendet werden solle, um 
arabische Esel zu kaufen, um den israelischen Löwen zu füttern, 
oder b) ob ein israelischer Esel durch von Jordanien 
beherrschtes Gebiet passieren solle, um von dem fraglichen 
Löwen gefressen zu werden. 

Da keine andere befriedigende Lösung gefunden werden 
konnte, haben sich die israelischen und jordanischen Behörden 
darauf geeinigt, den Zoo zu verlegen.9 

 
Wenn dies die reductio ad absurdum der Teilung war, war es 

doch auch ein Beleg für den Wunsch beider Seiten, die Teilung 
der Stadt zu konsolidieren. 

Weshalb aber gelang es den beiden Seiten nicht, zu einer 
formellen Vereinbarung zu kommen? Jerusalem war nicht der 
hauptsächliche Stolperstein - Abdullah hätte sich wahrscheinlich 
über die palästinensische Opposition gegen seinen 
Teilungsvorschlag für die Stadt hinwegsetzen können. Aber die 
Stadt war Teil des größeren Kontextes der israelisch-
jordanischen und israelisch-arabischen Beziehungen. Keine der 
beiden Seiten war anscheinend vollends dazu bereit, den 
gefährlichen Sprung in Richtung einer vertraglichen 
Friedensvereinbarung zu wagen. Sporadisch fanden in den 
folgenden Monaten Gespräche zwischen Abdullah und den 
Israelis statt, aber die Beziehungen waren durch mehrere 
Grenzzwischenfälle getrübt, und die öffentliche Meinung blieb 



-260- 

beiderseits feindselig. 
Die Angelegenheit wurde ohnehin zu einer rein akademischen 

Frage, als Abdullah am 20. Juli 1951 in Jerusalem einem 
Attentat zum Opfer fiel. Mit einem einzigen Schuss aus nächster 
Nähe wurde er getötet, als er zusammen mit seinem Enkel 
Hussein zum Freitagsgebet in die Al-Aqsa-Moschee hineinging. 
Der Attentäter Mustafa Aschu, ein Jerusalemer 
Schneiderlehrling, wurde auf der Stelle von den Leibwächtern 
erschossen. Im Gefolge des Anschlags zogen Soldaten der 
Arabischen Legion in einem Rachefeldzug durch die Stadt, 
zertrümmerten Geschäfte und Verkaufsstände, plünderten und 
richteten schwere Schäden für das Geschäftsleben an.10 

Abdullahs Ermordung galt in weiten Kreisen als Folge einer 
Verschwörung. Allgemein verdächtigte man den Mufti, seine 
Hände dabei im Spiel gehabt zu haben, obwohl nie ein Beweis 
dafür vorgelegt wurde, dass er direkt damit zu tun hatte. 
Mehrere Anhänger des Mufti wurden festgenommen. Die 
Untersuchungsbeamten kamen zu dem Schluss, eine 
Schlüsselfigur in der Verschwörung sei der ehemalige 
jordanische Gouverneur von Jerusalem Abdullah al-Tall 
gewesen. Von östlich des Jordans stammend, war er ein 
Anhänger des palästinensischen Nationalismus; als Offizier 
hatte er im Krieg von 1948 eine entscheidende Rolle in den 
Kämpfen in Jerusalem gespielt. Überdies hatte er mindestens 
einmal direkt von den Israelis Bestechungsgelder angenommen. 
Tall beschuldigte Abdullah, die arabische Sache verraten zu 
haben, als er im Mai 1948 arabische Truppen von der Stadt 
fernhielt. Er zerstritt sich mit der Regierung und ging 1949 ins 
Exil nach Ägypten. Von Kairo aus scheint Abdullah al-Tall 
maßgebend bei der Planung des Attentats beteiligt und einen 
großen Geldbetrag aus einer unbekannten Quelle erhalten zu 
haben, um das Räderwerk der Verschwörung zu schmieren.12 

Manche Kontakte zwischen Israelis und Jordaniern gingen 
sogar noch nach Abdullahs Tod weiter. So traf beispielsweise 



-261- 

im Oktober 1951 der israelische Distriktskommandeur für 
Jerusalem, Avraham Biran, mit Ragheb Bey Naschaschibi 
zusammen, um über Jerusalem zu sprechen. Naschaschibi teilte 
ihm bei dieser Gelegenheit mit, dass in Jordanien die Meinung 
in Richtung Internationalisierung tendiere, auch wenn dies 
gleichermaßen als taktischer Schachzug sowie als Ausdruck des 
Fehlens einer klaren politischen Linie in Jordanien nach dem 
Mordanschlag zu werten sei.13  

 
«Ein Mann von Welt, genial, zynisch und ohne jeglichen 

Fanatismus...Er behielt etwas von der offiziellen osmanischen 
Tradition des Bakschisch und Nepotismus bei, aber in Grenzen»: 

Ragheb Bey Naschaschibi, Bürgermeister von Jerusalem zwischen 
1920 und 1934, bei der Begrüßung von Gästen anlässlich seiner 

feierlichen Amtseinführung als Beschützer der Heiligen Stätten in 
Jerusalem im Januar 1951. 



-262- 

Bald darauf wurden jedoch sämtliche Kontakte abgebrochen, 
und im folgenden Sommer sahen sich die Israelis genötigt, die 
Briten zu fragen, ob sie etwas über die gegenwärtige Haltung 
Jordaniens hinsichtlich der Internationalisierung Jerusalems in 
Erfahrung bringen könnten.14 

Während die direkten israelisch-jordanischen Gespräche noch 
im Gang waren, feilten die Versöhnungskommission und der 
UN-Treuhandrat ohne Begeisterung wieder an dem Jerusalem-
Statut. Es war eine der am kunstvollsten ausgetüftelten, am 
längsten debattierten und am sorgfältigsten formulierten 
Verfassungstexte, die je eingebracht wurden. In mancher 
Hinsicht war es ein echtes Meisterwerk des öffentlichen Rechts, 
das jedoch trotz der geradezu monströsen Anstrengungen nie in 
Kraft trat. Am 30. Januar 1950 hatte der französische Vertreter 
im Treuhandrat, Roger Garreau, einen weiteren Plan vorgelegt, 
der vorsah, dass Jerusalem (wie Gallien) in drei Teile zerfallen 
solle: eine israelische Zone, eine jordanische Zone und eine 
«internationale Stadt» unter der Hoheitsgewalt der Vereinten 
Nationen. Arabische Wortführer lehnten den Plan ab, weil er 
Jerusalem zerschneide. Abba Eban, der Israel bei den Vereinten 
Nationen vertrat, teilte dem US-State Department mit, das Statut 
sei ein «völlig unrepräsentatives und unrealistisches 
Dokument».15 Am 4. April wurde das neue Statut vom 
Treuhandrat mit neun gegen null Stimmen bei Enthaltung der 
USA und der Sowjetunion verabschiedet. Von Arabern wie 
Juden bekämpft, gelangte das Statut nicht einmal bis vor die 
Generalversammlung der UNO. Der Treuhandrat wandte sich 
nun anderen Problemen zu, und die Versöhnungskommission 
richtete sich in einem geisterhaften Nachleben in New York ein. 
Zwischen 1951 und 1967 verabschiedeten die Vereinten 
Nationen keine weiteren Resolutionen zu Jerusalem. Es konnte 
nicht ausbleiben, dass das Unvermögen dieser internationalen 
Organisation, ihrer vermeintlichen Autorität in der Stadt denn 
auch wirklich Geltung zu verschaffen, auch dass Ansehen des 



-263- 

Plans eines Corpus separatum unterminierte. Die offensichtliche 
Zufriedenheit Israels und Jordaniens mit der Teilung, in 
Ermangelung eines Besseren, und der Umstand, dass sie ihre 
Auffassungen vor Ort durchzusetzen vermochten, führte 
schließlich dazu, dass sich die anderen Staaten widerstrebend 
mit den gegebenen Verhältnissen abfanden. 

Wie die Vereinten Nationen, verloren auch sie in diesen 
Jahren das Interesse an Jerusalem. Von den Großmächten 
ergriffen nur Großbritannien und die USA zwischen 1950 und 
1967 überhaupt irgendeine nennenswerte diplomatische 
Initiative in dieser Angelegenheit. Die Briten, denen daran 
gelegen war, die Position ihres Klienten Abdullah in geregelte 
Verhältnisse zu bringen, waren am meisten an einer vereinbarten 
Lösung interessiert. Die Amerikaner hingegen sahen die Sache 
als weniger dringlich an. Im August 1950 ließ der amerikanische 
Außenminister Dean Acheson die Briten wissen, er erachte die 
Internationalisierung als «gerecht und durchführbar»; 
«Hauptanliegen» der USA sei «eine vereinbarte Lösung». 
Deshalb würden die Amerikaner eine neue Jerusalem-Initiative 
nur dann mitmachen, wenn es eine «gute Chance auf Akzeptanz 
seitens der beiden Jerusalem beherrschenden Staaten und eines 
großen Teils der internationalen Gemeinschaft» gäbe.16 

Im Juli 1952 setzte das Londoner Außenministerium 
«Versuchsbedingungen für eine endgültige arabisch- israelische 
Vereinbarung» auf, die an die Amerikaner übermittelt wurden. 
Sie schlugen - im Rahmen einer allgemeinen Regelung - die 
«Anerkennung von Israels und Jordaniens Souveränität über ihre 
jeweiligen Sektoren von Jerusalem durch alle arabischen Staaten 
und ein Versprechen vor, in den Vereinten Nationen eine 
Resolution zu unterstützen, die eine solche Anerkennung 
befürwortet, gegen Garantien, internationale Rechte und 
Interessen dort zu wahren.» Das Dokument schlug auch 
«Korrekturen an der Demarkationslinie in Jerusalem vor, um 
eine logische gemeinsame Grenze zu schaffen». In der Klausel, 



-264- 

die am wenigsten Zuspruch bei den Israelis finden sollte, hieß 
es, dass Israel «alle Ansprüche (gegen Entschädigung) auf den 
Skopusberg aufgeben solle, der an Jordanien gegeben wird».17 
Archie Ross, der Verfasser dieses Dokuments, gestand zwar ein, 
hinsichtlich seiner Annehmbarkeit auf beiden Seiten «keine 
Illusionen» gehegt zu haben, aber es sah nun doch danach aus, 
dass die Briten nicht mehr unbedingt an der 
Internationalisierung festhielten.18 Eine Denkschrift von Evelyn 
Shuckburgh vom Dezember 1954 deutete jedoch an, dass das 
Foreign Office einen gewissen Rückzieher gemacht hatte: 
«Jerusalem: ein sehr kompliziertes Problem, für das es viele 
widersprüchliche, allesamt mit vielen Schwierigkeiten 
verbundene Lösungen gibt. Internationalisierung oder 
Neutralisierung sollte weiterhin unser Ziel sein.»19 Mitte der 
fünfziger Jahre waren aber die Anhänger einer solchen 
Auffassung zunehmend in der Minderheit. 

Eine förmliche Korrektur an ihrer diplomatischen Position 
nahmen zwar weder die Briten noch die Amerikaner vor, aber 
insgeheim erkannten beide, dass die Internationalisierung keine 
realistische Politik mehr war. 1955 versuchten Briten und 
Amerikaner gemeinsam, eine arabischisraelische Einigung 
zustande zu bringen, bekannt als Operation Alpha, d. h. ein 
gemeinsames Memorandum, das die Grundlagen einer 
Vereinbarung aufzählte. Hinsichtlich Jerusalems wurde darin die 
Entmilitarisierung gefordert, die de iure-Anerkennung der 
israelischen und jordanischen Souveränität innerhalb ihrer 
jeweiligen Sektoren der Stadt sowie die Schaffung einer 
internationalen Behörde, die mit der Aufsicht über die Heiligen 
Stätten beauftragt würde.20 Aber der Versuch, den Parteien eine 
auf dieser Linie liegende vertragliche Regelung aufzunötigen, 
kam nicht voran, und nachdem sich 1956 die Wege 
Washingtons und Londons in der Suez-Krise getrennt hatten, 
ließ man die Angelegenheit fallen. 

Für die Zeit danach kann man die allgemeine Politik der 



-265- 

Westmächte in Sachen Jerusalem bis 1967 in die berühmte, 
wenn auch apokryphe Maxime fassen, die angeblich 
Neuankömmlingen im britischen diplomatischen Dienst 
eingetrichtert wird: «Alles Tun hat Konsequenzen; 
Konsequenzen sind nicht vorhersehbar; deshalb tun Sie nichts.» 



-266- 

Jerusalem im Abseits 

 
Während des Palästina-Kriegs von 1948-49 war ein Großteil 

der arabischen Bevölkerung Jerusalems aus der Stadt geflohen. 
Trotz des Waffenstillstands hielten die Nähe der Grenze und die 
ständigen Schüsse von Heckenschützen aus beiden Richtungen 
viele von einer raschen Rückkehr ab. Erst 1950 setzte eine 
merkliche Rückwanderung nach Ostjerusalem ein. Nicht nur 
Jerusalemer, sondern auch Flüchtlinge aus den nun Israel 
zugesprochenen Gebieten bezogen im jordanischen Sektor ihren 
Wohnsitz. Im Juni 1953 waren 19106 Flüchtlinge in Jerusalem 
registriert. Weitaus mehr ließen sich in den Dörfern vor der 
Stadtgrenze nieder, wie etwa in Abu Dis (1297 Flüchtlinge im 
Juni 1953 registriert), Silwan (1621) und a-Tur (800).21 Anfangs 
lebten die meisten Flüchtlinge in Zelten oder Höhlen, später in 
Lehm- oder Wellblechhütten. Als in den fünfziger Jahren das 
Wirtschaftsleben wieder in Gang kam, begann Ostjerusalem 
Zuwanderer anzuziehen, besonders aus Hebron. Neubauten 
wurden errichtet, vor allem im Norden, insbesondere im Wadi 
Joz, sowie im Osten auf dem Ölberg und in seiner Umgebung. 
Zwischen 1949 und 1967 verzeichnete man einen Zuwachs der 
Bevölkerung des jordanischen Jerusalem von 42000 auf 70000 
Einwohner. 

Am 21. März 1949 gab Abdullah bekannt, dass die 
Militärverwaltung im Westjordanland einschließlich 
Ostjerusalem durch eine Zivilverwaltung ersetzt würde. Keine 
der anderen Mächte erkannte Jordaniens Souveränität über 
Ostjerusalem an, aber da es Jerusalem nicht als 
Landeshauptstadt beanspruchte, entstanden daraus keine 
diplomatischen Probleme. «Selbst wenn sie ihre eigenen 
Interessen verfolgen, haben doch die Jordanier von Natur aus 
weder die Findigkeit noch die juristische Finesse und 



-267- 

Hartnäckigkeit, welche die Israelis bei der Verfolgung ihrer 
Ziele einsetzen», hieß es in einem Schreiben des britischen 
Botschafters in Amman aus dem Jahr 1962.22 

Allerdings machten allerlei protokollarische Probleme den 
ausländischen Konsuln und Diplomaten zu schaffen. Als 
beispielsweise 1956 in Jerusalem ein Empfang für König 
Hussein vorbereitet wurde, kam die Frage auf, ob das 
konsularische Korps zugegen sein solle. Würde seine 
Anwesenheit nicht die Anerkennung der jordanischen 
Souveränität in der Stadt beinhalten? Würde dies die Konsuln 
dazu verpflichten, auch an Empfängen des israelischen 
Präsidenten teilzunehmen? Wäre ein Unterschied zu machen 
«zwischen Empfängen, die einerseits die örtlichen Behörden für 
den König geben, und andererseits Empfängen, die der König 
selbst gibt und für welche Einladungen in seinem Namen 
verschickt werden?»23 Am Ende entschied das Londoner 
Außenministerium (das damals in derlei Dingen in Jordanien 
den Ton angab), dass, wie es der Generalkonsul ausdrückte, 
Konsuln «einen so niedrigen Status hätten, dass ihre 
Anwesenheit bei königlichen Empfängen im (jordanischen) 
Jerusalem die Souveränitätsfrage nicht tangieren» könnten. Es 
stellte sich dann heraus, dass die Konsuln, die arabischen 
ausgenommen, überhaupt nicht eingeladen wurden - «zu unserer 
großen privaten Freude, da es ein glühend heißer Tag war!» 
kommentierte der britische Generalkonsul den Vorgang, um 
dann, ganz seiner Würde bewusst, hinzuzufügen: «Und doch 
empfinden wir dies in offizieller Hinsicht als eine Kränkung, 
und wir erwägen, dagegen Protest einzulegen.»24 

In den neunzehn Jahren jordanischer Herrschaft wurde das 
politische Gewicht Jerusalems innerhalb des jordanischen 
Staatswesens systematisch zurückgenommen. Der ins Exil 
gegangene Abdullah al-Tall war einer von vielen, der König 
Abdullah vorhielt, den Rang Jerusalems absichtlich zu 
schmälern. Obwohl al-Talls Vorwürfe gegen Abdullah zumeist 



-268- 

auf persönliche Gehässigkeit zurückzuführen waren, war diese 
Vorhaltung nicht ganz unbegründet. Der arabische Sektor der 
Stadt war nur noch ein stark verkleinerter Rumpf. Er hatte seine 
bisherige Bedeutung als Hauptstadt eingebüßt, seitdem alle 
wichtigen Regierungsstellen nach Amman verlegt worden 
waren. 

1950 wurde der Stadtrat aufgelöst; danach führten für eine 
Weile ein ernannter Bürgermeister namens Aref al-Aref und ein 
offizieller Ausschuss die Geschäfte der Stadt. 1951 wurde der 
Oberste Muslimrat abgeschafft und 1956 der muslimische 
religiöse Appellationshof nach Amman verlegt. Das Fest von 
Nabi Musa, das seit langem eine Gelegenheit für nationalistische 
Demonstrationen und das eng mit den Husaynis verknüpft war, 
ließ man einschlafen. In einer Aufzeichnung eines in Jerusalem 
ansässigen Briten aus den frühen fünfziger Jahren heißt es, das 
Fest sei «infolge von widrigen Umständen abgeschafft. Es hieß, 
dass man es dieses Jahr wieder veranstalten wolle. Der 
Bürgermeister hat sogar sein großes Zelt in Ras al-Amoud 
aufgeschlagen. Aber es blieb leer und stand verloren herum. Die 
Bauern waren zu arm, zu traurig, um sich einen Tag frei zu 
nehmen.»25 So ließ sich der Niedergang dieser farbenfrohen 
Tradition wohl erklären, aber ein plausiblerer Grund dafür war, 
dass die jordanische Regierung eine politische Gefahr in dem 
Aufleben dieser Tradition witterte. 

Die Briten, die in den frühen fünfziger Jahren noch großen 
Einfluss in Jordanien hatten, brachten gelegentlich ihre Irritation 
über die eingeschränkte Rolle der Stadt zum Ausdruck: «Wir 
wären gut beraten, wenn wir der jordanischen Regierung 
klarmachten... dass wir ihnen nicht gestatten können, die 
Altstadt von Jerusalem so zu behandeln, als wäre sie nur ein 
Provinzstädtchen in Jordanien, ohne Geschichte oder 
Bedeutung», schrieb der britische Generalkonsul im April 
1955.26 Diese Feststellung war ein Beweis für die Verwirrung, 
die die Jerusalem-Frage auf diplomatischer Ebene stiftete: 



-269- 

Einerseits wurden die Israelis dafür getadelt, dass sie aus der 
Stadt ihre «Hauptstadt» machten; andererseits rügte man die 
Jordanier, weil sie mit Jerusalem so umgingen, als wäre es eine 
bloße «Provinzangelegenheit». Die Jordanier scherten sich 
jedenfalls, wie die Israelis auch, wenig um den Rat, den sie von 
draußen in bezug auf Jerusalem erhielten. 

Zugleich waren die Klagen, dass die Jordanier Jerusalem links 
liegen ließen, nicht ganz berechtigt. Abdullah ergriff nämlich 
einige Maßnahmen, die Jerusalems Wichtigkeit unterstrichen, 
und sorgte, ebenso wie seine Nachfolger, unter tatkräftigem 
Einsatz des Spoliensystems dafür, dass ihm der Rückhalt der 
führenden Notabein der Stadt erhalten blieb. 1950 ernannte er 
einen ehemaligen Bürgermeister von Jerusalem und 
langjährigen politischen Verbündeten, Ragheb Bey al-
Naschaschibi, zum Gouverneur des Westjordanlandes. Im 
Januar 1951 machte er Rhageb auch zum Wächter und obersten 
Kustos der Heiligen Stätten aller drei Religionen - auch wenn 
die USA, der Vatikan und andere Länder sich weigerten, diese 
Berufung anzuerkennen. Nach Abdullahs Tod wurden mehr 
Palästinenser, einige Jerusalemer eingeschlossen, in die 
Regierung aufgenommen. Aref al-Aref, der Bürgermeister von 
Jerusalem, wurde 1955 zum Minister für öffentliche Arbeiten 
ernannt. Anwar Nusseibeh, der in der nicht lange existierenden 
Regierung für ganz Palästina in Gaza Kabinettssekretär gewesen 
war, wurde 1953 zum jordanischen Minister für Verteidigung 
und Wiederaufbau und 1961 zum Gouverneur von Jerusalem 
berufen. Husayn Fakhri al-Khalidi, der in den dreißiger Jahren 
Bürgermeister von Jerusalem gewesen war, wurde 1957 
jordanischer Ministerpräsident - wenn auch nur für neun Tage. 
Die Politik der Haschemiten gegenüber den Palästinensern war 
im wesentlichen die einer mit Unterdrückung untermischten 
Kooption. 

Diese Politik war nur zum Teil erfolgreich. Während dieser 
ganzen Zeit blieb Jerusalem das Zentrum des palästinensischen 



-270- 

arabischen Nationalismus westlich des Jordans und darum der 
Gegenstand einer gefährlichen Fürsorge seitens der 
innerjordanischen Sicherheitsorgane. Ein Kandidat der Wahlen 
von 1962 für das Flüchtlingslager Qalandija direkt im Norden 
Jerusalems erklärte voller Bitterkeit: «Schaut euch die Paläste 
an, die in Amman und nicht in Jerusalem gebaut werden, 
errichtet nach 1948 auf palästinensischen Schultern. Sie hätten 
in Jerusalem gebaut werden sollen, aber wurden von dort 
verlegt, damit es weiterhin wie ein Dorf bleibe!»27 In den 
unruhigen Zeiten nach dem Attentat auf Abdullah fassten sich 
palästinensische Notabein ein Herz und stellten mit allem 
Nachdruck ihre Forderungen an die jordanische Regierung. In 
einem Memorandum von 1952 an den Ministerpräsidenten 
drängten vierzehn führende Persönlichkeiten aus dem 
Westjordanland auf eine Reihe von Maßnahmen, um Rang und 
Ansehen Jerusalems zu verbessern. Die Forderungen wurden 
abgelehnt; allerdings wurde 1955 der Verwaltungsstatus der 
Stadt nominell hochgestuft. 1951 und 1955 kam es in Jerusalem 
zu regierungsfeindlichen Unruhen, bei denen Konsulate 
angegriffen und der französische und der türkische Konsul 
verletzt wurden. Der exilierte Mufti verfügte noch über 
Gefolgsleute, und Husayni-Anhänger bildeten den Kern der 
Opposition gegen die Herrschaft der Haschemiten. 
Regimefeindliche Unterströmungen wurden seit der Mitte der 
fünfziger Jahre von dem aus Ägypten herüberschwappenden 
Nasserschen Nationalismus angetrieben. Aber die Politik der 
Jordanisierung wurde trotz gelegentlicher rhetorischer Floskeln 
in Richtung Jerusalem weiter intensiviert.28 

Die Nahostkrise von 1956 verschärfte in Jerusalem sowohl 
die Spannungen zwischen Israel und Jordanien als auch 
zwischen Jordanien und Großbritannien. Eine Zeit lang weckte 
der Nasserismus bei den Palästinensern neue Hoffnungen. Das 
ägyptische Konsulat in Jerusalem tat, bis zu seiner Schließung 
im Jahre 1957, das seine, um das Feuer zu schüren, indem es 



-271- 

den Waffenschmuggel zugunsten der Fedajin, der im 
Untergrund kämpfenden palästinensischen Araber, organisierte, 
die in Israel eindrangen.29 Die Entlassung Glubb Paschas als 
Kommandeur der Arabischen Legion im März 1956 markierte 
den dramatischen Endpunkt des überkommenen 
paternalistischen Systems britischer Oberhoheit in Jordanien. 

Später im Jahr 1956 ließ der amtierende Außenminister Awni 
Abdul Hadi den französischen Gesandten zu sich kommen und 
teilte ihm mit, dass das von der Norm abweichende System in 
Jerusalem «ein empörender Zustand sei, der nicht beibehalten 
werden könne».30 Wenige Tage danach entzog der 
Außenminister den Mitgliedern des konsularischen Korps die 
ständigen Diplomatenpässe, die ihnen Bewegungsfreiheit 
zwischen der Alt- und der Neustadt gewährleisteten.31 Etwa zur 
gleichen Zeit wurden die konsularischen Telefonverbindungen 
zwischen Ost- und Westjerusalem unterbrochen, die 
überraschenderweise seit der Teilung der Stadt weiterbestanden 
hatten; dabei blieb es bis 1967.32 Der Gouverneur entschuldigte 
sich dafür, dass die Pässe eingezogen worden waren, und 
erklärte, dass er die entsprechende Anweisung als «dumm und 
unhöflich» empfinde.33 Sein Versuch, den Außenminister 
umzustimmen, blieb jedoch erfolglos. Die Konsuln protestierten 
heftig und rächten sich für den Verlust ihrer ständigen 
Diplomatenpässe damit, dass sie nun Tag für Tag für sich und 
ihre Mitarbeiter Tagespässe beantragten.34 Die Westmächte 
erwogen, mit der Schließung ihrer Dienststellen in Ostjerusalem 
und sogar mit der Anerkennung Jerusalems als Israels 
Hauptstadt zu drohen, wenn die Jordanier nicht einlenkten, aber 
gegen Letzteres erhob Frankreich Einwände, weshalb es denn 
auch fallengelassen wurde.35 Stattdessen verfiel man auf eine 
fruchtbarere Vorgehensweise: Man hatte herausgefunden, dass 
der Direktor für Auswärtige Verbindungen im jordanischen 
Außenministerium für diese Angelegenheit verantwortlich war. 
Er bezog eine britische Regierungspension, die durch das 



-272- 

Jerusalemer Konsulat ausbezahlt wurde; daraufhin ließ man 
durchblicken, dass die neuen Verhältnisse die Auszahlung 
derartiger Pensionen schwierig machen würden; kurz darauf 
wurden dem konsularischen Korps die Pässe wieder erteilt - mit 
Ausnahme des französischen Generalkonsuls, der als eine Art 
Sanktion für die Suez-Krise mehrere Jahre lang auf 
Westjerusalem beschränkt war (seltsamerweise musste sein 
britischer Kollege nicht dieselbe Sanktion erleiden).36 

Auf dem Höhepunkt der Suez-Krise Anfang November 1956 
schlugen die Franzosen den Briten vor, Israel und Jordanien ein 
weiteres Mal ihren alten Plan einer Entmilitarisierung 
Jerusalems vorzuschlagen. Das Foreign Office witterte Unheil. 
Verfügten etwa die Franzosen über Informationen, dass die 
Israelis einen Angriff auf das Westjordanland vorhatten? Hätten 
die Franzosen nichts dagegen, vorausgesetzt, dass Jerusalem 
davon nicht betroffen wäre? «Es ist typisch für die Franzosen», 
schrieb ein brit ischer Diplomat am 5. November, «dass sie sich 
dann, wenn der Zusammenbruch der britischen Position im 
Nahen Osten bevorsteht, vor allem damit beschäftigen, ihre 
angemaßte Rolle als Schutzmacht der Heiligen Stätten 
beizubehalten.»37 Die Krise ging vorüber. Israel griff nicht an, 
der französische Plan fiel ins Wasser, und das Leben in 
Jerusalem kehrte zu seiner von der Norm abweichenden 
Normalität zurück. 

In den folgenden Jahren hielten weiterhin politische Unruhen 
und der Widerstand gegen die Haschemiten an. 1957 kam es in 
Jerusalem zu weiterem Aufruhr. Die Ausbreitung des 
Nasserismus in Jordanien und eine vorübergehende 
Militärintervention der Briten führten 1958 zu einer weiteren 
Krise. Israel erleichterte die Intervention der Briten, indem es 
der Royal Air Force gestattete, über sein Territorium zu fliegen. 
Zugleich signalisierte Israel den Briten, dass es, im Falle eines 
Putsches gegen das haschemitische Regime - wie es im Irak der 
Fall war - selbst das Westjordanland oder zumindest 



-273- 

Ostjerusalem und andere strategisch wichtige Gebiete zu 
besetzen erwog. 

Weder die Popularität des Panarabismus noch die offizielle 
Jordanisierung konnten den palästinensischen arabischen 
Nationalismus auslöschen. 1963 gab es erneut Unruhen in der 
Stadt. Im folgenden Jahr fügte sich Jordanien der Realität dieser 
nationalistischen Strömungen und gestattete, dass in Jerusalem 
ein Palästinensischer Kongress zusammentrat - auch wenn 
König Hussein zunächst Amman oder einen Ort in der Nähe des 
Toten Meeres dafür vorgeschlagen hatte.38 Eröffnet wurde er 
vom jordanischen König am 29. Mai 1964 im Intercontinental 
Hotel auf dem Ölberg; es war praktisch die Gründung der 
Palästinensischen Befreiungsorganisation (Palestine Liberation 
Organization, PLO), an deren Spitze anfangs Ahmad Schukeiri 
stand. Das Hauptquartier der PLO befand sich ursprünglich in 
Jerusalem, wurde aber im Januar 1967 von der jordanischen 
Regierung, die ihre Autorität bedroht sah, geschlossen, weshalb 
die PLO gezwungen war, ihre Basis nach Kairo zu verlegen. 

Im März dieses Jahres kehrte der inzwischen über 
siebzigjährige Mufti erstmals seit seiner Flucht vor den Briten 
dreißig Jahre zuvor nach Jerusalem zurück. Hussein empfing ihn 
mit allen Ehren und brachte ihn in seinem Haus in Bet Hanina 
nördlich von Jerusalem unter. Er hatte sich jetzt mit den 
Haschemiten wieder ausgesöhnt, und wäre es auch nur wegen 
deren Widerstand gegen die PLO gewesen. Nach zwei Wochen 
reiste er wieder ab und kehrte nie wieder zurück, wenngleich er 
in seinen letzten Lebensjahren, die er zumeist im Libanon 
verbrachte, weiterhin politisch aktiv blieb. In den einen Monat 
später abgehaltenen allgemeinen Wahlen wurden zwei seiner 
Anhänger als Repräsentanten Jerusalems ins Parlament gewählt. 
Zu dieser Zeit hatte die PLO ihr Potential zwar noch nicht recht 
erkannt, aber mit der Macht des Mufti war es eigentlich vorbei. 



-274- 

Die Christen im geteilten Jerusalem 

 
Ein für die Zeit der jordanischen Herrschaft in Jerusalem 

bezeichnendes Merkmal war der Rückgang der christlichen 
Bevölkerung. Von 31400 im Jahre 1946 - damals 19 Prozent der 
Bevölkerung - schrumpfte sie auf 12900 oder 4,9 Prozent im 
Jahre 1967 zusammen.39 Fast alle Christen lebten in 
Ostjerusalem. Hauptfaktor für diesen Rückgang war die 
Auswanderung. Diese hing weniger mit der nicht gerade 
christenfreundlichen Politik der Regierung, den sozialen 
Spannungen oder gelegentlichen Gewaltausbrüchen zwischen 
Christen und Muslimen zusammen, als vielmehr mit dem 
Rückgang wirtschaftlicher Chancen einschließlich der 
Beschäftigung in der Verwaltung, in Handel und Gewerbe und 
im Tourismus, mithin in jenen Bereichen, von denen die 
christliche Bevölkerung der Stadt bislang weitgehend gelebt 
hatte. 

Im zahlenmäßigen Rückgang spiegelte sich auch das 
Schwinden ihres politischen Einflusses. Die Anzahl von 
Christen im öffentlichen Dienst, die während der britischen 
Mandatsverwaltung unverhältnismäßig hoch war, ging unter 
jordanischer Herrschaft zurück. Jordanien war ein muslimischer 
Staat, in dem die christlichen Feiertage nicht mehr offiziell 
anerkannt waren. 1953, 1954, 1965 und 1966 erlassene Gesetze 
schränkten den Erwerb von Grundbesitz durch christliche 
Institutionen in Jerusalem ein und beschnitten ihre 
Handlungsmöglichkeiten.40 Christliche Schulen mussten 
beispielsweise an Freitagen schließen und ihre Lehrpläne 
anpassen. Seit langem den christlichen Einrichtungen gewährte 
Zollvergünstigungen wurden gestrichen. Wiederholt brachte der 
britische Generalkonsul in Jerusalem seine Verärgerung über die 
«antichristlichen Tendenzen» zum Ausdruck. So schrieb er 



-275- 

1955, die Jordanier führten einen «offenen Krieg... gegen 
christliche Einrichtungen in Jerusalem», und drang darauf, dass 
die britische Regierung ihren großen Einfluss in Amman dazu 
nutzen möge, die Interessen der Christen zu verteidigen.41 

Der Streit innerhalb der griechisch-orthodoxen Gemeinde 
zwischen der griechischen Hierarchie und den arabischen Laien, 
der unter osmanischer und britischer Herrschaft nicht zum 
Stillstand gekommen war, lebte 1955 wieder auf, als Patriarch 
Timotheos schwer erkrankte. Kurz vor seinem Tod ließ die 
sowjetische Regierung erkennen, dass sie sich für den 
Archimandriten Isidoros von Nazareth als seinen Nachfolger 
einsetzen werde. Es hieß, ein russischer Geistlicher sei «mit 
200000 US-Dollar in der Tasche aufgetaucht, die er verwenden 
wollte, um die Wahl Isidoros sicherzustellen». Die griechische 
Regierung drängte die Briten, gegen den Mann vorzugehen. Als 
aber Sir Patrick Coghill, der britische Chef der jordanischen 
Kriminalpolizei, sich des Falls annahm, musste er einräumen, 
dass der Archimandrit nicht mit dem Kommunismus 
sympathisierte, und sagte, er habe auf ihn einen guten Eindruck 
gemacht. Der griechische Generalkonsul gab zurück, dass 
Isidoros zwar «nicht durch und durch ein Kommunist sein 
möge, er ihn aber als einen Mitläufer betrachte».42 Später 
äußerte er die Ansicht, man habe «den Verdacht gehabt, dass 
Isidoros mit den Nazis kollaboriert habe».43 Die Briten nahmen 
das alles nicht sehr ernst, waren aber doch wegen einer 
potentiellen sowjetischen Wahlbeeinflussung besorgt. Das 
britische Außenministerium warnte vor der Gefahr, wies darauf 
hin, dass der Vorsitzende der sowjetischen Kirchenmission in 
Palästina, Archimandrit Polycarp, «von den Amerikanern aus 
Seoul verjagt» worden sei und erinnerte an «seinen notorischen 
Vorgänger Porphyrios Uspensky aus den Zeiten des 
Krimkriegs».44 

Isidoros eigentliches Verbrechen in den Augen der Griechen 
war jedoch seine Popularität bei den arabischen Laien. Nach 



-276- 

dem Tod des Timotheos kam es zu dem mittlerweile zum Ritual 
gewordenen Streit zwischen den Griechen, die ihre alten 
Vorrechte zu wahren suchten, und den Arabern, die bei den 
arabischen Nationalisten Rückhalt fanden. Die griechische 
Regierung intervenierte zugunsten der an der Macht 
befindlichen Hellenischen Bruderschaft. Wundersamerweise 
wurde Patriarch Benediktos mit dem Segen der jordanischen, 
israelischen und griechischen Regierung gewählt, aber der 
Kampf gegen die Vorherrschaft der Griechen ging weiter. 1956 
schlug sich die jordanische Regierung unter Sulayman al-
Nabulsi auf die Seite der arabischen Laien und Geistlichen und 
versuchte, der Kirche eine neue Verfassung aufzudrücken. Diese 
wurde unter diplomatischem Gegendruck aber dann doch 
zurückgezogen und statt ihrer eine gemäßigtere erlassen, die die 
griechischen Privilegien nur wenig schmälerte.45 1960 wurde 
erstmals ein Araber zum Mitglied des Synods berufen. Der 
Krieg gegen die griechische Dominanz in der orthodoxen Kirche 
war damit aber keineswegs zu Ende. 

Auch das Armenische Patriarchat wurde in die Politik 
hineingezogen. Die armenische Gemeinde war geographisch 
gespalten, da mehrere Hundert Armenier im israelischen 
Jerusalem blieben und somit von ihren Brüdern in Jordanien 
getrennt waren. Auch ideologisch waren sie gespalten, nämlich 
in Anhänger der unterschiedlichen armenischen Parteien. Im 
November 1950 versuchten die Israelis, den armenischen 
Amtsverweser (das Patriarchat war damals vakant) zur 
Zusammenarbeit zu bewegen; er sollte öffentlich bekunden, dass 
man deren Vorschlägen für die Stadt freundlich gesonnen sei. 
Dazu, sagte dieser, sei er erst bereit, wenn der armenische 
Grundbesitz in Israel zurückgegeben und ein Geldbetrag gezahlt 
worden sei, den die israelischen Unterhändler «eine exorbitante 
Menge Sterlinge» nannten. Daraufhin gaben die Israelis sofort 
allen armenischen Grundbesitz in Jaffa zurück «und wechselten 
eintausend Sterling für den Transfer [in die] Altstadt» - in 



-277- 

Westjerusalem rückten sie ihn allerdings nicht heraus. Ob dies 
das erwünschte Ergebnis zeitigte, ist leider nirgends 
verzeichnet.46 Mitte der fünfziger Jahre führte ein wüster 
Machtkampf innerhalb des Patriarchats mit Vorwürfen 
kommunistischer und zionistischer Loyalitäten zur Deportation 
mehrerer hoher Geistlicher durch die jordanische Regierung.47 
Anfang 1958, auf dem Höhepunkt der Auseinandersetzungen, 
wurde der Klosterkomplex im armenischen Viertel von den 
dortigen Anwohnern verbarrikadiert; die jordanische Armee 
brauchte mehrere Tage, bis der Zugang wieder offen war.48 1960 
löste König Hussein den Konflikt, indem er Jeghische 
Derderian, den man mit der antisowjetischen Daschnak-Partei 
identifizierte, als Patriarchen anerkannte.49 

Die christlichen Heiligen Stätten traten in dieser Zeit 
allgemein als Konfliktpunkte zurück, obwohl es auch weiterhin 
gelegentlich zu Streitigkeiten darüber kam, die der jordanischen 
Regierung Kopfzerbrechen bereiteten (im israelischen Jerusalem 
gab es vergleichsweise wenige christliche Stätten oder 
Einrichtungen). Im Januar 1954, als die östliche Christenheit 
Weihnachten feierte, erklärte der koptische Erzbischof - der 
britische Generalkonsul bezeichnete ihn als einen «Erz-
Unruhestifter» - «dem Gouverneur ganz offen, dass er als 
Araber von der jordanischen Regierung erwarte, dass sie ihm 
einen größeren Einfluss auf die Heiligen Stätten» einräume. Die 
Kopten waren in Jerusalem zwar nur eine winzig kleine Gruppe, 
konnten sich aber in ihrem sich lange hinziehenden Disput mit 
den Äthiopiern über ihre Rechte im Umkreis der Grabeskirche 
auf den Rückhalt aus Ägypten verlassen.50 Ein andersartiger 
Konflikt erwuchs aus einer dringend nötigen Instandsetzung des 
Heiligen Grabes. Die Katholiken schlugen vor, den ganzen Bau 
abzureißen und einen neuen zu errichten. Die Griechisch-
Orthodoxen lehnten ab, weil sie befürchteten, dass dies zu einer 
Beeinträchtigung ihrer Vorrechte führen könnte, und versuchten, 
Geld für die Reparatur zu beschaffen. Die von der Sowjetunion 



-278- 

bestimmte russisch-orthodoxe Kirche bot von sich aus einen 
Beitrag an, aber ihr Angebot wurde abgelehnt; stattdessen 
bemühte man sich um Gelder von orthodoxen Christen in 
Nordamerika.51 Derlei Vorgänge regten die örtlichen Christen 
und ausländische Förderer auf, waren aber nicht länger Themen, 
mit den sich die Großmächte beschäftigten und die den 
Völkerfrieden bedrohten. So schrumpfte das christliche 
Jerusalem nicht nur in demographischer Hinsicht, sondern auch 
im politischen Bewusstsein der christlichen Welt zu einer 
kleinen Größe zusammen. 



-279- 

Neue Konsularkriege 

 
Zwischen 1949 und 1967 unterhielten die meisten Staaten 

eine von der Norm abweichende konsularische Präsenz in 
Jerusalem. Jeder hatte einen Konsul, aber zwei Konsulate, eines 
im israelischen Westjerusalem und ein zweites im jordanischen 
Ostteil der Stadt. Die meisten lebten in Westjerusalem, viele in 
der als Straße der Konsuln bekannten Balfour Street in Talbieh, 
und fuhren zwischen dem israelischen und dem arabischen 
Sektor hin und her. Die Konsuln waren instruiert, weder in 
Israel noch in Jordanien um ihr Exequatur zu bitten, wodurch 
die rechtliche Fiktion aufrechterhalten blieb, dass man sich noch 
an den Internationalisierungsplan der Vereinten Nationen 
gebunden fühlte. In den Anfangsjahren weigerten sich einige 
sogar, mit der israelischen oder jordanischen Zentralregierung 
irgendwelche Kontakte zu unterhalten, beispielsweise nicht 
einmal hinsichtlich der Zulassung ihrer Autos, und erklärten, 
ausschließlich mit den lokalen Behörden verhandeln zu wollen. 

In dieser Hinsicht, wie in vielem anderen, folgten in den 
ersten Jahren des Kalten Krieges die meisten westlichen Staaten 
dabei dem Vorbild der Amerikaner. Nachdem die Israelis im 
Dezember 1949 Jerusalem zu ihrer Hauptstadt erklärt hatten, 
stellte das State Department fest, dass man die israelische 
Souveränität in Jerusalem nicht anerkenne und weiterhin am 
Prinzip der Internationalisierung festhalte.52 Folglich 
unterhielten die USA ein Generalkonsulat (verteilt auf zwei 
Gebäude, eines in West- und das andere in Ostjerusalem), das 
direkt dem State Department unterstand und für das weder Israel 
noch Jordanien um die Exequatur ersucht wurde. Als einige 
kleinere westliche Staaten ihr Interesse anmeldeten, ihre 
Botschaften nach Jerusalem zu verlegen, übten die USA unter 
Eisenhower und Kennedy Druck auf sie aus, um dies zu 



-280- 

verhindern. Diese Praxis führte wiederholt zu israelischen 
Beschwerden, wurde aber allem Anschein nach erst 1962 
eingestellt.53 

Die kleinsten Nuancen und Varianten im Verhalten der 
Konsuln gegenüber Israel und Jordanien zogen Aufmerksamkeit 
auf sich. 1953 wurde beispielsweise vermerkt, dass der 
amerikanische konsularische Geschäftsträger auf der arabischen 
Seite mit «S. R. Tyler», auf der is raelischen hingegen mit 
«Samuel R. Tyler» unterzeichnete. Der niederländische Konsul 
kombinierte seinen Posten mit dem des Gesandten für Israel - 
und gehörte damit zu den wenigen akkreditierten Diplomaten, 
die in Jerusalem wohnten; anders als die anderen Konsuln 
unterhielt er kein Büro in Ostjerusalem, sondern «benutzte einen 
holländischen Mönch in Gethsemane als Briefkasten». Dem 
polnischen und dem jugoslawischen Konsul wurde ein Pass für 
das jordanische Jerusalem verweigert; umgekehrt weigerte sich 
der libanesische Konsul, den israelischen Sektor zu betreten.54 

Am weitesten ging der französische Generalkonsul und 
Doyen des konsularischen Korps René Neuville in seinen 
Bemühungen zur Wiederherstellung der Machtstellung und 
Vorrechte der Konsuln. Während der Belagerung von 
Westjerusalem im Jahre 1948 stellte er das alte Konsulspostamt 
wieder her und gab spezielle Konsularbriefmarken heraus. Im 
Dezember 1950 erklärte er anlässlich einer Sitzung der Konsuln, 
dass in Jerusalem wohnhafte Bürger ausländischer Staaten nicht 
dem israelischen Recht unterstünden und nicht dazu gezwungen 
werden könnten, vor einem israelischen Gericht zu erscheinen.55 

Im Januar 1951 berief Neuville ein weiteres Treffen der 
Konsuln ein, bei dem es zwischen ihm und dem britischen 
Generalkonsul, Sir Hugh Dow, zu einer erbitterten 
Auseinandersetzung über die Frage kam, ob die Konsuln an der 
Einsetzung Ragheb Naschaschibis als Wächter der Heiligen 
Stätten teilnehmen sollten. Neuville, der sich genauestens mit 
der Geschichte der konsularischen Privilegien in Jerusalem 



-281- 

auskannte, hatte die Briten in Verdacht, König Abdullah zu der 
Ernennung bewogen zu haben. Der Posten sei eine Neuerung 
und ein Eingriff sowohl in den diplomatischen Status von 
Jerusalem als auch in den Status quo an den Heiligen Stätten. 
Der Franzose (der eigentlich zur Hälfte Spanier war) überredete 
die Mehrheit der anderen katholischen Konsuln und kirchlichen 
Würdenträger, sich ihm beim Boykott der Zeremonie 
anzuschließen.56 Wie es sich so fügte, war Raghebs Amtszeit 
nur von kurzer Dauer. Er starb noch im selben Jahr, und kurz 
darauf wurde der Posten wieder abgeschafft. Als eine Miniatur-
Neuauflage der großen britisch-französischen Treffen auf 
demselben Schlachtfeld regte sich in den Gefilden der 
Diplomatie diesmal kaum ein Lüftchen. Vor Ort freilich gab es 
zwischen Briten und Franzosen eine tüchtige Verstimmung. Die 
meisten Kollegen Neuvilles betrieben keine solch 
auftrumpfende Politik, aber die anormale Stellung der Konsuln 
in Jerusalem führte wiederholt zu Problemen in den 
Beziehungen zwischen Israel, Jordanien und den anderen 
Staaten. 

In Wirklichkeit hatten die Konsuln - trotz all ihrer Versuche, 
ihre eigene Wichtigkeit aufzublasen - kein großes Gewicht 
mehr, die der kleinen Staaten überhaupt keines. Anlässlich der 
Klärung der Rechte der äthiopischen Kirche an den Heiligen 
Stätten wandte sich der äthiopische Konsul viermal sehr höflich 
mit Schreiben an den jordanischen Gouverneur von Jerusalem. 
Da er keine Antwort erhielt, ersuchte er darum, dass man ihm 
doch irgendeine Antwort geben möge. Daraufhin leitete der 
Gouverneur den Brief an Neuville als den Doyen des 
konsularischen Korps weiter und erklärte diesem, dass er nicht 
bereit sei, beleidigende Briefe von Konsuln hinzunehmen, die 
sich nicht in Dinge einzumischen hätten, die sich auf den Status 
quo bezögen, und dass er erwäge, dem Äthiopier die 
Genehmigung zu entziehen, beide Teile Jerusalems betreten zu 
dürfen.57 



-282- 

Die erste Großmacht, die sich bereit zu erklären schien, den 
Status quo anzuerkennen, war die am militantesten 
antichr istliche: die Sowjetunion. Bereits im Februar 1949 hatten 
die Sowjets erste Anzeichen des Nachgebens erkennen lassen, 
als der russische Gesandte als einziger Repräsentant einer 
Großmacht der Eröffnung der ersten Knessetsitzung in 
Jerusalem beiwohnte. Im April 1950 erklärte die Sowjetunion 
formell, dass sie nicht länger die Internationalisierung 
unterstütze, da «klar geworden ist, dass der oben erwähnte 
Beschluss der Generalversammlung weder die arabische noch 
die jüdische Bevölkerung zufrieden stellt, weder der Stadt 
Jerusalem noch Palästinas als Ganzem».58 In Anbetracht des 
bisherigen vorbehaltlosen Festhaltens sowjetischer Wortführer 
an der Teilungsresolution der Generalversammlung bei UN-
Zusammenkünften bedeutete dies eine deutliche Kursänderung - 
auch wenn sie im Einklang mit der vorrangigen sowjetischen 
Zielsetzung stand, den britischen und amerikanischen Einfluss 
in dem Gebiet zu schwächen. Trotzdem bezeichnete Sir Knox 
Helm, der britische Gesandte in Tel Aviv, diesen Sinneswandel 
als «sowjetische Kehrtwende hinsichtlich Jerusalems», die in 
Israel als «Todesstoß für den Internationalisierungsplan der 
Vereinten Nationen» betrachtet werde.59 

Die israelische Sicht stellte sich als zutreffend heraus. Als 
kurz danach die Briten Israel de iure anerkannten, bewegten sie 
sich in Richtung auf, wie Helm es nannte, die «quasi de facto-
Akzeptanz... der Teilung von Jerusalem». Unterdessen war das 
britisch-jordanische Bündnis von 1946 nicht nur auf das 
Westjordanland, sondern auch auf Ostjerusalem erstreckt 
worden. Dies war ein weiterer Schritt zur Verfestigung des 
Status quo in der Stadt. 

Im Laufe dieser Jahre verlagerten die Israelis nach und nach 
Teile des Staatsapparats von Tel Aviv nach Jerusalem, nicht 
jedoch das wichtigste aller Ministerien, das 
Verteidigungsministerium. Diese Umzüge hatten allerdings eher 



-283- 

einen symbolischen Charakter. Der Schwerpunkt der 
israelischen Regierung blieb bis 1967 in Tel Aviv - ein 
Sachverhalt, der im Außenministerium als Schwächung von 
Israels diplomatischer Position in der Jerusalem-Frage 
angesehen wurde.60 

Im Mai 1952. gab das israelische Außenministerium seine 
Absicht bekannt, demnächst nach Jerusalem umzuziehen. Die 
Westmächte berieten die Frage ausgiebig miteinander und 
setzten Israel unter Druck, davon abzulassen, auch wenn der 
amerikanische Außenminister John Foster Dulles bei seinem 
Israelbesuch im Mai 1953 die Frage nur am Rande berührte. 
Erfolg hatten sie damit nicht.61 Die Briten waren nicht 
abgeneigt, dem israelischen Außenministerium zu folgen und 
ihre diplomatische Vertretung nach Jerusalem zu verlegen; sie 
sahen sich sogar schon nach geeigneten Grundstücken in 
Jerusalem um, was der Öffentlichkeit nicht verborgen blieb. Die 
Israelis kamen zu dem Schluss, dass westlicher Widerstand eher 
als Parteinahme für die Araber ausgelegt denn grundlegend sein 
werde, und schritten darum im Sommer 1953 zur Tat. Fast alle 
Länder des Westens entschieden jedoch in einer großen 
Solidaritätsaktion, ihre Botschaften in Tel Aviv beizubehalten - 
was für ihre Diplomaten große Unbequemlichkeiten mit sich 
brachte. Dulles erklärte sein «Missfallen» angesichts des 
israelischen Vorgehens und deutete an, dass dies Auswirkungen 
auf die amerikanische Hilfe für Israel haben werde.62 Jordanien 
reagierte mit einer Kabinettssitzung in Jerusalem - wenngleich 
der Ministerpräsident dem britischen Gesandten versicherte, dies 
sei «fast ganz für den Hausgebrauch bestimmt... Es bestehe 
nicht die Absicht, damit anzudeuten, dass Jerusalem eine zweite 
Hauptstadt sei oder die jordanische Regierung dorthin verlegt 
werde».63 Nach der Verlegung drängten die Vereinigten Staaten 
ihre Verbündeten, ihre Repräsentanten nicht im Ministerium 
erscheinen zu lassen. Die meisten fügten sich, und Scharett war 
gezwungen, einen kleinen Rückzieher zu machen und für eine 



-284- 

Weile sich damit einverstanden zu erklären, mit Diplomaten 
weiterhin in Tel Aviv zusammenzutreffen. Erst 1962 wurde das 
«Tel Aviver Verbindungsbüro» des Außenministeriums 
endgültig geschlossen. 

Im Dezember 1953 war der russische Gesandte Alexander 
Abramow der erste Repräsentant einer Großmacht, der sein 
Beglaubigungsschreiben dem israelischen Staatspräsidenten in 
Jerusalem überreichte. Der Schweizer Gesandte erklärte 
daraufhin «die Schlacht um Jerusalem» für verloren.64 Kurz 
danach stattete der neue italienische Gesandte Scharett einen 
Besuch im Außenministerium ab, auch wenn er auf Anweisung 
seiner Regierung sein Beglaubigungsschreiben dem Präsidenten 
in Tiberias übergab. Als Scharett im Januar 1954 David Ben 
Gurions Nachfolger als Ministerpräsident wurde, zugleich aber 
sein Amt als Außenminister beibehielt, stattete ihm der 
französische Botschafter und damalige Doyen des 
diplomatischen Korps einen offiziellen Besuch in Jerusalem ab. 
Von da an zerbröckelte die diplomatische Front der westlichen 
Staaten. Im Oktober 1954 sprach der britische Außenminister 
Anthony Eden seinen amerikanischen Kollegen Dulles beim 
Mittagessen auf diese Frage an. Sie kamen schließlich überein, 
die Beglaubigungsschreiben in Jerusalem zu übergeben, «unter 
dem Vorbehalt, dass dies die Positionen des Vereinigten 
Königsreichs und der USA hinsichtlich des Status von 
Jerusalem nicht ändere».65 

In all diesen Jahren quälten sich die Diplomaten mit den 
Feinheiten des Protokolls herum. Durften neue Gesandte ihre 
Beglaubigungsschreiben in Jerusalem übergeben? Durften sie 
dort an offiziellen Anlässen oder Veranstaltungen teilnehmen? 
Durften sie dort an inoffiziellen Anlässen oder Veranstaltungen 
teilnehmen? Durften sie über Nacht in der Stadt bleiben? Wenn 
sie dort das Außenministerium aufsuchten, sollte es sich nur um 
Höflichkeitsbesuche handeln oder durfte dies auch in 
Amtsgeschäften geschehen? Wenn die Missionschefs nicht das 



-285- 

Außenministerium aufsuchen durften, galt dies dann auch für 
weniger hochrangige Diplomaten? War nicht die Position eines 
Konsuls eine andere als die eines diplomatischen 
Repräsentanten? Durften offizielle Schreiben nach Jerusalem 
adressiert werden? Und so weiter und so fort. 

In den späteren fünfziger Jahren wurde der internationale 
Widerstand gegen die Teilung Jerusalems allmählich 
aufgegeben. 1955 ernannte Guatemala Garcia Granados zu 
seinem Gesandten in Israel. Granados war 1947 Vorsitzender 
des UN-Sonderausschusses für Palästina (UNSCOP) gewesen; 
man wusste, dass er eine stark proisraelische Einstellung hatte, 
und dass er, einem unfreundlichen Diplomatengerücht zufolge, 
aus seiner Amtszeit bei der UNSCOP «unerklärlich reicher» 
hervorgegangen sei.66 Als Granados in Israel ankam, entschied 
er sich im Widerspruch zu den erhaltenen Instruktionen dafür, 
sich nicht in Tel Aviv, sondern in Jerusalem niederzulassen; er 
brach damit das Tabu hinsichtlich der Einrichtung von 
diplomatischen Missionen an diesem Ort. Andere Diplomaten 
waren darüber verärgert und zeigten ihm, allen voran der 
britische Vertreter, die kalte Schulter. Ein Jahr darauf verlegte 
der Vertreter Uruguays seine Gesandtschaft nach Jerusalem, und 
1959 folgte Venezuela ihm nach. Israels erfolgreiche Pflege 
guter Beziehungen mit vielen seit kurzem unabhängigen 
afrikanischen Staaten veranlasste einige von ihnen, ihre 
Vertretungen ebenfalls in Jerusalem anzusiedeln: so die 
Elfenbeinküste 1961 und Gabun 1962. Von den einundvierzig 
Staaten, die 1962 in Israel Vertretungen unterhielten, hatten elf 
ihre Missionen in Jerusalem.67 In der Mitte der sechziger Jahre 
gab es zwanzig Botschaften in Westjerusalem, aber darunter war 
keine Botschaft einer Großmacht, und aus Europa war dort nur 
die der Niederlande. 

Sogar arabische Staaten - darunter einige, die den 
Haschemiten nicht gerade freundlich gesonnen waren - machten 
Anstalten, den Status quo eines geteilten Jerusalem 



-286- 

hinzunehmen. Im August 1950 ließ der syrische Gesandte in 
Washington das State Department wissen, dass «die 
Internationalisierung völlig unpraktikabel» sei.68 Im November 
1955 deutete der ägyptische Außenminister Mahmud Fawzi bei 
einer Diskussion über eine gemeinsame Initiative 
Großbritanniens und der USA zugunsten einer Verständigung 
zwischen Israel und Ägypten an, dass hinsichtlich Jerusalems 
«Ägypten bereit sei, dem Konsens in der UNO zu folgen, sei es 
nun hinsichtlich der Internationalisierung oder eines geteilten 
Systems zum Schutz der Heiligen Stätten».69 

Nach und nach setzte sich bei den Westmächten die Einsicht 
durch, dass sie sich in eine lächerliche Situation 
hineinmanövriert hatten. Der britische Generalkonsul in 
Jerusalem äußerte sich dazu 1955 wie folgt: «Wir betrachten es 
als eine Aufgabe, für die das Konsulat verantwortlich ist, so weit 
wie möglich die Theorie von Jerusalems geteiltem Status 
mitzutragen. Es ist eine Theorie, die sich... immer schwerer 
aufrechterhalten lässt.»70 1960 war man im Londoner Foreign 
Office allgemein der Meinung, dass «die Häufung von Akten, 
welche die Anerkennung zu beinhalten scheinen,... früher oder 
später einen Punkt erreichen werde, an dem wir uns nur 
lächerlich machen, wenn wir so tun, als ob wir nicht 
anerkennen».71 

Anfang der sechziger Jahre beschlossen die Israelis, auf die 
Konsulate einen steten Druck auszuüben, um sie zur 
Anerkennung der israelischen Souveränität in Jerusalem zu 
bewegen. Man setzte dazu eine Reihe kleinerer bürokratischer 
Instrumente ein: 1963 wurde beispielsweise verfügt, dass 
Konsuln nur dann für ihre Autos von Einfuhrzöllen befreit 
würden, wenn sie Israel um das Exequatur ersucht hatten. In 
Jerusalem ansässigen ausländischen Einrichtungen, die solche 
Ausnahmen für sich beantragten, wurde mitgeteilt, dass sie dies 
über ihre Botschaften in Tel Aviv und nicht über ihre Konsulate 
tun sollten. 



-287- 

Seine größten Hoffnungen in dieser Hinsicht setzte Israel 
jedoch auf Frankreich, das einst die Fahne der 
Internationalisierung besonders hoch gehalten hatte. In den 
Jahren zwischen der Suez-Krise und 1967, der Periode der 
französisch- israelischen «Flitterwochen», machte sich eine 
langsame Entwicklung in der französischen Haltung zu 
Jerusalem bemerkbar. 1965 trat der französische Botschafter bei 
einer Reihe offizieller Veranstaltungen in Jerusalem auf. Seit 
1966 begannen die Israelis, sich sogar Hoffnungen zu machen, 
dass die französische Botschaft bald nach Jerusalem verlegt 
würde, mussten aber einsehen, dass selbst im Fall eines so 
freundlich gesinnten Landes wie Frankreich weder Zuckerbrot 
noch Peitsche große Wirkung zeitigten.72 



-288- 

Die Hauptstadt in der Sackgasse 

 
In vielerlei Hinsicht war die Situation des israelischen 

Jerusalem in den Jahren 1949 bis 1967 ein Spiegelbild derer im 
jordanischen Teil der Stadt. Die Völkergemeinschaft erkannte 
weder die israelische Souveränität in Westjerusalem noch die 
jordanische in Ostjerusalem an. Gemeinsam wurden Israel und 
Jordanien zu den entschiedensten Gegnern einer 
Internationalisierung. Allerdings spielte die israelische 
Regierung nicht, wie die jordanische, die Bedeutung Jerusalems 
absichtlich herunter. Im Gegensatz zum jordanischen Jerusalem, 
das in die Starre des Provinzialismus verfiel, fand im 
israelischen Jerusalem ein dynamisches Wachstum statt. Im 
Vergleich mit Israels größter Stadt, Tel Aviv, drängt sich 
allerdings eine andere Schlussfolgerung auf. Von der Küste aus 
betrachtet war das israelische Jerusalem eine abgelegene 
Hauptstadt, eine Sackgasse am Ende einer einspurigen 
Eisenbahnverbindung, die sich die judäischen Hügel hinauf 
schlängelte. Auf drei Seiten von einer geschlossenen Grenze 
umgeben, mit nur einem schmalen Korridor hinunter zum 
Mittelmeer, war Jerusalem von seinem Hinterland in 
wirtschaftlicher Hinsicht abgeschnitten. Nur wenig Industrie 
wurde nach Jerusalem verlagert. Die überwältigenden 
finanziellen Belastungen für die Verteidigung und die 
Integration von Einwanderern hinderten Israel daran, in die 
Infrastruktur oder in Vorzeigeobjekte in seiner Hauptstadt zu 
investieren. Das strenge, sozialistische Ethos der frühen Jahre 
dieses Staates sprach ohnehin gegen monumentale 
Bauvorhaben. Anders als Weizmann ließ sich Israels zweiter 
Staatspräsident in Jerusalem nieder, aber er bezog eine 
bescheidene «Präsidentenhütte». Alle hebräischen 
Tageszeitungen blieben auch weiterhin in Tel Aviv. 



-289- 

Die Bevölkerung Westjerusalems verdoppelte sich annähernd 
zwischen 1948 und 1967 auf 198000 Einwohner. Große Vororte 
entstanden, um die neuen Einwanderer unterzubringen; 
schachtelartige, oft scheußliche Häuserblocks wurden hastig 
errichtet. Zum zweiten Mal in Jerusalems moderner Geschichte 
wurde Ronald Storrs Anordnung aus der Anfangszeit der 
britischen Mandatsverwaltung ignoriert, derzufolge alle Bauten 
steinerne Fassaden haben mussten (das erste Mal geschah es 
während eines Streiks der Steinmetze in den dreißiger Jahren). 

Während im israelischen Establishment in diesen Jahren die 
Meinung vorherrschte, dass man mit einem geteilten Jerusalem 
durchaus leben konnte, fühlte man sich doch von manchen 
Aspekten der Teilung bedrückt und meinte, dass sie 
korrekturbedürftig seien. Zu den Belangen, zu denen das 
israelisch-jordanische Waffenstillstandsabkommen vom 3. April 
1949 festgestellt hatte, dass «Einigkeit im Grundsätzlichen 
bereits besteht», gehörte die «Wiederaufnahme des normalen 
Betriebs der kulturellen und humanitären Einrichtungen auf dem 
Skopusberg und der freie Zugang zu ihnen sowie der freie 
Zugang zu den Heiligen Stätten und... die Benutzung des 
Friedhofs auf dem Ölberg».73 Aber das Prinzip wurde nicht in 
die Praxis umgesetzt. Bis 1967 versperrten die Jordanier den 
Zutritt zur Westmauer und zum Friedhof, und die Verbindungen 
zum Skopusberg wurden nicht restlos wiederhergestellt. 

Das israelische Interesse am Skopusberg war nicht rein 
sentimentaler Natur. Der Kommandeur der israelischen Truppen 
in der Enklave, Baruch Neumark, wies im Oktober 1948 darauf 
hin, dass dieses Gebiet die nördlichen Zugangswege zur Altstadt 
einschließe: «Ich glaube, dass derjenige, der dieses 
dominierende Gelände kontrolliert, über Jerusalem herrschen 
wird.»74 Im November 1948 bestätigten Moshe Dayan und 
Abdullah al-Tall die Vereinbarung vom Juli, wonach alle 
vierzehn Tage Konvois unter dem Schutz der Vereinten 
Nationen zwischen Westjerusalem und der Enklave verkehren 



-290- 

dürften. Dieses Arrangement stellte die Israelis aber nicht ganz 
zufrieden, weil so in der Enklave kein normales ziviles Leben 
wieder aufgenommen werden konnte und für sie das Gebiet von 
herausragender strategischer Bedeutung war. Deshalb ersuchte 
Dayan im September 1949 Ben Gurions Genehmigung eines 
militärischen Angriffs, der einen Korridor zum Skopusberg 
schaffen würde. Der Ministerpräsident war aber nicht zu einem 
neuerlichen Krieg bereit.75 

Obwohl beide Seiten das Abkommen über die 
Entmilitarisierung des Skopusberges weiterhin anerkannten, 
benutzten beide unterschiedliche Militärkarten, was zur Folge 
hatte, dass es häufig zu Zusammenstößen kam. Den Israelis war 
von den Vereinten Nationen gestattet, Polizei und «eine 
begrenzte Anzahl von Handwerkern» in die Enklave zu 
entsenden, um «als Wachen und Wartungsmannschaft im 
Krankenhaus und den Universitätsgebäuden und Umgebung zu 
arbeiten».76 In der Tat aber legten sie Waffenlager an, bauten 
Unterstände und Schützengräben und schickten als Polizisten 
und Zivilisten verkleidete Soldaten hinein. 1953 hinderte 
israelische «Polizei» Beobachter der Vereinten Nationen daran, 
die Enklave zu betreten.77 1957 verweigerten die Jordanier unter 
dem Vorwurf, dass es zu Verstößen gegen die Vereinbarung 
gekommen sei, einem Konvoi die Durchfahrt. Im folgenden Jahr 
töteten jordanische Heckenschützen vier Israelis und einen UN-
Beobachter.  

1960 kam es zu weiteren Zwischenfällen, als Einwohner des 
arabischen Dorfes Isawija den staubigen Fahrweg verlegten, den 
ihr Dorf mit der Straße nach Ramallah verband. Die Israelis 
behaupteten, die neue Trasse verletze ihr Territorium.78 

In all diesen Jahren standen die Gebäude der Hebräischen 
Universität und des Hadassa-Krankenhauses gespenstisch leer. 
Nach und nach wurden die Bücher aus der Nationalbibliothek 
herausgeschmuggelt, um sie im neuen Bibliotheksbau benutzen 
zu können, der auf dem Ersatzuniversitätsgelände in Givat Ram 



-291- 

in Westjerusalem errichtet worden war. Die gewaltigen 
Investitionen auf diesem Areal und in das neue Zentrum des 
Hadassa-Krankenhauses in Ein Karem, die beide in den 
sechziger Jahren entstanden, signalisierten Israels zögernde 
Akzeptanz des Status quo eines geteilten Jerusalem. 

 
Die West-(Klage-)mauer in Jerusalem im August 1967, einige 

Wochen nach der israelischen Eroberung des Ostteils der Stadt und 
nach dem Abriss von 135 davor gelegenen Häusern, um einen großen 

Platz zu schaffen. 

 
Vor Juni 1967 forderten nur wenige politische Stimmen in 

Israel und keine einzige innerhalb der Regierung eine 
irredentistische Politik gegenüber Ostjerusalem. Deshalb war 
das Land weder politisch noch diplomatisch noch psychologisch 
darauf vorbereitet, als, ganz unerwartet, nach neunzehn Jahren 
der Teilung Jerusalem fast über Nacht wieder vereinigt wurde, 
unter israelischer Herrschaft. 



-292- 

6. DIE ANNEXION 

 
Am 7. Juni 1967 eroberten israelische Truppen im Zuge ihres 

Vormarschs durch das Westjordanland Ostjerusalem. Um die 
Mittagszeit dieses Tages ging der israelische 
Verteidigungsminister Mosche Dayan zur Westmauer und 
erklärte Jerusalem als «befreit». «Wir haben Jerusalem, die 
geteilte Hauptstadt Israels, vereinigt. Wir sind zur heiligsten 
unserer Heiligen Stätten zurückgekehrt und werden uns nie 
wieder von ihr trennen.»1 Das Ereignis wurde in der gesamten 
jüdischen Welt mit unermesslicher Freude aufgenommen, 
obwohl Israel doch vor dem Juni 1967 keinerlei Dringlichkeit 
gezeigt hatte, die Hoheitsgewalt über die Altstadt von Jerusalem 
ausüben zu wollen. Israel sollte aber eines Tages erkennen, dass 
es mit der Eroberung von Ostjerusalem die Büchse der Pandora 
geöffnet hatte. 



-293- 

Die Eroberung 

 
Ob Israel gegen Jordanien in den Krieg gezogen wäre, wenn 

König Hussein ihm nicht einen Vorwand dafür geliefert hätte, 
bleibt eine offene Frage. Die Israelis erwarteten fast, dass sich 
die Jordanier wie 1956 still verhalten würden. Obwohl die 
jordanischen Streitkräfte aufgrund des zwischen Ägypten und 
Jordanien geschlossenen Bündnisses vom 30. Mai 1967 
nominell ägyptischem Kommando unterstellt waren, hatte König 
Hussein doch auch weiterhin ein hohes Maß an Kontrolle über 
sie. Nachdrücklich hob die spätere israelische Propaganda die 
Botschaft hervor, die Premierminister Lewi Eschkol an General 
Odd Bull, den Stabschef der UN-Organisation für die 
Überwachung des Waffenstillstands, zur Weiterleitung an König 
Hussein gesandt hatte.2 Darin hieß es, Israel werde keine 
feindseligen Aktionen gegen Jordanien anfangen, aber wenn 
Jordanien den Krieg beginne, werde es die Konsequenzen zu 
tragen haben. Bull bezeichnete diese Mitteilung später als «reine 
Drohung».3 Husseins Antwort auf diese Botscha ft lautete: «Sie 
haben die Schlacht angefangen. Schön, gerade bekommen sie 
unsere Antwort auf dem Luftweg.»4 Seine Entscheidung für den 
Krieg stellte, nachdem die ägyptische Luftwaffe im 
Morgengrauen des 5. Juni vernichtet worden war, keine 
strategische Bedrohung für Israel mehr dar, da Jordanien selbst 
nur über geringe Offensivkapazitäten verfügte. Das militärische 
Vorgehen Jordaniens in Jerusalem war an diesem Morgen 
weitgehend symbolisch, obwohl die israelische Enklave auf dem 
Skopusberg bombardiert wurde und jordanische Einheiten in das 
Gelände der Vereinten Nationen eindrangen. Es gibt keinen 
Beleg dafür, dass Jordanien einen großangelegten Angriff auf 
den jüdischen Staat geplant hatte; seine Streitkräfte waren 
größtenteils auf Verteidigung ausgerichtet. 



-294- 

Selbst wenn Hussein nicht die Feindseligkeiten eröffnet hätte, 
hätte Israel im Juni 1967 wahrscheinlich nicht der Versuchung 
widerstehen können, sich Ostjerusalems zu bemächtigen. Am 
Nachmittag des 5. Juni wurde die jordanische Luftwaffe von der 
israelischen vernichtet. Unterdessen trieben israelische 
Bodentruppen die Jordanier aus dem UN-Gelände und drangen 
ins Regierungsgebäude ein. General Bull und seine Leute 
wurden hinausbeordert und auf israelisches Gebiet eskortiert. 

In der Kabinettssitzung an diesem Tag wurde deutlich, dass es 
in den Reihen der israelischen Minister hinsichtlich eines 
Großangriffs auf Ostjerusalem Meinungsverschiedenheiten gab. 
Arbeitsminister Yigal Allon, dessen Ansicht von seiner 
militärischen Erfahrung untermauert wurde, plädierte 
nachdrücklich für einen Angriff auf die Altstadt. Menachem 
Begin, der Vorsitzende der rechtsgerichteten Herut-Partei, 
stimmte ihm zu. Chaim Mosche Shapira, der zum Lager der 
Tauben gehörende Innenminister und Führer der 
Nationalreligiösen Partei, plädierte hingegen für Vorsicht: «An 
der Altstadt festzuhalten wird ein politisches Problem sein. Ist 
sie erst einmal in unseren Händen, werden sie von uns 
verlangen, sie zu internationalisieren. Falls das geschieht, werde 
ich dafür stimmen.» Erziehungsminister Zalman Aranne von der 
Arbeiterpartei stimmte ihm zu. Allon bestand darauf, dass 
Ostjerusalem ohne Beschädigung der Heiligen Stätten erobert 
werden könne. Die Altstadt könne «aus Richtung Nebi Samuel, 
Französischer Hügel und Skopusberg eingeschlossen werden».5 
Die Diskussion ergab kein eindeutiges Meinungsbild. 
Zusammenfassend meinte Eschkol: «Und doch muss es einen 
Gegenangriff gegen den Beschuss der jordanischen Seite geben. 
» Später hieß es, der Premierminister habe an diesem Tag 
gesagt: «Selbst wenn wir die Altstadt und die Westmauer 
erobern, werden wir am Ende doch davon ablassen müssen.»6 

In der Nacht vom 5. auf den 6. Juni wurden die jordanischen 
Streitkräfte am Munitionshügel, von dem aus man die Straße 



-295- 

zum Skopusberg beherrschte, von den Israelis vernichtend 
geschlagen. Am folgenden Tag erhielt Dayan die Genehmigung 
des Kabinetts, die Altstadt mit israelischen Truppen zu 
umstellen. Noch immer war sich das israelische Kabinett jedoch 
darüber uneins, ob man einen Angriff auf die Altstadt 
genehmigen solle. 

Drei Jahrzehnte später erinnerte sich General Motta Gur, der 
Kommandeur der Fallschirmjägerbrigade, die die Altstadt 
einnahm, dass er zu Beginn des Krieges nach einem Vorwand 
Ausschau gehalten hatte, um gegen Jordanien loszuschlagen. Er 
hatte gehofft, dass es am 7. Juni so weit sein werde, falls die 
Jordanier den vierzehntägigen Konvoi zum Skopusberg 
blockieren sollten.7 Pläne, um einen freien Zugang zu 
erzwingen, waren schon mehrere Jahre zuvor vorbereitet 
worden. Während der Suez-Krise vom Oktober 1956 wäre es 
beinahe dazu gekommen, aber man ließ davon ab, als Jordanien 
es unterließ, einen Kriegsgrund zu liefern.8 Gurs anfängliche 
Befehle lauteten auf ein begrenztes Vorgehen, um den 
Skopusberg zu schützen. Dann wurden sie auf die Eroberung 
des Ölbergs ausgeweitet. Am frühen Morgen des 7. Juni weckte 
Begin Eschkol und drängte auf einen sofortigen Angriff auf die 
Altstadt, vor einem Aufruf der Vereinten Nationen zum 
Waffenstillstand. Eschkol willigte ein, und der Angriffsbefehl 
wurde erteilt. 

Gur gelangte um 9.50 Uhr durch das St. Stephanstor in die 
Altstadt und fuhr in Richtung Tempelberg, der bereits von 
Infanterie eingenommen worden war. «Zu diesem Zeitpunkt», 
schrieb Gur kurz danach, «trat der Gouverneur der Stadt 
zusammen mit dem Kadi an mich heran und  informierte mich 
von der gewichtigen Entscheidung, die Stadt nicht zu 
verteidigen. Er versicherte mir, dass die [jordanischen] Truppen 
allesamt abgezogen seien und es keinen weiteren Widerstand 
geben werde.»9 Um 14 Uhr betrat Dayan die Altstadt, begleitet 
von Generalstabschef Jitzhak Rabin und dem Chef des 



-296- 

Oberkommandos Mitte, Uzi Narkiss. Am Abend hatten die 
israelischen Streitkräfte das gesamte Westjordanland in ihrer 
Hand; einige Einheiten überschritten sogar den Jordan, wurden 
aber nach einer diplomatischen Intervention der USA wieder 
vom Ostufer zurückgezogen.10 Der Blitzsieg der Israelis erfolgte 
aber nicht ohne Blutvergießen: 645 Araber wurden getötet, 
darunter 240 Zivilisten, von denen die meisten durch 
israelischen Beschuss umkamen; die Israelis beklagten ungefähr 
zweihundert Tote, darunter fünfzehn Zivilisten. 



-297- 

Die Vereinigung 

 
Seit langem hatte es in Israel militärische Planungen für die 

Besetzung des Westjordanlandes gegeben, für den Fall, dass das 
Haschemitenregime stürzen sollte - was am Anfang von König 
Husseins Herrschaft als sehr wahrscheinlich erschien. 1963 war 
der israelische Offizier Chaim Herzog, der spätere israelische 
Staatspräsident, zum potentiellen Militärgouverneur für das 
Westjordanland bestimmt worden. Entsprechend diesen Plänen 
nahmen israelische Agenten unmittelbar nach Eroberung der 
Stadt mehrere Hundert Leute fest, deren Namen auf einer Liste 
gestanden hatten. Die hässlichen Mauern, die an strategischen 
Stellen wie Notre-Dame de France und an der Mamilla-Straße 
die Stadt zerschnitten hatten, wurden abgerissen, 
Stacheldrahtverhaue, befestigte Stellungen und Minenfelder 
beseitigt. Am 29. Juni waren die Sperren zwischen West- und 
Ostjerusalem größtenteils wieder entfernt. Einwohner des Ost- 
oder Westteils konnten sich nun frei bewegen, wobei die 
meisten von Westen nach Osten gingen: Zehntausende Israelis 
wanderten mit Staunen durch ein Universum, das sie in den 
letzten neunzehn Jahren hatten sehen, aber nicht betreten 
können. Es gab keine Anzeichen von Spannung. Im Großen und 
Ganzen wurden die Eroberer höflich und freundlich empfangen, 
was viele glauben machte, dass sie willkommen seien. 

Diese Tage riefen in der Haltung der Israelis gegenüber 
Jerusalem - sowie in derjenigen der Juden auf der ganzen Welt - 
eine Veränderung hervor. Plö tzlich schien es nicht mehr 
vorstellbar, dass es den jüdischen Staat ohne die Stadt geben 
könnte. Ein amerikanischer Beobachter drückte es so aus: «Erst 
nach der Einnahme Ostjerusalems nahm die Altstadt im 
Nachhinein den Status einer terra irredenta für Israel an.»12 

Zwar konnte Israel problemlos das Militär aktivieren, aber 



-298- 

einen diplomatischen Notfallplan gab es, so erstaunlich es auch 
sein mag, nicht. Die Besetzung Ostjerusalems kam für das 
Außenministerium und die Zivilbehörden - ziemlich 
überraschend. Sofort kam die Frage auf, ob der ehemals 
jordanische Sektor der Stadt wie das übrige gerade eroberte 
Westjordanland als besetztes Gebiet behandelt oder umgehend 
in Israel eingegliedert werden solle - was auf die Annexion 
hinauslief. Das Kriegsvölkerrecht verlangte, dass auf besetztem 
Gebiet bis zu einem Friedensvertrag weiterhin jordanisches 
Recht galt, wenn auch unter israelischer Militärregierung. Die 
Eingliederung Ostjerusalems in Israel hätte andererseits zur 
Folge gehabt, dass es israelischem Recht unterworfen wäre. 

Ein zwei Tage nach der Besatzung im Auswärtigen Amt 
verfasstes Memorandum enthielt erste Anzeichen für den Kurs, 
den man einzuschlagen gedachte. «Das Ziel», schrieb Michael 
Comay, ein hoher Beamter des Ministeriums, «sollte eindeutig 
die ‹de facto-Integration› mit dem israelischen Jerusalem sein. 
Dies beinhaltet, dass man die Verantwortung für den 
öffentlichen Dienst unseren nationalen und städtischen Organen 
übergibt, statt an die Militärregierung für das Westjordanland. 
Letzterer Kurs würde nur den Status der Altstadt an den anderer 
besetzter Städte wie Bethlehem und Nablus angleichen.» Comay 
fügte noch hinzu, «demselben Gedankengang folgend sollten die 
religiösen Interessen und Institutionen in der Altstadt 
unverzüglich unter die Schirmherrschaft des Misrad Hadatot 
[des Ministeriums für Religionsangelegenheiten] gebracht 
werden und nicht direkt Sorge der Militärregierung sein».13 

Am 10. Juni legte Professor Avigdor Levontin von der 
Rechtsfakultät der Hebräischen Universität der Regierung ein 
Gutachten vor, das uns zu diesem frühen Zeitpunkt Einblick in 
die israelischen Überlegungen (und das Fehlen einer vorherigen 
Planung) zur Zukunft eines vereinigten Jerusalem ermöglicht. 
Levontin machte darauf aufmerksam, dass die Einnahme 
Ostjerusalems Israel vor knifflige rechtliche und politische 



-299- 

Probleme stelle. Er erwartete weniger Schwierigkeiten seitens 
der Christen, mehr seitens der Muslime. Vorausschauend wies 
er darauf hin, dass eine erhebliche Gefahr von Juden kommen 
könnte: die bedrohliche Möglichkeit, dass Extremisten 
versuchen könnten, den Traum vom Wiederaufbau des Tempels 
zu verwirklichen. 

Levontin schlug ein Fünf-Punkte-Programm für Jerusalem 
vor: 1. Ganz Jerusalem solle der Hoheitsgewalt Israels 
unterstellt werden. 2. Man solle einen Unterschied machen 
zwischen der «intramuralen» Altstadt und den außerhalb der 
Stadtmauern liegenden Teilen Ostjerusalems (also der 
arabischen Neustadt). Israel müsse sich der Fülle religiöser 
Verknüpfungen wegen auf ernsthaften Widerstand gegen die 
Annexion der Altstadt einrichten. 3. Aus diesem Grund solle 
Israel erklären, dass es den Status quo in der Altstadt 
aufrechterhalten werde. Zwar solle das gesamte Territorium 
unter israelischer Hoheitsgewalt stehen, aber vor 
unangebrachten Baumaßnahmen bewahrt werden. 4. Das 
Ministerium für Religionsangelegenheiten solle für die 
muslimischen Heiligen Stätten einen internationalen 
muslimischen Rat schaffen. Nichtarabische Muslime aus 
Ländern wie dem Iran oder der Türkei sowie israelische 
Muslime sollten von Anfang an zur Teilnahme eingeladen 
werden. Für Christen solle ein ähnlicher Rat geschaffen werden, 
obwohl es sich hierbei zunächst als schwierig herausstellen 
könnte, willige Teilnehmer zu finden. Diese Räte sollen seiner 
Meinung nach ausschließlich eine beratende Funktion haben. 
Das israelische Religionsministerium solle die alleinige 
«Adresse» für alle Verwaltungsfragen in diesem ganzen Bereich 
sein (mit dem «ganzen Bereich» scheint Levontin die 
christlichen und muslimischen Viertel der Altstadt gemeint zu 
haben, obwohl das aus seiner hebräischen Formulierung nicht 
eindeutig hervorgeht). 5. Das jüdische Viertel der Altstadt solle 
der direkten Verwaltung des Jerusalemer Stadtrats unterstellt 



-300- 

werden, jedoch mit besonderen Schutzbestimmungen zur 
Wahrung seines historischen Charakters.14 

Levontins Memorandum war einer der ersten Versuche, die 
unterschiedlichen Gebiete der Stadt unter den neuen 
Gegebenheiten in den Griff zu bekommen, eine Frage, die 
bislang von der israelischen Obrigkeit vernachlässigt worden 
war. Genauso wie es keine oder kaum eine Planung auf 
diplomatischer Ebene für die Annexion gegeben hatte, so 
scheint es auch an juristischen und administrativen 
Vorüberlegungen gefehlt zu haben. 

Allen Betroffenen war allerdings klar, dass Israel entschlossen 
war, die Kontrolle über ganz Jerusalem nicht wieder 
aufzugeben. Die rechtliche Form einer solchen Kontrolle, und 
ob sie für die unterschiedlichen Teile der Stadt gleich sein solle, 
blieb einstweilen ungeklärt. Mit aller Vorsicht antwortete 
Außenminister Abba Eban am 14. Juni dem britischen 
Botschafter, der sich nach «seinen Vorstellungen hinsichtlich 
Jerusalem» erkundigt hatte. Es gebe «gewisse offenkundige 
Fakten». Erstens: «Jerusalem sei jetzt eine vereinigte Stadt. Das 
sei gewiss gut.» Zweitens: «Es sei unrealistisch, von der 
Internationalisierung Jerusalems zu reden, wenn damit eine 
politische oder administrative Internationalisierung gemeint 
sei.» Zugleich deutete er jedoch an, dass Israel eine «spirituelle 
Internationalisierung» der Heiligen Stätten vorgesehen habe, 
obwohl, «wie dies erfolgen werde, noch nicht ausgearbeitet 
worden ist».15 Eine Woche später hieß es, Eban habe 
lateinamerikanischen UN-Delegierten gesagt, dass Israel bereit 
sei, eine christliche Autorität die christlichen Heiligen Stätten 
und eine muslimische die muslimischen Heiligtümer verwalten 
zu lassen.16 

Am 17. Juni fasste das israelische Kabinett den 
Grundsatzbeschluss, die israelische Oberhoheit auf Ostjerusalem 
auszudehnen. Die amerikanische Regierung riet den Israelis zur 
Vorsicht. Der britische Außenminister George Brown warnte sie 



-301- 

entschieden davor, die Altstadt zu annektieren.17 Da aber diese 
Warnung nicht von der Androhung von Sanktionen begleitet 
war, wurde sie von der israelischen Regierung nicht allzu ernst 
genommen. Der jüdische Staat war in ausgelassener Stimmung, 
und weder die öffentliche Meinung noch die Regierung neigten 
dazu, Ratschläge, so gut sie auch gemeint sein mochten, von 
Freunden zu beherzigen, die sie ihres Erachtens in der dem 
Krieg vorangegangenen Krise mit Ägypten im Stich gelassen 
hatten. 

Bevor rechtliche Schritte in Richtung auf die Annexion 
unternommen werden konnten, musste darüber entschieden 
werden, um welches Gebiet es genau dabei ging. Die Regierung 
wollte sichergehen, dass die Stadt künftig über genügend Raum 
für einen großen Zustrom jüdischer Einwanderer verfügte. 
Deshalb setzte sie einen Ausschuss mit Vertretern der 
Ministerien, der Armee sowie der israelischen Stadtverwaltung 
ein, um neue Grenzen für das Stadtgebiet festzulegen. Die 
Öffentlichkeit wurde nicht einmal über die Existenz eines 
solchen Ausschusses informiert. Während der Arbeit schieden 
sich die Mitglieder in Minimalisten und Maximalisten. Zu den 
redefreudigsten unter den Letzteren gehörte der Falke General 
Rehavam Ze'evi, der zusammen mit anderen einen strategischen 
Ansatz befürwortete, mit dem die Verteidigungsfähigkeit der 
Stadt durch Israel für immer sichergestellt wäre. Dies mache 
erforderlich, sämtliche die Stadt umgebenden Hügel sowie den 
Zivilflughafen im Norden in das Stadtgebiet einzubeziehen. Auf 
den Hügeln lagen allerdings zweiundzwanzig arabische Dörfer 
mit insgesamt 103000 Einwohnern vor der Eroberung. Im oder 
unmittelbar nach dem Krieg waren schätzungsweise 8000 
Menschen geflohen, aber es gab dort noch immer 95000 
arabische Einwohner. Andere Ausschussmitglieder sträubten 
sich gegen den Gedanken, der städtischen Bevölkerung weitere 
Araber in derart großer Zahl hinzuzufügen. So wurden denn die 
Pläne der Maximalisten abgelehnt, und arabische Dörfer wie 



-302- 

Abu Dis und al-Azarija blieben außerhalb der Stadtgrenzen. Im 
Norden wurde die Grenze direkt östlich der Straße zwischen 
Jerusalem und Ramallah gezogen, wodurch die vielköpfige 
arabische Bevölkerung der Straßensiedlungen und der weiter 
östlich der Straße dicht an dicht liegenden Flüchtlingslager 
ausgeschlossen blieben. Der Ausschuss beschloss auch, die 
Einbeziehung der Stadt Bethlehem nicht zu befürworten. Eine 
Ausdehnung der Stadtgrenzen nach Westen hin (d. h. innerhalb 
des schon vor 1967 israelischen Territoriums) wurde auch nicht 
befürwortet. Dennoch wurde das Stadtgebiet von den 52,6 km2 
des israelischen und jordanischen Teils auf nunmehr 113,3 km2  
ausgeweitet. Infolge der Veränderungen stieg die Bevölkerung 
der Stadt auf 267800 Einwohner an (196800 Juden und 71000 
Araber).18 

Aufgrund der neuen Grenzen gehörte am nördlichen, 
östlichen und südlichen Stadtrand nun ein breiter Gürtel meist 
unbewohnten Landes zum Stadtgebiet. Das neu 
hinzugekommene Areal erstreckte sich vom Jerusalemer 
Flughafen in Qalandija (Atarot) im Norden über den Bogen der 
zentraljudäischen Hügelkette im Osten bis hinunter nach Gilo 
im Süden. Vor allem auf diesem neu hinzugekommenen Land 
hat Israel in den nächsten dreißig Jahren einen großen Ring 
jüdischer Vororte gebaut, die dazu beitrugen, dass sich die 
Bevölkerung Jerusalems mehr als verdoppelte. 

Am 23. Juni trat ein Ministerausschuss, der Vorschläge für 
den formalen Status von Jerusalem erarbeiten sollte, zur 
Diskussion über das weitere Vorgehen zusammen. Sein 
Vorsitzender war Justizminister Yaakov Shimshon Shapiro, und 
zu seinen Mitgliedern gehörten Dayan und Begin sowie 
Mordechai Bentov von der linksgerichteten Mapam-Partei und 
Zerah Warhaftig, der Minister für Religionsangelegenheiten. Sie 
beschlossen, im Kabinett die Zustimmung zur Ausweitung der 
Stadtgrenzen zu befürworten.19 

Entsprechende Kabinettsbeschlüsse wurden auf den Sitzungen 



-303- 

vom 25. und 26. Juni gefasst.20 Am folgenden Tag 
verabschiedete die Knesset ein Gesetz, wonach Israels «Recht, 
Gerichtsbarkeit und Verwaltung... sich auf jedes Gebiet des 
Landes Israel erstrecken soll, das von der Regierung durch 
Verordnung dazu bestimmt wird».21 Zugleich wurde die 
Gemeindeordnung ergänzt, um «dem Minister... nach seinem 
Ermessen und ohne Anfrage» zu ermöglichen, «durch Erlass das 
Gebiet einer bestimmten Gemeinde zu vergrößern», sowie dem 
Minister zu gestatten, «aus der Einwohnerschaft der neu 
hinzugekommenen Gebiete zusätzliche Gemeinderäte zu 
ernennen».22 Ebenfalls an diesem Tag verabschiedete die 
Knesset ein Gesetz, in dem es hieß, «die Heiligen Stätten sollen 
vor Entheiligung und Beschädigung sowie allem geschützt sein, 
was den freien Zugang für Angehörige der unterschiedlichen 
Religionen zu den ihnen Heiligen Stätten oder ihre 
Empfindungen hinsichtlich dieser heiligen Stätten verletzen 
könnte».23 Am folgenden Tag wurde mittels Erlass Ostjerusalem 
der Gemeinde Jerusalem unter israelischem Recht einverleibt 
(siehe Karte 11). 

In den ersten drei Wochen der israelischen Besatzung hatte 
Rawhi al-Khatib, der arabische Bürgermeister des jordanischen 
Jerusalem, in jeder Hinsicht mit den israelischen Behörden 
zusammengearbeitet und hatte mehrere freundschaftliche 
Treffen mit hochrangigen Staatsrepräsentanten, u. a. auch mit 
Teddy Kollek.24 Nachdem er aus der Zeitung von dem 
Gesetzeserlass der Knesset erfahren hatte, berief er eine 
außerordentliche Sitzung seines Stadtrats ein, zu der aber nur 
zwei von elf Mitgliedern erschienen.25 Am Abend des 29. Juni 
wurde Khatib zusammen mit vier Stadträten in das militärische 
Hauptquartier der Israelis einbestellt, wo man ihm einen 
Militärbefehl aushändigte, der den Stadtrat für aufgelöst 
erklärte. Man bedankte sich bei Khatib und seinen Mitarbeitern 
«für ihre Dienste» und entließ sie.26 

Die Regierung vermied absichtlich den Begriff «Annexion», 



-304- 

und israelische Sprecher bestritten sogar, dass es sich um eine 
solche gehandelt habe. Bei einer Pressekonferenz beharrte Abba 
Eban darauf, dass die gesetzliche Regelung «sich ausschließlich 
auf die städtischen und administrativen Aspekte dieser Politik 
[der Vereinigung Jerusalems] beziehe», und der israelische 
Botschafter in Washington, Abraham Harman, erklärte Eugene 
Rostow vom State Department, es gehe einfach um eine 
Ausdehnung der städtischen Zuständigkeit, damit die Bewohner 
der von den israelischen Streitkräften besetzten Stadtteile mit 
öffentlichen Dienstleistungen versorgt werden könnten.27 Ebans 
Äußerung blieb Israels öffentlicher Standpunkt, auch wenn er in 
späteren Jahren von dem damaligen Gesetz als einem 
«Vereinigungsgesetz» sprach.28 In gewissem Sinne war die enge 
Interpretation sowohl theoretisch als auch praktisch korrekt: Das 
Völkerrecht kennt keine Annexion durch einen einseitigen 
Gesetzgebungsakt; die städtischen Dienste der beiden 
Stadthälften wurden tatsächlich vereinigt, und die Mehrzahl der 
ehedem bei der jordanischen Stadtverwaltung Angestellten 
setzten ihre Arbeit unter den Israelis fort. Auch wenn es nicht so 
hieß, galt das israelische Gesetz letztlich doch allgemein als 
Annexion. 

Rasch ließ Israel seine Entschlossenheit erkennen, das 
jüdische Viertel in der Altstadt wiederherzustellen. In einer 
Aktion, die der für Ostjerusalem verantwortliche Meron 
Benvenisti als «freiwillige Evakuierung» bezeichnete, wurden 
seit dem 10. August arabische «Hausbesetzer» aus dem Bezirk 
entfernt.29 Am Jahresende waren 2959 Menschen, die Mehrzahl 
der arabischen Bewohner dieses Viertels, evakuiert worden.30 
Am 14. August hielt das Appellationsgericht des Beth Din (des 
religiösen Gerichtshofs) dort eine Sitzung ab, und eine Woche 
später bezog eine Jeschiwa (eine Talmudschule) wieder ihren 
Sitz im jüdischen Viertel; im Lauf der Zeit kamen weitere hinzu. 
In den nächsten zwanzig Jahren wurde dieses Viertel, das zuvor 
ein halb verfallener Slum gewesen war, weiträumig 



-305- 

wiederhergestellt und vorwiegend von orthodoxen Juden 
wiederbesiedelt. 

 
Karte 11: Jerusalem seit 1967 

 



-306- 

In mehreren vom Obersten Gerichtshof zu entscheidenden 
Fällen wurden, vor allem in den Jahren 1969 und 1970, die 
Gültigkeit und Beschaffenheit der israelischen Präsenz in 
Ostjerusalem überprüft. Im Verfahren Hanzalis gegen den 
Gerichtshof des Patriarchats der griechisch-orthodoxen Kirche 
gab der stellvertretende Gerichtspräsident Silberg bekannt, dass 
«seit dem 28. Juni 1967 Ost- und Westjerusalem hinsichtlich der 
äußeren Teilung und der Rechtsanwendung eins sind». Richter 
Halevi (dessen nationalistische Auffassung bekannt war) 
stimmte zu, ging jedoch einen Schritt weiter: «Am 28. Juni 1967 
wurden Jordaniens Gesetze, Rechtsprechung und 
Rechtsverwaltung in Ostjerusalem durch die israelische 
Rechtsprechung und Verwaltung ersetzt, und seit diesem Datum 
wurde das vereinigte Jerusalem zum unablösbaren Bestandteil 
Israels [Hervorhebung wie im Original].»31 Im Verfahren Ruidi 
und Mâches gegen den Militärgerichtshof von Hebron vertrat 
ein Kaufmann, der bislang ohne die im Westjordanland 
erforderliche jordanische Exporterlaubnis Antiquitäten nach 
Ostjerusalem eingeführt hatte, die Auffassung, dass 
Ostjerusalem für Jordanien nicht als Ausland gelte und darum 
keine Genehmigung erforderlich sei. Der Oberste Gerichtshof 
entschied hingegen, Ostjerusalem sei zu einem Te il Israels 
geworden. Dies wurde die nach israelischem Recht definitive 
Entscheidung.32 



-307- 

Jerusalem unter israelischer Herrschaft 

 
Die politische Hauptfigur im israelischen Jerusalem war im 

folgenden Vierteljahrhundert Bürgermeister Teddy Kollek. Der 
untersetzte, gesellige, eigenwillige und liberal gesinnte Mann, 
der die sprichwörtliche Gemütlichkeit seiner Heimatstadt Wien 
ausstrahlte, fand für seine Politik, die sich um praktische 
Lösungen und Alltagsharmonie zwischen den vielfältigen 
Gruppen in der Stadt bemühte, weltweiten Beifall. 

 

 
Teddy Kollek, Jerusalems Bürgermeister von 1965 bis 1993 

 
Aus der Tatsache, dass es nach 1967 sein vorrangiges Ziel 

war, Israel den dauerhaften Besitz Jerusalems als seiner 
vereinigten Hauptstadt zu sichern, machte er zwar kein großes 
Geheimnis, aber er war der Meinung, dass dies besser durch 



-308- 

guten Willen als durch Gewalt zu erreichen sei. Er gründete ein 
Internationales Jerusalem-Komitee sowie eine Jerusalem-
Stiftung, die das neue Israel-Museum, Parks und andere soziale 
und kulturelle Projekte in beiden Teilen der Stadt finanzierte. 
Mit Fingerspitzengefühl und politischem Mut setzte er sich 
erfolgreich für die Errichtung eines Denkmals für die arabischen 
Opfer des Sechstagekriegs von 1967 ein. Aber auch unter seiner 
Führung blieb Jerusalem eine geteilte Stadt und wurde es infolge 
staatlicher und städtischer Politik im Laufe der Zeit noch mehr. 

In technischer Hinsicht kam die Vereinigung auf mancherlei 
Gebieten verhältnismäßig schnell zustande. Die 
Telefonverbindung und öffentliche Strom-, Gas- und 
Wasserversorgung zwischen den beiden Teilen der Stadt wurden 
wieder hergestellt. Die Buslinie 9 zum Skopusberg fuhr wieder 
die alte Route, die sie bis 1948 gefahren war, als sei der Verkehr 
nur mal wegen Ferien eingestellt worden. Neue, dreisprachige 
Straßenschilder tauchten auf. Schließlich bekamen einige 
Straßen in Ostjerusalem neue Namen - aus der Suleimander-
Prächtige-Straße wurde beispielsweise die 
Fallschirmjägerstraße, und aus dem Allenbyplatz wurde der 
Zahalplatz (Zahal ist das hebräische Akronym für die 
israelischen Streitkräfte). 

Während die Israelis die Stadt fester in den Griff nahmen, 
begann man, langfristige Pläne für die Zukunft auszuarbeiten. 
Im September 1967 besprach ein Ministerausschuss unter 
Vorsitz des Ministerpräsidenten einen Plan zur Schaffung eines 
Nationalparks rund um die Altstadt. Der Minister für religiöse 
Angelegenheiten Zerah Warhaftig opponierte anfangs dagegen, 
weil er befürchtete, dass dadurch die Altstadt vom 
Hauptzentrum der jüdischen Bevölkerung in Westjerusalem 
abgeschnitten werden könnte.33 Andere sahen darin eine 
willkommene Gelegenheit, die Ruinen und Müllkippen zu 
beseitigen, die sich in den vergangenen neunzehn Jahren im 
Niemandsland angesammelt hatten, ein Mittel, die Schönheit der 



-309- 

alten Stadtmauern hervorzuheben, und eine Touristenattraktion. 
In abgewandelter Form wurde dieser Plan dann auch realisiert. 

1968 wurde ein Stadtentwicklungsplan beschlossen. Der Plan 
rief Kritik seitens der Stadtplaner hervor und wurde 1970 von 
einer internationalen Expertengruppe abgelehnt. Arthur Kutcher, 
ein Architekt, der eine Zeitlang für die Planung der Altstadt 
verantwortlich war, übte besonders scharfe Kritik und sagte, 
dass «die Absicht, die dem Vorschlag für eine vereinigte, auf ein 
einziges Handelszentrum zugeschnittene und mittels eines 
Gitters aus neuen Straßen zusammengebundene Stadt zugrunde 
gelegen hatte, politischer Natur gewesen sei». Diese Einheit, so 
sei zu befürchten, solle «auf Kosten vieler ästhetischer und 
ökologischer Werte...durchgesetzt werden».34 Zusammen mit 
anderen machte er auf die Zerstörung von Jerusalems zarter 
Skyline durch viele nach 1967 hochgezogene Bauten 
aufmerksam: die ohne Baugenehmigung errichteten Omariyya-
Wolkenkratzer in Talbieh, die unansehnlichen Hochhäuser auf 
dem Französischen Hügel, die hoch aufschießenden Wolfson-
Gebäude über dem Tal des Kreuzklosters, deren Proportionen 
nicht in die Umgebung passen, den architektonischen Leviathan 
des neuen Geländes der Hebräischen Universität auf dem 
Skopusberg und den scheußlichsten Bau überhaupt, das Plaza-
Hotel, das den Unabhängigkeitspark beeinträchtigt und 
verunstaltet. 

Viele der neuen Bauten entstanden auf dem Terrain, das vor 
1967 zu Israel gehört hatte. Aber im Januar 1968 kündete die 
Regierung die Enteignung von 339 Hektar Land in Ostjerusalem 
an, auf denen man 1400 Wohneinheiten zu errichten plane, 
wovon 400 für aus dem jüdischen Viertel der Altstadt 
umgesiedelte Araber bestimmt seien.35 

Dies war die erste von mehreren weiträumigen Enteignungen 
arabischen Besitzes in Ostjerusalem. Neue Wohnquartiere für 
Juden wurden auf diesem Land errichtet, darunter Ramat 
Eschkol, Französischer Hügel, Gilo und Pisgat Ze'ev. Die 



-310- 

Baumaßnahmen schritten rasch voran. Nach und nach trat 
zutage, dass die Planungen eine geopolitische Absicht 
verfolgten: die Schaffung eines von Juden bewohnten Rings um 
den nördlichen, nordöstlichen und südlichen Stadtrand. «Das 
Ziel», sagte Kollek 1968 in einem offenherzigen 
Zeitungsinterview, «ist sicherzustellen, dass das ganze 
Jerusalem für alle Zeit Teil Israels bleibt. Wenn diese Stadt 
unsere Hauptstadt sein soll, dann müssen wir sie zu einem 
integralen Bestandteil unseres Landes machen, und dafür 
brauchen wir jüdische Einwohner.»36 

Israels Politiker bestätigten diese Entscheidungen fast 
einmütig. David Ben Gurion, der im April 1969 äußerte, «im 
Austausch für Frieden würde ich all das im Juni 1967 eroberte 
Territorium zurückgeben», fügte hinzu, dass dies «gewiss nicht» 
Ostjerusalem oder die Golanhöhen beinhalte.37 Auf israelischer 
Seite kamen fast die einzigen Klagen von denjenigen, die, wie 
der ehemalige Ministerpräsident, darüber murrten, dass die 
Neubauten zu langsam vorankämen. Von Ben Gurions aus den 
politischen Kulissen tönendem Nörgeln angetrieben, setzte 
Eschkol im Dezember 1967 einen Ministerausschuss ein. Dieser 
erhöhte die Zielgröße auf 7000 neue Wohnungen und 
verdoppelte die Fläche des für die Hebräische Universität auf 
dem Skopusberg vorgesehenen Geländes.38 

Welche politischen Beweggründe der Jerusalemer 
Stadtplanungspolitik zugrunde lagen, wurde in einem lokalen 
Stadtplan für Jerusalem niedergelegt, den der Planungs- und 
Bauausschuss des Distrikts 1978 erarbeitete: «Jeder Bereich der 
Stadt, der nicht von Juden bewohnt wird, läuft Gefahr, von 
Israel losgelöst und arabischer Kontrolle unterstellt zu werden. 
Der Verwaltungsgrundsatz hinsichtlich des Areals der 
gemeinderechtlichen Zuständigkeit der Stadt muss deshalb 
dadurch in die Praxis überführt werden, dass in allen Teilen 
dieses Bereichs gebaut und an den abgelegensten Örtlichkeiten 
damit begonnen wird.»39 Während der Wohnungsbau für Juden - 



-311- 

im Einklang mit diesem Grundsatz - gefördert wurde, hielt sich 
der Bau von Wohnungen für Araber in Ostjerusalem in engen 
Grenzen, und dies trotz des Umstands, dass die arabische 
Bevölkerung der Stadt rascher wuchs als die jüdische. So 
wurden zwischen 1967 und 1995 für Juden 64880 
Wohneinheiten errichtet, während für Araber 8890 bestimmt 
waren.40 Entgegen allen öffentlichen Bekundungen der 
israelischen Regierung wurde das enteignete Land nicht dazu 
verwendet, um Wohnungen für Araber zu bauen.41 Im 
Allgemeinen stießen Araber auf Schwierigkeiten, wenn sie 
Baugenehmigungen erhalten wollten. Der Großteil des nicht 
enteigneten und noch unbebauten Landes in Ostjerusalem wurde 
für andere Zwecke aufgeteilt. Ohne einen Bebauungsplan waren 
Neubauten verboten, aber zwischen 1967 und 1994 wurden nur 
für dreizehn der etwa dreißig arabischen Wohnbezirke 
Jerusalems solche Bebauungspläne verabschiedet. Einige 
ungenehmigte Bauten von Arabern tolerierte man, aber in 
anderen Fällen wurden ohne Baugenehmigung errichtete Häuser 
als Abschreckungsmaßnahme abgerissen. Während es sich bei 
neuen jüdischen Wohngebäuden in der Regel um 
Apartmentblocks handelte, waren arabische Bauten, soweit man 
sie denn überhaupt genehmigte, häufiger kleinere 
Wohneinheiten. Für viele Araber war es einfacher, neue 
Wohnungen oft unmittelbar außerhalb der Stadtgrenzen in 
Gebieten wie a-Ram an der Landstraße nach Ramallah zu bauen. 

Der Wohnungsbau war nur eines von den Gebieten, auf denen 
die Ostjerusalemer Araber unter politisch motivierter 
Diskriminierung zu leiden hatten. In den Jahren 1994-96 von der 
Stadt in Auftrag gegebene Untersuchungsberichte und auch 
Bücher ehemaliger städtischer Bediensteter, die in den 
neunziger Jahren veröffentlicht wurden, enthüllten Ausmaß und 
Art solcher Diskriminierungen bei städtischen Dienstleistungen 
jedweder Art, von der Straßenbeleuchtung über den Straßen- 
und Schulbau bis zur Abwässerbeseitigung und Müllabfuhr. 



-312- 

Westjerusalem besaß beispielsweise 1079 öffentliche Parks, 
Ostjerusalem nur 29. In Westjerusalem lebten 690 Einwohner 
pro Kilometer Bürgersteig, in Ostjerusalem waren es 2917. Und 
so weiter. Teddy Kollek bemühte sich, wenigstens den äußeren 
Anschein eines anständigen Umgangs mit den arabischen 
Einwohnern zu wahren, aber in seinem letzten städtischen 
Haushalt vom 1992 beliefen sich die pro Kopf-Ausgaben der 
Bevölkerung im jüdischen Sektor auf 900 US-Dollar, verglichen 
mit 150 US-Dollar im arabischen. Sechs Prozent des 
Gesamtbetrags waren im Haushalt für den arabischen Sektor 
vorgesehen, der allerdings ungefähr 28 Prozent der Bevölkerung 
ausmachte.42 



-313- 

Arabischer Widerstand 

 
Wie bereits erörtert, war in der spätosmanischen und 

britischen Zeit unter den Arabern Ostjerusalems eine mächtige 
und selbstbewusste Führungsschicht entstanden. Trotz 
jordanischer Versuche zwischen 1949 und 1967, den Status 
Jerusalems herabzustufen, hatte sie sich unter jordanischer 
Herrschaft im großen und ganzen halten können. Nach 1967 
übernahm diese Führungsschicht wieder ihre traditionelle Rolle 
an der Spitze der arabischen Bevölkerung; es gelang ihr, deren 
Institutionen zu erhalten und zu stärken und zur Wahrung ihrer 
Identität beizutragen. 

Seit den ersten Tagen der Annexion regte sich der Widerstand 
der Araber gegen die israelischen Maßnahmen. Anfangs war er 
gewaltlos. Erstmals trat er gegenüber der Stadtverwaltung 
zutage. Nach der Entlassung Khatibs als Bürgermeister stellte 
sich die Frage, ob er für den vergrößerten Stadtrat kandidieren 
würde, dessen Errichtung für die vereinigte Stadt erwartet 
wurde. Die gesetzliche Regelung der Knesset sah vor, dass beim 
ersten Mal zusätzliche Stadträte ernannt würden. Die Israelis 
hofften, durch das Kooptieren ehemaliger jordanischer Stadträte 
in die israelische Stadtverwaltung einer einheitlichen, von allen 
Teilen der Stadt gewählten städtischen Selbstverwaltung den 
Weg zu ebnen. Khatib wurde «versuchsweise angesprochen» 
und auch «gebeten, die anderen arabischen Stadträte zu 
sondieren».43 Dieser entschloss sich jedoch, der Aufforderung 
nicht nachzukommen, und die anderen Stadträte folgten ihm 
darin. Schließlich wurden er und sieben weitere ehemalige 
Stadträte gebeten, offiziell ihre Nominierung anzunehmen (die 
übrigen vier Stadträte waren nach Jordanien geflüchtet). Nach 
einer gemeinsamen Besprechung gaben sie eine schriftliche 
Antwort, in der sie erklärten, dass ihre Annahme «eine offizielle 



-314- 

Anerkennung wäre, dass wir prinzipiell die Annexion des 
arabischen Jerusalem zu dem von Israel besetzten Sektor 
akzeptieren, ein Sachverhalt, der von uns nicht de facto 
hingenommen und nicht einmal anerkannt werden kann».44 Als 
Kollek gefragt wurde, wer stattdessen nominiert werden könnte, 
antwortete er unbefriedigend (und nicht ganz zutreffend), «er 
kenne da drüben keinen».45 

Khatibs Beispiel leitete einen höchst effektiven arabischen 
Boykott des israelischen politischen Systems einschließlich der 
städtischen Selbstverwaltung ein. Obwohl man ihnen die 
Möglichkeit anbot, israelische Staatsbürger zu werden, 
entschieden sich die meisten Araber dagegen und blieben 
Jordanier. Jedoch im Unterschied zum Westjordanland bekamen 
die Einwohner von Ostjerusalem israelische Kennkarten. 

Tabelle 2: 
Die Teilnahme Ostjerusalemer Palästinenser an städtischen Wahlen 

(1969-1993) 

Jahr Anzahl arabischer 
Wähler 

Prozentsatz der Wahlberechtigten 

1969 7500 21% 
1973 3150 7% 
1978 8000 14% 
1983 11603 18% 
1989 4000 3 % 
1993 8000 5 % 
Quellen: Michael Romann und Alex Weingrod, Living Together 

Separately: Arabs and Jews in Contemporary Jerusalem, Princeton 
1991, S. 207; Roger Friedland und Richard Hecht, To Rule Jerusalem, 
Cambridge 1996, S. 332. und 519; Daily Telegraph, 9. November 
1978; New York Times, 9. November 1978; Jerusalem Post, 6. 
November 1983; New York Times, 3. November 1993. 

 



-315- 

Anmerkung: An exakte Zahlen über die arabische Wahlbeteiligung 
in Ostjerusalem kommt man nur schwer heran. Das Innenministerium 
legt offenbar solche Statistiken an, und die obigen Zahlen bis 1983 
basieren auf diesen Daten. In der israelischen Presse veröffentlichte 
und von der Jerusalemer Stadtverwaltung bekanntgegebene Zahlen 
wichen oft weit voneinander ab: Beispielsweise verkündete 1969 ein 
Sprecher der Stadt, dass 10000 Ostjerusalemer an den Wahlen 
teilgenommen hätten, was einer Wahlbeteiligung von 80 Prozent 
entspreche.1 Nach Teddy Kollek gaben 1969 über 11000 Araber ihre 
Stimme ab, aber aus verschiedenen Gründen seien nur 8000 davon 
gültig gewesen.2 

1 Gideon Weigert, Israel's Presence in East Jerusalem, Jerusalem 
1973, S. 17. 

2 Teddy Kollek, Ein Leben für Jerusalem, Hamburg 1980, S. 334. 

 
Nach einer Novellierung des Wahlgesetzes durch die Knesset 

im Januar 1969 war es jordanischen Bewohnern Ostjerusalems 
gestattet, an den Stadtratswahlen teilzunehmen; Kollek hoffte 
auf eine große Beteiligung. In Wirklichkeit aber machte in den 
folgenden Wahlen nur eine kleine Minderheit von diesem Recht 
Gebrauch (siehe Tabelle 2), und kein einziger Ostjerusalemer 
Araber kandidierte bei den Wahlen für den Stadtrat. Dieser 
Widerstand trug dazu bei, dass sich in der arabischen 
Bevölkerung die Meinung verfestigte, die israelische Herrschaft 
sei nicht legitim. Aus arabischer Sicht hatte er freilich auch die 
unwillkommene Folge, dass die Politik und Verwaltung der 
Stadt den Israelis überlassen wurde. 

Im Gegensatz zu den Stadträten arbeiteten die besoldeten 
Bediensteten der jordanischen Stadtverwaltung unter israelischer 
Ägide weiter, aber zumeist unverändert in untergeordneter 
Stellung. So wurde der jordanische Stadtverordnete Salah al-Din 
Jarallah zum stellvertretenden Stadtverordneten und der 
jordanische Stadtingenieur zum stellvertretenden Stadtingenieur 
ernannt. Jordanische Polizisten wurden in die israelische Polizei 
integriert, jedoch hauptsächlich in den arabischen Gebieten der 



-316- 

Stadt eingesetzt. Eine Beschäftigung auf nicht politischem 
Gebiet wurde meistens von der arabischen Bevölkerung 
akzeptiert; sogar die Polizisten wurden nicht der Kollaboration 
bezichtigt. Aber mit der Zeit stellte sich heraus, dass die 
politische Nichtmitwirkung der Araber ausgesprochen 
nachteilige Folgen für die Wahrung bzw. die Durchsetzung der 
Interessen der Ostjerusalemer Araber hatte. Insofern war der 
arabische Widerstand nur in sehr begrenztem Maße erfolgreich. 

Der muslimischen Führung gelang hingegen ein wesentlich 
wirkungsvollerer Widerstand gegen die israelische Politik. Am 
24. Juli 1967 trat auf dem Haram al-Scharif eine Versammlung 
von vierundzwanzig muslimischen Notabein zusammen. Zu den 
religiösen Würdenträgern zählten auch der Präsident des 
Scharia-Berufungsgerichts, Scheich Abd al-Hamid al-Sa'ih, und 
der Mufti von Jerusalem, Saad al-Din al-Alami. Zu den 
weltlichen Teilnehmern gehörten Leute wie Anwar al-Khatib, 
der ehemalige jordanische Gouverneur von Jerusalem, Aref al-
Aref, ein ehemaliger Bürgermeister und jordanischer Minister, 
und Anwar Nusseibeh, der in den ersten Jahren der Besatzung 
zur führenden politischen Figur unter Jerusalems Palästinensern 
wurde.46 Sie alle erklärten, dass sie die Legitimität der Annexion 
nicht anerkannten, nicht mit dem Ministerium für 
Religionsangelegenheiten zusammenarbeiten und sich weigern 
würden, dem «Ersuchen» der muslimischen Abteilung dieses 
Ministeriums nachzukommen, die Predigt zu überprüfen, die der 
Imam jeden Freitag in der Al-Aqsa-Moschee zu halten 
beabsichtige.47 Darüber hinaus kündigten sie die Schaffung 
eines neuen Organs an, des Muslimrats mit al-Sa'ih als 
Präsidenten. (Dieser Rat darf nicht mit dem Obersten Muslimrat 
aus der Mandatszeit verwechselt werden; obwohl manchmal im 
Englischen kein Unterschied in der Bezeichnung gemacht 
wurde, lautete seine arabische Bezeichnung anders: al-Haya al-
Islamiyya. Da er in denselben Räumlichkeiten auf dem Haram 
seinen Sitz hatte und schließlich religiöse, gerichtliche, 



-317- 

finanzielle und politische Funktionen ausübte, sonnte er sich 
bisweilen im Glanz des Ruhmes des Obersten Muslimrats, auch 
wenn er nie dasselbe Maß an Macht erreichte.) Des weiteren 
gaben sie bekannt, dass sie «bis zum Ende der Besatzung» auf 
ihrem Posten bleiben und ihre Funktionen ausüben würden. 

Interessanterweise erwähnte die Erklärung der muslimischen 
Führer, die Aref al-Aref persönlich den Konsuln aushändigte, 
kein einziges Mal die Worte «Palästina» und «palästinensisch». 
Die Verfasser, allesamt ehemalige jordanische Amtsträger, 
stellten ausdrücklich fest: «Das arabische Jerusalem ist ein 
integraler Bestandteil Jordaniens.» Eine Fassung des Dokuments 
wurde vom jordanischen Vertreter bei den Vereinten Nationen 
in Umlauf gebracht. (Seltsamerweise wurden in dieser Fassung 
nur zwanzig Unterzeichner genannt; es fiel auf, dass der Name 
von Anwar Nusseibeh fehlte.)48 

Die israelische Reaktion erfolgte sofort und war scharf. Am 
31. Juli wurden Anwar al-Khatib und drei weitere politische 
Führer für drei Monate aus der Stadt verbannt. Khatib sollte in 
Safed leben, die anderen in anderen Städten Israels oder des 
Westjordanlandes.49 Am 7. August kam es in Ostjerusalem zu 
einem eintägigen Generalstreik - der erste von vielen in den 
folgenden dreißig Jahren. Am 9. August erschien eine weitere 
Protesterklärung, die von fünf Mitgliedern des Muslimrats, 
darunter auch al-Sa'ih, unterzeichnet war.50 Daraufhin wurden er 
und weitere Mitglieder des Muslimrats am 25. September in das 
Westjordanland deportiert. (Nusseibeh blieb unbehelligt.) 

Durch die Deportationen ließ der muslimische Widerstand 
gegen die israelische Herrschaft in Jerusalem nicht nach. Wie 
schon gelegentlich früher bei den chr istlichen Kirchen, 
versuchten die Israelis zu Anfang, die waqf-Behörden, die für 
die Stiftungen zuständig waren, mit Geld für sich zu gewinnen. 
Kurz nach Beginn der Besatzung liehen die Israelis ihnen eine 
beträchtliche Summe zur Deckung der Gehaltszahlungen und 
«anderer Verpflichtungen».51 Aber kurz darauf erklärten die 



-318- 

waqf-Behörden ihre Unabhängigkeit gegenüber den 
Besatzungsbehörden. 

Den Israelis gelang es nicht, den Rat auszuschalten oder ihm 
die Kontrolle über die religiösen Stiftungen, Gerichte und 
anderen Institutionen in Jerusalem und bis zu einem gewissen 
Grad auch im Westjordanland zu entziehen. Oberst David Farhi, 
ein Orientalist, der 1967 für die israelische Militärregierung als 
Verbindungsoffizier zur arabischen Führung in Ostjerusalem 
tätig war, hat berichtet, dass der Versuch der Israelis, Einfluss 
auf die islamische Oberschicht in Jerusalem zu gewinnen, 
scheiterte.52 Farhi wies darauf hin, dass als eine direkte Folge 
des Krieges die muslimischen Gerichtshöfe im Westjordanland 
von Jordanien abgeschnitten wurden. Diese Spaltung bedeutete 
in der Praxis, dass das Berufungsgericht in Amman von nun an 
keine Fälle aus dem Westjordanland aufgreifen und entscheiden 
konnte. 1967 wollte die israelische Regierung nicht den 
Anschein erwecken, als beabsichtige sie - wie im Fall von 
Jerusalem - auch das Westjordanland zu annektieren. Deshalb 
stellte sich die Frage, ob sie nur das Jerusalemer 
Religionsgericht und die dortigen muslimischen Einrichtungen 
integrieren solle. Diese vom übrigen Westjordanland 
abzuschneiden, wäre jedoch ein schwieriges Unterfangen 
gewesen und würde zudem auf heftigen Widerstand bei der 
arabischen Bevölkerung stoßen. Wenn die Israelis versucht 
hätten, die Aktivitäten des Rats zu stoppen, hätte man ihnen 
vorwerfen können, die Religionsfreiheit zu missachten - nämlich 
zu einer Zeit, als es ihnen darum ging, der Welt zu 
demonstrieren, dass sie würdige Wächter der Heiligen Stätten 
aller Religionen seien. 

Zwar legte der Muslimrat mit seiner anfänglichen Erklärung 
ein Lippenbekenntnis zur Autorität Jordaniens ab, aber er war 
nicht nach jordanischem Recht einberufen worden. Dennoch 
war es ihm möglich, seiner Autorität Geltung zu verschaffen, da 
er einer der Hauptverteiler der Geldmittel der jordanischen 



-319- 

Regierung an das Westjordanland war. Das Jerusalemer 
muslimische Religionsgericht, das unter der Schutzherrschaft 
des Rats amtierte, trug erheblich zu dessen Autorität bei. 
Zunächst wurden die Entscheidungen des Muslimrats von Israel 
nicht offiziell zur Kenntnis genommen, vor ihm geschlossene 
Ehen vom israelischen Innenministerium nicht anerkannt und 
von ihm gefällte Urteile von israelischen Gerichten nicht 
vollstreckt. Die Israelis stellten aber fest, dass ihr Versuch, das 
Jerusalemer Gericht dem muslimischen Gerichtssystem in Israel 
zu unterstellen, nicht funktionierte. Schließlich kam man zu 
einem Kompromiss, demzufolge der muslimische Gerichtshof 
im israelischen Jaffa die Entscheidungen des Jerusalemer 
Gerichts «bestätigte». 1987 wurde in Westjerusalem ein 
israelisches muslimisches Gericht eingerichtet. Zwar vermochte 
dieses Gericht einige Rechtssuchende an sich zu ziehen, 
besonders Leute, denen an Vollstreckungsmaßnahmen gelegen 
war, die, wie es hieß, dieses Gericht «zu handhaben» imstande 
war (vermutlich, weil es zur Durchsetzung seiner Verfügungen 
auf israelische Beamte zurückgreifen konnte), aber es gelang 
ihm nicht, das muslimische Scharia-Gericht in Ostjerusalem zu 
verdrängen.53 

Der erreichte modus vivendi war für beide Seiten 
zufriedenstellend. Die Muslime behielten die Kontrolle über ihre 
eigenen Institutionen, insbesondere über die Heiligtümer auf 
dem Haram al-Scharif. Scheich Hilmi al-Muchtasib, der dem 
Rat von 1968 an bis zu seinem Tod im Jahre 1982 präsidierte, 
schlug einen moderaten Kurs ein, bei dem er muslimische 
Rechte zu sichern suchte, ohne die Israelis unnötig zu 
brüskieren. Israel erkannte die Jerusalemer muslimische 
Oberschicht stillschweigend an, die seit osmanischen Zeiten der 
Kern der arabisch-palästinensischen Nationalbewegung war. 
Sich in diesem Fall taktvoll zurückhaltend, akzeptierten die 
Israelis, dass in diesem bedeutungsträchtigen Bereich 
Ostjerusalem weder annektiert noch um seine eigenständige 



-320- 

Identität gebracht werden konnte. 
Auch im Bildungswesen gelang es den Jerusalemer Arabern 

nach 1967, sich der von den Israelis beabsichtigten Integration 
zu widersetzen. Anfangs versuchten die Israelis, die öffentlichen 
Schulen in Ostjerusalem in das in Israel bestehende arabische 
Schulsystem zu integrieren - anders als bei den Schulen im 
Westjordanland, für die weiterhin das jordanische System galt. 
Aber die Lehrer in Ostjerusalem bestanden darauf, wie ihre 
Kollegen im Westjordanland nach den jordanischen und nicht 
nach den israelisch-arabischen Lehrplänen zu unterrichten. Sie 
bedienten sich verschiedener Mittel, darunter auch Lehrer- und 
Schülerstreiks, um der israelischen Politik Widerstand zu 
leisten. Der Streit zog sich ein paar Jahre hin, bis Israel auch 
hier nachgeben musste. 1970 machte die israelische 
Gesetzgebung einige Zugeständnisse, die aber für unzureichend 
erachtet wurden, weshalb der Widerstand weiterging, bis die 
Israelis durch weitere, in einer Vereinbarung von 1975 
festgehaltene Zugeständnisse ihr Gesicht wahrten. Diese 
Vereinbarung sah von der siebten Klasse an für Ostjerusalemer 
arabische Schulen eine «Wahlmöglichkeit» zwischen dem 
israelischen Lehrplan und dem des Westjordanlandes vor. Die 
Entscheidung fiel ausnahmslos zugunsten des letzteren aus, das 
zu Prüfungen seitens der Arabischen Liga führte, die nach 
jordanischem Recht abgehalten wurden. Der Kompromiss, dass 
Jerusalem, was diese Belange anbetraf, Teil des 
Westjordanlandes war, fand die Zustimmung des israelischen 
Erziehungsministeriums.54 

Die arabische Presse von Ostjerusalem, die im gesamten 
Westjordanland zirkulierte, stärkte die palästinensische Ident ität 
und unterstrich die Rolle Jerusalems als kulturelles Zentrum. 
Die Zeitungen unterlagen der israelischen Zensur (wie zuvor der 
jordanischen), und in der ersten Zeit der Besatzung war die darin 
geäußerte Kritik an Israel recht zahm. In den siebziger Jahren 
wurde sie jedoch freimütiger, besonders in den Tageszeitungen 



-321- 

al-Fajr und al-Shaab - als Reflex der Radikalisierung der 
palästinensischen Politik in den besetzten Gebieten. (Die 
projordanische Zeitung al-Quds war weniger militant.) Eine 
Zeitlang versuchten die Israelis, den radikalen Tendenzen 
entgegenzuwirken, indem sie die Verbreitung einiger 
Ostjerusalemer Zeitungen im Westjordanland und Gazastreifen 
verboten. 1975 wurde der Chefredakteur von al-Shaab, Ali al-
Khatib, des Landes verwiesen.55 

Im Bereich der Grund- und Bodenrechte war der Widerstand 
weniger erfolgreich. Bemühungen von Ostjerusalemer Arabern, 
Ansprüche auf Grundbesitz in Westjerusalem geltend zu 
machen, schlugen in der Regel fehl. Eine Ausnahme bildete das 
ehemalige Niemandsland, das zwischen 1949 und 1967 Abu 
Tor, ein arabisches Dorf innerhalb des Stadtgebiets, in zwei 
Teile zerschnitten hatte. Als Folge der Teilung der Stadt hatten 
Juden verlassene Häuser im westlichen (israelischen) Teil 
bezogen. Nach 1967 blieben sie darin wohnen. Nun aber 
versuchten einige Juden, Häuser im früheren Niemandsland, die 
in den vergangenen achtzehn Jahren leer gestanden hatten, in 
Beschlag zu nehmen. Die arabischen Eigentümer zogen dagegen 
vor Gericht. Dieser aufsehenerregende Rechtsfall landete 
schließlich vor dem israelischen Appellationsgerichtshof, der 
zugunsten der Eigentümer entschied.56 Von seinen 
Entschädigungsangeboten für palästinensische Araber, die bei 
ihrer Flucht im Jahre 1948 Grundbesitz in Jerusalem 
zurückgelassen hatten, machte Israel viel Aufhebens, aber das 
Kleingedruckte in den diesbezüglichen Gesetzen der Knesset 
schreckte die meisten Eigentümer davon ab, entsprechende 
Ansprüche geltend zu machen. 

Nach dem Juni 1967 hegte Israel für kurze Zeit die Hoffnung, 
dass ein Friedensabkommen mit Jordanien zustande kommen 
könnte. Israel war bereit, bestimmte Gebiete im Westjordanland, 
nicht aber in Jerusalem an Jordanien zurückzugeben. In privaten 
Äußerungen ließen führende Israelis hingegen ihre Bereitschaft 



-322- 

erkennen, König Hussein als «Hüter der muslimischen Heiligen 
Stätten in Jerusalem» anzuerkennen. Ministerpräsident Eschkol 
stellte auch in Aussicht, dass eventuell die jordanische Fahne 
über dem Haram flattern und dieser einen extraterritorialen 
Status erhalten könnte.57 Hussein aber traute sich nicht, als erster 
Araber einen Friedensvertrag mit Israel zu unterzeichnen. 
Stattdessen konzentrierte er sich darauf, seinen Einfluss im 
Westjordanland zu wahren (wo er auch weiterhin die Gehälter 
der jordanischen Beamten bezahlte) und zu versuchen, in der 
islamischen und westlichen Welt Rückhalt zu finden. Darum 
willigte er ein, dass am 16. September 1967 in Amman eine 
Islamische Weltkonferenz zusammentrat. An ihrer Spitze stand 
Hadsch Amin al-Husayni, der von der Bedrohung der Al-Aqsa-
Moschee sprach, und  verlangte, dass die Heiligen Stätten wieder 
Hussein unterstellt würden.58 Der frühere Mufti von Jerusalem 
fand aber kaum noch Beachtung. 

Stattdessen übernahmen die Palestine Liberation Organization 
(PLO) und ihre paramilitärischen Ableger, Jassir Arafats Fatah 
sowie extremere Gruppen wie die von George Habash geleitete 
Volksfront für die Befreiung Palästinas nun die Führung der 
palästinensischen Araber. Bald nach dem Krieg von 1967 setzte 
eine terroristische Kampagne gegen Israel ein. Ihre ersten 
Ergebnisse waren nicht gerade beeindruckend, und die 
israelischen Sicherheitskräfte konnten verhindern, dass es in den 
besetzten Gebieten zu einer großen militärischen 
Widerstandsbewegung kam. Ein kleiner Bombenangriff im 
Herbst 1967 verursachte in Jerusalem nur geringen Schaden. Im 
März 1968 nahm die israelische Armee Kamal Namari, den 
Jerusalemer Kommandeur der Fatah, gefangen. Daraufhin 
wurde sein Haus im Stadtteil Wadi Joz gesprengt. Die Praxis, 
Häuser zu sprengen - legitimiert durch Notstandsvorschriften, 
die aus der Zeit der britischen Mandatsverwaltung stammten - 
war zuvor schon im Westjordanland zum Einsatz gekommen, 
aber jetzt wurde sie erstmals in Jerusalem angewandt. Obwohl 



-323- 

in den ersten Besatzungsjahren nicht viele Häuser in Jerusalem 
in die Luft gesprengt wurden, wandten die Behörden diese 
Methode immer häufiger an, um den Terror in den Griff zu 
bekommen - zumeist vergeblich. Bürgermeister Kollek, den man 
über die beabsichtigte Sprengung des Hauses nicht im voraus 
informiert hatte, protestierte öffentlich. Er beklagte sich auch 
darüber, dass die Einigung der Stadt durch bürokratische 
Halsstarrigkeit behindert werde, die «aus jeder guten Idee, die 
wir hatten, die Luft rausließ». So beklagte er beispielsweise, 
dass Araber, die man aus ihren Häusern vertrieben hatte, auch 
Monate später noch nicht dafür entschädigt worden seien.59 

In der Befürchtung, dass der gewalttätige Widerstand der 
Araber wachsen könnte, wurde die israelische Politik nach und 
nach immer repressiver. Im März 1968 wurde der ehemalige 
Bürgermeister Rawhi al-Khatib nach Jordanien deportiert. Die 
Israelis behaupteten, er habe als «Verbindungsglied für die 
illegale Weiterleitung von Geld fungiert, Streiks von 
Ladenbesitzern und Lehrern unterstützt und unzutreffende 
Beschuldigungen über israelische Brutalitäten nach Jordanien 
gesandt».60 Ein weiterer wahrscheinlicher Grund für die 
Deportation war, dass Khatib Kontakt mit ausländischen 
Diplomaten unterhielt und sie mit Informationen versorgte, die 
Israel zum Nachteil gereichen konnten. Im November 1968 
fielen einer von Terroristen gelegten Bombe zehn Juden und 
zwei Araber auf dem Mahane-Jehuda-Markt zum Opfer. Es war 
der erste große Vorfall dieser Art in Jerusalem. Weitere folgten, 
und im August 1969 kam es zu schweren Unruhen, nachdem ein 
geistig verwirrter Australier in der Al-Aqsa-Moschee Feuer 
gelegt hatte. 

Nachdem König Hussein im September 1970 die 
palästinensischen Guerillaorganisationen in Jordanien 
ausgeschaltet hatte, gingen die Angriffe auf Israel für eine Weile 
zurück. Nach dem Krieg vom Oktober 1973, dem Jom-Kippur-
Krieg, veränderte sich die Atmosphäre. Nun schlugen die 



-324- 

Terroristen im Herzen von Israels Hauptstadt zu. 1975 wurden 
durch eine auf dem Zionsplatz, mitten in der Neustadt von 
Jerusalem, deponierte Bombe fünfzehn Menschen getötet und 
fünfundsechzig verletzt. Nach der Explosion griffen jüdische 
Rowdys arabische Passanten an. Diese Abfolge von Gewalt und 
Gegengewalt sollte in der «vereinigten» Stadt in den folgenden 
zwanzig Jahren zur traurigen Gewohnheit werden. 

 
 
 
 
 
 



-325- 

Die Reaktionen der Weltöffentlichkeit 

 
Am 4. Juli 1967 beschloss die Vollversammlung der 

Vereinten Nationen eine von Pakistan eingebrachte Resolution, 
welche die israelischen Maßnahmen in Jerusalem für ungültig 
erklärte und die israelische Regierung aufforderte, sie 
rückgängig zu machen.61 Die Resolution wurde mit 
neunundneunzig Stimmen ohne Gegenstimme verabschiedet; die 
USA gehörten zu den zwanzig Staaten, die sich der Stimme 
enthielten. In einem Schreiben an den Generalsekretär vom 10. 
Juli protestierte der israelische Außenminister Abba Eban, der 
Begriff «Annexion» sei «fehl am Platze». «Die ergriffenen 
Maßnahmen beziehen sich auf die Eingliederung von Jerusalem 
im administrativen und kommunalen Bereich und schaffen eine 
rechtliche Grundlage für den Schutz der Heiligen Stätten in 
Jerusalem.»62 Israel wies diese Resolution zurück, ebenso eine 
ähnliche, die zehn Tage darauf eingebracht wurde. 

Einige Wochen später entsandte der UN-Generalsekretär U 
Thant den Schweizer Botschafter Ernest Thalmann als seinen 
Stellvertreter nach Jerusalem. Die Israelis stellten strikte 
Bedingungen, bevor sie Thalmanns Besuch zuließen: Es war 
vereinbart, dass sein Mandat sich auf die «Sammlung von 
Informationen» beschränkte. Als Geste gegenüber den Vereinten 
Nationen (die in der israelischen Öffentlichkeit als Folge des 
Abzugs der UN Emergency Force vom Sinai unmittelbar vor 
Ausbruch des Sechstagekriegs mit äußerster Feindseligkeit 
betrachtet wurden) unterstellte Israel am 23. August das 
Government House wieder der Kontrolle der Vereinten 
Nationen. Dieses UN-Gelände war nun jedoch ein sehr viel 
kleineres Areal, das etwa 4,45 Hektar umfasste, d. h. nur noch 
etwa ein Drittel so groß war wie vor dem Krieg. Thalmann hielt 
sich zwei Wochen in Jerusalem auf und berichtete, man habe 



-326- 

«ihm nicht verheimlicht, dass Israel alles unternehmen werde, 
um Ostjerusalem seiner Hoheitsgewalt zu unterstellen». Die 
israelische Regierung habe «unmissverständlich gesagt, dass der 
Integrationsprozess irreversibel und nicht verhandelbar sei».63 

Die Angelegenheit kam schließlich vor den Sicherheitsrat, wo 
im Mai 1968 eine dem israelischen Vorgehen gegenüber 
kritische Resolution mit dreizehn Stimmen ohne Gegenstimme 
angenommen wurde (die USA enthielten sich der Stimme, 
legten aber kein Veto ein, das den Beschluss blockiert hätte).64 
In den folgenden Jahren wurden noch mehrere derartige 
Resolutionen verabschiedet, sie waren aber ohne jegliche 
Wirkung.65 Auch wegen der archäologischen Ausgrabungen in 
der Altstadt und ihrer Umgebung wurde Israel von den 
Vereinten Nationen und der UNESCO heftig angegriffen. 

Die Annexion von Ostjerusalem handelte den Israelis nicht 
nur Schwierigkeiten mit internationalen Organisationen ein, 
sondern verschärfte auch die bestehenden Probleme mit 
ausländischen Konsuln und Diplomaten. Am 13. Juni 1967 
sandte der britische Generalkonsul dem Foreign Office ein 
«Blitztelegramm» im Klartext (so dass es die Israelis lesen 
konnten), in dem es hieß: 

 
Das konsularische Korps ist wegen des ihm 

entgegengebrachten Verhaltens in Rage. Bei ihren eigentlichen 
Aufgaben werden sie behindert und von Pontius zu Pilatus 
geschickt, während die Juden ihre langhaarigen Anhänger hin 
und her gehen lassen und sogar Privatleuten ohne 
Schwierigkeiten gestatten, auf die andere Seite der Stadt 
hinüberzuwechseln. Meine türkischen und amerikanischen 
Kollegen sind besorgt über den Unterschied, und der italienische 
und der französische Generalkonsul sind verärgert. Dem 
spanischen Generalkonsul ist eine schändliche Behandlung 
widerfahren. 



-327- 

Der Umgang mit den Konsuln war schon immer einer der 
schwächsten Punkte in der israelischen Öffentlichkeitsarbeit, 
und unter denen, die wegen ihrer Versetzung auf andere Posten 
das Land verlassen, haben sie nur wenige Freunde. Diese 
Tradition behalten sie bei.66 

 
Nachdem nun ganz Jerusalem unter israelischer Herrschaft 

stand, hätte man eigentlich erwarten sollen, dass diejenigen 
Konsuln, die in beiden Teilen der Stadt Dienststellen 
unterhielten, diese als Zeichen der für sie fortbestehenden 
Gültigkeit der Doktrin des Corpus separatum vereinigt hätten. 
Während sie aber bislang die theoretische Einheit ihrer physisch 
getrennten Einrichtungen behaupteten, um ihr Festhalten am 
Corpus separatum zu demonstrieren, behielten sie jetzt deren 
Teilung bei, um ihre Nichtanerkennung des israelischen 
Vorgehens in Jerusalem zu bekunden. Infolgedessen wurde die 
Situation der Konsuln jetzt noch absonderlicher, als sie es schon 
war, weil sie nun auf die symbolische Aufrechterhaltung zweier 
entgegengesetzter Grundsätze verpflichtet waren: der Einheit 
Jerusalems (wie von den Vereinten Nationen vorgegeben) und 
seiner Teilung (nämlich des Status quo der Jahre 1949-67). 
Zwar mussten sich die Konsuln nicht mehr mit den äußeren 
Problemen einer Amtstätigkeit in einer geteilten Stadt 
herumschlagen, aber stattdessen vervielfachten sich nun die 
umständlichen Rangeleien über Protokollfragen. 

Zunächst hatte es den Anschein, als mache Israel in seinem 
Bemühen, andere Staaten zur Anerkennung seiner Souveränität 
in Jerusalem zu überreden, einige Fortschritte. Ende 1968 hatten 
zweiundzwanzig der sechsundvierzig ausländischen Missionen 
in Israel dort ihren Sitz. Allerdings befand sich keine der 
Großmächte darunter; die meisten gehörten 
lateinamerikanischen oder afrikanischen Staaten von geringer 
diplomatischer Bedeutung. Vor allem die Position der 
Großmächte blieb knallhart: Sie weigerten sich, die Legitimität 



-328- 

von Israels Eingliederung von Ostjerusalem anzuerkennen. 
Die Haltung der Vereinigten Staaten in der Jerusalem-Frage 

war nach dem Sechstagekrieg zunächst ziemlich freundlich. Am 
19. Juni 1967 drängte eine Erklärung des Weißen Hauses 
lediglich auf Konsultationen, «bevor irgendwelche einseitigen 
Schritte hinsichtlich des Status von Jerusalem unternommen 
werden».67 Erst nach der Amtseinführung der Nixon-Regierung 
im Januar 1969 trat in der amerikanischen Politik eine subtile 
Veränderung ein. Charles A. Yost, den Präsident Nixon für das 
Amt des Botschafters bei den Vereinten Nationen benannt hatte, 
hegte für Israel deutlich weniger Sympathien als sein Vorgänger 
Arthur Goldberg. Im Juli 1969 stimmten die USA für einen 
Beschluss des Sicherheitsrates, der «alle Maßnahmen, die 
unternommen werden, um den Status von Jerusalem zu 
verändern, aufs schärfste» missbilligte.68 Als Yost die 
amerikanische Haltung erläuterte, stellte er klar, dass die USA 
Ostjerusalem als besetztes Gebiet betrachteten.69 Goldberg 
beteuerte später, dass die Position der Nixon-Regierung sich 
erheblich von derjenigen Johnsons unterschieden habe.70 Im 
Dezember 1969 kündigte der amerikanische Außenminister 
William Rogers einen Friedensplan für den Nahen Osten an. 
Darin wurde ziemlich vage vorgeschlagen, dass Jerusalem eine 
«vereinigte Stadt» mit «offenem Zugang» sein und «Funktionen 
für Israel wie für Jordanien im zivilen, wirtschaftlichen und 
religiösen Leben der Stadt» bieten solle.71 Ägypten und 
Jordanien begrüßten den Plan mit einem gewissen Vorbehalt, 
aber die militanten arabischen Regierungen fielen über ihn her. 
Israel lehnte ihn rundheraus ab. Im August 1970 gelang es 
Rogers, Ägypter und Israelis zu einer Feuereinstellung in ihrem 
«Zermürbungskrieg» zu bewegen, der seit März 1969 entlang 
dem Suezkanal in Gang war; seine Vorstellungen hinsichtlich 
eines dauerhaften Friedensvertrages landeten auf den Stapel von 
Vorschlägen, die im Verlauf der vergangenen zwei Jahrzehnte 
abgelehnt worden waren. 



-329- 

Die britische Einstellung zählte jetzt selbstverständlich viel 
weniger als in alten Zeiten. In Anbetracht der abgekühlten 
französisch- israelischen (und mehr noch der sowjetisch-
israelischen) Beziehungen nach dem Juni 1967 konnten die 
Israelis die britische Haltung zu Jerusalem aber nicht ganz außer 
Acht lassen. Diese erwies sich als weniger freundlich, als die 
Israelis es sich erhofft haben mochten, besonders im Hinblick 
auf die persönliche Fürsprache des britischen Premierministers 
Harold Wilson und seines Außenministers George Brown für 
Israel. Lord Caradon, der britische Botschafter bei den 
Vereinten Nationen, nahm die Sache selbst in die Hand und 
legte einen persönlichen Plan für Jerusalem vor. In privaten 
Gesprächen und später in einer Reihe von Reden und Artikeln 
forderte er, dass in Ostjerusalem die arabische Souveränität und 
Verwaltung wiederhergestellt werde, Entmilitarisierung, 
Religionsfreiheit und freien Zugang zu den Heiligen Stätten 
sowie «ein internationales Statut und eine interna tionale 
Präsenz, nicht um die Stadt zu verwalten, sondern um 
zusammen mit den Zivilbehörden beider Seiten zu 
gewährleisten, dass die Kommunikations-, Bewegungs- und 
Zugangsfreiheit gewahrt bleiben». Er erklärte Jerusalem zum 
«Tor zum Frieden» und drang darauf, dass Jerusalem als erster 
und nicht als letzter Punkt auf die Tagesordnung von arabisch-
israelischen Verhandlungen gesetzt werde.72 Seine 
Überzeugungskraft bezog Caradon aus seinen Erfahrungen als 
Distriktsbeamter in Palästina während der Mandatsverwaltung 
in den dreißiger Jahren und aus seiner Rolle als Urheber der 
Resolution 242. des UN-Sicherheitsrats vom November 1967 - 
der mit der größten Zustimmung beschlossenen Grundlage für 
ein Friedensabkommen zwischen Israel und seinen Nachbarn (in 
der allerdings nicht direkt von Jerusalem die Rede war). Aber 
die Israelis lehnten Caradons Vorschlag ab und hielten daran 
fest, dass Jerusalem, wie es Teddy Kollek 1974 formulierte, «bis 
ganz zum Schluss außen vor bleiben» solle. Dieser Auffassung 



-330- 

schloss sich auch Rogers Nachfolger als US-Außenminister, 
Henry Kissinger, an.73 

Der Jom-Kippur-Krieg vom Oktober 1973, in dem der 
ägyptisch-syrische Angriff Israel zunächst völlig überraschte 
und während dessen die arabischen Staaten die Macht der 
«Ölwaffe» entdeckten, führte zu einer plötzlichen 
Verschlechterung der diplomatischen Stellung Israels. Eine 
Folge davon war, dass Israels Bemühungen um die 
Anerkennung seiner Hauptstadt einen Rückschlag erlitten. Unter 
dem Druck der arabischen Ölförderländer brachen die meisten 
afrikanischen und einige weitere Staaten ihre diplomatischen 
Beziehungen zu Israel ab. Viele von diesen hatten ihre 
diplomatischen Missionen in (West-)Jerusalem angesiedelt. Nun 
zogen fast alle aus Israel ab; nur die Niederlande und einige 
lateinamerikanische Staaten unterhielten noch Missionen in 
Israels Hauptstadt. 

Die arabische Haltung zu Jerusalem wie allgemein zum 
Nahostkonflikt wurde militanter, worin sich die gestiegene 
Macht der Öl produzierenden Länder niederschlug. Im 
Dezember 1973 sagte König Faisal von Saudi-Arabien einem 
amerikanischen Journalisten: «Nur Muslime und Christen haben 
heilige Stätten und Rechte in Jerusalem.» Die Juden hätten 
keinerlei Rechte dort. Und über die Klagemauer fügte er hinzu: 
«Eine andere Mauer kann für sie gebaut werden. Vor der können 
sie beten.»74 

Auf israelischer Seite war in der Jerusalem-Frage keine 
Bereitschaft zum Nachgeben zu erkennen, um eine Antwort auf 
den Terror zu geben; im Gegenteil, der Terror festigte die 
israelische Entschlossenheit, am besetzten Gebiet festzuhalten, 
Ostjerusalem eingeschlossen. Als aber nach 1973 der Druck der 
Weltöffentlichkeit zunahm, begann ein langsamer Rückzug aus 
den besetzten Gebieten. Im Gefolge von Kissingers 
unermüdlicher «Shuttle-Diplomatie» von 1973-75 und den 
daraus entstandenen ägyptischen und syrischen 



-331- 

Rückzugsvereinbarungen mit Israel gab es Anzeichen für eine 
gewisse Entschärfung der ägyptischen und syrischen Einstellung 
zur Jerusalem-Frage.75 Sogar ein saudiarabischer Sprecher 
räumte ein, die Juden hätten «ein Recht darauf, an ihren 
Heiligen Stätten in Jerusalem zu beten».76 

1975 legte die Washingtoner Brookings Institution ein Papier 
zum Frieden im Nahen Osten vor (Towards Peace in the Middle 
East). 

Von einer Gruppe erfahrener Wissenschaftler und Politiker 
aus der Demokratischen Partei verfasst - darunter Zbigniew 
Brzezinski (der spätere Sicherheitsberater von Präsident Carter), 
Najeeb Halaby, Rita Hauser, Malcolm Kerr, Philip Klutznick, 
Nadav Safran, Charles Yost und William Quandt -, hatte der 
Bericht einen entscheidenden Einfluss auf die Gestaltung der 
amerikanischen Außenpolitik, besonders nachdem Jimmy Carter 
im Januar 1977 die Präsidentschaft antrat. Hinsichtlich 
Jerusalem waren darin Mindestbedingungen für eine 
vertragliche Lösung genannt, zu denen der freie Zugang zu allen 
Heiligen Stätten und keinerlei äußere Behinderungen für den 
freien Verkehr innerhalb der Stadt gehörten. Im Einzelnen hieß 
es, dass «jede nationale Gruppe innerhalb der Stadt, falls sie es 
wünscht, in den Gebieten, in denen sie vorherrscht, über eine 
fest umrissene politische Autonomie verfügen» solle. Da die 
Frage für beide Seiten von hoher symbolischer Bedeutung sei 
und keine Lösung «voll und ganz die Forderungen der einen 
oder anderen Seite zu befriedigen» vermöge, befürwortete der 
Bericht, die Jerusalem-Frage bei allen Verhandlungen erst in 
einem späten Stadium anzugehen.77 

In den israelischen Überlegungen zu Jerusalem bewegte sich 
in dieser Zeit nichts. Einer im Dezember 1973 in Israel 
erhobenen Meinungsumfrage zufolge waren 92 Prozent der 
Befragten dagegen, Jerusalem zu einer internationalen Stadt zu 
machen, und 99 Prozent gegen eine Rückgabe Ostjerusalems an 
Jordanien (wahrscheinlich bezieht sich die Erhebung nur auf 



-332- 

jüdische Israelis).78 Die Zunahme eines militanten 
Nationalismus in der israelischen Politik spiegelte sich in dieser 
Zeit in Jerusalem im Wiederaufleben eines extremistischen 
jüdischen Terrorismus wider. Anfang 1974 kam es zu 
Brandanschlägen auf mehrere christliche Einrichtungen79 und 
rechtsextreme Gruppierungen begannen, gegenterroristische 
Attacken gegen muslimische Ziele auszuhecken. 

Nur in der Jerusalemer Stadtverwaltung machten sich die 
Israelis ernsthaft Gedanken über die künftige politische Gestalt 
Jerusalems. Das wichtigste Ergebnis dieser Überlegungen war 
der nach 1968 von Teddy Kollek in mehreren Vorträgen und 
Ansprachen skizzierte «Stadtbezirks»-Plan. Der Bürgermeister 
schlug nicht etwa vor, die Hoheitsgewalt über einen Teil 
Jerusalems aufzugeben, aber er sah die Notwendigkeit ein, auf 
irgendeine Weise die palästinensisch-arabische Oberschicht 
Ostjerusalems in das politische Gemeinwesen einzubeziehen. Da 
sie nicht in der für die ganze Stadt zuständigen Stadtverwaltung 
mitarbeiten wollte (in der sie selbstverständlich stets in der 
Minderheit sein würde), schlug er die Schaffung von 
Stadtbezirken mit fest umrissenen Zuständigkeiten und 
Vollmachten vor, wie etwa in London oder New York. Dies 
würde, so hoffte er, den arabischen Einwohnern Ostjerusalems 
ein gewisses Maß an Autonomie verschaffen und könnte 
womöglich zu deren Kooperationsbereitschaft führen. Bei ihren 
primären Adressaten, in der internationalen Öffentlichkeit und 
unter den in der Diaspora lebenden Juden, wurde Kolleks 
Vorschlag gut aufgenommen. Nicht viele Araber ließen sich 
jedoch davon überzeugen, und auf die israelische Politik hatte er 
nur geringe Auswirkungen. Weder von der Arbeiterpartei noch 
dem Likudblock dominierte Regierungen in Israel griffen 
Kolleks Plan auf; beide fürchteten, er könne zu einer 
neuerlichen Teilung der Stadt führen.80 Sogar einige von 
Kolleks engsten Mitarbeitern in der Stadtverwaltung teilten 
diese Befürchtung.81 Im Verlauf der Jahre wurde Kollek immer 



-333- 

unzufriedener mit der - wie er es empfand - Vernachlässigung 
Jerusalems durch die aufeinander folgenden Regierungen. «Von 
keiner Regierung der Welt werden wir als die Hauptstadt von 
Israel anerkannt», sagte er, «und nur halbwegs von der 
israelischen Regierung.»82 

Nach jahrelangen Diskussionen stimmte schließlich 1980 die 
linke Mapam-Partei auf einem Parteitag für etwas Ähnliches wie 
Kolleks Plan. Die Mapam fügte allerdings mehrere Klauseln 
hinzu. Manche davon, wie etwa die Forderung nach einer 
Exterritorialisierung des Tempelbergs, gingen ein wenig über 
den allgemeinen israelischen Konsens hinaus; andere jedoch 
stellten einen Rückzug vom Status quo in Richtung einer 
betonter israelischen Position dar, wie beispielsweise der Passus, 
wonach «eine Bedingung für die Ausübung unbeschränkter 
Autonomie im Bildungswesen innerhalb der Stadtverwaltung 
oder in den arabischen städtischen Untereinheiten ist, dass die 
Schulkinder im Geiste der Loyalität gegenüber dem Staat Israel, 
des guten staatsbürgerlichen Verhaltens, der gegenseitigen 
Toleranz und einer festeren Brüderlichkeit der beiden Völker 
erzogen werden».83 Dies konnte man als eine Aufforderung 
verstehen, den israelischen Lehrplan für arabische Schulen in 
Ostjerusalem einzuführen (und das war vermutlich auch 
beabsichtigt). 

Weder diese noch Kolleks noch die radikaleren Vorschläge 
von Meron Benvenisti, einem von Kolleks Stellvertretern als 
Bürgermeister, wurden in die Politik einer israelischen 
Regierung umgemünzt. Im August 1977 ließ jedoch Mosche 
Dayan, der Außenminister der neu ans Ruder gekommenen 
Regierung von Menachem Begin, einen interessanten 
diplomatischen Versuchsballon steigen. Er erinnerte sich, dass 
Ben Gurion als Ministerpräsident zur Unterzeichnung eines 
Friedensvertrags bereit gewesen war, der eine dauernde Teilung 
Jerusalems vorsah (er dachte dabei an die Verhandlungen der 
Jahre 1948-51 mit König Abdullah, an denen er selbst 



-334- 

teilgenommen hatte). Dayan verkündete, dass nicht einmal 
Ostjerusalem als möglicher Verhandlungsgegenstand 
ausgeschlossen sei.84 Obwohl die Andeutung in der 
Öffentlichkeit gemacht wurde, erregte sie damals nur wenig 
Aufsehen. Es war aber eines der Signale, die ein paar Wochen 
später zu Präsident Anwar Sadats Friedensinitiative führten. 

Dass die Jerusalem-Frage in den Gesprächen während des 
dramatischen Israelbesuchs des ägyptischen Präsidenten im 
November 1977 zur Sprache kam, war unvermeidlich. Die 
Israelis waren über Sadats Äußerungen über Jerusalem in seiner 
Rede in der Knesset enttäuscht. Er hielt daran fest, dass Israel 
sich aus allen besetzten Gebieten zurückziehen müsse, 
«einschließlich des arabischen Jerusalem», das, wie er sagte, 
«eine freie, allen Gläubigen offen stehende Stadt» sein müsse.85 

In privaten Gesprächen mit den Israelis gaben die Ägypter etwas 
mehr Flexibilität zu erkennen. Als der israelische Außenminister 
äußerte, am besten begänne man nicht mit der Frage der 
Souveränität, sondern mit dem Status der Heiligen Stätten, 
antwortete (nach Dayans Darstellung) Butros Ghali, der 
ägyptische Staatsminister für Auswärtige Angelegenheiten und 
spätere Generalsekretär der UNO, dass «wir nach vorne schauen 
und versuchen sollten, uns ein neues Konzept als Alterna tive zur 
Souveränität einfallen zu lassen».86 

Im Verlauf der Verhandlungen, die in den folgenden zehn 
Monaten stattfanden, versuchten die Israelis, die Ägypter aus 
der Reserve zu locken. Im Juli 1978 «vertraute» Dayan dem 
ägyptischen Außenminister Mohamed Ibrahim Kamel bei 
Gesprächen auf Leeds Castle in England an, dass «das Thema 
Jerusalem keine Schwierigkeit darstelle, solange alle 
miteinander darin einig seien, dass es Heilige Stätten aller 
Religionen enthalte, dass es das Bedürfnis nach freier Bewegung 
und freiem Zugang zu den Heiligen Stätten gebe und dass es 
nicht geteilt werden sollte. Eine für alle Parteien befriedigende 
Lösung für Jerusalem könne gefunden werden.»87 Während man 



-335- 

sich jedoch in anderen, bilateralen Fragen auf eine 
Verständigung zubewegte, wurde über Jerusalem keine 
Einigung erzielt. 

Im Verlauf der dreizehntägigen Konferenz von Camp David 
im September 1978 stellte es sich als eines der schwierigsten 
Themen heraus. Während Ägypten für einen stufenweisen 
Abzug der Israelis aus dem Sinai zur Unterzeichnung eines 
Friedensvertrags bereit war, blieben die Gespräche über die 
Palästina-Frage und Jerusalem stecken. Das grundlegende 
Verhandlungspapier der Ägypter verlangte die Rückführung 
Ostjerusalems unter «arabische Souveränität und Verwaltung», 
obwohl sie bereit waren, einem «gemeinsamen Stadtrat» 
zuzustimmen.88 Sadat bestand darauf, dass sofort eine 
«muslimische Flagge» auf dem Felsendom gehisst werden 
müsse - also noch vor jedweder Vereinbarung über 
palästinensische Autonomie. Amerikanische Beauftragte, die 
sich bemühten, sich aus der Jerusalem-Frage herauszuhalten, 
machten sich scherzhaft Gedanken über das Aussehen der 
vorgesehenen Flagge.89 Aber Menachem Begin lehnte Sadats 
Forderung rundheraus ab, weil für ihn ein solches Zugeständnis 
der Anfang der Verwässerung von Israels Souveränität über die 
ganze Stadt war. Wegen der Uneinigkeit in der Jerusalem-Frage 
brach am letzten Tag des Gipfels fast die gesamte 
Verständigung zusammen. Schließlich kamen der amerikanische 
Außenminister Cyrus Vance und der israelische Justizminister 
(und spätere Vorsitzende des Obersten israelischen Gerichts) 
Aharon Barak zu einer Einigung. Sie schlugen vor, dass die 
Vereinbarung, die nicht auf Jerusalem Bezug nahm, von Briefen 
begleitet werden sollte, in denen die Präsidenten Carter und 
Sadat sowie Ministerpräsident Begin den jeweiligen 
unveränderten Standpunkt ihres Landes zu Jerusalem darlegen 
würden. Sadat schrieb an Carter: 

 
1. Das arabische Jerusalem ist ein integraler Bestandteil des 



-336- 

Westjordanlandes. Juristische und historische arabische Rechte 
in bezug auf die Stadt müssen respektiert und wiederhergestellt 
werden. 

2. Das arabische Jerusalem sollte arabischer Souveränität 
unterstehen. 

3. Die palästinensischen Einwohner des arabischen Jerusalem 
haben einen Anspruch darauf, ihre legitimen nationalen Rechte 
auszuüben, da sie Teil des palästinensischen Volkes im 
Westjordanland sind. 

4. Einschlägige Resolutionen des Sicherheitsrates, besonders 
die Resolutionen 242 und 267, müssen auf Jerusalem angewandt 
werden. Alle von Israel bezüglich Jerusalems getroffenen 
Maßnahmen, um den Status der Stadt zu verändern, sind null 
und nichtig und sollten rückgängig gemacht werden. 

5. Alle Menschen müssen freien Zugang in die Stadt haben 
und die Freiheit der Religionsausübung und das Recht zum 
Besuch der Heiligen Stätten und zur Durchreise zu ihnen 
genießen, ohne Unterschiede oder Diskriminierung. 

6. Die Heiligen Stätten jedes Glaubensbekenntnisses können 
der Verwaltung und Kontrolle seiner Repräsentanten unterstellt 
werden. 

7. Wesentliche Ämter in der Stadt sollten ungeteilt sein, und 
ein gemeinsamer, aus einer gleichen Anzahl arabischer und 
jüdischer Mitglieder zusammengesetzter Stadtrat kann die 
Ausübung dieser Ämter beaufsichtigen. Auf diese Weise soll die 
Stadt ungeteilt sein. 

 
Begins Brief war kürzer. Er erinnerte einfach nur an den 

Gesetzesbeschluss der Knesset vom 28. Juni 1967 und 
wiederholte, Jerusalem sei «eine Stadt, unteilbar, die Hauptstadt 
des Staates Israel».90 

Mosche Dayan hielt die Übergabe dieser Briefe, die im 



-337- 

Grunde eine Vertagung der Jerusalem-Frage bedeutete, für 
akzeptabel, da «der amerikanische und der ägyptische Brief 
keinen operativen Charakter hatten. Sie erzwangen nicht Israels 
Rückzug aus diesem Gebiet. Die praktische Frage, wer 
Jerusalem kontrollieren solle, würde im Rahmen der 
Verhandlungen über einen Friedensvertrag mit Jordanien fünf 
Jahre nach der Schaffung der Autonomie im Westjordanland 
diskutiert werden. Darüber würde die Zeit entscheiden.»91 Für 
den ägyptischen Außenminister, der wegen der Vereinbarungen 
unter Protest zurücktrat, waren die Briefe «ein Karussell, bei 
dem sich die Holzpferdchen nie einholen, oder eine Schaukel, 
die nie zum Stillstand kommt!»92 Die Ereignisse der folgenden 
Jahre legten den Gedanken nahe, dass sowohl Dayan als auch 
Kamel recht hatten. 



-338- 

7. AUF DEM WEG ZUR 
PALÄSTINENSISCHEN AUTONOMIE 

 
Zwischen 1979 und 1991 kam die Jerusalem-Frage nicht 

voran. Die Gespräche zwischen den Israelis und den Ägyptern 
über die palästinensische Autonomie kamen nur mühsam voran 
und wurden schließlich eingefroren. Die vorwiegend vom 
rechten Flügel bestimmten israelischen Regierungen der 
damaligen Zeit weigerten sich, über die Möglichkeit 
irgendwelcher Veränderungen des Status von Jerusalem zu 
diskutieren. Durch die Beschlagnahme von Land, den 
Wohnungsbau für Israelis, die wiederholten Versuche, den 
Status von Jerusalem als Israels Hauptstadt zu stärken, und die 
Einschränkung arabischer Bauvorhaben innerhalb der 
Stadtgrenzen schafften sie unterdessen weiterhin vor Ort «neue 
Fakten». Die PLO maß einstweilen Jerusalem keine vorrangige 
Bedeutung für die Sache der Palästinenser bei. Als im Dezember 
1987 der als Intifada bekannt gewordene palästinensische 
Widerstand in den von Israel besetzten Gebieten begann, 
radikalisierte sich die palästinensische öffentliche Meinung im 
Westjordanland und im Gazastreifen sowie in Ostjerusalem, in 
das sich die Unruhen ebenfalls ausbreiteten. Im folgenden Jahr 
beschloss König Hussein, seine noch verbliebenen 
Verbindungen zum Westjordanland abzubrechen, was das 
eigenständige politische Handeln seitens der Palästinenser 
beschleunigte. Nun rückte Jerusalem in ihren Überlegungen 
ganz nach vorne, und da sie darauf bestanden, wurde die Frage 
der Vertretung der Jerusalemer Araber in den vorbereitenden 
Gesprächen für die Nahostfriedenskonferenz erörtert, die 1991 
in Madrid begann. Mit dem Ende des Kalten Krieges schliefen 
regionale Konflikte in mehreren Teilen der Welt ein. Die durch 
den Verlust ihres Rückhalts bei der Sowjetunion und bei 



-339- 

arabischen Regierungen geschwächte PLO mäßigte ihre Haltung 
gegenüber Jerusalem und deutete ihre Bereitschaft an, dem 
Terrorismus abzuschwören. Auch in Israel entwickelte sich die 
öffentliche Meinung weiter, was nach den Wahlen von 1992 zu 
einer Linksregierung unter Jitzhak Rabin und zu direkten 
Geheimverhandlungen zwischen Israel und der PLO führte. 
Diese kulminierten im September 1993 in einem 
Rahmenabkommen, aber auch dies brachte keine Lösung der 
Jerusalem-Frage. 



-340- 

Deklaratorische Diplomatie 

 
Nach der Unterzeichnung des israelisch-ägyptischen 

Friedensvertrags im März 1979 hoffte der israelische 
Ministerpräsident Menachem Begin, dass man die Jerusalem-
Frage einfach beiseite lassen könne. Als er im Juli das Kabinett 
über seine Gespräche mit Sadat in Alexandria unterrichtete, 
sagte er, dass Jerusalem gegenwärtig kein Diskussionsthema mit 
Ägypten sei.1 Diese Vorstellung konnte er sich jedoch schon 
bald aus dem Kopf schlagen. Der ägyptische Vizepräsident 
Hosni Mubarak hielt öffentlich daran fest, dass Jerusalem ein 
integraler Teil des Westjordanlandes sei und darum in die 
Regelungen über eine palästinensische Autonomie einbezogen 
werden müsse.2 Bemühungen seitens Ägyptens und der USA, 
die Sache voranzubringen, stießen jedoch in Israel auf eine 
eiserne Wand. Als die Ägypter beispielsweise ins Spiel 
brachten, dass Ostjerusalem der Sitz des vorgesehenen 
palästinensischen Autonomierats sein könne, traf dieser 
Vorschlag, dem israelischen Regierungssprecher Dan Pattir 
zufolge, auf «glatte Ablehnung».3 Bis zum Frühjahr 1980 war 
die Jerusalem-Frage zu einem ständigen Streitpunkt in den 
israelisch-ägyptischen Verhandlungen geworden.4 Eine 
Gesprächsrunde nach der anderen kam dieses Problems wegen 
zum Erliegen, wobei die Israelis wiederholt daran festhielten, 
dass darüber nicht einmal gesprochen werden könne. «Es ist 
keine Frage, die in Autonomiegesprächen ausgehandelt werden 
kann... Wir werfen keine Probleme auf, über die nicht 
verhandelt werden sollte... und, in aller Freundschaft, wir 
kommen nicht auf die Frage der Hauptstadt Ägyptens zu 
sprechen», erklärte der Chef der israelischen 
Gesprächsdelegation Schmuel Tamir.5 

Begins Ostjerusalempolitik nach Camp David war in ihrem 



-341- 

Kern widersprüchlich. Einerseits akzeptierte er für die Araber 
im Westjordanland den Grundsatz der Autonomie, die für die 
Bevölkerung gelten sollte statt für ein bestimmtes Gebiet, 
während er andererseits argumentierte, die Ostjerusalemer 
Araber dürften nicht von der Autonomievereinbarung betroffen 
sein, weil andernfalls die israelische Souveränität über die Stadt 
beeinträchtigt werde. Damit saßen die Ostjerusalemer Araber 
potentiell zwischen zwei Stühlen - da sie weder israelische 
Araber noch in die palästinensische Autonomie einbegriffen 
waren, würden sie wohl jordanische Staatsbürger bleiben, 
feindliche Ausländer, für die in Jerusalem nur eingeschränkte 
Rechte galten. 

Die Haltung der Vereinigten Staaten in dieser Frage war kurz 
nach den Vereinbarungen von Camp David klargestellt worden. 
In Beantwortung einer Frage König Husseins erklärte das State 
Department, die USA würden «Vorschläge mittragen, die den 
arabischen Einwohnern von Ostjerusalem, die keine israelischen 
Staatsbürger sind, die Teilnahme an den Wahlen zur Bildung der 
Selbstverwaltungsbehörde und an der Arbeit der 
Selbstverwaltungsbehörde gestatten».6 Ihren widerspenstigen 
Partner zu überzeugen gelang den USA freilich bei dieser Frage 
genauso wenig wie bei anderen. 

Begins unflexibles Vorgehen wurde von seinem 
Außenminister Moshe Dayan wie von seinem 
Verteidigungsminister Ezer Weizman kritisiert. Dayan trat im 
Oktober 1979 als Außenminister zurück; in einem 
Zeitungsinterview sagte er ein paar Monate später, «Israel kann 
schwerlich 100000 Menschen [in Ostjerusalem] sagen, dass sie 
zwar die Jerusalemer Stadtverwaltung mitwählen, aber, da sie 
keine Israelis sind, nicht an den Knesset-Wahlen teilnehmen und 
auch nicht ihre Stimme für das Parlament in Amman abgeben 
können».7 Was die Frage der Einbeziehung der Ostjerusalemer 
Araber in die palästinensischen Autonomieregelungen anbetraf, 
äußerte sich Dayan nicht eindeutig. Andere Israelis zeigten 



-342- 

etwas mehr Mut. Beispielsweise trat der Politikwissenschaftler 
Amos Perlmutter im Oktober 1980 in einem Artikel in der New 
York Times für eine neue Denkrichtung in diesem Punkt ein.8 
Aber die Regierung blieb eisern. 

Die iranische Revolution von 1979 bewirkte einen neuen 
Ausbruch muslimischer Leidenschaften und Propaganda 
hinsichtlich Jerusalems. Einer der ersten ausländischen Besucher 
im nachrevolutionären Teheran war Jassir Arafat. Er erreichte, 
dass Ayatollah Khomeini ihm versprach, einen internationalen 
Kongress einzuberufen, «um Möglichkeiten zu untersuchen, die 
Stadt Jerusalem von der israelischen Besetzung zu befreien».9 
Im Mai verkündete eine Konferenz der islamischen 
Außenminister, von der Ägypten ausgeschlossen war, dass 
Jerusalem die Hauptstadt Palästinas sei; das muslimische Jahr 
1400 (das im folgenden November begann) wurde zum «Jahr 
von Palästina und al-Quds» ausgerufen.10 Die Konferenz 
richtete einen Ausschuss unter Vorsitz von König Hassan II. von 
Marokko ein, um «ein politisches und Informationsprogramm 
auf den Weg zu bringen».11 Eine der Leistungen dieses 
Ausschusses war ein aufwendiges, vierfarbiges kleines Buch mit 
vielen Fotos von König Hassan. Die Kampagne erstreckte sich 
bis in die äußersten Winkel der islamischen Welt und schloss 
auch nichtarabische Muslime in Indonesien, Südafrika und den 
USA ein. Zu den abwegigeren Anklagen, die gegen Israel 
erhoben wurden, gehörte ein Bericht in der pakistanischen 
Zeitung Dawn, wonach in «Israel ein Komplott geschmiedet 
wird, die Altstadt von Jerusalem auf ein neues Gelände an der 
Mittelmeerküste nördlich von Tel Aviv zu verlegen». Das 
israelische Kabinett habe dem Vorhaben zugestimmt, dessen 
Kosten sich auf 33 Millionen englischen Pfund belaufen 
würden.12 Man könnte solche Phantastereien als paranoid 
betrachten, aber sie zeigten, welche Resonanz die Jerusalem-
Frage bei Muslimen hatte. 

Die israelische Reaktion auf diesen diplomatischen Druck und 



-343- 

auf die Propaganda war ähnlich derjenigen David Ben Gurions 
drei Jahrzehnte zuvor - nämlich ein deklamatorischer Akt. Im 
Juli 1980 verabschiedete die Knesset das Jerusalem-Gesetz, in 
dem es hieß, «das ganze und vereinigte Jerusalem ist die 
Hauptstadt Israels». Seine Initiatorin, die ultranationalistische 
Knessetabgeordnete Geula Cohen, verheimlichte nicht, dass sie 
die Absicht verfolgte, jegliche Verhandlungen über Jerusalem 
dadurch auszuschließen, dass es in ein Grundgesetz von quasi-
Verfassungsrang einbezogen wurde. Sie äußerte auch den 
Verdacht, dass Begins Liebe zu Jerusalem nicht weiter als bis 
zur Westmauer reiche.13 Die Gesetzesvorlage brachte sowohl 
die Regierung als auch die Arbeiterpartei in der Opposition in 
Verlegenheit. Die allgemeine Stimmung in der Knesset wurde 
von Moshe Dayan zum Ausdruck gebracht, der die 
Gesetzesvorlage «unnötig» nannte bevor er für sie stimmte. 
Begin wollte sich in der Jerusalem-Frage nicht von seinen 
rechtsextremen Widersachern überflügeln lassen, weshalb die 
meisten Likud-Abgeordneten dafür stimmten, wenn auch ohne 
Begeisterung. Die vereinigten Arbeiterparteien, die sich 
nunmehr Arbeiterblock nannten, entschlossen sich, dem Gesetz 
zuzustimmen, obwohl einige ihrer Mitglieder, darunter Jitzhak 
Rabin und Abba Eban, während der Abstimmung am Ende der 
ersten Lesung abwesend waren. Nur vereinzelte Linke stimmten 
dagegen. Das Abstimmungsergebnis in der Knesset war 
zweiundsechzig zu zwölf zugunsten der Gesetzesvorlage.14 Als 
der Gesetzesentwurf in einer Fraktionssitzung des 
Arbeiterblocks besprochen wurde, kam es zu einer erbitterten 
Auseinandersetzung zwischen Rabin und Schimon Peres über 
die einzuschlagende Taktik.15 Im Gesetzgebungsausschuss der 
Knesset wurde der Gesetzesentwurf jedoch abgeändert und ein 
Verweis auf die Stadt «in ihren durch den Sechstagekrieg 
festgelegten Grenzen» gestrichen; stattdessen war darin nur 
noch vom «ganzen und vereinigten Jerusalem» die Rede.16 
Obwohl das Gesetz einen derartigen Aufruhr verursachte, 



-344- 

enthielt es, wie damals angemerkt wurde, in der verabschiedeten 
Form keine Formulierung, die ausgeschlossen hätte, dass 
Jerusalem auch als palästinensische Hauptstadt fungieren 
könnte.17 Bei der letzten Lesung wurde das Gesetz mit 
neunundsechzig zu fünfzehn Stimmen verabschiedet. Die 
meisten Abgeordneten des Arbeiterblocks, einschließlich Peres, 
stimmten dafür, während Rabin und Eban sich ein weiteres Mal 
verdrückten. 

Dieses Jerusalem-Gesetz wurde im Unterschied zu anderen 
früheren Gesetzen in Israel von vielen kritisiert. Noch vor seiner 
Verabschiedung hatte der Dekan der Juristischen Fakultät der 
Universität Tel Aviv für Aufsehen gesorgt, weil er öffentlich 
darauf beharrte, dass die israelische Annexion Ostjerusalems 
unrechtmäßig sei.18 Andere israelische Rechtsexperten meinten, 
dass das Gesetz den «rechtlichen Status der Stadt» nicht 
verändere und nur eine «deklaratorische Wirkung» habe, 
obwohl unklar blieb, was das nun genau zu bedeuten hätte.19 Die 
politische Opposition dagegen war eher auf taktische denn auf 
prinzipielle Erwägungen gegründet. Nur diejenigen, die als 
politische Außenseiter galten, wie etwa der linke ehemalige 
Knessetabgeordnete Meir Pail, trotzten dem Konsens und 
sprachen sich für eine neuerliche Teilung der Hoheitsgewalt 
über Jerusalem aus.20 Bürgermeister Kollek begrüßte zwar die 
Änderungen der Gesetzesvorlage, die in den Ausschüssen 
vorgenommen worden waren, ließ aber verlautbaren, dass «alles 
in allem Jerusalem von dem Gesetz nichts haben» werde.21 
«Wem hat es genutzt?» fragte er. «Ich sehe, welche Verwirrung 
es selbst bei unseren Freunden hervorgerufen hat.»22 

Innerhalb weniger Wochen stellte sich heraus, dass er die 
Sachlage richtig beurteilt hatte. Das Gesetz wurde von allen 
wichtigen Staaten kritisiert. Am 20. August verabschiedete der 
UN-Sicherheitsrat eine Israelkritische Resolution mit vierzehn 
zu null Stimmen (die USA enthielten sich). Die New York 
Times nannte das Gesetz eine «kapitale Torheit».23 Alle 



-345- 

dreizehn in Jerusalem gebliebenen diplomatischen Vertretungen 
- wie die der Niederlande, Guatemalas und der Dominikanischen 
Republik - wurden daraufhin nach Tel Aviv verlegt (die von 
Costa Rica, Honduras und El Salvador kehrten später wieder 
zurück). Die Türkei schloss ihre Generalkonsulate in den beiden 
Teilen der Stadt. Das israelische Außenministerium verkündete, 
«tief verletzt» worden zu sein durch diese Entscheidungen, die 
einen ernsten Rückschlag für Israels Bemühungen um 
internationale Legitimation für Jerusalem als seiner Hauptstadt 
darstellten.24 

Das Jerusalem-Gesetz bewirkte also das Gegenteil des 
Erwünschten. Knessetabgeordnete des Likud hatten versucht, 
den diplomatischen Konsequenzen dadurch vorzubeugen, dass 
sie einen Gesetzesentwurf einbrachten, der ausländischen 
Missionen den Sitz in Jerusalem zur Pflicht machte und den 
Gesandten, die sich nicht daran hielten, die diplomatische 
Immunität entzog.25 Ob sie daran dachten, Diplomaten, die ein 
weiteres derartiges «deklaratorisches» Gesetz nicht befolgten, 
vor Gericht zu bringen und zu verhaften, ist nirgends 
festgehalten. Vernünftigerweise setzten sich diesmal klügere 
Auffassungen durch, und durch die Aufgabe dieses Vorhabens 
vermied man eine diplomatische Konfrontation. 

Zur gleichen Zeit, als das Jerusalem-Gesetz in der Knesset 
diskutiert wurde, verkündete Menachem Begin, dem daran 
gelegen war zu dokumentieren, dass er sich in seiner Liebe zu 
Jerusalem von niemandem übertreffen lasse, dass er seinen 
Amtssitz in den Ostteil der Stadt verlege. Die Nachricht 
bewirkte, dass im Lande Kritik laut wurde. Der Vorsitzende der 
World Zionist Executive, Aryeh Dulzin, ein gemäßigter Rechter, 
bezeichnete den Schritt als «große Torheit».26 Walter Eytan, der 
ehemalige Generaldirektor des Außenministeriums, meinte, «die 
vorgesehene Verlegung deute auf Unsicherheit hin, auf eine 
versteckte Angst, dass wir Ostjerusalem (‹das arabische 
Jerusalem›) doch wieder verlieren könnten».27 Die 



-346- 

diplomatischen Reaktionen waren scharf. Der amerikanische 
Botschafter Samuel Lewis warnte Begin, dass er außerstande 
sein werde, ihn in Ostjerusalem aufzusuchen.28 Der britische 
Außenminister Lord Carrington sagte im israelischen Fernsehen, 
dass dies «ein großer Fehler» sei, und fügte hinzu: «Ich glaube, 
dass die Dinge dadurch für Ihre Freunde sehr viel schwieriger 
und für Ihre Feinde sehr viel leichter werden.»29 Begin hasste 
einen solchen Ton bei seinen Kritikern, besonders bei den 
britischen, und reagierte in einer für ihn charakteristischen 
Weise mit einer vorbereiteten Erklärung: 

 
Es ist nicht Ihre Sache, Israels Ministerpräsidenten Ratschläge 

zu geben, wo er seit Amtssitz haben soll... Lange, bevor London 
zur Hauptstadt des Vereinigten Königreichs wurde, war 
Jerusalem eine Hauptstadt, eine jüdische Hauptstadt. Als König 
David die Hauptstadt seines Königreichs von Hebron, wo er 
sieben Jahre regierte, nach Jerusalem verlegte, wo er 
dreiunddreißig Jahre lang regierte (1 Könige 2, 11), hatte die 
zivilisierte Welt noch nichts von der Stadt London gehört.30 

 
(Dies war ein altes anglozionistisches Thema: Im Jahre 1906 

hatte Chaim Weizmann bei seinem ersten Treffen mit Balfour 
diesen gefragt: «Angenommen, ich gäbe Ihnen London statt 
Paris, würden Sie es nehmen?» Balfour antwortete: «Wir haben 
London», worauf Weizmann zurückgab: «Mr. Balfour, wir 
hatten Jerusalem, als London noch ein Sumpf war.»31) 

In Ostjerusalem wurde ein Gebäude vorbereitet, von 
Installateuren, Bodenlegern und Tapezierern hergerichtet und 
mit Schreibtischen und Büroutensilien ausgestattet.32 Nachdem 
aber von Präsident Carter und seinem Außenminister Muskie 
mahnende Botschaften eingegangen waren, die den Rückhalt 
führender amerikanischer Juden hatten, schlugen 
Kabinettsmitglieder Begin vor, den Umzug noch einmal zu 



-347- 

überdenken.33 Am Ende gab er nach; der Umzug fand nicht statt. 
Der Oberste Gerichtshof, der eigentlich aus seiner beengten 
Unterkunft auf dem Russischen Gelände auf den Skopusberg 
umziehen sollte, erhielt stattdessen von der Familie Rothschild 
eine neues, luxuriöses Quartier. Insgesamt wurden nur vier 
Ministerien und das Hauptquartier der Staatspolizei nach 
Ostjerusalem verlegt. 

Die Verabschiedung des Jerusalem-Gesetzes und der 
angedrohte Umzug des Dienstsitzes des Ministerpräsidenten 
hatten des weiteren zur Folge, dass Ägypten seine Gespräche 
mit Israel über die palästinensische Autonomie aussetzte. Zum 
Teil wurde Sadat dazu durch die wachsende Unruhe im eigenen 
Land und die Verurteilung in der gesamten arabischen Welt 
veranlasst. Er sandte Begin einen achtzehn Seiten langen Brief, 
in dem er mit allem Nachdruck betonte, dass «die historischen 
und legalen Rechte von Arabern und Moslems in Jerusalem 
respektiert, Bewegungs- und Religionsfreiheit garantiert werden 
und die städtischen Versorgungsdienstleistungen vereinigt 
bleiben sollten.» - «Kein Problem», schrieb er, «sollte als nicht 
verhandelbar erachtet oder dazu gemacht werden.»34 In einer 
langen Erwiderung vom 4. August behauptete Begin, zu diesem 
Thema «für fünfundneunzig Prozent des israelischen Volkes» zu 
sprechen. Er stellte klar, dass er keinen Zentimeter der Stadt 
abgeben werde, die «für alle Generationen wiedervereinigt und 
unteilbar» sei.35 In Wirklichkeit war Begin wegen der 
Unterbrechung der Gespräche nicht sehr beunruhigt: Er hatte nie 
große Begeisterung für die palästinensische Autonomie 
aufgebracht. 

Mit Sadats Ermordung am 6. Oktober 1981 war der 
entschlossenste Verfechter des Gedankens eines 
Friedensvertrags zwischen Israel und Ägypten von der 
politischen Bühne abgetreten. Sein Nachfolger Hosni Mubarak 
schlug einen sehr viel vorsichtigeren Weg ein. Sein Ziel, an das 
er schließlich auch gelangte, war es, Ägyptens Isolation 



-348- 

innerhalb der arabischen Welt ein Ende zu setzen. Anfang 1982 
versuchte Präsident Reagans Sondergesandter für den Nahen 
Osten, Sol Linowitz, die ägyptisch- israelischen Gespräche 
wieder in Gang zu bringen, hatte aber keinen Erfolg damit. 
Reagan selbst versicherte in seiner «Friedensinitiative» vom 1. 
September 1982 wieder, dass er «die Teilnahme der 
palästinensischen Einwohner Ostjerusalems an den Wahlen der 
Westjordanland-Gazastreifen-Behörde» unterstütze auch wenn 
er diese Worte nicht in seiner im Fernsehen übertragenen Rede 
verwendete, sondern nur in einer Liste mit «Gesprächspunkten, 
die Begin und arabischen Regierungen gesandt wurde».36 Diese 
Auslassung deutet kaum auf Entschlossenheit hin. Israels 
Reaktion erfolgte jedoch unverzüglich und in dem für Begin 
charakteristischen Stil des Paragraphenreiters: «In der Camp-
David-Vereinbarung steht nichts über ein solches Wahlrecht. 
Der einzige Sinn einer solchen Abstimmung ist die erneute 
Teilung Jerusalems ,..»37 

Mittlerweile war all dies freilich reine Theorie. Selbst die 
Aufmerksamkeit der arabischen Welt wurde inzwischen durch 
die im Norden und Osten Israels stattfindenden Kriege von 
Jerusalem abgelenkt. Die israelische Invasion in den Süd-
Libanon vom Juni 1982 hatte jegliche Aussicht auf eine weitere 
Übereinkunft zwischen Ägypten und Israel über die 
Autonomiefrage zunichte gemacht. Ein Kommunique, das im 
Juli aus dem Iran kam, verkündete, dass Irans Gegenangriff 
gegen den Irak das erste Stadium eines Feldzugs sei, «um 
Jerusalem von der zionistischen Herrschaft zu befreien». Für 
den Rest des Jahrzehnts blieben die palästinensische Autonomie 
und mit ihr die Jerusalem-Frage in einer diplomatischen 
Sackgasse stecken. 

Unterdessen versuchte Israel, weiterhin dadurch «neue 
Fakten» zu schaffen, dass es den Ring aus neuen jüdischen 
Wohnbauten und Verbindungsstraßen rund um Jerusalem 
sowohl innerhalb als auch außerhalb der Stadtgrenzen 



-349- 

verstärkte. Im Nordwesten entstanden in Neve Ja'akov und 
Pisgat Ze'ev große jüdische Vororte. Im Nordosten wurden neue 
Wohngebiete in Psagot unweit von El-Bira und in Anatot 
geplant. Ungefähr 12 km östlich der Stadt errichtete 1975 eine 
Hand voll junger Nationalisten auf einem Hügel über der Wüste 
ein inoffizielles Wohnwagengelände; im Verlauf der nächsten 
zwanzig Jahre entstand daraus die Stadt Ma'alej Adummim. 
Südlich von Jerusalem wurden in Har Gilo gewaltige 
Wohnsiedlungen gebaut, und es begann die Planung für ein 
großangelegtes Wohnungsbauprojekt in Har Homa in der Nähe 
der arabischen Siedlung Sur Bachir. Deklaratorische Diplomatie 
und Gesetze erbrachten keine Pause in den Attacken von 
Terroristen in Jerusalem und anderswo. Im Dezember 1983 
tötete eine Bombe in einem Jerusalemer Bus fünf Juden und 
verletzte sechsundvierzig weitere. Andere derartige Vorfälle 
folgten und brachten nicht nur die israelische öffentliche 
Meinung auf, sondern ermöglichten es auch Begin, die 
Vereinigten Staaten davon zu überzeugen, dass die PLO-
Führung kein akzeptabler Gesprächspartner sei. 



-350- 

Jerusalem - ein amerikanisches 
Problem? 

 
Obwohl die Israelis auf den Rückhalt der Vereinigten Staaten 

zählen konnten, hatten sie immer mehr Freunde im Kongress als 
im Außenministerium. Israel und seine amerikanischen 
Unterstützer irritierte in all diesen Jahren die Tatsache, dass sich 
eine amerikanische Regierung nach der anderen hartnäckig 
weigerte, die amerikanische Haltung zu korrigieren und Israels 
Souveränität in Jerusalem anzuerkennen. Nach dem Krieg von 
1967, als Israel von der amerikanischen Waffen- und 
Wirtschaftshilfe sehr abhängig wurde, unternahm man große 
Anstrengungen, um die israelische Lobby in Washington zu 
stärken. Was politischen Einfluss in beiden Häusern des 
Parlaments anbetraf, war in den siebziger Jahren nur die 
Waffenlobby der National Rifle Association eindrucksvoller als 
das AIPAC (America-Israel Public Affairs Committee). Der 
Hauptteil seiner Arbeit galt sehr konkreten militärischen und 
wirtschaftlichen, jedoch nicht diplomatischen Fragen. Jerusalem 
wurde jedoch zu einer Ausnahme, und seit den siebziger Jahren 
wurde denn auch eine entschlossene Kampagne geführt, um eine 
Änderung in der amerikanischen Außenpolitik hinsichtlich 
Jerusalems zu bewirken, indem man politischen Druck im 
Kongress ausübte. Von hier war es nur noch ein kleiner Schritt 
bis zur Entscheidung, die Frage in den amerikanischen 
Wahlkampf einzubeziehen. 

Im Laufe der Jahre wurde ein ritueller Tanz um Jerusalem fast 
zu einem Muss in der amerikanischen Politik. 
Präsidentschaftskandidaten waren genötigt, sich zu verpflichten, 
die amerikanische Botschaft nach Jerusalem zu verlegen; aber 
keiner, der zum Präsidenten gewählt war, entschloss sich je, dies 
zu tun. Sogar George McGovern, der Kandidat der Demokraten 



-351- 

im Jahre 1972, der weithin als jemand galt, der Israel nicht viel 
Sympathie entgegenbrachte, war zu diesem Versprechen 
genötigt.38 1976 war sich Jimmy Carter darüber im Zweifel, ob 
er das Versprechen wiederholen solle; schließlich ließ er sich 
doch dazu überreden. Nach seiner Wahl blieb die amerikanische 
Botschaft dort, wo sie war. In der Wahlkampagne von 1980 
nötigte Edward Kennedy, Carters Rivale aus der 
Demokratischen Partei, diesen zu der Einwilligung, das 
Versprechen in sein Wahlprogramm aufzunehmen.39 Sein 
republikanischer Kontrahent Ronald Reagan zierte sich weniger. 
Auf Fragen hinsichtlich Jerusalem antwortete er: «Eine 
ungeteilte Stadt Jerusalem bedeutet israelische Souveränität über 
diese Stadt.» Als man wissen wollte, ob er wirklich trotz 
gegenteiliger Auffassung des State Department die Botschaft 
verlegen werde, fügte der Kandidat ein paar unfreundliche 
Kommentare in Richtung State Department und dessen 
Mitarbeiter hinzu.40 Noch vor den Wahlen war aber Reagans 
Haltung zu dieser Frage nicht mehr so fest wie vorher. Seine 
außenpolitischen Berater warnten ihn davor, nicht den Fehler 
des kurzzeitigen kanadischen Premierministers Joe Clark zu 
wiederholen, der feierlich versprochen hatte, die kanadische 
Botschaft zu verlegen, aber bereits drei Tage nach seinem 
Amtsantritt im Juni 1979 seine Meinung wieder änderte. Das 
Wahlprogramm der Republikaner schwächte denn auch Reagens 
freimütiges Versprechen ab.41 Gegen Ende der Wahlkampagne 
trat ein offensichtlich verwirrter Reagan gleichzeitig für ein 
Arrangement nach Art des Vatikans und für Israels Souveränität 
in der gesamten Stadt ein.42 Auch unter Präsident Reagan blieb 
die amerikanische Botschaft in Tel Aviv. 

Im Juni 1980 hatte das Repräsentantenhaus gegen die 
Verlegung der Botschaft votiert - damals waren die Israel-Lobby 
und die nachdrücklich proisraelischen Volksvertreter aus 
taktischen Gründen gegen eine Verlegung.43 Aber Anfang 1984 
brachten der New Yorker Senator Daniel Patrick Moynihan und 



-352- 

die Abgeordneten Tom Lantos und Benjamin A. Gilman in 
beiden Häusern Gesetzesinitiativen ein, die die Verlegung der 
Botschaft nach Jerusalem forderten. Die Regierung widersetzte 
sich, und Außenminister Shultz sagte, sie «würden sehr ernste 
Fragen der Gewaltenteilung aufwerfen».44 Diesmal stellte sich 
das AIPAC hinter das Vorhaben, das in beiden Parteien breite 
Unterstützung fand.45 Die Pressekommentare waren zumeist 
ablehnend: Die Hälfte der «50 großen» Zeitungen des Landes 
bezogen zu der Frage Stellung, und alle bis auf drei sprachen 
sich gegen die Verlegung aus.46 Präsident Reagan, der sich 
offenbar nicht mehr an seinen früheren Enthusiasmus für diese 
Idee erinnerte, schalt den Kongress, weil er die Verlegung 
befürwortete, und drohte sein Veto gegen ein solches Gesetz 
an.47 1995 wurde ein «Jerusalem Embassy Act» zwar zum 
Gesetz, aber Präsident Clinton berief sich wiederholt auf eine 
Klausel über nationale Sicherheit, um den tatsächlichen Umzug 
zu verhindern. Während des Wahlkampfs des Jahres 2000 sagte 
der republikanische Kandidat George W. Bush in CNN, 
«nachdem ich meinen Amtseid abgelegt haben werde, werde ich 
den Vorgang der Verlegung der Botschaft nach Jerusalem in 
Gang setzen.» Als er im Januar 2001 jedoch sein Amt antrat, 
fand er, wie schon seine Vorgänger, erneut Gründe, die 
Erfüllung seines Versprechens aufzuschieben. 

Die inneramerikanische Debatte schien vorauszusetzen, dass 
den amerikanischen Juden Jerusalem sehr am Herzen lag. 
Unzweifelhaft fühlten sich viele davon berührt, obgleich sich 
nur wenige die Mühe machten, sich über die komplizierten 
Einzelheiten des Sachverhalts zu informieren. Die meisten 
richteten sich nach der israelischen Regierung, auch wenn in 
Zeiten der Spannung führende amerikanische Juden zur Vorsicht 
hinsichtlich Israels mahnten. Zwar waren die meisten Juden in 
Nordamerika und Westeuropa im Prinzip für ein einheitliches 
israelisches Jerusalem, aber es gab wenig Indizien dafür, dass 
die Frage in gleichem Maß die Leidenschaften erregte, die von 



-353- 

Zeit zu Zeit in der islamischen Welt losbrachen. Einige jüdische 
Leitfiguren in der Diaspora gaben leicht häretische Äußerungen 
von sich, so beispielsweise der britische Oberrabbiner Immanuel 
Jakobovits, der sich für Kolleks «Stadtbezirksplan» stark machte 
und schrieb, er könne «sich Enklaven nach Art des Vatikans» 
für Nichtjuden in der Stadt vorstellen.48 

Während der Streit um den Standort der US-Botschaft 
weiterging, erhielt das amerikanische Generalkonsulat in 
Jerusalem stufenweise eine neue Funktion: Es behielt zwar 
Ämter in Ost- und Westjerusalem bei, aber der Schwerpunkt des 
Konsulats lag im Osten. Das dortige blieb ein eigenständiges 
Konsulat, das nicht der amerikanischen Botschaft in Tel Aviv, 
sondern unmittelbar dem Washingtoner State Department 
unterstand. Dies war zwar nicht einmalig bei amerikanischen 
Konsulaten in aller Welt (ähnlich verhielt es sich in Hongkong), 
aber doch sehr ungewöhnlich. Seit den 1980er Jahren gehörten 
die Beziehungen zu den Palästinensern in Ostjerusalem und im 
Westjordanland zu den Hauptaufgaben dieses Konsulats; 
schließlich entwickelte es sich - nur nicht dem Namen nach - zur 
amerikanischen Botschaft bei den Palästinensern. Entsprechend  
gingen die israelischen Regierungen, besonders die 
rechtsgerichteten, zu ihm auf Distanz. Als 1990 Molly 
Williamson ihr Amt als Generalkonsulin antrat, ließ das 
israelische Außenministerium wissen, dass man sich nicht mit 
ihr treffen werde - eine merkwürdige Umkehrung der Rollen aus 
früheren Tagen, als ausländische Diplomaten sich weigerten, mit 
dem Außenminister in Jerusalem zusammenzutreffen.    

 
 
 
 
 
 



-354- 

Die Palästinenser und Jerusalem 

 
Obwohl die PLO ihre Gründungskonferenz 1964 in Jerusalem 

abhielt, maß die Bewegung im frühen Stadium ihrer 
Entwicklung Jerusalem kurioserweise wenig Gewicht bei: In 
dieser wie auch in manch anderer Hinsicht machte sie es wie die 
frühen Zionisten. Um jordanische Empfindlichkeiten nicht zu 
wecken, wurde Jerusalem in der palästinensischen 
Nationalcharta nicht einmal erwähnt - weder in der Fassung von 
1964 noch in der von 1968. Ebenso ignoriert wurde es im 
politischen Zehn-Punkte-Programm, das auf der zwölften 
Sitzung des palästinensischen Nationalrats am 8.Juni 1974 in 
Kairo verabschiedet wurde.49 

Erst Mitte der siebziger Jahre begann sich die Haltung der 
PLO zu ändern. 1977 stattete der saudiarabische Kronprinz (und 
spätere König) Fahd Washington einen Besuch ab und legte 
dabei Präsident Carter ein Memorandum der PLO vor. Darin 
hieß es unter anderem, dass Ostjerusalem unter palästinensischer 
Hoheitsgewalt die Hauptstadt des künftigen palästinensischen 
Staats mit einem für alle garantierten freien Zugang zu den 
Heiligen Stätten sein müsse.50 Dass es ausgerechnet ein 
saudiarabischer Prinz war, der die Palästinenser auf diese Weise 
aus dem Bann der haschemitischen Jerusalem-Obsession erlöste, 
war ein trauriges Zeichen für die Abhängigkeit der PLO von der 
Protektion durch andere. Die Episode veranschaulicht auch das 
Maß, in dem Jerusalem ein symbolisches Prestigeobjekt und ein 
politischer Federball in arabischen und muslimischen 
Rivalitäten blieb. 

Die Saudis, denen zweifellos daran gelegen war, ihre alten 
Rivalen, die Haschemiten, als Schutzherren der islamischen 
Heiligen Stätten auszus techen, scheinen sich zu dieser Zeit für 
Jerusalem besonders stark interessiert zu haben. König Khalid 



-355- 

rief während des Hadsch in einer großen Rede vor Pilgern in 
Mekka auf «zur Rückgewinnung der drittheiligsten Moschee 
[Al-Aqsa] in Jerusalem und des edlen Jerusalem selbst sowie zu 
ihrer Säuberung von allen Unreinheiten, die ihnen zugefügt 
worden sind».51 Kurz darauf wurde berichtet, Saudi-Arabien 
habe 12 Millionen US-Dollar für eine neue palästinensische 
Universität angeboten, die auf dem Ölberg errichtet werden 
sollte.52 Israel ließ ein gewisses Interesse erkennen, die 
Initiativen der Saudis zu ermutigen, und wäre es auch nur als 
Gegengewicht gegen Jordanien. Am «Jerusalem-Tag» von 1979 
verteilte beispielsweise die World Zionist Organization (WZO) 
ein von Walter Eytan verfasstes Memorandum, in welchem dem 
König von Saudi-Arabien die Souveränität über die Heiligen 
Stätten der Muslime angeboten wurde, «in der gleichen Weise, 
wie der Papst die Souveränität über den Vatikanstaat innehat».53 
Die WZO war keine staatliche Organisation, und Eytan stand 
nicht mehr in staatlichen Diensten; darum konnte die israelische 
Regierung jegliche Verantwortung für diesen Vorschlag von 
sich weisen. Dennoch hatte sie für die israelische Diplomatie 
eine nützliche Funktion, weil sie den inner-arabischen 
Wettbewerb um Jerusalem anstachelte. 

Im Gefolge von Sadats Friedensinitiative vom November 
1977 begannen führende Palästinenser ernsthaft über die 
Zukunft Jerusalems nachzudenken und zu versuchen, ihre 
diesbezüglichen politischen Ziele zu definieren. Im Juli 1978 
veröffentlichte Walid Khalidi, ein im Exil lebender 
Intellektueller aus einer alten Jerusalemer Familie, in der 
einflussreichen amerikanischen Zeitschrift Foreign Affairs einen 
Artikel. In einer - seinen Worten nach -«persönlichen 
Bestandsaufnahme» einer Lösung des Palästinaproblems rief er 
zur Gründung eines palästinensischen Staates auf, zu dem das 
Westjordanland, der Gazastreifen und Jerusalem gehören 
sollten. Er räumte ein, dass es sich hierbei um eine Rückkehr 
zum alten Konzept einer Teilung handelte und seine 



-356- 

Überlegungen in «manchen palästinensischen und arabischen 
Kreisen» als Hochverrat angesehen werden könnten, vertrat aber 
die Meinung, dass eine neue Generation palästinensischer und 
arabischer Politiker dieses Konzept jetzt akzeptiere. 
Ostjerusalem, das er als den «Nabel» des Westjordanlandes 
bezeichnete, sei «die natürliche Hauptstadt des arabischen 
Palästina». Es solle dort nicht zur Wiedererrichtung einer Mauer 
kommen. Westjerusalem solle die Hauptstadt Israels bleiben. Es 
solle Bewegungs- und Niederlassungsfreiheit herrschen. Die 
Stadt solle von einem gemeinsamen zwischenstaatlichen 
Stadtrat verwaltet und für die Heiligen Stätten ein «großer, die 
Religionen übergreifender Rat» geschaffen werden. Juden 
sollten ein «unwiderrufliches Zugangsrecht» zur Westmauer 
haben. Obwohl Khalidi eine Entmilitarisierung des gesamten 
palästinensischen Staates ablehnte, hielt er es für «höchst 
angemessen», dass Jerusalem (und zwar Ost- und 
Westjerusalem) entmilitarisiert würde.54 Khalidis Vorschläge 
schlossen eine Reihe Elemente ein, die gewiss von den Israelis 
nicht akzeptiert werden würden; beispielsweise hätte die 
erwähnte Niederlassungsfreiheit der Rückkehr der 
palästinensischen Flüchtlinge Tür und Tor geöffnet. Dennoch 
war der Artikel ein Zeichen für neues Denken bei den 
Palästinensern, und so fand er denn auch eine breite Resonanz. 

Im folgenden Jahr legte die PLO erstmals ein abgewogenes 
offizielles Statement zu Jerusalem vor. Unter dem Titel «Der 
Status von Jerusalem» wurde das Dokument dem Ausschuss der 
Vereinten Nationen für die Ausübung der unveräußerlichen 
Rechte des palästinensischen Volkes vorgelegt. Nach einem 
Rückblick auf die Geschichte der Stadt aus palästinensisch-
nationalistischer Sicht vermied das Statement jede 
Befürwortung einer Empfehlung für die Zukunft der Stadt, 
sondern vertrat die Auffassung, dass eine Lösung «nur im 
Kontext einer globalen Lösung der Nahostfrage möglich sei, die 
notwendigerweise mit den Resolutionen der 



-357- 

Generalversammlung hinsichtlich der Rechte des 
palästinensischen Volkes in Einklang stehen müsse».55 

Seit 1979 vervielfachten sich die Anzeichen dafür, dass die 
Ostjerusalemer Araber sich keineswegs in die Annexion durch 
Israel fügten, sondern im Gegenteil politisch bewusster wurden, 
stärker auf ihrer Identität beharrten und immer mehr bereit 
waren, Widerstand gegen die israelische Besatzung zu leisten. 
Im Juli 1979 tagte ein von Jordanien finanzierter 
Palästinensischer Sozialkongress in der Stadt, bei dem Kinder in 
palästinensischer Tracht nationa listische Lieder sangen, wie 
«Wir werden euch in Blut und Feuer erlösen». Die Konferenz 
ging mit einem Aufruf zur Schaffung eines selbständigen 
palästinensischen Staates zu Ende.56 Im folgenden Mai sprangen 
die Unruhen aus dem Westjordanland nach Jerusalem über: 
Zwischen arabischen Jugendlichen kam es zu Zusammenstößen, 
eine palästinensische Flagge wurde in der Altstadt gehisst und 
Ostjerusalemer Ladenbesitzer schlossen sich dem Streik der 
Kaufleute im Westjordanland an.57 Ein ehemaliger jordanischer 
Gouverneur von Jerusalem, Anwar al-Khatib, der inzwischen als 
Rechtsanwalt in Ostjerusalem praktizierte, erklärte, dass 
dreizehn Jahre israelische Herrschaft die Stadt nicht geeint 
hätten.58 

Im November 1986 kam es nach der Ermordung eines Juden, 
Eliahu Emadi, durch vier Fatah-Mitglieder in Jerusalem zu 
schweren Zusammenstößen zwischen Juden und Arabern. 
Arabische und jüdische Jugendliche fielen mit Steinen 
übereinander her, arabische Autos und Häuser wurden in Brand 
gesetzt. Emadis Beisetzung artete in einen Krawall aus. Ein paar 
Tage später verwandelte sich die Beerdigung des örtlichen 
Notabein und ehemaligen jordanischen Ministers Anwar 
Nusseibeh in eine Gegendemonstration palästinensischer 
Nationalisten. Erst nach einer Woche gingen die Unruhen zu 
Ende, gefolgt von einer düsteren, bedrohlichen Ruhe. Die 
Analyse der Motive der Gewalttäter und der Ziele ihrer Attacken 



-358- 

ergab, dass dies mehr war als ein simpler ethnischer Konflikt 
zwischen Arabern und Juden. Nach Meinung des hebräischen 
Massenblatts Yediot Aharonot hatten die Unruhen drei 
Konfliktebenen aufgewiesen: zwischen Arabern und Juden, 
zwischen religiösen und säkularen Juden und zwischen reichen 
und armen Juden - wobei letztere oft parallel zu dem Konflikt 
zwischen aschkenasischen und sephardischen Juden verliefen.59 
Die Animositäten zwischen diesen Gruppen saßen laut dem 
Zeitungsbericht tief und konnten nicht leicht beseitigt werden. In 
dem, was nun folgte, bewahrheitete sich der von Hobbes 
vorausgesehene Kampf aller gegen alle. 

Im Verlauf des folgenden Jahres zeigten mehrfache 
Bekundungen des palästinensischen Selbstbehauptungswillens, 
dass ein allgemeiner Aufstand drohte. Im Juni 1987 kündigte 
Hanna Siniora, ein christlicher Araber, Fatah-Anhänger und 
Chefredakteur der Zeitung al-Fajr an, dass er bei den 
kommenden Stadtratswahlen für ein Amt kandidieren werde. 
«Ich möchte zeigen, dass Jerusalem von realen Menschen 
bewohnt wird, nicht von Gespenstern», sagte er. Al-Fajr hatte 
seit den frühen siebziger Jahren aus seiner Unterstützung für die 
PLO und die palästinensische Selbstbestimmung keinen Hehl 
gemacht. Als Christ hätte Siniora womöglich einige 
Schwierigkeiten gehabt, Rückhalt bei den Wählern zu finden, 
selbst wenn der Wahlboykott nicht mehr bestanden hätte. Der 
Bürgermeister von Bethlehem, Elias Frei] (ebenfalls ein Christ), 
bezeichnete seine Kandidatur als «eine glänzende Idee»; aber 
von der PLO kam Kritik, und so zog er sie am Ende doch wieder 
zurück.60 Dennoch war diese Episode etwas wie ein Grashalm 
im Wind, nur einer von vielen, der eine gesteigerte Bereitschaft 
bei den unter israelischer Besatzung lebenden Palästinensern 
zeigte, ihr Schicksal in die eigenen Hände zu nehmen. 

Später in diesem Sommer beschloss die israelische Regierung, 
der Jerusalem District Electric Company das Recht zu entziehen, 
jüdische Bezirke in Ostjerusalem mit Strom zu versorgen. Die 



-359- 

Gesellschaft gehörte Arabern; unter Palästinensern hatte sie den 
Ruf erworben, ein Bestandteil des palästinensischen nationalen 
Besitzstandes zu sein. Ihre Anfänge gingen auf eine osmanische 
Konzession zurück, die einem griechischen Bürger namens 
Euripides Mavromatis gewährt worden war und ihm erlaubte, in 
einem Radius von zwanzig Kilometern rund um die Spitze der 
Rotunde der Grabeskirche als alleiniger Stromlieferant 
aufzutreten. Unter der britischen Mandatsverwaltung wurde um 
die Konzession eine sich über Jahre hinziehende und mit 
endlosen Rechtsmitteln ausgefochtene gerichtliche 
Auseinandersetzung geführt. Dennoch wurde sie von den Briten 
und Jordanien erneuert, und für das jordanische Jerusalem blieb 
die Gesellschaft der primäre Energieversorger. Nach dem Juni 
1967 kam die Frage auf, ob die Konzession der Gesellschaft 
auch das Recht gebe, die neuen jüdischen Vororte innerhalb 
ihres Konzessionsgebiets mit Strom zu versorgen. «Die 
Vorstellung, dass Juden ‹arabische Elektrizität› verbrauchten, 
erschien fantastisch», meinte der stellvertretende Bürgermeister 
Meron Benvenisti dazu.61 Da aber die Regierung juristische 
Komplikationen befürchtete, beschloss sie, das Fortbestehen der 
Konzessionsrechte anzuerkennen. Das am 31. Dezember 1987 
bevorstehende Ende der sechzigjährigen Konzessionszeit 
verschaffte den Israelis eine Gelegenheit zum Handeln. Die 
Israel Electric Corporation, eine Elektrizitätsgesellschaft, die im 
eigentlichen Israel über ein Monopol verfügte, hatte seit Jahren 
versucht, ihren kleinen Konkurrenten zu übernehmen. Jetzt 
wurden ihre Wünsche partiell erfüllt - sie wurde autorisiert, 
sämtliche jüdischen Bezirke der Stadt mit Strom zu versorgen. 
Die arabische Gesellschaft wurde auf die von Arabern 
bewohnten Teile von Ostjerusalem beschränkt. Diese 
Anweisung der Regierung nötigte die Gesellschaft, die Hälfte 
ihrer Beschäftigten zu entlassen. Paradoxerweise hatte die 
Entscheidung der Regierung jedoch die unbeabsichtigte 
Wirkung, die Tendenz in Richtung einer palästinensischen 



-360- 

Autonomie in einer geteilten Stadt zu stärken, da die 
Elektrizitätsversorgung für die arabischen und jüdischen Gebiete 
der Stadt sich von nun an strikt nach ethnischen Grenzen 
richtete. Die mit einer aus der Mandatszeit stammenden 
Notstandsregelung legitimierte Anweisung an die arabische 
Gesellschaft, die Versorgung jüdischer Gebiete einzustellen, trat 
am 8. Dezember in Kraft. Tausend Polizisten standen bereit, als 
diese Bezirke an das nationale Stromnetz der israelischen 
Gesellschaft angeschlossen wurden. Der «arabische Strom» 
wurde abgestellt, und damit war die Teilung der Stadt auf dem 
Gebiet der Elektrizitätsversorgung vollzogen.62 Wären die 
israelischen Behörden sich dessen bewusst gewesen, sie hätten 
schwerlich auf ein passenderes Symbol für die Teilung der Stadt 
und den unmittelbar bevorstehenden Aufruhr verfallen können. 



-361- 

Die Intifada und danach 

 
Schlüssige Beweise dafür, dass Israels Annexion von 

Jerusalem gescheitert war, stellten sich im Verlauf der Intifada 
ein, jener Serie von weiträumigen Unruhen, die im Dezember 
1987 in Gaza ausbrachen. Während der ersten Tage hoffte die 
Regierung, die Ausbreitung der Gewalt in die Hauptstadt 
verhindern zu können. Am 19. Dezember kam es jedoch auch in 
Jerusalem zum Aufruhr. Die arabischen Läden blieben 
geschlossen. Überall wurden Flugblätter der PLO verteilt, 
israelische und amerikanische Flaggen verbrannt, 
palästinensische gehisst und nationalistische Parolen an die 
Wände geschrieben. Beerdigungen der von israelischen 
Sicherheitskräften Getöteten verwandelten sich in 
Demonstrationen und gingen schließlich in Straßenschlachten 
über. Nach einem am «Tag der Opfer» gehaltenen Gottesdienst 
zum Gedächtnis für getötete Demonstranten kam es im Januar 
auf dem Haram al-Scharif zu einer gewalttätigen 
Auseinandersetzung zwischen der israelischen Polizei und 
Palästinensern. Soldaten drangen in die Al-Aqsa-Moschee ein, 
feuerten Tränengasgranaten ab und prügelten auf arabische 
Beter ein.63 

Die israelischen Behörden, die vom Ausmaß der Gewalt 
zunächst völlig überrascht waren, schienen nicht zu wissen, was 
zu tun sei. Sie schwankten zwischen Repressionsmaßnahmen 
und Versuchen, die Aufständischen zu beschwichtigen. Wegen 
der Anwesenheit ausländischer Journalisten und weil man 
zwischen den besetzten Gebieten einerseits und der angeblich 
vereinigten jüdischen Hauptstadt andererseits differenzieren 
wollte, zögerte man zunächst, in Jerusalem die gleichen 
harschen Methoden wie im Gazastreifen und Westjordanland 
anzuwenden. Sehr rasch entdeckten die Israelis dann aber, dass 



-362- 

eine solche Unterscheidung sinnlos war. Das sich daraus 
ergebende Dilemma zu lösen gelang ihnen allerdings nie 
wirklich: Harte Gegenmaßnahmen konnten die sich durch die 
Stadt ziehenden Trennungslinien nur noch mehr vertiefen; 
andererseits hätte Passivität den palästinensischen Nationalisten 
freie Hand geben, die Stärke ihres Rückhalts in der Hauptstadt 
Israels zu demonstrieren. 

Umgekehrt ergaben sich aus palästinensischer Sicht aus dem 
Sonderstatus von Ostjerusalem gewisse taktische Vorzüge. Da 
es Teil von Israel war, waren seine palästinensischen Bewohner 
weniger rechtlichen Einschränkungen ausgesetzt als die der 
besetzten Gebiete. Sie konnten sich etwas freier bewegen, und 
die Zensur war weniger streng. Die Folge war, dass Jerusalems 
Rolle als politischkulturelles Zentrum des arabischen Palästina 
durch die Intifada weiter gestärkt wurde. 

Am 13. Januar 1988 wurden mehrere prominente Jerusalemer 
Araber verhaftet, darunter auch mehrere Menschen, die als 
gemäßigt galten. In einem notorisch gewordenen Ausspruch 
erklärte Verteidigungsminister Jitzhak Rabin, er werde die 
Unruhen «mit Gewalt, Macht und Schlägen»64 unterdrücken. 
Am 19. Januar wurden auf einem Treffen von Polizei- und 
Armeeoffizieren und Vertretern der Stadtverwaltung 
Abmachungen getroffen für den Fall, dass erstmals seit 1967 
polizeiliche Notstandsrechte für Ostjerusalem in Anspruch 
genommen würden. Drei Tage danach berief man sich 
tatsächlich auf diese Rechte, als im Umkreis von a-Tur auf dem 
Ölberg eine vierundzwanzigstündige Ausgangssperre verhängt 
wurde. Die Zeitung al-Quds wurde für fünfundvierzig Tage 
verboten und Hanna Siniora wegen des Abdrucks eines 
Interviews mit Jassir Arafat in a-Fajr angeklagt. Aber die 
Tumulte, das Steinewerfen, Errichten von Straßensperren, 
Verbrennen von Reifen, Bestreiken von Läden und Schulen und 
die offene Herausforderung der israelischen Behörden gingen 
unvermindert weiter. 



-363- 

Als die Unruhen nicht nachließen, kamen israelische Politiker 
nach und nach zu der Einsicht, dass sie mit einem tief 
verwurzelten nationalen Aufstand gegen die israelische 
Besatzung konfrontiert waren. Sie lernten begreifen, dass 
Jerusalem sich von der Intifada (wörtlich: «dem Abschütteln»), 
wie der Aufstand genannt wurde, nicht trennen ließ. Teddy 
Kollek, realistischer als die meisten, gestand Anfang Februar 
1988 ein, dass «sich die Lage in Jerusalem fundamental 
geändert hat».65 Die Intifada markierte den Zusammenbruch 
seines zwei Jahrzehnte währenden Bemühens, die Stadt unter 
israelischer Herrschaft zu einigen, obwohl er sich nicht ganz 
dazu durchringen konnte, dies einzusehen. 

Die Teilung der Stadt zwischen arabischen und jüdischen 
Gebieten wurde zu einer fast undurchdringlichen psychischen 
Mauer. Es herrschte eine «Geographie der Angst».66 Schon in 
den achtziger Jahren hatten sich viele Juden nicht mehr in 
arabische Stadtteile gewagt. Nun tat es kaum noch jemand. 
Jüdische Taxifahrer weigerten sich, dorthin zu fahren. 
Israelische Autofahrer, die zu jüdischen Gegenden innerhalb 
Ostjerusalems unterwegs waren, machten lange Umwege. Die 
bereits geringe Zahl von in Westjerusalem lebenden Arabern 
ging auf eine Hand voll zurück; dies galt sogar für israelische 
Araber (also Palästinenser, die israelische Staatsbürger waren, 
meistens aus der Zeit vor 1967), von denen viele in 
palästinensische Wohngegenden wie etwa Bet Hanina umzogen. 
Andere verließen Jerusalem.67 Ähnliches galt für Juden, die, 
soweit es sich nicht um ideologisch motivierte Siedler handelte, 
es für angebracht hielten, aus arabischen Gebieten wegzuziehen. 
Die Trennung der Einwohner, die schon immer ein 
Charakteristikum von Jerusalem gewesen war, wurde dadurch 
immer schärfer. 

Bis Ende 1988 war es zu über 2000 Festnahmen durch die 
Jerusalemer Polizei gekommen. Dennoch gingen die Unruhen 
weiter, zuweilen in neuen Formen - Attacken mit Benzinbomben 



-364- 

oder gelegentlich auch mit dem Messer - neben dem 
allgegenwärtigen Steinewerfen. Obwohl der Aufstand in 
Jerusalem nicht so blutig niedergeschlagen wurde wie im 
Westjordanland, nahmen die arabische Verbitterung und die 
gegenseitige Entfremdung weiter zu. Im August 1990 hatte die 
Ermordung zweier jüdischer Teenager Vergeltungsschläge von 
Juden gegen Araber zur Folge. Als im Herbst 1990 die 
innerstädtischen Beziehungen durch die stetig zunehmende 
Gewalt und Gegengewalt immer mehr vergiftet wurden, 
errichteten israelische Sicherheitskräfte rund um die Stadt 
Straßensperren, um Palästinenser aus dem Westjordanland zu 
hindern, die Stadt zu betreten. Auch Tausende von 
Grenzpolizisten tauchten an den Kreuzungen entlang der 
durchaus nicht mehr unsichtbaren Grenze zwischen den 
arabischen und den jüdischen Teilen der «vereinigten» Stadt auf. 

Das Vorgehen mancher Israelis trug zu der gespannten und 
verbitterten Atmosphäre in der Stadt bei. Am 15. Dezember 
1987 zog der dem rechten Flügel angehörende Politiker Ariel 
Scharon in eine umgebaute Wohnung im moslemischen Viertel 
um. Ihm folgten mehrere Dutzend Talmudschüler. Ähnlich 
provozierende Schritte taten religiös-nationalistische Gruppen in 
anderen arabischen Stadtteilen. Bei einem typischen Vorfall 
machte sich im Oktober eine von Scharon angeführte Gruppe 
ultranationalistischer religiöser Juden - mit der Rückendeckung 
des Wohnungsbauministeriums - in einem Haus in Silwan breit, 
einer arabischen Siedlung innerhalb der Jerusalemer 
Stadtgrenzen. «Wir haben uns zum Ziel gesetzt, keine einzige 
Gegend in Ostjerusalem ohne Juden zu lassen, keine einzige», 
verkündete Scharon im Mai 1992. Teddy Kollek verurteilte 
Scharons Ansichten und Verhalten als «eine Art Messianismus, 
der für uns in der Geschichte immer sehr schädlich gewesen 
ist». Aber die Ermahnungen des Bürgermeisters zur Vernunft 
standen nicht mehr im Gleichklang mit der Zeit, und politisch 
war er inzwischen machtlos.68 



-365- 

Die Verfestigung der Sektorengrenzen innerhalb der Stadt galt 
nicht nur für Juden und Araber, sondern auch für säkulare und 
ultraorthodoxe Juden (Haredim). Der rasche Zuwachs an 
orthodoxen Juden in der Bevölkerung Jerusalems in den letzten 
Jahren von Kolleks Amtszeit als Bürgermeister führte zu 
heftigen Konflikten, die sich daraus ergaben, dass die orthodoxe 
Bevölkerung neue Wohngebiete benötigte und sich folglich in 
bislang säkulare Bezirke ausbreitete. In den Forderungen der 
Orthodoxen, dass Straßen, auf denen bisher am Sabbat Verkehr 
geherrscht hatte, künftig an diesem Tag geschlossen werden 
müssten, trat eine verschärfte Militanz zutage. Gelegentlich kam 
es wegen anderer Streitpunkte zu Gewaltausbrüchen und 
Tumulten, etwa wegen des Verkaufs von nicht koscherem 
Fleisch, wegen «unzüchtiger» Plakate an Bushaltestellen und 
der Öffnung von Cafés am Sabbat. Kritiker der israelischen 
Regierung stellten fest, dass orthodoxe jüdische Randalierer 
zwar mit Steinen nach Leuten, die sich gegen den Sabbat 
vergingen, und nach der Polizei warfen, dass sie aber, im 
Unterschied zu den palästinensischen Aufrührern, von den 
Sicherheitskräften nie mit echter Munition beschossen wurden. 
Die Verbitterung zwischen säkularen und religiösen Juden war 
in Jerusalem größer als anderswo in Israel und führte zu einer 
Fluchtbewegung der Säkularjuden hinaus aus Jerusalem in 
benachbarte, aber außerhalb der Stadtgrenzen liegende Gebiete 
wie beispielsweise in den rasch expandierenden Vorort 
Mevasseret Zion im Westen der Stadt. 

Im Winter 1992/93 brachen Unruhen unter den 
ultraorthodoxen Aktivisten aus. Wieder einmal schien es um 
unwichtige Streitfragen zu gehen: Einwände dagegen, dass 
Archäologen an angeblich alten jüdischen Begräbnisstätten 
Ausgrabungen machten, Forderungen nach der Schließung von 
Straßen in der Nähe orthodoxer Wohngebiete am Sabbat und 
dergleichen mehr. In der Tat handelte es sich aber um den 
symbolischen Hilfeschrei einer unterdrückten und verarmten 



-366- 

Gruppe der israelischen Gesellschaft, die sich gegen die 
Säkularisierungswelle zu wehren versuchte. In diesen 
Empfindungen (wenn auch nicht bei den Krawallen) standen 
den aschkenasischen Haredim zahlreiche Juden 
nordafrikanischer (besonders marokkanischer) Herkunft zur 
Seite, die sich hinsichtlich der religiösen Observanz eher 
traditionell als hypergenau verhielten und in ihrer politischen 
Ausrichtung im Gegensatz zu den Haredim ultranationalistisch 
eingestellt waren. Das Zusammenwachsen dieser beiden 
Gruppen sollte in den folgenden Jahren nachhaltige 
Auswirkungen auf die städtische und staatliche Politik in Israel 
haben. 

Auf diplomatischer Ebene bewirkte die Intifada eine 
Intensivierung der amerikanischen Anstrengungen, die 
eingefrorenen Gespräche über eine palästinensische Autonomie 
zu neuem Leben zu erwecken. Nun vollzog sich in der 
amerikanischen Politik eine historische Wende in Richtung einer 
Öffnung zu einem Dialog mit der politischen Führung der 
Palästinenser. Als der amerikanische Außenminister George 
Shultz im Februar 1988 nach Israel fuhr, lud er arabische 
Vertreter aus Ostjerusalem zu einem Gespräch ein. Genauso wie 
bei seinem vorigen Besuch im Oktober 1987 weigerten sie sich, 
der Einladung zu folgen. Diesmal richtete Shultz im Jerusalemer 
American Colony Hotel ein Statement ausdrücklich «an 
Ostjerusalem». Er unterstrich, dass «die palästinensische 
Beteiligung für den Erfolg des Friedensprozesses von 
grundlegender Bedeutung» sei, und erklärte, dass «die 
Palästinenser aktiv an den Verhandlungen teilnehmen müssen, 
die über ihre Zukunft bestimmen». «Gesetzlich garantierte 
palästinensische Rechte», sagte er, «können auf eine Weise 
erlangt werden, welche die israelische Sicherheit wahrt.»69 Der 
Wandel in der Haltung der Vereinigten Staaten war eindeutig: 
Zwar waren die von der Intensität und Größenordnung der 
Erhebung schockierten Amerikaner noch nicht bereit, auf 



-367- 

offizieller Ebene mit der PLO Kontakte zu unterhalten, wohl 
aber dazu, palästinensische Vertreter aus den besetzten Gebieten 
einzuladen, für das palästinensische Volk zu sprechen. 

Einen nicht weniger dramatischen Wandel ihrer Politik 
verkündete eine andere interessierte Partei ein paar Monate 
später. Am 31. Juli 1988 hielt König Hussein in Amman eine 
Rede, die eine Kehrtwende in seiner langjährigen Feindseligkeit 
gegenüber der PLO bedeutete. Hussein erklärte nämlich, dass er 
damit einverstanden sei, dass im Westjordanland und im 
Gazastreifen ein unabhängiger Staat gegründet werde. Als Folge 
würden «die administrativen Verbindungen zwischen den 
beiden Ufern» des Jordan abgebaut. Dieses Kappen der 
Nabelschnur, die viele Angehörige der palästinensischen 
Oberschicht im Westjordanland und in Ostjerusalem mit 
Amman verband, beschleunigte die politische und 
psychologische Bereitschaft der Palästinenser zur Autonomie. 
Über Jerusalem wurde jedoch nichts gesagt. Darum blieb es 
fraglich, ob Hussein beabsichtigte, sich ganz von der Stadt 
zurückzuziehen, die so eng mit seiner eigenen Geschichte und 
der seiner Familie verbunden war.70 

Sollte es Husseins Absicht gewesen sein, in diesem Punkt 
eine gewisse Uneindeutigkeit bestehen zu lassen, so hatten 
andere ein solches Interesse nicht. In der 
Unabhängigkeitserklärung, die die PLO am 15. November 1988 
aus ihrem Exil in Algier abgab, wurde Jerusalem nun doch 
erwähnt - zum erstenmal in einem wichtigen Dokument der 
PLO: «Der Kongress des palästinensischen Nationalrats ruft 
hiermit im Namen Gottes und für das palästinensisch-arabische 
Volk den Staat Palästina im Lande Palästina mit Jerusalem als 
Hauptstadt aus.»71 Der Staatsgründungserklärung folgte eine 
Reihe öffentlicher Erklärungen von Jassir Arafat, in denen er 
allen Formen des Terrorismus abschwor und ausdrücklich das 
Recht Israels bestätigte, «in Frieden und Sicherheit zu 
existieren».72 Anfangs klangen sie zögerlich und unaufrichtig, 



-368- 

aber letzten Endes mussten selbst viele Kritiker der PLO 
zugeben, dass ein Wandel in der Rhetorik und vielleicht ein 
noch tiefergehender in der Einstellung eingetreten war - und 
wäre es auch nur aus Gründen der Taktik. Dieser PLO-Wende in 
Richtung auf eine neue pro-amerikanisch Orientierung kam die 
Regierung der USA auf halbem Weg entgegen. Präsident 
Reagan verkündete, dass jetzt ein «Dialog» mit der PLO in 
Gang gesetzt werde. 

In den frühen neunziger Jahren änderten der Untergang der 
Sowjetunion, der Golfkrieg und die fortdauernde Intifada die 
Jerusalem-Frage von Grund auf. Obwohl führende Israelis 
beider großer Parteien weiterhin lautstark an der Beibehaltung 
der israelischen Souveränität über die vereinigte Stadt 
festhielten, befanden sie sich in Wirklichkeit in der Klemme - 
eingezwängt zwischen den demographischen Realitäten, der 
kollektiven Identität der Ostjerusalemer Araber und dem sich 
rasch verschiebenden diplomatischen Umfeld. 

Mit James Baker im State Department legten die Amerikaner 
bei ihrem Bemühen um eine Wiederaufnahme der israelisch-
arabischen Verhandlungen einen hohen Gang ein. Ein weiteres 
Mal erwies sich jedoch das Jerusalem-Problem als Stolperstein. 
Der Likud-Block in Israels Regierung der nationalen Einheit 
weigerte sich, mit einer Palästinenserdelegation zu verhandeln, 
der auch ein Jerusalemer Araber angehörte, da sie meinten, dies 
könne Israels Anspruch schwächen, Jerusalem ein für allemal 
unter israelischer Hoheitsgewalt geeint zu haben. Aus ähnlichen 
Gründen bestand die palästinensische Führung im 
Westjordanland in Abstimmung mit der PLO darauf, dass ein 
Jerusalemer Araber an den Gesprächen teilnehmen müsse. 
Regierungsmitglieder des Arbeiterblocks waren bereit, in dieser 
Frage einen Kompromiss einzugehen, was mit dazu beitrug, 
dass die Regierung der nationalen Einheit 1990 zerbrach und 
unter Führung von Itzhak Schamir eine rechte, vom Likudblock 
beherrschte Regierung gebildet wurde. Baker ließ sich von 



-369- 

seinem Bemühen nicht abbringen. Im März 1991 veranstaltete er 
ein Treffen mit führenden Palästinensern, allesamt glühenden 
Anhängern der PLO aus Jerusalem; es war das erste dieser Art. 
Als er im Juli 1991 Jerusalem besuchte, verbrachte er im 
amerikanischen Konsulat in Ostjerusalem vier Stunden mit 
arabischen Führern aus den besetzten Gebieten, darunter auch 
Faisal Husayni. 

Der Sohn von Abd al-Qader Husayni, des arabischen 
Militärkommandeurs, der 1948 in der Schlacht um Jerusalem 
getötet worden war, war ein entfernter Gefolgsmann des Mufti 
und bezog einen Teil seiner Autorität und Popularität von seiner 
Herkunft. Er hatte sich von der anwachsenden Militanz der 
Intifada davontragen lassen und war nach dem Tod von Anwar 
Nusseibeh 1986 zum politischen Führer der Ostjerusalemer 
Palästinenser geworden. Im Gegensatz zu Nusseibeh war 
Husayni als ehemaliger Fatah-Aktivist ein offener Anhänger der 
PLO. 1987 führte er zusammen mit Nusseibehs Sohn Sari 
Gespräche mit dem israelischen Politiker Mosche Amirav, 
einem Abtrünnigen des Likudblocks. Kurz darauf wurde er für 
neun Monate in Verwaltungshaft genommen; später wurde er 
ein weiteres Mal inhaftiert. Nach seiner Freilassung pflegte er 
weiterhin Kontakte mit israelischen Politikern, darunter Yael 
Dayan, der Tochter des Generals, die als Mitglied der 
Arbeiterpartei in der Knesset saß. Er beherrschte Hebräisch gut 
genug, um im israelischen Fernsehen Interviews zu geben. Dass 
Husayni bereit war, politische Verbindungen mit Israelis 
anzuknüpfen, woraus sich dann auch eine Reihe gemeinsamer 
Erklärungen, Demonstrationen und öffentlicher Begegnungen 
ergaben, war für Jerusalem etwas Neues und ließ die 
Amerikaner die Hoffnung schöpfen, mit ihm könnten sie und die 
Israelis etwas zustandebringen. 

Im Gegenzug für Außenminister Bakers Versprechen, dass 
ein Palästinenser aus Jerusalem in der gemeinsamen 
palästinensisch-jordanischen Delegation an den 



-370- 

Friedensgesprächen würde teilnehmen dürfen, willigten die 
Palästinenser ein, die Jerusalem-Frage nicht bereits zu Beginn 
der Verhandlungen anzusprechen. Der israelische 
Außenminister David Levy deutete seinerseits an, dass die 
Israelis diese semifiktive Abmachung akzeptieren würden. «Wir 
werden den Lebenslauf der von König Hussein nominierten 
Persönlichkeiten nicht näher untersuchen», sagte er.73 Später 
machten die Israelis jedoch einen Rückzieher. Nach vielem Hin 
und Her wurde endlich ein Kompromiss über die 
Voraussetzungen der Verhandlungen gefunden. Die 
Palästinenser sollten ihre eigene, aus führenden Leuten aus dem 
Westjordanland und dem Gazastreifen zusammengesetzte 
Delegation haben. Diese sollte nominell Teil einer gemeinsamen 
jordanisch-palästinensischen Delegation sein. Sie würde weder 
die PLO repräsentieren noch jemanden aus Jerusalem 
einschließen. Sie sollte jedoch von einem von der PLO 
genehmigten «Berater»-Ausschuss unterstützt werden, dem 
Faisal Husayni angehören würde. 

Im Oktober 1991 begann in Madrid die internationale Nahost-
Friedenskonferenz. Jerusalem stand nicht auf der Tagesordnung. 
Die Eröffnungssitzung war nicht ge rade vielversprechend: 
Sämtliche Teilnehmer aus dem Nahen Osten hielten Reden, in 
denen sich eine völlige Unbeweglichkeit abzeichnete. Jedoch 
war immerhin ein Rahmen geschaffen, der diplomatische 
Fortschritte erleichtern würde, wenn die Zeit dafür reif wäre. 
Die Wahl Jitzhak Rabins zum israelischen Ministerpräsidenten 
im Juni 1992 an der Spitze einer vom Arbeiterblock dominierten 
Koalition brachte einen radikalen Wandel in der israelischen 
Haltung mit sich. Im April 1993 gab Außenminister Schimon 
Peres eine Änderung in Israels Haltung zu den Grundregeln der 
Friedensgespräche zu erkennen: Faisal Husayni werde von jetzt 
an als Vorsitzender einer palästinensischen Delegation 
akzeptiert werden. Dieses Angebot zu formellen Kontakten war 
eine merkliche Abkehr vom israelischen Kurs zu Beginn der 



-371- 

Madrider Konferenz, wonach niemand aus Jerusalem zur 
palästinensischen Delegation gehören dürfe. Zugleich erklärte 
Peres, dass es in der Substanz der israelischen Jerusalempolitik 
keine Veränderung gebe, «dass Jerusalem als die Hauptstadt 
Israels unter israelischer Souveränität vereint bleiben» werde. 
Was in dieser Formulierung unverkennbar fehlte, war irgendeine 
Festlegung hinsichtlich der spezifischen Grenzen eines 
israelischen Jerusalem.74 Eliahu Ben-Elissar, ein Likudmitglied 
der Knesset, erhob Einwände dagegen: «Wir haben hier an 
diesem Tag damit begonnen, über Jerusalem zu verhandeln.»75 

Kurz danach machten die Israelis eine weitere Geste in 
Richtung Verständigung, als sie die Rückkehr von elf 
palästinensischen Deportierten erlaubten, zu denen auch Rawhi 
al-Khatib gehörte, ein ehemaliger Bürgermeister des 
jordanischen Jerusalem, der inzwischen in den Achtzigern war. 
Als er in die Stadt zurückkehrte, die er zuletzt 1968 gesehen 
hatte, bereitete man ihm einen triumphalen Empfang. Noch 
überraschender war, dass die Israelis dem früheren katholischen 
Bischof von Jerusalem Hilarion Capucci, einem Griechen, der 
1974 wegen Waffenschmuggels verhaftet und 1977 ausgewiesen 
worden war, anboten, in die Stadt zurückzukehren. Capucci, der 
eine Art palästinensischer Held geworden war, lehnte das 
Angebot ab und behauptete, es sei daran «gebunden gewesen, 
dass ich, wenn ich zurückkehre, weder etwas zur Sache der 
Palästinenser sage noch meine Meinung äußere». Er sagte, er 
werde nicht zurückgehen, bis Jerusalem befreit und die 
Hauptstadt des Staates Palästina sei.76 

Mittlerweile hatten in Oslo unter norwegischer 
Schirmherrschaft geheime Gespräche zwischen den Israelis und 
palästinensischen Vertretern begonnen - ein Unterfangen, das 
erfolgreicher war als die parallel stattfindenden öffentlichen 
Verhandlungen. Ihr Ergebnis war die israelisch-palästinensische 
«Grundsatzerklärung», die am 13. September 1993 auf dem 
Rasen des Weißen Hauses unterzeichnet wurde (später wurde 



-372- 

sie ihres Ursprungs wegen unter dem Namen «Oslo-
Abkommen» bekannt). Über Jerusalem stand wenig in dem 
Dokument. Für die «palästinensische Interims-
Selbstverwaltungsbehörde», die nach dem Abkommen 
geschaffen werden sollte, war keine Zuständigkeit für 
Ostjerusalem vorgesehen. Dennoch machten die Israelis ein 
wichtiges Zugeständnis, indem sie den dort wohnhaften 
Palästinensern das Stimmrecht bei den Wahlen zu einem 
palästinensischen Rat einräumten, auch wenn die Frage, ob 
Jerusalemer bei solchen Wahlen auch für ein Mandat 
kandidieren dürften, offen blieb. Das Abkommen vertagte das 
Schicksal Jerusalems. Wie andere unlösbare Fragen, wie etwa 
das Problem der arabischen Flüchtlinge und der jüdischen 
Siedlungen in den besetzten Gebieten, sollte sie in den sog. 
«endgültigen Statusverhandlungen» behandelt werden, die «so 
bald wie möglich, aber nicht später als zu Beginn des dritten 
Jahres der Interimsperiode» beginnen sollten. Ein optimistischer 
Jassir Arafat sagte damals, das Abkommen sei «bloß der erste 
Schritt» in Richtung auf «den völligen Rückzug aus unserem 
Land, unseren Heiligen Stätten und unserem heiligen 
Jerusalem».77 Ein israelischer Sprecher hielt jedoch fest: 
«Jerusalem ist kein Teil der Vereinbarung, und diesbezüglich ist 
es zu keiner Abschwächung unseres Standpunkts gekommen.»78 

Trotz der verbesserten diplomatischen Atmosphäre ging die 
Intifada stoßweise weiter. Auf innerstädtischer Ebene 
verschlechterten sich nach Teddy Kolleks Niederlage bei den 
Bürgermeisterwahlen im November 1993 die Beziehungen 
zwischen Arabern und Juden. Obwohl er international eine gute 
Figur machte und bei säkularen und sogar bei manchen 
religiösen Juden beliebt war, sprach sein Alter (er war 
inzwischen zweiundachtzig) gegen ihn. Die meisten orthodoxen 
Juden der Stadt stimmten für seinen Gegner. Kollek hatte 
gehofft, in der durch das Osloer Abkommen geschaffenen 
entspannteren Atmosphäre eine große Anzahl von Arabern bei 



-373- 

der innerstädtischen Wahl für sich gewinnen zu können. Aber 
nur 8000 Araber beteiligten sich an der Wahl. Es waren zwar 
doppelt so viele wie in der vorangegangenen Wahl, und die 
meisten stimmten für Kollek, aber er erreichte bei weitem nicht 
die erforderliche Stimmzahl. Ehud Olmert, der Kandidat des 
Likudblocks, sicherte sich 60 Prozent der Stimmen gegenüber 
Kolleks 34 Prozent. Zum Teil wurde Olmerts Sieg durch 
unterschiedliche Wahlbeteiligungen erklärt: Bei den 
Ultraorthodoxen schätzte man die Wahlbeteiligung auf etwa 90 
Prozent, während gerade mal ein Drittel der säkularen Wähler 
zur Urne gegangen war. Viele seiner ehemaligen Anhänger 
hatten sich allem Anschein nach nicht an der Wahl beteiligt, 
weil sie wohl spürten, dass die Zeit für einen Wechsel 
gekommen war, sich aber nicht dazu durchringen konnten, für 
seinen Gegner zu stimmen. 

Kollek hatte achtundzwanzig Jahre lang das Amt des 
Jerusalemer Bürgermeisters inne. Die längste Amtszeit in der 
Geschichte der Stadt fand auf diese Weise ihr betrübliches Ende. 
Trotz seines unleugbaren Anstands, seines Realitätssinns, seiner 
Popularität und seines internationalen Ansehens muss Kolleks 
Verwaltung der Stadt als Fehlschlag gewertet werden, wenn 
man als entscheidendes Kriterium jenes zugrunde legt, das er 
sich selbst im Augenblick des Sieges im Juni 1967 gesetzt hatte: 
die Einigung der Stadt. Als er aus dem Amt schied, war 
Jerusalem stärker geteilt als unmittelbar nach dem 
Sechstagekrieg. Welche Mängel und weiße Flecken es in seiner 
Politik auch gegeben haben mochte - Kollek konnte man 
jedenfalls nicht vorwerfen, sich nicht redlich und voller Energie 
für den Zusammenhalt der geteilten Stadt eingesetzt zu haben. 
Wenn er das nicht erreicht hatte, war fraglich, ob es ein anderer 
vermochte. 



-374- 

8. DAS SCHWINDEN DES 
CHRISTLICHEN JERUSALEM 

 
Aus historischer Sicht war die vielleicht wesentlichste 

Veränderung Jerusalems in den letzten hundert Jahren der 
Rückgang an Einwohnerzahl und Einfluss der Christen in der 
Stadt. Am Ende der Osmanenzeit gab es mehr Christen als 
Muslime in Jerusalem. 1946 hatte die Stadt immer noch fast 
genauso viele christliche wie muslimische Einwohner (siehe 
Tabelle 1). Als aber 1948 die Herrschaft einer christlichen 
Macht zu Ende ging, ging die Zahl der christlichen Einwohner 
abrupt zurück, sowohl absolut gesehen als auch im Verhältnis zu 
Muslimen und Juden. Waren 1946 noch 31400 Christen in 
Jerusalem, so zählte man 1995 nur noch 14100 (wovon nur 
10800 als Palästinenser gezählt wurden; die übrigen waren 
Ausländer).1 Gemessen an der Gesamtbevölkerung war der 
Rückgang sogar noch größer: Machten die Christen 1946 noch 
19 Prozent aus, so sanken sie 1995 auf 2 Prozent. 

Zugleich kam es zu wesentlichen Verschiebungen in der 
Gewichtung zwischen den verschiedenen christlichen 
Bekenntnissen. In den neunziger Jahren des 20. Jahrhunderts 
drohte zum erstenmal in der Neuzeit die griechisch-orthodoxe 
Glaubensgemeinschaft zahlenmäßig von den Katholiken 
übertroffen zu werden.2 Gegen Ende des Jahrtausends schätzte 
man, dass etwa 4000 Katholiken und 4000 Griechisch-
Orthodoxe in der Stadt wohnten. Auch die andere wichtige 
orthodoxe Gemeinde, die der Armenier, erlitt Einbußen. Ihre 
Mitglieder schrumpften von 5000 bis 7000 im Jahre 1945 auf 
etwa 1500 bis 1990.3 Ein kleines, aber stetiges Rinnsal von 
Emigranten in die Vereinigten Staaten, die Sowjetunion und 
nach 1991 in die unabhängige Armenische Republik führte zu 
einem weiteren Rückgang der armenischen Bevölkerung, die 



-375- 

nun nicht mehr als 1000 Seelen zählte. Die meisten lebten noch 
im armenischen Viertel der Altstadt, obwohl selbst da die 
Armenier in den neunziger Jahren zur Minderheit zu werden 
drohten. 

«Ich habe die Befürchtung», sagte der Erzbischof von 
Canterbury, George Carey, 1992. bei einem Besuch, «dass 
Jerusalem und Bethlehem - einst Zentren einer starken 
christlichen Präsenz - zu einer Art christlichem Walt Disney-
Park werden könnten.»4 Seine Worte schienen eine 
Prophezeiung zu sein. 1996 waren alle Läden, die im 
christlichen Viertel Devotionalien verkauften, bis auf fünf an 
Muslime verpachtet.5 Der demographische Rückgang machte 
sich besonders in Bethlehem bemerkbar, wo es hieß, im 
chilenischen Santiago gäbe es mehr Bethlehemer als in 
Bethlehem selbst. Am Ende des Jahrtausends gab es am 
Geburtsort Christi zum erstenmal in der Geschichte mehr 
Muslime als Christen. 

Im demographischen Rückgang spiegelte sich ein 
Zusammenbruch der Macht wider. Die britische 
Mandatsverwaltung hatte Frankreichs Rolle als Schutzmacht der 
katholischen Christenheit jäh ein Ende gesetzt; Russlands 
Schirmherrschaft über die Orthodoxen war durch die Revolution 
empfindlich geschwächt worden. Als Folge davon wurde Mitte 
des 20. Jahrhunderts der christliche Triumphalismus der Zeit 
nach dem Ersten Weltkrieg durch die realistische Einsicht 
seitens der Kirchen verdrängt, dass die Christen in Jerusalem 
allenfalls hoffen durften, noch etwas von den Brotkrumen 
abzubekommen. Deshalb zogen sich der Vatikan und die 
protestantischen Kirchen auch auf Plädoyers zugunsten einer 
Internationalisierung zurück. Am Ende des Jahrhunderts war die 
Stellung der Christen noch schwächer geworden. Christliche 
Institutionen und «christliche Staaten» traten für sich genommen 
im Ringen um Jerusalem nur noch in Nebenrollen in 
Erscheinung. Muslime und Juden, in demographischer Hinsicht 



-376- 

überwältigend dominant, würden künftig über das Schicksal der 
Stadt bestimmen. Was die Kirchen sich erhoffen durften, war im 
besten Fall die weitere Kontrolle über ihre Einrichtungen und 
Heiligen Stätten in Jerusalem, während ihre Zahl weiter 
zurückging. Einige kleine Ostkirchen drohen ganz 
unterzugehen. 



-377- 

Christen unter jüdischer Herrschaft 

 
Das christliche Jerusalem, das seit 1967 unter israelischer 

Herrschaft steht, wies widersprüchliche und sogar paradoxe 
Aspekte auf. Auf der einen Seite war es nur natürlich, dass sich 
viele Christen - eine gut ausgebildete, westlich orientierte und 
politisch hochentwickelte Oberschicht unter den Palästinensern - 
vom Nationalismus hingezogen fühlten und einige der 
sprachgewaltigsten und wirkungsvollsten Führer und Sachwalter 
der palästinensischen Nationalbewegung stellten. Andererseits 
empfanden sie als eine immer kleiner werdende Minderheit 
unter den Muslimen ein gewisses Unbehagen, das sie vom Gros 
der Bevölkerung absonderte. 

Israel begann seine neue Beziehung zu den Jerusalemer 
Christen mit einigen vorgegebenen Vorteilen. In den 
christlichen Gemeinden bestand kein Grund, der Herrschaft der 
Jordanier nachzutrauern. Verschiedene restriktive Gesetze und 
Reglementierungen hatten den christlichen Einrichtungen in 
Ostjerusalem zwischen 1949 und 1967 das Leben schwer 
gemacht. In den folgenden Jahren machte die israelische 
Propaganda viel Aufhebens davon, die Ostjerusalemer Christen 
von diesen Fesseln befreit zu haben.6 Allein schon der Umstand, 
dass die Stadt nun vereinigt war, verringerte die Probleme von 
Gemeinschaften, die bislang von ihren Glaubensbrüdern in 
Westjerusalem und allgemein in Israel getrennt gewesen waren. 
In vielerlei Hinsicht fanden christliche Einrichtungen die 
israelische Bürokratie weniger beschwerlich als die jordanische. 

Aus all diesen Gründen waren zu Beginn der israelischen 
Herrschaft die Christen meistens nicht bereit, sich an anti-
israelischen Aktivitäten zu beteiligen. Im Juli und August 1967 
gaben führende Christen dem von Israel in Form einer 
Anordnung des Distriktsbevollmächtigten für Jerusalem 



-378- 

ausgeübten Druck nach und weigerten sich, öffentliche Proteste 
gegen die israelische Herrschaft zu unterzeichnen.7 Im 
Dezember konnte der für Jerusalem-Fragen zuständige Beamte 
im israelischen Außenministerium mit Genugtuung vermerken, 
dass die Oberhäupter der Kirchen «im Privaten dankbar dafür 
sind, dass sich die Dinge seit der Vereinigung der Stadt 
verändert haben, in der nun Religionsfreiheit und religiöse 
Erziehung sichergestellt sind».8 Am Jahresende wurden auch die 
Oberhäupter aller Ostjerusalemer Kirchen zum jährlichen 
Empfang des israelischen Staatspräsidenten für die Spitze der 
christlichen Gemeinschaften in Israel eingeladen. Der 
griechische und der armenische Patriarch nahmen die Einladung 
an; der katholische lehnte sie ab, obwohl er sich mit israelischen 
Staatsrepräsentanten durchaus freundlich unterhielt. 

In Bethlehem, das die Vereinten Nationen 1947 dem 
Großjerusalemer Corpus separatum zugesprochen hatten, 
wurden im Juli 1967 Stimmen christlicher (und einiger 
muslimischer) Notabein laut, die die Eingliederung der Stadt in 
ein erweitertes Jerusalem - und somit in Israel - forderten. 
Nachdem dieses Ansinnen publik geworden war, wurde jedoch 
erklärt, Hauptziel der Bethlehemer sei nicht die Annexion durch 
Israel, sondern vielmehr «ihr Wunsch, nicht von Jerusalern 
getrennt zu werden, mit dem das Leben Bethlehems eng 
verbunden sei».9 Die Israelis lehnten dies jedoch ab in 
Anbetracht des großen Zuwachses an arabischer Bevölkerung 
(und an Muslimen), den diese Maßnahme für Israels Hauptstadt 
mit sich gebracht hätte; allerdings unternahm später Schimon 
Peres einen halbherzigen Versuch, die Idee der Eingliederung zu 
neuem Leben zu erwecken.10 

Wie zwischen 1949 und 1967 hatte Israel anfangs ein besseres 
Verhältnis zum Griechischen als zum Lateinischen Patriarchat. 
Beschwerden der Griechen über die israelische Politik ließen 
nach, als sich herausstellte, dass die neuen Herren nicht die 
Absicht hatten, sich am Status quo an den Heiligen Stätten zu 



-379- 

vergreifen." Im November 1967 legte Patriarch Benediktos nach 
einem Treffen mit Ministerpräsident Eschkol ein langes 
Memorandum vor, das die Geschichte der griechischen Rechte 
an den Heiligen Stätten rekapitulierte und beteuerte, dass Israels 
«absoluter Respekt vor den heiligen Grabmälern und deren 
Bewahrung» sowie seine «Bereitschaft, die Rechte und 
Privilegien der Religionsgemeinschaften zu erweitern, wie etwa 
die diplomatische Immunität, die Verwendung ausländischer 
Währung für Auslandsgeschäfte etc.... dem Staat Israel große 
Ehre eingetragen» hätten.12 Die Hellenistische Bruderschaft 
wurde wieder in ihre beherrschende Stellung innerhalb der 
Kirche eingesetzt und die während der jordanischen Zeit 
unternommenen begrenzten Schritte in Richtung einer 
Arabisierung wieder rückgängig gemacht.13 Als 1980 ein neuer 
Patriarch gewählt werden musste, fiel die Wahl auf einen 
arabisch sprechenden Griechen, ein Übereinkommen, bei dem 
Israel und Jordanien gerne mitwirkten. Forderungen nach einer 
Vertretung der arabische Laien blieben ein weiteres Mal 
unbeachtet.14 

Die Beziehungen zum Armenischen Patriarchat zu pflegen, 
ließen sich die Israelis ganz besonders angelegen sein. Anfang 
der achtziger Jahre wurden sie jedoch, so wie schon früher die 
Jordanier, in die komplizierten internen politischen 
Auseinandersetzungen der armenischen Glaubensgemeinschaft 
verwickelt.15 Ein erbitterter Disput zwischen dem armenischen 
Patriarchen, Jeghische Derderian, und dem Erzbischof von 
Jerusalem, Schahe Ajamian, spaltete die armenische Gemeinde. 
Ajamian, von dem es hieß, dass er den Israelis besonders nahe 
stehe, wurde vom Patriarchen abgesetzt. Seinem Nachfolger, 
einem Australier, drohten die Israelis mit Ausweisung. 1985 
wurde Ajamians Haus in Brand gesetzt und einer seiner 
Anhänger erstochen.16 Auf der anderen Seite erleichterten der 
wirtschaftliche Aufschwung und große Spenden aus der 
armenischen Diaspora die Renovierung der historischen Bauten 



-380- 

des Stadtviertels. Als 1990 Torkom Manookian, der lange in den 
Vereinigten Staaten gelebt hatte, zum neuen Patriarchen gewählt 
wurde, wurde das Patriarchat im amerikanischen Stil 
modernisiert. Israel wünschte gute Beziehungen zu den 
Armeniern, weil sie ein nichtarabisches christliches Element in 
der Altstadt waren und auch wegen ihrer Verbindungen zu ihrer 
armenischen Heimat. Aber die Israelis verirrten sich im 
Labyrinth der armenischen Politik und mussten erkennen, dass 
das, was sie in die Pflege der armenischen Freundschaft 
investiert hatten, nicht gleich Erträge abwarf. 

Noch größere Schwierigkeiten hatte Israel in seinen 
Beziehungen zur römisch-katholischen Kirche und zu den 
anderen Kirchen (wie der griechisch-katholischen), die die 
Autorität des Papstes anerkannten. Der israelische 
Außenminister hatte zunächs t gehofft, dass der Vatikan sich mit 
dem Gedanken anfreunden werde, dass nur die Heiligen Stätten 
und nicht die Stadt als Ganzes internationalisiert werden 
sollten.17 Diese Hoffnung wurde gleich zu Anfang enttäuscht. 
Eine vom Beobachter des Vatikans bei den Vereinten Nationen 
am 24. Juni 1967 in Umlauf gebrachte Note erläuterte: «Der 
Heilige Stuhl ist nach wie vor... überzeugt, dass die einzige 
Lösung, die eine ausreichende Garantie für den Schutz 
Jerusalems und seiner Heiligen Stätten bietet, darin besteht, 
diese Stadt und ihre Umgebung einem internationalen Regime 
zu unterstellen.» Ein israelischer Vertreter hatte kurz zuvor Rom 
besucht, um den Vatikan von den Vorzügen des israelischen 
Plans einer «funktionalen Internationalisierung» nur der 
Heiligen Stätten zu überzeugen, aber die Note des Vatikans 
stellte klar, dass dies für ihn nicht akzeptabel war: «In Jerusalem 
sind die Heiligen Stätten in der ganzen Stadt derart zahlreich, 
dass es nicht möglich ist, die beiden Fragen zu trennen, nämlich 
die Jerusalems und die der Heiligen Stätten.»18 

Wohl aber machte der Vatikan verschiedenerlei Andeutungen, 
dass er mit der Internationalisierung eines sehr viel begrenzteren 



-381- 

Areals zufrieden wäre als desjenigen, das mit dem Corpus 
separatum von 1948 dafür vorgesehen war. Am 16. Juni erklärte 
Papst Paul VI. vor einer Kardinalsversammlung, dass Jerusalem 
«seine eigene, international garantierte Verfassung» haben 
müsse.19 Nachfolgende quasioffizielle Erklärungen des Vatikans 
hielten sich an dieses enger gefasste 
Internationalisierungskonzept.20 In einer privaten Unterhaltung 
mit einem britischen Diplomaten erklärte Monsignore Casaroli, 
der stellvertretende Staatssekretär des Vatikans: 

 sie sähen ein, dass die Israelis aller Wahrscheinlichkeit nach 
ihre Kontrolle nicht aufgeben würden, zumindest nicht über die 
Neustadt. Hinsichtlich der Altstadt denke man im Vatikan 
gegenwärtig, dass auf lange Sicht etwas mehr nötig sein werde 
als eine einfache israelische Garantie des freien Zugangs zu den 
Heiligen Stätten. Die Altstadt sollte als eine Einheit behandelt 
werden und ein internationales Regime erhalten. Hinsichtlich 
der Form eines solchen Regimes sei man im Vatikan nicht 
festgelegt, aber zu den Vereinten Nationen habe man nach der 
jüngsten Vorführung ihrer Ohnmacht wenig Vertrauen. 

 
Der Diplomat folgerte daraus, dass der Vatikan stattdessen an 

eine direkte Verständigung mit Israel, Jordanien und 
«Repräsentanten der verschiedenen, an der Stadt interessierten 
religiösen Körperschaften» dachte." 

Im Juli 1967 entsandte der Vatikan Monsignore Angelo 
Felici, einen Unterstaatssekretär, als Sondergesandten nach 
Israel, um mit den Israelis und der Führung der Ostkirchen in 
Jerusalem Gespräche über die Heiligen Stätten und Jerusalem zu 
führen. Die Israelis erörterten mit ihm ihre Vorstellungen; sie 
erwogen die Übertragung der christlichen Heiligen Stätten an 
einen Ausschuss, der sich aus Vertretern der verschiedenen 
christlichen Gemeinschaften zusammensetzen sollte. Aus diesen 
Gesprächen und aus anderen Kontakten, die sie mit dem Vatikan 
aufnahmen, erfuhren die Israelis, dass die Haltung des Vatikans 



-382- 

Fortschritte gemacht hatte. Er bestand nicht mehr auf der 
Internationalisierung von ganz Jerusalem oder auch nur von 
einem Teil davon, sondern war mit einem internationalen Statut 
zufrieden, das die christlichen Heiligen Stätten und die Rechte 
der christlichen Gemeinschaften in der Stadt garantieren würde. 
Bezeichnenderweise sprach Papst Paul VI. bei der 
Kardinalversammlung am 22. Dezember 1967 über die Heiligen 
Stätten und über religiöse und zivile Rechte, forderte aber keine 
Internationalisierung der Stadt.22 

Felici versuchte erfolglos, sich des Rückhalts des 
Armenischen und des Griechischen Patriarchats zu versichern. 
Der armenische Patriarch Jeghische Derderian berichtete den 
Israelis über sein Gespräch mit Monsignore Felici.23 Der 
griechische Patriarch Benediktos nahm Anstoß an Felicis 
Mission und schickte dem israelischen Ministerpräsidenten Levi 
Eschkol eine scharf formulierte Botschaft, die sich darauf 
versteifte, dass «der Papst und der Vatikan nicht befugt seien, 
sich über Fragen der Heiligen Stätten zu äußern».24 Einem 
israelischen Beamten teilte Benediktos mit, falls der Vatikan mit 
Israel eine Abmachung über dieses Thema träfe, würde er sich 
als Eigentümer von zwei Dritteln der Heiligen Stätten dem 
widersetzen. Er sei gegen eine Internationalisierung sowohl der 
Stadt als auch nur der Heiligen Stätten.25 Darüber besorgt, dass 
der Vatikan eine gesonderte Vereinbarung mit den Israelis 
treffen könnte, überredeten die beiden Patriarchen den 
anglikanischen Erzbischof, zum Erzbischof von Canterbury 
nach London zu reisen, ihn um Unterstützung zu bitten und sich 
über Felici zu beklagen, der nach Jerusalem gekommen sei, «um 
zu nehmen und nicht um zu geben».26 Der Generalsekretär des 
Weltrats der Kirchen drückte ebenfalls seine Beunruhigung über 
Felicis Mission aus und erklärte, dass seine Institution (der die 
meisten protestantischen Kirchen angehörten), «nicht 
stillschweigend eine Vereinbarung mit Rom hinnehmen könne, 
die [die] Position [von] alten Kirchen als nachgeordnet 



-383- 

behandelt».27 
Israel traf weder mit dem Vatikan noch mit irgendeiner 

anderen Kirche eine solche Abmachung. Stattdessen klammerte 
es sich, wie schon seine Vorgänger, an den geheiligten 
Grundsatz des Status quo, sowohl an den Heiligen Stätten als 
auch allgemein in seinen Beziehungen zu christlichen 
Einrichtungen in Jerusalem. 

Unter israelischer Herrschaft schritt die Arabisierung der 
Kirchen voran; eine Ausnahme bildete bezeichnenderweise 
lediglich die griechisch-orthodoxe Kirche. 1976 wurde Faiq 
Haddad zum ersten arabischen Bischof der anglikanischen 
Kirche geweiht, und im Dezember 1984 wurde Michel Sabbah 
der erste arabische (und auch erste nicht- italienische) 
«lateinische» Patriarch von Jerusalem. Auf lange Sicht hatte 
diese Arabisie rung politische Konsequenzen, die den Israelis 
nicht genehm waren. Die Intifada war von einem ausgeprägten 
Aufbranden islamischer Emotionen gekennzeichnet, die 
christliche Araber, die sich in der Regel von der Gewalt 
fernhielten, beunruhigte. Gleichwohl waren christliche Araber, 
Laien und Geistliche, prominente Sprecher für die Sache der 
Palästinenser - allen voran Hanan Aschrawi von der Bir Zeit-
Universität in der Nähe von Ramallah. Der in Nazareth 
geborene Sabbah hatte die Nachfolge des Italieners Giacomo 
Giuseppe Beltritti angetreten. Er unterstützte offen den Aufstand 
und erklärte Ostern 1988: «Nach zwanzig Jahren Besatzung ist 
es normal, dass sich die Menschen auflehnen und ‹es ist genug› 
sagen.»28 Die Israelis versuchten, Sabbahs Predigten der Zensur 
zu unterwerfen, und brachten heftige Beschwerden gegen den 
Vatikan vor, weil er die Intifada guthieß. Dem israelischen 
Ministerium für Religionsangelegenheiten zufolge handelte er 
sich deswegen eine Rüge vom Vatikan ein. Dennoch nahm er 
bei seinen öffentlichen Äußerungen auch danach kein Blatt vor 
den Mund, was sich auf die israelisch-vatikanischen 
Beziehungen nachteilig auswirkte. Ostern 1989 unterschrieb 



-384- 

sogar der armenische Patriarch Derderian zusammen mit den 
Oberhäuptern der anderen Kirchen in Jerusalem eine 
gemeinsame Protesterklärung.29 

Im April 1990 kam es zu einer weiteren Verschlechterung der 
Beziehungen zwischen den Israelis und den Ostjerusalemer 
christlichen Gemeinden, als bewaffnete rechtsextremistische 
Israelis unter dem Schutz von 150 Polizisten das St. John-
Hospiz besetzten, ein Gebäude mit zweiundsiebzig Zimmern 
unweit der Grabeskirche, und einen Davidsstern über das Kreuz 
am Türrahmen hängten. Auf den entrüsteten Protest der Christen 
antworteten sie mit der Behauptung, der armenische Pächter des 
Gebäudes habe es ihnen gestattet. Später gab die israelische 
Regierung zu, einer «Firma aus Panama», die das Gebäude 
untervermietet hatte, 1,8 Millionen Dollar zur Verfügung 
gestellt zu haben.30 Ministerpräsident Jitzhak Schamir bekannte 
sich öffentlich zu der Besetzung, und sein Sprecher bezeichnete 
die Finanzhilfe seitens der Regierung als «ein gewöhnliches 
Immobiliengeschäft».31 Das Hospiz stand zwar nicht auf der 
offiziellen Liste der Heiligen Stätten, aber bei den Christen 
herrschte helle Empörung. Der griechisch-orthodoxe Patriarch 
Diodoros I., der Eigentumsrechte an dem Gelände geltend 
machte, ließ an seinem Dienstsitz schwarze Flaggen aushängen, 
und andere Kirchenführer unterzeichneten eine gemeinsame 
Solidaritätserklärung.32 Als der Prälat an einer Demonstration 
gegen die Besetzung des Hospizes teilnahm, setzte man 
Tränengas ein. Teddy Kollek, linke Israelis und palästinensische 
Muslime schlossen sich den Protesten an. Als auch noch der 
Papst, das Washingtoner State Department, die New York 
Times, jüdische Organisationen in Amerika, der irakische 
Präsident Saddam Hussein, die griechisch-orthodoxe Erzdiözese 
von Nord- und Südamerika und das Europäische Parlament sich 
zu den Kritikern der israelischen Regierung in dieser Frage 
gesellten, gewann die Angelegenheit schließlich internationalen 
Charakter. Obwohl die meisten Hausbesetzer Anfang Mai nach 



-385- 

einer Anordnung des Obersten Gerichts aus dem Haus 
hinausgewiesen wurden, wohnten noch im Februar 1991 zwölf 
Besetzer weiterhin in dem Gebäude. In anderen arabischen 
Bereichen der Stadt gingen ähnliche Hausbesetzungen und 
Proteste dagegen die nächsten Jahre weiter. 

Dennoch verbesserten sich die israelischen Beziehungen zum 
Vatikan in den frühen neunziger Jahren. Hauptgrund waren die 
Eröffnung der Madrider Friedenskonferenz und der Wunsch des 
Vatikans, in der Jerusalem-Frage und bei den Heiligen Stätten 
mitreden zu können. Ein weiterer Grund - historisch gesehen 
vielleicht der signifikanteste - war die veränderte theologische 
Einstellung gegenüber den Juden seit dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil.33 Der dritte Grund war der Wunsch des 
alten, kränkelnden Papstes Johannes Paul II., vor seinem Tod 
noch eine Pilgerfahrt in das Heilige Land zu unternehmen. 
(Papst Paul VI. hatte 1964 das Heilige Land besucht, aber da 
damals die meisten Heiligen Stätten in jordanischer Hand waren, 
hatte er nur vierundzwanzig Stunden in Israel verbracht, seine 
israelischen Gastgeber kaum zur Kenntnis und das Wort 
«Israel» nicht in den Mund genommen. Eine zweite derartige 
Brüskierung wollten sich die Israelis nicht gefallen lassen.) Ein 
vierter Grund war Druck seitens italienischer Politiker infolge 
der in der Öffentlichkeit herrschenden Sympathie für Israels 
Standhaftigkeit und Geduld angesichts irakischer 
Raketenangriffe während des Golfkriegs Anfang 1991. Ein 
fünfter Grund war schließlich, dass der Vatikan seine Abkehr 
von der Befürwortung der Internationalisierung Jerusalems 
formalisierte. Als der New Yorker Kardinal O'Connor im Januar 
1992 Israel besuchte, bestätigte er, dass der Vatikan «kein 
besonderes Interesse daran hat, wer die Kontrolle über 
Jerusalem hat», sondern einfach nur freien Zugang zu den 
Heiligen Stätten wünsche und «gleiche Rechte für alle» 
fordere.34 

1991 begannen geheime Gespräche zwischen Israel und dem 



-386- 

Vatikan. Im Juli 1992 gaben beide Seiten die Bildung einer 
gemeinsamen Kommission bekannt. Nach längeren, 
freundlichen Verhandlungen kam man am 30. Dezember 1993 
zu einem Vertrag, der erstmals die Aufnahme diplomatischer 
Beziehungen zwischen Israel und dem Heiligen Stuhl 
vereinbarte. Als wolle er Ausgewogenheit demonstrieren, 
verkündete der Vatikan, dass er auch mit Jordanien Gespräche 
im Hinblick auf die Aufnahme diplomatischer Beziehungen 
aufnehme. Jerusalem wurde in dem Vertragstext nicht erwähnt, 
aber es bestand Einverständnis darüber, dass der Vatikan sich 
mit dem bescheiden werde, was Monsignore Claudio Celli, der 
Vertreter des Vatikans bei der feierlichen Unterzeichnung, als 
«eine internationale Garantie» bezeichnete, «um die 
Besonderheit der Stadt für die drei monotheistischen Religionen 
zu schützen, zu bewahren und anzuerkennen».35 Bei den 
katholischen Christen in Jerusalem erregte die Vereinbarung 
einige Besorgnis. Der Patriarch betonte, dass der Vatikan die 
israelische Souveränität über die Stadt nicht anerkannt habe.36 
Der nach Israel zu entsendende Repräsentant des Vatikans 
werde in Jaffa und nicht in Jerusalem residieren. Im Oktober 
1994 gab der Vatikan bekannt, dass man mit der PLO über die 
Aufnahme formeller Beziehungen einig geworden sei.37 Bis es 
zu einem Abkommen kam, dauerte es sogar noch länger, aber 
im Februar 2000 unterzeichneten der Vatikan und die 
palästinensischen Autonomie-Behörden einen Vertrag zur 
«Normalisierung der Beziehungen». Mit der Etablierung 
diplomatischer Beziehungen mit Israel und den Palästinensern 
und in Anbetracht des Endes der Intifada und der darauf 
folgenden diplomatischen Entspannung zwischen Israelis und 
Palästinensern waren nun die Voraussetzungen für den 
Papstbesuch im Heiligen Land gegeben. 

Die Pilgerreise von Johannes Paul II. nach Jerusalem im 
folgenden Monat war der Höhepunkt der Tausendjahrfeiern der 
Katholiken in Palästina und weltweit. Sie bestärkte die zentrale 



-387- 

Stellung Jerusalems im spirituellen Leben der Christen in aller 
Welt, bekundete aber vor allem, dass die Zeit des christlichen 
Triumphalismus endgültig vorbei war. Zugleich besiegelte sie 
die schwierige Aussöhnung zwischen der katholischen Kirche 
und dem Judentum. Der Papst war sorgsam darauf bedacht, auf 
die Anliegen von Juden wie Muslimen mit Fingerspitzengefühl 
einzugehen. Bei einem Besuch in Jad Waschem, der 
Gedenkstätte für die Erforschung und Dokumentation des 
Holocaust, gestand er ein, dass die Kirche in ihrem Verhalten 
gegenüber den Juden versagt habe. Gemäß der getroffenen 
Absprache wurde er nicht von einem Repräsentanten der 
israelischen Regierung begleitet, als er die Heiligen Stätten in 
der Altstadt, einschließlich der muslimischen auf dem 
Tempelberg, besuchte (allerdings demonstrierten mehrere 
Hundert vorwiegend religiöse Juden gegen ihn). Zu einigen 
Missklängen kam es bei einem Treffen mit führenden Vertretern 
aller drei Religionen: Der aschkenasische Oberrabbiner von 
Israel, Yisrael Meir Lau, dankte dem Papst für seine 
«Anerkennung Jerusalems als Israels geeinter, ewiger 
Hauptstadt». Der Vatikan hatte eine solche Anerkennung nicht 
ausgesprochen. Der Mufti von Jerusalem, Scheich Akram Sabri, 
boykottierte wiederum die Zeremonie, weil sie die Anerkennung 
der israelischen Souveränität über Jerusalem impliziere. Der 
statt seiner teilnehmende oberste Richter der muslimischen 
Religionsgerichte unter palästinensischer Hoheitsgewalt, 
Scheich Tatzir Tamimi, nutzte die Gelegenheit, um Israel wegen 
«Völkermords» und der «Erdrosselung Jerusalems und der 
Unterdrückung seiner Einwohner» anzuklagen.38 

Die neue Beziehung zwischen Israel und dem Vatikan erregte 
die Besorgnis der orthodoxen Christen, die nun befürchteten, 
dass ihre Interessen ignoriert würden. Der griechisch-orthodoxe 
Patriarch Diodoros I. stellte 1994 klar: «Der Vatikan vertritt uns 
nicht.»39 Ein weiterer Bruch trat in der Erklärung des obersten 
griechisch-orthodoxen Bischofs in Jerusalem, des Metropoliten 



-388- 

Timotheos, zutage. Offensichtlich beunruhigt durch den 
neuerdings entspannten Ton zwischen Israel und Russland, sagte 
er: «Nur die griechisc-horthodoxe Kirche ist die einheimische 
Kirche und verwaltet sich selbst ohne irgendeine andere 
Autorität außerhalb von Jerusalem.»40 Der russische Botschafter 
in Israel, Alexander Bowin, ließ freilich Töne aus alten Zeiten 
vernehmen: «In diese Frage muss sich die russische Kirche 
einmischen», sagte er in einem Zeitungsinterview.41 Das alte 
Protektorat der Orthodoxen war, wie es schien, noch nicht ganz 
tot. 



-389- 

Die «Roten» und die «Weißen» 

 
Obwohl die russischen Einrichtungen in Palästina seit dem 

Ersten Weltkrieg, der Revolution und dem Bürgerkrieg von ihrer 
Heimat abgeschnitten waren, hatten sie ohne Schaden überlebt 
und sich ihre intensive, nach innen gerichtete Religiosität 
ungeschmälert erhalten. Die letzte Schirmherrin der 
Kaiserlichen Orthodoxen Palästina-Gesellschaft, die 
Großherzogin Elisabeth Fjodorowna, hatte ein furchtbares 
Schicksal erlitten. Zwei Tage nach der Ermordung des Zaren 
wurde sie, von Schüssen verwundet, zusammen mit 
Familienangehörigen in einen Minenschacht in Sibirien 
geworfen und dem Tod überlassen. Ihre sterblichen Überreste 
wurden von vorrückenden Truppen des konterrevolutionären 
Admirals Koltschak gefunden, der sie nach China überführen 
ließ. 1920-21 wurden sie auf einem Schiff der britischen Marine 
nach Palästina gebracht und schließlich in der Nähe der 
russisch-orthodoxen Gethsemane-Kirche in Jerusalem 
beigesetzt, als Symbol der Mühen des russischen Imperialismus 
in Palästina sowie der ungebrochenen spirituellen Macht der 
russisch-orthodoxen Kirche. Etwa zur selben Zeit gestattete die 
Regierung Palästinas mehreren Hundert Frauen, die nach der 
Revolution geflohen waren, sich in Klöstern in Palästina 
niederzulassen. Die in Jerusalem gestrandeten russischen 
Geistlichen, Mönche und Nonnen betrachteten sich als Hüter 
einer heiligen Sache. Wie so viele andere Exilanten - beginnend 
mit der Französischen Revolution - blieben sie in den nächsten 
fünfundsiebzig Jahren dem Lebensstil und Denken ihres ancien 
régime verhaftet. 

Seit 1927 war die russisch-orthodoxe Kirche in mehrere Lager 
gespalten: eine von den Kommunisten kontrollierte und von 
Moskau dirigierte «rote» Kirche sowie drei «weiße» orthodoxe 



-390- 

Gruppierungen, die von der Revolution feindlich gesinnten 
Exilrussen getragen wurden. Eine dieser «weißen» 
Gruppierungen, der Synod der Russischen Kirche im Exil, der 
anfangs seinen Sitz in Sremski-Karlovci (Karlowitz) in 
Jugoslawien hatte, gewann die Unterstützung der Russischen 
Kirchlichen Mission in Palästina. 

Nachdem 1924 die Briten die sowjetische Regierung 
anerkannt hatten, war die Mandatsverwaltung in Palästina mit 
der unumwundenen Forderung der Sowjets konfrontiert, ihre 
Rechte als Besitztümer aller russischen Kirchen und dem 
russischen Staat gehörenden Vermögenswerte in Palästina 
anzuerkennen. Dazu gehörten unter anderem wichtige Gebäude 
in der Jerusalemer Altstadt, die Maria-Magdalena-Kirche mit 
ihren zwiebeiförmigen Kuppeln beim Garten Gethsemane sowie 
die wunderschöne, in Weiß und Grün gehaltene orthodoxe 
Kathedrale mit dem weiträumigen, sie umgebenden Gelände im 
Herzen von Westjerusalem, von ausgedehntem Grundbesitz 
andernorts in Palästina ganz zu schweigen. Die Regierung war 
nicht bereit, dieser Forderung zu entsprechen, und suchte hinter 
Artikel 13 des Mandats Deckung, der, wie es in einem späteren 
Memorandum des Londoner Außenministeriums hieß, «der 
Regierung Seiner Majestät eine klare Verpflichtung auferlegt, 
diese kirchlichen Besitztümer vor einer Regierung zu schützen, 
die nicht den Anspruch hatte, als ein Beschützer christlicher 
Interessen betrachtet zu werden».42 Weil man befürchtete, die 
Russen würden vor Gericht gehen, um ihr Vermögen 
zurückzuerlangen, wurde eine Verordnung erlassen, die 
sämtliche mit Heiligen Stätten zusammenhängenden Streitfragen 
der Zuständigkeit der Gerichte entzog. Die Folge war, dass die 
Liegenschaften in den Händen der «Weißen» blieben. 

In den nächsten zwei Jahrzehnten änderte sich die Lage nicht. 
1943 kam jedoch erneut die Frage auf, als der Sowjetstaat einen 
«Rat für die Angelegenheiten der Orthodoxen Kirche» 
begründete. Inzwischen waren die Briten zu Verbündeten einer 



-391- 

Sowjetunion geworden, in der Stalin die orthodoxe Kirche für 
den «Großen Vaterländischen Krieg» mobilisierte. Die britische 
Regierung überdachte darum ihre Auffassung noch einmal. 
Dann entschied Churchill, dass «im Lichte unserer 
gegenwärtigen Beziehungen mit der sowjetischen Regierung 
und des veränderten Status der orthodoxen Kirche» man sich 
neuerlichen russischen Ansprüchen nur «schwer würde 
widersetzen können».43 Statt aber die Vermögenswerte 
auszuhändigen, verfielen die britischen Behörden auf die 
altehrwürdige Whitehall-Taktik, die Sache noch einmal prüfen 
zu lassen. Die Untersuchungen zogen sich hin, und nach einer 
Weile trat an die Stelle der Kriegsallianz der Kalte Krieg, womit 
die Übergabe der Heiligen Stätten an ein gottloses Regime 
wiederum nicht in Frage kam. Als die Russen im März 1945 ein 
weiteres Mal ihre Forderungen geltend machten, wurden sie 
nach einer dreizehnmonatigen weiteren Untersuchung vom 
Foreign Office abschlägig beschieden.44 

Die Sowjets hatten allerdings in der Zwischenzeit einen 
Teilsieg errungen, als sie im Mai 1944 die Loyalität einiger der 
in Jerusalem übriggebliebenen russischen Geistlichen 
gewannen. Ein Jahr später der Zweite Weltkrieg war zu Ende - 
besuchte der Moskauer Patriarch Alexj Jerusalem, wo er mit 
russischen und griechischen Geistlichen zusammentraf, obwohl 
berichtet wurde, er sei bei letzteren «nicht gerade erfolgreich» 
gewesen.45 Anfang 1948, als das Ende des Mandats bereits in 
Sicht war, beschloss die Regierung von Palästina, eine 
gesetzliche Regelung zu verkünden, derzufolge die Kontrolle 
über russische Besitztümer in Palästina von den Briten 
eingesetzten Treuhändern übergeben würde. Die Wa'adat 
Hamatzaw, der Lageausschuss der Jewish Agency, fand dies 
heraus; kurz darauf jagte die Haganah die Regierungsdruckerei 
in die Luft. Das Gesetz wurde folglich nie verkündet.46 Es 
scheint auch nie in Kraft getreten zu sein. Im Mai 1948, 
unmittelbar vor dem Ende der Mandatsverwaltung, ersuchte die 



-392- 

sowjetische Regierung - erfolglos - London darum, ihrer 
diplomatischen Vertretung in Ägypten das russische Vermögen 
in Palästina zu überantworten.47 In dem nun folgenden Chaos 
versuchten die Sowjets, die Generalkonsuln der 
Tschechoslowakei, Jugoslawiens und Polens dazu zu bewegen, 
sich die «vorübergehende Verwaltung der beweglichen Güter, 
Immobilien, Archive und Dokumente, die der Russisch-
Orthodoxen Gesellschaft gehörten» zu sichern - aber es war ein 
vergebliches Unterfangen.48 

Das Ergebnis war nun eine geteilte russische Kirche in einer 
geteilten Stadt. Im Gefolge der israelisch-jordanischen 
Waffenstillstandsvereinbarung vom April 1949 waren die 
russischen Liegenschaften in Jerusalem nun durch Stacheldraht 
und Minenfelder getrennt. Diejenigen in der Altstadt und die 
Gethsemanekirche auf dem Ölberg unterstanden Jordanien, das 
keine diplomatischen Beziehungen mit der Sowjetunion 
unterhielt. Mit Zustimmung der Briten entschied sich Jordanien 
dafür, den Status quo beizubehalten, und erkannte die Rechte 
der «Weißen» an. Das russische Gelände und die Kathedrale in 
Westjerusalem befanden sich nun im Zentrum der künftigen 
Hauptstadt Israels. Archimandrit Antonij, das Oberhaupt der 
Russischen Kirchlichen Mission, wurde von den Israelis unter 
Hausarrest gestellt. Auf Druck des Internationalen Roten 
Kreuzes wieder freigelassen, zog er nach Ostjerusalem um.49 
Auch andere russische Geistliche und Mönche verließen die 
Gebäude in Westjerusalem und flohen nach Ostjerusalem. Die 
Israelis nahmen die leerstehenden Bauten in Besitz, um sie für 
Dienststellen und das Oberste Gericht zu verwenden. Bereits im 
August 1949 waren in diplomatischen Kreisen Gerüchte darüber 
in Umlauf, dass der Grund für den Widerstand der Sowjets 
gegen die Internationalisierung Jerusalems darin zu suchen sei, 
dass «sie viel lieber direkt mit den Israelis über russische 
Besitztümer in Jerusalem verhandeln würden als mit einer 
internationalen Körperschaft».50 In der Tat hatten die Israelis 



-393- 

sogar noch vor der Gründung ihres Staates informell 
versprochen, die sowjetischen Rechte an russischen 
Besitztümern in Palästina anzuerkennen. Schabtai Rosenne, der 
spätere Rechtsexperte des israelischen Außenministeriums, war 
im Dezember 1947 zu Gesprächen über dieses Thema in London 
mit einem sowjetischen Vertreter zusammengetroffen, in denen 
diese Zusage gegeben worden war. Die Verhandlungen über die  
Einzelheiten zogen sich allerdings über viele Jahre hin. 

Am 31. Mai 1950 beschloss der Ministerrat der UdSSR die 
Gründung der Russischen Palästina-Gesellschaft. Diese arbeitete 
unter dem Dach der Sowjetischen Akademie der Wissenschaften 
und beanspruchte, die rechtmäßige Erbin des Vermögens der 
früheren Kaiserlichen Orthodoxen Palästina-Gesellschaft zu 
sein. Um sich die Gunst der Sowjetunion nicht zu verscherzen, 
erkannten die Israelis Anfang 1950 in Jerusalem die Vertreter 
des von den Sowjets kontrollierten Moskauer Patriarchats in 
aller Form als Träger der Verwaltungshoheit über die Russische 
Kirchliche Mission in Jerusalem an. Nach langem Hin und Her, 
das sich infolge einer kurzen Unterbrechung der diplomatischen 
Beziehungen zwischen beiden Ländern 1953 noch verschärfte, 
zahlte die israelische Regierung den Sowjets für die von Israelis 
benutzten Gebäude in sowjetischem Besitz Miete.51 

Die Israelis boten an, den Großteil der Immobilien zu kaufen, 
und im Prinzip waren die Sowjets denn auch einverstanden. 
Allerlei Komplikationen verhinderten jedoch eine rasche 
Einigung. Manche dieser Immobilien waren unter dem Namen 
der zaristischen Regierung registriert, deren Rechtsnachfolge die 
UdSSR für sich beanspruchte; andere waren unter dem Namen 
der Romanows oder des Großherzogs Sergej als Repräsentanten 
der Kaiserlichen Orthodoxen Palästina-Gesellschaft eingetragen, 
und die restlichen unter dem der russisch-orthodoxen Kirche. Im 
Oktober 1964 wurde schließlich der Verkauf des Großteils des 
russischen Geländes mit Ausnahme der Kathedrale in seinem 
Zentrum sowie eines weiteren Gebäudes an Israel vereinbart. 



-394- 

Auch andere russische Liegenschaften wurden um diese Zeit 
verkauft. Ein Teil des Kaufpreises war eine Schiffsladung 
Orangen.52 Der Rest wurde in Dollar bezahlt, aber die Sowjets 
wünschten eine Garantie gegen die Abwertung der US-
Währung, worauf Israel im Gegenzug eine Garantie gegen 
Ansprüche Dritter haben wollte. Im Rahmen einer feierlichen 
Zeremonie im israelischen Außenministerium unterzeichneten 
der sowjetische Botschafter und die israelische Außenministerin 
Golda Meir den Vertrag. Kurz darauf klingelte im Büro des 
Rechtsberaters der Ministerin das Telefon. Eine Dame, die sich 
als die Tochter Anastasias ausgab, der Romanow-Prinzessin, die 
angeblich die Ermordung der Zarenfamilie im Jahre 1918 
überlebt hatte, war am Apparat und verlangte ihre Besitztümer 
zurück. Man sagte ihr, sie möge ihren Antrag in dreifacher 
Ausfertigung einreichen, hörte aber nie wieder etwas von ihr, 
obwohl 1966 Berichte auftauchten, dass diejenigen, die sich als 
Erben des Großherzogs Sergej ausgaben, Ansprüche geltend zu 
machen beabsichtigten.53 

Die Frage der Liegenschaften war nur Teil einer Reihe von 
Problemen im Zusammenhang mit der orthodoxen Kirche, mit 
der die Israelis zwischen 1949 und 1967 immer wieder 
konfrontiert wurden. Fasziniert verfolgten sie die Beziehung 
zwischen den Sowjets und der griechisch-orthodoxen Hierarchie 
in Jerusalem. In einem an Reuven Schiloah, den Chef des 
israelischen Geheimdienstes, gerichteten und als «top secret» 
deklarierten Memorandum vom September 1949 verzeichnete 
der israelische Diplomat Jacob Herzog eine bemerkenswerte 
Annäherung von historischem Rang: Das Griechisch-orthodoxe 
Patriarchat in der Altstadt rückte nah an die Vertreter der (pro-
sowjetischen) russisch-orthodoxen Kirche in Westjerusalem 
heran, an deren Spitze seit November des vergangenen Jahres 
der Archimandrit Leonid stand. Man hatte sich gegenseitig 
Freundschaftsbesuche abgestattet und gemeinsam in 
Westjerusalem in Gegenwart des sowjetischen und des 



-395- 

griechischen Konsuls einen Gottesdienst gefeiert. Trotz der 
langen Feindschaft zwischen dem Patriarchat und den russischen 
Kommunisten waren beiden Seiten wegen - so hieß es - ihres 
gemeinsamen Widerstands gegen die Internationalisierung 
Jerusalems zusammengerückt.54 

Ein wenige Monate später verfasster Bericht des britischen 
Konsulats deutete allerdings an, dass das Patriarchat eine Art 
Doppelspiel spielte: «Innerhalb des hiesigen Griechischen 
Patriarchats hat es eine ziemliche Intrige in dieser 
Angelegenheit gegeben. Der Patriarch selbst, der sehr 
antirussisch eingestellt ist, will unbedingt, dass die Heiligen 
Stätten unter König Abdullahs Schutz bleiben, und ist gegen die 
Internationalisierung, weil diese unvermeidlich zu einer 
russischen Vorherrschaft innerhalb der hiesigen orthodoxen 
Kirche führen würde.»55 

Im Januar 1952 traf Archimandrit Ignatius Polykarp in 
Begleitung von fünf Mitarbeitern ein, um die Führung der 
Russischen Kirchlichen Mission in Jerusalem zu übernehmen. 
Man sagte, er sei «einer der brillantesten Erzeugnisse der 
sowjetisch kontrollierten theologischen Akademien» und 
feinsinniger als sein Vorgänger in Jerusalem, der - vergeblich - 
versucht hatte, den griechisch-orthodoxen Patriarchen 
Timotheos mit einem großen Betrag in Gold zu bestechen. In 
der fiebrigen Atmosphäre des Kalten Krieges konnte es nicht 
ausbleiben, dass daraufhin in New York Spenden aus makellos 
antikommunistischen Quellen für das verarmte Patriarchat 
gesammelt wurden.56 Trotz dieses Wettbewerbs um das beste 
Angebot sche inen weder die «Roten» noch die «Weißen» 
imstande gewesen zu sein, die ständigen finanziellen Probleme 
des Patriarchats zu lösen. 

Da berichtete der britische Generalkonsul im Juni 1952 
plötzlich, aus einer neuen Richtung zeichne sich eine mögliche 
Rettung ab: 

 



-396- 

Die sich den Russen durch die extreme Armut des orthodoxen 
Patriarchats bietende Gelegenheit wird bald vergehen, falls 
bestimmte Verhandlungen zwischen dem Patriarchat und den 
Israelis erfolgreich verlaufen. Die Israelis bieten derzeit - so 
unglaubhaft es auch sein mag - dem Patriarchat an die £ 300000 
in Sterling bar auf die Hand für eine 99 Jahre dauernde Pacht 
bestimmter Liegenschaften im israelisch regierten Jerusalem. 
Mit anderen Liegenschaften könnte man auf dieselbe Weise 
verfahren, und das Patriarchat profitiert bereits erheblich von 
einem weiteren, früher unterzeichneten Pachtvertrag oder wird 
es sehr bald tun: Ihm stehen daraus £ 50000 im Jahr für zwei 
Jahre und £ 17000 im Jahr für die nächsten 13 Jahre zu. Die 
Kosten, die sie begleichen werden müssen, belaufen sich auf 
ungefähr £ 50000.57 

 
Von da an erkannte das Griechische Patriarchat in Jerusalem 

nur noch die «rote» Kirche an und hatte mit ihren Konkurrenten 
mit Sitz in New York nichts mehr zu tun.58 

Als Folge des Krieges von 1967 sah sich Israel neuen 
Komplikationen hinsichtlich der russischen Liegenschaften in 
Ostjerusalem gegenüber. Schon wenige Tage nach Kriegsende 
entsandte die in New York ansässige «weiße» orthodoxe Kirche 
zwei Geistliche nach Jerusalem, um Kontakt mit den Israelis 
aufzunehmen und möglichst sicherzustellen, dass die von ihnen 
kontrollierten Immobilien in Ostjerusalem nicht unter 
sowjetische Kontrolle gelangten. 

Der Logik nach hätten die Israelis die gleichen Regelungen 
auf Ost- wie auf Westjerusalem anwenden und die dortigen 
russischen Liegenschaften den Sowjets übergeben müssen - 
insbesondere deshalb, weil die israelische Regierung 
Ostjerusalem in Israel eingliederte und darauf bestand, dass es 
kein besetztes Land sei und dass die normalen Regelungen 
hinsichtlich der Beibehaltung des Status quo unter militärischer 
Besatzung deshalb dort nicht galten. 



-397- 

Inzwischen hatte jedoch in den israelisch-sowjetischen 
Beziehungen eine Revolution stattgefunden. Die UdSSR hatte 
ihre diplomatischen Beziehungen zu Israel abgebrochen und als 
einzige sowjetische Vertreter eine kleine Gruppe von Nonnen, 
drei Popen, einen Verwaltungsbeamten und einen Fahrer 
zurückgelassen. Sie alle behielt der israelische Sicherheitsdienst 
im Auge, weil er einige von ihnen als Agenten verdächtigte. Die 
UdSSR führte einen Propagandakrieg gegen Israel und 
ermunterte ihre Verbündeten, das Gleiche zu tun. Überdies 
versorgte Moskau Israels geschworene Feinde mit neuen 
Waffen. Die israelische Regierung hatte demnach keinen Grund, 
den Sowjets etwas Gutes anzutun und ihnen auch nur eine 
einzige Immobilie in Ostjerusalem zu überantworten. Darum 
beschloss sie, den Status quo unter der ausdrücklichen 
Voraussetzung beizubehalten, dass die «Weißen» versprachen, 
nicht die Vereinbarung anzufechten, die Israel mit den Sowjets 
unterzeichnet hatte und die anerkannte, dass Vermögenswerte in 
Westjerusalem und im übrigen Israel Eigentum der «Roten» 
waren.59 

Entsprechend freundlich wurden die «weißen» Abgesandten 
von den israelischen Behörden willkommen geheißen, und der 
Minister für Religionsangelegenheiten brachte sie persönlich in 
seinem Wagen zu ihren Heiligtümern auf dem Ölberg. Kurz 
darauf reichte Metropolit Philaret, das Oberhaupt der «weißen» 
Kirche, unter Berufung auf deren Eigenschaft als 
Rechtsnachfolgerin der Russischen Palä stina-Gesellschaft ein 
formelles Ersuchen um Bestätigung der «weißen» 
Eigentümerschaft an den Heiligen Stätten ein, die seine Kirche 
bislang unter jordanischer Herrschaft kontrolliert hatte.60 In 
seiner Antwort versicherte der israelische Botschafter in 
Washington, Abraham Harman, dem Metropoliten, «dass die 
Heiligen Stätten Ihrer Kirche außer Gefahr» seien.61 Das war 
zweifelsohne eine geschickte Formulierung: Auf der einen Seite 
beinhaltete diese Aussage beinahe schon die Anerkennung der 



-398- 

Ansprüche der «Weißen». Und in der Tat änderten die Israelis 
am Status quo der von den Weißen kontrollierten Heiligen 
Stätten nichts. Auf der anderen Seite aber gaben die Israelis 
keine ausdrückliche Bestätigung, dass die «Weißen» Eigentümer 
seien - und konnten damit noch eine Karte aus dem Ärmel 
schütteln, um sie eventuell in einem Geschäft mit den «Roten» 
ins Spiel zu bringen, die schließlich potentiell den Israelis sehr 
viel mehr zu bieten hatten. 

Die Sowjetunion befand sich jedoch in einer unglücklichen 
Lage, wenn sie auf Erfüllung der Ansprüche der «Roten» 
drängte. Erstens erkannte sie die israelische Annexion 
Ostjerusalems nicht an. Zweitens konnte sie, weil die Sowjets 
ihre diplomatischen Repräsentanten aus Israel abgezogen hatten, 
keine Ansprüche direkt erheben. Nachdem sie sich ungefähr ein 
Jahr lang in diesem Dilemma befanden, schlugen sie den ihnen 
einzig möglichen Kurs ein und gingen indirekt vor. 1968 machte 
das Oberhaupt der «roten» kirchlichen Mission in Jerusalem 
gegenüber dem israelischen Ministerium für 
Religionsangelegenheiten den Anspruch geltend, die von den 
«Weißen» kontrollierten Liegenschaften in Ostjerusalem seiner 
Mission zu übertragen. Jetzt gaben sich die Israelis, die 1950 
einen derartigen Eifer an den Tag gelegt hatten, die Sowjets 
zufrieden zu stellen, reserviert. Saul Colbi, der Leiter der 
Abteilung für christliche Gemeinschaften im 
Religionsministerium, erklärte öffentlich: «Über die Ansprüche 
und Gegenansprüche zwischen den beiden rivalisierenden 
Kirchen zu entscheiden ist zum gegenwärtigen Zeitpunkt nicht 
unsere Aufgabe.»62 Nach dieser Zurückweisung gab die TASS 
eine Erklärung heraus, in der bestritten wurde, dass ein solcher 
Anspruch erhoben worden sei. Der Archimandrit habe, hieß es 
dort, nichts anderes getan, als «die israelischen Behörden davon 
zu informieren, dass die ‹Emigrantengruppe› [d. h. die 
‹Weißen›] kein Recht dazu habe, Land oder Gebäude zu 
verkaufen oder um einen Neubau zu verhandeln».63 



-399- 

Die Israelis gaben aber nicht nach, woraus sich die seltsame 
Konsequenz ergab, dass die Israelis in Ostjerusalem den Status 
quo zugunsten der «Weißen», im Westteil der Stadt hingegen 
zugunsten der «Roten» aufrechterhielten, wobei die Israelis 
behaupteten, dass die Stadt vereinigt sei und zwischen ihren 
Teilen kein rechtlicher Unterschied bestehe. Die Russische 
Kirchliche Mission blieb eines der wenigen offiziellen 
Verbindungsglieder zwischen Israel und der UdSSR, und man 
munkelte, dass die russisch-orthodoxe Kathedrale in Jerusalem 
in eine Spionagedependance des KGB verwandelt worden sei. In 
den siebziger und achtziger Jahren benutzten die Sowjets von 
Zeit zu Zeit diese dürftige Verbindung und schickten 
Abgesandte der Kirche nach Israel - die einzigen offiziellen 
Repräsentanten der Sowjets, die damals das Land besuchten. 

Inzwischen nutzten die Russen auch weiterhin die Jerusalem-
Frage in anderer Weise als eine Art Köder, um die Israelis in 
Versuchung zu führen. Wie in der Vergangenheit, erweckten sie 
den Eindruck, als bezögen sie hinsichtlich Jerusalems eine 
weniger rigide Position als die Westmächte. Als beispielsweise 
die Israelis so ziemlich am Tiefpunkt angelangt waren, nutzte im 
Dezember 1973 der sowjetische Außenminister Andrej 
Gromyko die Gelegenheit einer Begegnung mit seinem 
israelischen Kollegen bei den Vereinten Nationen, um zu 
erwähnen, dass Jerusalem auf der sowjetischen Sorgenliste ganz 
weit unten stehe; damit war impliziert, dass man bereit war, die 
de facto-Position der israelischen Herrschaft über die ganze 
Stadt zu akzeptieren.64 Im September 1980 wurde eine vom 
Großmufti von Mittelasien, Ziayutdin Babakhanow, nach 
Taschkent einberufene internationale Islam-Konferenz plötzlich 
beendet, als arabische Delegationen Resolutionsentwürfe zu 
Jerusalem vorlegten, die von ihren sowjetischen Gastgebern als 
zu extrem angesehen wurden.65 

In den späten 1980er Jahren drehte sich das Rad ein weiteres 
Mal. Nachdem Michail Gorbatschow an die Macht gekommen 



-400- 

war, bemühte sich die UdSSR vorsichtig um eine 
Wiederaufnahme der Beziehungen mit Israel. 1987 entsandte sie 
eine Konsulardelegation nach Israel - die erste dieser Art seit 
zwanzig Jahren -, die vorgeblich russische Vermögenswerte 
registrieren und die Pässe sowjetischer Staatsbürger erneuern 
sollte. Der Besuch führte schließlich zur Wiederaufnahme 
diplomatischer Beziehungen, die am 18. Oktober 1991 
verkündet wurde - zwei Monate vor dem Zusammenbruch der 
Sowjetunion. In der kurzen ihr noch verbliebenen Zeit griff die 
UdSSR ihre Ansprüche wegen russischer Liegenschaften in 
Jerusalem, Hebron oder Jericho nicht wieder auf; sie wollte 
nicht den Anschein erwecken, als erkenne sie die israelische 
Besetzung Jerusalems und des Westjordanlandes an. Innerhalb 
der «weißen» russischen Kirche kam es zum Aufruhr, als nach 
dem Sturz der Sowjetunion Versuche unternommen wurden, sie 
mit dem Moskauer Patriarchat zu vereinigen. Jetzt begann die 
israelische Regierung durchblicken zu lassen, sie könnte durch 
die Anerkennung der Rechte des Moskauer Patriarchats an allen 
Vermögensteilen der russischen Kirche in Israel und den 
besetzten Gebieten eventuell eine Lösung der Streitfrage 
herbeiführen. Aber gegen die «Weißen» in Jerusalem und in den 
besetzten Gebieten unternahm Israel nichts. 

Nach dem Abkommen von 1993 zwischen den Israelis und 
den Palästinensern und dem sich daraus ergebenden Rückzug 
der israelischen Streitkräfte aus Teilen des Westjordanlandes 
kam es in dieser Sache erneut zu einer Krise. Jetzt unterstanden 
einige der «weißen» russischen Liegenschaften plötzlich 
palästinensischer Hoheitsgewalt, wenn auch noch keine in 
Ostjerusalem. Im Juni 1997 besuchte der russisch-orthodoxe 
Patriarch Alexej II. Jassir Arafat und sicherte sich dessen 
Versprechen, das Moskauer Patriarchat bei seinen Ansprüchen 
auf Immobilien in Gebieten unter palästinensischer Kontrolle zu 
unterstützen. Arafat schuldete der Sowjetunion eine Menge und 
unterhielt nach 1991 gute Beziehungen zu Russland. Deshalb 



-401- 

entsprach er der Bitte. Um zu zeigen, dass er es ernst meinte, 
ordnete er einen Polizeiüberfall auf das in «weißem» Besitz 
befindliche Kloster an der Abrahamseiche in Hebron an, bei 
dem mehrere Nonnen und Mönche geschlagen und vertrieben 
wurden. Im Januar 2000 gab es einen ähnlichen Vorfall in einem 
Kloster bei Jericho: Zwei «weiße» Nonnen aus dem Maria-
Magdalena-Kloster in Jerusalem leisteten der palästinensischen 
Polizei Widerstand, die sie von dort vertreiben wollte. «Ich eilte 
zum Kloster nach Jericho. Dort sah ich das Oberhaupt des 
[‹roten›] Russischen Patriarchats mit einer Unmenge 
palästinensischer Soldaten. Ich sah, wie man zwei Mönche 
fortschaffte. Sie versuchten, mich zu ergreifen, aber ich wehrte 
mich, und schließlich ließ mich die Polizei gehen», sagte 
Schwester Maria Stephanopoulos (eine Schwester von Bill 
Clintons ehemaligem Berater George Stephanopoulos). Aus 
Protest begannen die Nonnen einen Hungerstreik. Schließlich 
mischte sich der amerikanische Generalkonsul ein und erreichte 
einen Kompromiss, wonach sie in einem leeren Schuppen in der 
Nähe des Klosters bleiben durften, «bis das Problem gelöst 
ist».66 

Das Schicksal der russischen Heiligen Stätten in Jerusalem 
blieb offen. Ihre Zukunft hing davon ab, ob die russisch-
orthodoxe Kirche wieder vereinigt und ob die Hoheitsgewalt 
über Jerusalem erneut geteilt werden würde. Wie bei allem 
anderen in der Stadt hing alles davon ab, ob zwischen Israel und 
den Palästinensern Einigkeit über Jerusalem würde erzielt 
werden können. 



-402- 

9. DIE SCHLEICHENDE TEILUNG 

 
Das Osloer Abkommen stellte die Jerusalem-Frage zur 

Diskussion. Schon dies war eine einschneidende Veränderung 
gegenüber früher. Seit 1967 hatten alle israelischen Regierungen 
stets die Haltung eingenommen - jedenfalls stellte man es der 
israelischen Öffentlichkeit gegenüber so dar -, dass die 
Jerusalem-Frage entschieden sei: Jerusalem sei wieder «geeint», 
sei die «ewige Hauptstadt» von Israel und könne kein 
Gegenstand von Verhandlungen sein. Plötzlich aber lag 
Jerusalem wieder auf dem Verhandlungstisch. Während die 
Entscheidung über seine Zukunft nominell um zwei Jahre bis 
zum Beginn der Verhandlungen über eine umfassende 
israelisch-palästinensische Regelung hinsichtlich des 
«endgültigen Status» vertagt worden war, begannen in 
Wirklichkeit beide Seiten sofort mit den Drängeleien um die 
beste Position. 



-403- 

Die Vereinbarung zwischen Beilin und 
Abu Mäzen 

 
Von der Euphorie, die im September 1993 den Handschlag 

zwischen Rabin und Arafat auf dem Rasen vor dem Weißen 
Haus umgab, war schon bald nichts mehr zu spüren. In Israel 
setzte die nationalistische Rechte eine schlimme Kampagne 
gegen Rabin in Gang, die ihn bezichtigte, das nationale Interesse 
verraten zu haben, und schwor, sich einem territorialen Rückzug 
zu widersetzen. Einige Hitzköpfe riefen zu Gewalttaten auf; 
andere, noch radikalere, begannen mit der Planung für ihre 
Ausführung. Am 25. Februar 1994 drang ein mit einem M-16-
Gewehr bewaffneter israelischer Fanatiker, Baruch Goldstein, in 
eine Moschee bei der Höhle der Patriarchen in Hebron ein, einen 
für Muslime und Juden heiligen Ort, und erschoss 
neunundzwanzig Menschen, die ihr Gebet verrichteten. Über 
hundert weitere wurden verletzt, bevor er überwältigt und 
umgebracht wurde. Seine Anhänger unter den jüdischen 
Siedlern in Hebron machten aus seinem Grab einen Andachtsort, 
der von Hunderten seiner Bewunderer besucht wurde, und 
veröffentlichten ihm zum Gedenken ein Buch, das seine Tat 
feierte. Das Massaker führte zu Protestdemonstrationen und 
Unruhen auf dem Haram al-Scharif, der daraufhin von der 
israelischen Polizei geräumt und für eine Weile gesperrt wurde. 

Die Wut der Palästinenser wegen dieses Vorfalls wurde 
sowohl durch die Politik der Jerusalemer Stadtverwaltung, der 
jetzt der rechtsgerichtete Ehud Olmert vorstand, sowie durch das 
Vorgehen der Regierung Rabins angestachelt. Hinsichtlich ihrer 
Wohnungsbaupolitik in und um Jerusalem unterschied sich die 
vom Arbeiterblock bestimmte Regierung nicht sehr von ihrem 
rechten Vorgänger: Weiterhin wurden Land enteignet und 
Planungen für großangelegte jüdische Wohnungsbauprojekte im 



-404- 

«Großjerusalemer» Gebiet jenseits der Stadtgrenzen vorgelegt. 
Als Olmert sich 1994 entschied, in der Stadtverwaltung die 
Behörde für Arabische Angelegenheiten zu schließen, die 
Kollek 1967 geschaffen hatte, um gewisse Verbindungen mit 
führenden Ostjerusalemer Arabern aufrechtzuerhalten, hatte das 
zwar wenig praktische Auswirkungen, wurde aber doch als 
Symbol für die unterschiedliche Einstellung der beiden 
Bürgermeister angesehen. Das galt auch für Olmerts 
Ermutigung der Juden, sich in vornehmlich arabischen Gebieten 
von Ostjerusalem anzusiedeln, einschließlich des 
Moslemviertels der Altstadt, Silwan, Ras al-Amud und Wadi 
Joz. 

1995/96 wurde die Position der Israelis in Jerusalem 
geschwächt. Um den Tourismus zu steigern und Israels 
internationale Position in Jerusalem zu stärken, hatte einige 
Jahre zuvor der damalige Bürgermeister Teddy Kollek 
Planungen für ein durchdachtes Programm zur Feier des 
vermeintlichen dreitausendsten Jahrestags der Gründung der 
Stadt durch König David entwickelt. Sein Nachfolger griff 
dieses Vorhaben begeistert auf und gab ihm einen politischen 
Akzent. Die Feierlichkeiten sorgten für Spott und Opposition. 
Man machte darauf aufmerksam, dass die Datierung eher 
politisch opportun denn historisch korrekt sei. Die ältere 
Bevölkerung entsann sich, dass die Stadt bereits vor vierzig 
Jahren ihren dreitausendsten Geburtstag gefeiert hatte. 
Arabische Jerusalemer wollten mit einem in ihren Augen 
zionistischen Propagandaunternehmen nichts zu tun haben, und 
auch ultraorthodoxe Juden waren gegen das Vorhaben. Sie 
nahmen Anstoß an der geplanten Show über König David, die 
von Tim Rice, dem Librettisten von Jesus Christ Superstar, 
geschrieben worden war und im Zusammenhang mit den 
Feierlichkeiten aufgeführt werden sollte. Ein Stadtrat der 
ultraorthodoxen Jahadut ha-Thora-Partei äußerte die 
Befürchtung, dass Davids Verhältnis zu Jonathan «auf verzerrte 



-405- 

Weise» dargestellt werden könnte, und der stellvertretende 
Bürgermeister Chaim Miller, der dieser Partei angehörte, 
beklagte, dass Jerusalem «in einen Dschungel verwandelt» 
werde, und verlangte, dass die Show aus dem Programm 
genommen werde.1 Die sich ein Jahr lang hinziehenden 
Feierlichkeiten waren eher eine Peinlichkeit und letztendlich ein 
Flop. 

Auch die neuerlichen Terroristenangriffe, die wilde 
antiisraelische Propaganda seitens der muslimischen Hamas-
Bewegung und die provozierenden antiisraelischen 
Demonstrationen im Gazastreifen und Westjordanland waren für 
die Israelis alles andere als beruhigend. Im Mai 1994 
verschlechterte sich die Atmosphäre, nachdem Jassir Arafat in 
einer Moschee in Südafrika zum Djihad für die Befreiung 
Ostjerusalems aufgerufen hatte. Arafats Äußerungen wurden auf 
Band aufgenommen und in Radio Israel ausgestrahlt, was, wie 
nicht anders zu erwarten, zu empörten israelischen Reaktionen 
führte. Vor diesem Hintergrund schienen die Aussichten für 
weitere Fortschritte in Richtung Einigung düster. 

Dass man Jerusalem zu einer «abschließenden Status »-Frage 
machte, verhinderte jedoch nicht die informellen Diskussionen 
unter israelischen und palästinensischen Intellektuellen und 
Politikern, die versuchten, die Grundlage für ein solches 
Abkommen zu schaffen. Dabei stellten sich einige Bereiche 
heraus, in denen man sich überraschenderweise einig war. 
Solche Gespräche gingen auch dem Osloer Abkommen voraus 
und begannen damals in ähnlich informeller Weise. Eine Reihe 
derartiger informeller Gespräche fand im Sommer 1992 in 
London statt. Zu den israelischen Teilnehmern gehörte Mosche 
Amirav, ein Angehöriger der Jerusalemer Stadtverwaltung und 
politischer Irrläufer, der vom rechten Likud in die linke 
Meretzpartei übergewechselt war. Die Palästinenser vertrat in 
diesem Gremium Hanna Siniora, der Journalist, der 1987 
erwogen hatte, für die Stadtverwaltung zu kandidieren. 



-406- 

Kurz nach Unterzeichnung des Osloer Abkommens ließ der 
stellvertretende israelische Außenminister Jossi Beilin öffentlich 
einen interessanten Versuchsballon steigen. Beilin, ein 
Vertrauter von Außenminister Schimon Peres, der auch sein 
wichtigster politischer Förderer war, hatte schon bei früheren 
Gelegenheiten die öffentliche Meinung getestet, als er die 
Grenzen des Aussprechbaren über die üblichen Einengungen 
regierungsamtlicher Politik und gängigen Denkens hinaus 
ausdehnte. Diesmal dachte er öffentlich über die Möglichkeit 
nach, dass Israel in die administrative Kontrolle von Teilen 
Ostjerusalems durch die Palästinenser einwilligen könnte. 
Obwohl dies nicht sehr anders als der seit langem in der 
Versenkung verschwundene «Stadtbezirks» -Vorschlag klang, 
wurde Beilin sofort von dessen Urheber Teddy Kollek zur 
Ordnung gerufen; der schrieb ihm: «Deine Vorstellungen sind 
völlig unbegreiflich. Wir haben die Wiedervereinigung der Stadt 
im Jahre 1967 als die praktische Verwirklichung der Ziele der 
zionistischen Bewegung betrachtet. Werden wir jetzt ein 
vereinigtes Jerusalem mit solcher Leichtigkeit aufgeben?»2 

Später stellte sich heraus, dass Beilins Bemerkungen keine 
rein akademischen Spekulationen gewesen waren. Vielmehr 
schlugen sich darin geheime Gespräche nieder, die er mit dem 
Palästinenser Mahmud Abbas (besser bekannt unter seinem 
Decknamen Abu Mäzen) aufgenommen hatte, einem engen 
Berater Arafats, der, wie Beilin, in den zum Osloer Abkommen 
führenden Gesprächen eine wichtige Rolle gespielt hatte. Beilin 
und Abu Mäzen trafen zwischen Herbst 1993 und Frühjahr 1995 
etwa zwanzigmal in Jerusalem, auf Zypern und an 
verschiedenen Orten in Europa zusammen. Die Unterredungen 
drehten sich um alle Aspekte einer möglichen Vereinbarung 
über den «endgültigen Status», aber das größte Interesse - und 
die schärfste Kritik - erregten die Schlussfolgerungen, zu denen 
man im Hinblick auf Jerusalem kam. Am 31. Oktober 1995 
einigten sich die beiden in Tel Aviv auf den Text «eines 



-407- 

Rahmens für den Abschluss eines endgültigen Status-
Abkommens zwischen Israel und der Palästinensischen 
Befreiungsorganisation». 

Dieses bemerkenswerte Dokument war ein wagemutiger 
Versuch, alle noch offenen Fragen zwischen Israel und den 
Palästinensern zu lösen. Es sah die Schaffung eines 
palästinensischen Staates innerhalb vereinbarter Grenzen vor. 
Die israelischen Streitkräfte würden sich aus 94 Prozent des 
Westjordanlandes zurückziehen, einschließlich des Jordantals 
und des gesamten Gazastreifens. Zwischen Gazastreifen und 
dem Westjordanland sollte eine Landbrücke geschaffen werden. 
Der palästinensische Staat würde entmilitarisiert sein, und Israel 
bis zum Abschluss von Friedensverträgen mit den benachbarten 
arabischen Staaten drei Frühwarnstationen und eine zu 
vereinbarende militärische Präsenz auf seinem Territorium 
unterhalten. Die israelischen Siedlungen im Gebiet des 
palästinensischen Staates würden aufgegeben werden. («Es wird 
keine zivilen Wohngebiete ausschließlich für Israelis im Staat 
Palästina geben.») Anerkannt werde durch Israel «das 
moralische und physischen Leid, das dem palästinensischen 
Volk als Folge des Krieges von 1947-49 zugefügt worden ist», 
und ebenso das Recht «der palästinensischen Flüchtlinge, in den 
palästinensischen Staat zurückzukehren sowie ihr Anspruch auf 
Entschädigung und Rehabilitation für moralische und materielle 
Verluste». Zum erstenmal hatten sich, seitdem der Konflikt 
schwelte, führende und verantwortliche Israelis und 
Palästinenser auf eine solche Aussage geeinigt. 

Der Vertragsentwur f Beilins und Abu Mäzens kam einem 
Plan für eine Lösung der Jerusalem-Frage sehr nahe. Beide 
stimmten darin überein, dass Jerusalem «eine offene und 
ungeteilte Stadt mit freiem und ungehindertem Zugang für 
Menschen aller Glaubensbekenntnisse und Nationalitäten 
bleiben» solle. Die Grenzen der Stadt sollten erweitert werden 
und Abu Dis (wovon ungefähr 10 Prozent bereits zum 



-408- 

Stadtgebiet gehörten), al-Azarija, a-Ram, a-Zaim, Ma'alej 
Adummim, Givat Ze'ev, Givon sowie einige angrenzende 
Gebiete umfassen. Innerhalb dieses erweiterten Gebiets sollten 
von Israelis bewohnte Gegenden zu «israelischen 
Stadtbezirken» und von Palästinensern bewohnte Gegenden zu 
«palästinensischen Stadtbezirken» werden. Die Anzahl der 
israelischen und der palästinensischen Stadtbezirke würde das 
demographische Verhältnis von 2:1 zwischen Juden und 
Arabern widerspiegeln. Eine einheitliche und übergreifende 
Stadtverwaltung würde für die ganze Stadt gebildet und unter 
der Bezeichnung Vereinigter Hoher Stadtrat aus Vertretern der 
Stadtbezirke bestehen. Diese Vertreter der Bezirke würden den 
Bürgermeister der Stadt wählen. In Anbetracht der größeren 
Anzahl israelischer Bezirke (entsprechend dem 
demographischen Anteil) würde dies vermutlich den Juden für 
die voraussehbare Zukunft das Bürgermeisteramt gesichert 
haben. 

In dem Dokument hieß es dann, dass der Vereinigte Hohe 
Stadtrat in allen Sachverhalten, die sich auf Gebiete der «Stadt 
Jerusalem» unter palästinensischer Souveränität beziehen, die 
Zustimmung der Regierung von Palästina einholen wird. In allen 
Sachverhalten, die mit den Gebieten der «Stadt Jerusalem» unter 
israelischer Souveränität in Zusammenhang stehen, wird der 
Vereinigte Hohe Stadtrat die Zustimmung der Regierung von 
Israel einholen. 

Dies hätte sichergestellt, dass die gegebene israelische 
Mehrheit im Stadtrat nicht zum Gesetzgeber für die arabischen 
Gebiete der Stadt würde. Als weitere Sicherung in derselben 
Richtung war die Schaffung von zwei untergeordneten 
Stadtverwaltungen vorgesehen, einer israelischen und einer 
palästinensischen. Diesen würden starke lokale Befugnisse 
eingeräumt, einschließlich der lokalen Besteuerung, der 
öffentlichen Versorgungsdienste, «eines selbständigen 
Bildungssystems», «separater Religionsbehörden» sowie der 



-409- 

«Wohnungsbau- und Nutzungsplanung». 
Der westliche (israelische) Teil Jerusalems sollte mit seinem 

hebräischen Namen Yerushalayim bezeichnet werden, und der 
«arabische östliche Teil der Stadt unter palästinensischer 
Souveränität» den arabischen Namen al-Quds tragen. Israel 
würde al-Quds als Hauptstadt Palästinas anerkennen, Palästina 
Yerushalayim als Hauptstadt Israels. 

Nun kam ein entscheidender Passus, der erkennen ließ, dass in 
einem kritischem Punkt weiterhin keine Einigkeit bestand: 

Die letztendliche Souveränität über das Gebiet außerhalb von 
Yerushalayim und al-Quds, jedoch innerhalb der gegenwärtigen 
Stadtgrenzen von Jerusalem, soll von den Parteien so bald wie 
möglich festgelegt werden. Jede Partei behält ihre Position 
hinsichtlich des souveränen Status dieses Gebiets bei. 

Dieser Passus bezog sich auf die neue arabische Stadt 
außerhalb der Mauern, jedoch innerhalb des Stadtgebiets in 
seiner seit 1967 von Israel erweiterten Fläche. Beilin befand, 
dass er in Anbetracht des Versprechens der israelischen 
Regierung, die «Einheit» der Stadt unter israelischer 
Souveränität zu wahren, nicht zustimmen könne, dass sie zu 
einem Teil des palästinensischen Staats würde. Abu Mäzen 
hingegen meinte, wegen der zentralen Bedeutung des arabischen 
Jerusalem könne man nicht einwilligen, dass sie auf Dauer ein 
Teil Israels bleiben werde. Das Problem, wer letzten Endes die 
Souveränität über dieses Gebiet innehaben werde, wurde darum 
auf spätere Gespräche vertagt, ohne dass dadurch die restliche 
Vereinbarung beeinträchtigt wurde. 

Selbstverständlich musste auch über die Heiligen Stätten 
befunden werden, wenn man zu einem Abkommen über 
Jerusalem kommen wollte: 

 
Die Parteien erkennen Jerusalems einzigartige spirituelle und 

religiöse Rolle für alle drei großen monotheistischen Religionen 



-410- 

an. In dem Wunsch, die ökumenischen Beziehungen und die 
Harmonie zwischen den drei großen Religionen zu fördern, sind 
sich die Parteien darüber einig, die Freiheit der 
Religionsausübung und des Zugangs zu allen Heiligen Stätten 
für die Angehörigen aller Glaubensrichtungen und Religionen 
ohne Behinderung oder Einschränkung zu garantieren. 

 
Insoweit war es eine Standardformulierung, denen alle 

zustimmen konnten. Schwieriger zu lösen waren die 
Einzelheiten, insbesondere hinsichtlich der Altstadt: 

 
In Anerkennung des besonderen Status und der besonderen 

Bedeutung des Gebiets der Altstadt... für Angehörige des 
christlichen, jüdischen und muslimischen Glaubens kommen die 
Parteien überein, diesem Gebiet einen Sonderstatus 
einzuräumen. 

 
Wie aber sollte dieser «Sonderstatus» beschaffen sein? Das 

war leider nicht in der Vereinbarung festgelegt; auch die Frage 
der Souveränität in der Altstadt war nicht geklärt. Beides würde 
Thema weiterer Gespräche sein. Über einige leitende 
Grundsätze für diese Gespräche wurde man sich jedoch einig: 
Die palästinensische «Unterverwaltung» der Stadt sollte für die 
städtischen Belange der in der Altstadt wohnhaften 
palästinensischen Staatsbürger und deren dortige Immobilien 
zuständig sein, die israelische für die Belange der in der Altstadt 
wohnhaften Israelis sowie für ihre dortigen Immobilien 
zuständig sein. Ein «Vereinigter Paritätischer Ausschuss» solle 
eingesetzt werden, «um alle mit der Wahrung des einzigartigen 
Charakters des Altstadtareals in Zusammenhang stehenden 
Angelegenheiten» zu verwalten und Streitigkeiten beizulegen. In 
bezug auf die Heiligen Stätten im Herzen Jerusalems und das 
Jerusalem-Problem hieß es: 



-411- 

 
Dem Staat Palästina soll extraterritoriale Souveränität über 

den Haram al-Scharif unter der Verwaltung der al-Quds Awaqf 
gewährt werden. Der gegenwärtige Status quo hinsichtlich des 
Rechts auf Zugang und Gebet für alle wird gewährleistet. 

 
Die Grabeskirche soll der palästinensischen Unterverwaltung 

der Stadt unterstehen. Der Vereinigte Paritätische Ausschuss 
soll die Möglichkeit prüfen, der Grabeskirche einen 
extraterritorialen Status einzuräumen. 

 
Dass die Westmauer nicht erwähnt wurde, mutet ein wenig 

seltsam an. Vermutlich ging man stillschweigend davon aus, 
dass sie weiterhin als souveränes Territorium von Israel 
verwaltet würde. 

Ein abschließender Passus des von Jerusalem handelnden 
Abschnitts der Vereinbarung betraf Sicherheitsfragen: «Die 
Überwachung von Personen und Gütern, die durch die ‹Stadt 
Jerusalem› befördert werden, soll an den Ausreisestellen 
stattfinden.»3 Auch da gab es Unklarheiten. Sollte Jerusalem 
eine offene Stadt sein oder eine geschlossene, mit Barrieren, die 
sie umgaben? Hätten die Israelis noch das Recht, die Stadt für 
Palästinenser, die zum Beten oder Arbeiten in die Stadt wollten, 
zu «sperren», wie es oft seit Beginn der Intifada geschehen war? 

Trotz der noch offenen Fragen und der Lücken in bestimmten, 
sehr wichtigen Paragraphen war die Vereinbarung eine 
überraschende Errungenschaft. Selbst in den Punkten, über die 
man keine völlige Einigung erzielt hatte (in erster Linie war es 
das Problem der arabischen Gebiete von Ostjerusalem und in der 
Altstadt), schuf sie eine Grundlage für eine mögliche Lösung. 
Für Leute, die sich den Rückhalt breiter Wählerschaften erhalten 
wollten, der nötig wäre, um die Vereinbarung aus einem 
Entwurf in einen Vertrag zu überführen, der von Jassir Arafat 



-412- 

für die PLO und von Jitzhak Rabin für die israelische Regierung 
würde unterzeichnet werden können, war zu diesem Zeitpunkt 
wahrscheinlich keine klarer formulierte Einigung über das 
Jerusalem-Problem erreichbar. Ob diese Übereinkunft in einen 
endgültigen Friedensvertrag hätte verwandelt werden können, 
lässt sich nicht sagen. Aber die Erfahrungen ihrer Unterhändler 
mit dem Osloer Abkommen, das ebenfalls von einer solchen 
«backchannel»-Vereinbarung ausgegangen war, berechtigten sie 
durchaus zu einem gewissen Optimismus. 

Am 4. November 1995, vier Tage nach dem Übereinkommen 
zwischen Beilin und Abu-Mazen, wurde Jitzhak Rabin in Tel 
Aviv erschossen. Sein Nachfolger Schimon Peres war nicht 
weniger entschlossen als er, den Konflikt zwischen 
Palästinensern und Israelis endgültig beizulegen. Er war Beilins 
politischer Förderer gewesen, und im Vertragsentwurf spiegelte 
sich unzweifelhaft sein grundsätzlicher Ansatz hinsichtlich der 
darin angesprochenen Fragen wider. Aber Peres war von den 
Rechten als Beschwichtigungspolitiker gegenüber den Arabern 
verteufelt worden. Als nicht gewählter Ministerpräsident wagte 
er es nicht, den direkten Weg bis zur Unterzeichnung einer 
solchen Vereinbarung weiterzugehen. Er hielt es für besser, 
abzuwarten und sich ein eigenes Mandat von den israelischen 
Wählern zu besorgen. Nach dem Mordanschlag hatte sich eine 
gewaltige Welle des Abscheus gegen die schrille politische 
Rhetorik der Rechten erhoben. Nie zuvor hatte sich etwas 
Vergleichbares in Israel ereignet, und das Geschehene hatte 
tiefgreifende Auswirkungen auf die gesamte Bevölkerung. 
Damaligen Meinungsumfragen zufolge wäre Peres an die Spitze 
einer beherrschenden parlamentarischen Mehrheit gewählt 
worden, wenn er damals sofort Wahlen angesetzt hätte. Aber es 
schien ihm gefährlich, den Eindruck zu erwecken, als wolle er 
sich den Mord an Rabin zunutze machen oder sich an die 
Rockschöße seines ehemaligen Rivalen im Arbeiterblock und 
später keineswegs bequemen Partners in der Regierung 



-413- 

klammern. Er hielt es für anständiger und auf längere Sicht 
gesehen auch für effektiver, eine Weile zu warten, um dann 
später mit Überzeugungskraft beanspruchen zu können, die 
Wahl aus eigener Kraft gewonnen zu haben. Es war eine der 
schlimmsten politischen Fehleinschä tzungen in der Geschichte 
Israels. 

Als Gerüchte über die Vereinbarung zwischen Beilin und Abu 
Mäzen zu zirkulieren begannen (anfangs glaubte man, sie 
bezöge sich nur auf Jerusalem), benutzte die Rechte die 
angebliche «Bedrohung Jerusalems» als Knüppel, mit dem sie 
auf Beilin, seinen Beschützer Peres und den Arbeiterblock 
eindreschen konnte. Ohne den Text der Übereinkunft zu 
veröffentlichen, verteidigte Beilin dessen Vereinbarkeit mit der 
Politik der Regierung: 

 
Israel würde die Souveränität über das geeinte Jerusalem in 

seinen gegenwärtigen Grenzen behalten und kann Ma'alej 
Adummim, Givon und Givat Ze'ev der Stadt hinzufügen. Die 
Palästinenser würden demgegenüber Dörfer außerhalb von 
Jerusalem, wie etwa Abu Dis, al-Azarija oder sogar Ramallah 
übernehmen und es al-Quds nennen können. Die Palästinenser 
könnten womöglich ihr Recht behalten, über andere Teile 
Jerusalems zu verhandeln, aber sie wissen, dass dies noch eine 
ganze Generation dauern könnte.4 

 
Statt die Kritiker zu besänftigen, wurde die Opposition 

dadurch erst richtig entflammt. Peres fühlte sich verpflichtet, 
sich von Beilin zu distanzieren, aber der Likud kündigte 
trotzdem an, er werde den Wahlkampf unter der Parole führen: 
«Peres wird Jerusalem teilen.»5 Schließlich wurde die Wahl auf 
den 29. Mai 1996 angesetzt, aber das Vertrauen in Peres' 
Führung war bereits im Schwinden begriffen. 

Am 25. Februar 1996 wurden fünfundzwanzig Menschen in 



-414- 

Jerusalem getötet und fünfzig verletzt, als in einem Bus der 
Linie 18 eine am Körper eines arabischen Selbstmordattentäters 
befestigte Bombe explodierte. Am 3. März kamen durch die 
Explosion der Bombe eines zweiten Selbstmordattentäters auf 
derselben Buslinie weitere achtzehn Menschen ums Leben. 
Andere Bombenanschläge von palästinensisch-muslimischen 
Fanatikern verursachten in Jerusalem und andernorts neuerliches 
Blutvergießen und hatten tiefgehende Auswirkungen auf die 
politische Psychologie einer israelischen Bevölkerung, die 
bereits durch die Ermordung Rabins bis ins Mark erschüttert 
war. Die Rechte profitierte von den Bombenanschlägen und 
behauptete, mit ihrer harten Linie und ihrer Verweigerung 
weiterer territorialer Zugeständnisse weiteren Terroranschlägen 
effektiver vorbeugen zu können. 

Die Wahlen erbrachten einen Sieg für den Likud-Kandidaten 
für das Amt des Ministerpräsidenten, Benjamin Netanjahu, der 
sich an die Bildung einer Koalitionsregierung aus rechten und 
religiösen Parteien machte. Obwohl sich die Netanjahu-
Regierung unter erheblichem amerikanischen Druck zum 
Rückzug des israelischen Militärs aus dem größten Teil von 
Hebron bereit fand, blieb der Friedensprozess von nun an 
stecken. In den nächsten drei Jahren tat sich in der Jerusalem-
Frage auf diplomatischer Ebene nichts. Inzwischen hatten 
andere Wahlen eine neue politische Dynamik in die Region 
gebracht. 



-415- 

Palästinensische Wahlen 

 
Die Wahlen zur Bildung der palästinensischen 

Autonomiebehörde eine in der palästinensischen Geschichte 
erstmalige Annäherung an eine landesweite Wahl - lösten den 
Enthusiasmus der Palästinenser aus und lenkten das Interesse 
der Weltöffentlichkeit auf sich. Die Frage, ob Jerusalemer 
Araber an den Wahlen teilnehmen könnten, hatte die Israelis 
sehr beschäftigt, und die Regierung Rabin fand sich nur 
schrittweise und zögernd zu einem Rückzug von der exponierten 
Position bereit, die Begin und Schamir in dieser Hinsicht 
bezogen hatten. In der ersten Phase der Autonomiegespräche mit 
der Regierung Begin hatte es einen Punkt gegeben, an dem die 
Amerikaner den Vorschlag machten, den nichtisraelischen 
Arabern in Jerusalem ein «Briefwahlrecht» einzuräumen, unter 
dem Vorbehalt, dass das palästinensische Organ keinerlei 
Autorität über Jerusalem habe und die Frage der Zukunft der 
Stadt weiterhin offen bleibe.6 In dem im September 1995 in 
Washington von Rabin und Arafat unterzeichneten 
Autonomieabkommen über die palästinensische 
Selbstverwaltung im Westjordanland fanden sich Relikte dieser 
Vorstellungen in den Bestimmungen für die Wahlen wieder, die 
im Januar 1996 abgehalten werden sollten.7 In Jerusalem 
wohnhafte Palästinenser sollten das Wahlrecht haben und im 
Autonomierat repräsentiert sein. Die Einwohner Jerusalems 
durften sich jedoch nur dann als Kandidaten zur Wahl stellen, 
wenn sie auch einen Wohnsitz außerhalb der Stadt nachweisen 
konnten. Die Palästinenser entschieden sich dafür, dies 
hinzunehmen, weil, wie Faisal Husayni betonte, die meisten in 
der Stadt ansässigen Palästinenser eine Adresse eines anderswo 
lebenden Familienmitglieds angeben konnten.8 Weder der 
Autonomierat noch die palästinensische Autonomiebehörde 



-416- 

sollten über Verwaltungszuständigkeiten für Jerusalem 
verfügen. Dennoch stärkte die Teilnahme Jerusalemer Araber an 
den Wahlen (trotz mehrerer israelischer Mittel und Wege, diese 
zu verhindern) in den Augen der arabischen Einwohnerschaft 
der Stadt die Legitimität der palästinensischen Autoritätsträger. 
Jerusalem waren vier (später auf sechs, noch später auf sieben 
erhöht) Sitze im Autonomierat zugeordnet, wovon zwei für 
Christen reserviert waren. 

Obwohl sich die Regierung Rabin hinsichtlich des Wahlrechts 
für Jerusalemer Araber der amerikanischen Sicht gebeugt hatte, 
war ihr weder klar, wohin das führen konnte, noch war sie 
glücklich über die potentielle Munition, die dieses Zugeständnis 
ihren Gegnern geben würde, besonders dem der Likud-Partei 
angehörenden Bürgermeister der Stadt. Deshalb beschloss sie, 
sowohl die Wahlbeteiligung als auch die Sichtbarkeit der 
Teilnahme von Jerusalemer Palästinensern an der Wahl 
einzuschränken, indem sie die Anzahl der Wahllokale auf ein 
Minimum begrenzte. Auch ließ man die Nachricht verbreiten, 
dass Jerusalemer, die sich als Wähler registrieren ließen, als 
Folge davon ihre israelischen Kennkarten verlieren könnten (die 
hoch geschätzte soziale Vergünstigungen und andere Rechte mit 
sich brachten). Teilweise aus diesen Gründen ließ sich nur etwa 
die Hälfte der wahlberechtigten Jerusalemer Araber für die 
Wahlen registrieren. Die Israelis argumentierten zunächst, dass 
sämtliche Wahllokale außerhalb der Stadtgrenzen eingerichtet 
werden müssten, damit nicht der Eindruck entstünde, die 
israelische Souveränität werde dadurch in Frage gestellt. Am 
Schluss wurden fünf Wahllokale in Postämtern innerhalb der 
Stadtgrenzen geschaffen. Als jedoch Hanan Aschrawi, eine 
Kandidatin für einen der Christen vorbehaltenen Sitze, in einem 
Wagen, auf dem Wahlplakate angebracht waren, nach Jerusalem 
hineinzufahren versuchte, wurde sie von der israelischen Polizei 
angehalten und an der Weiterfahrt gehindert. Diese 
Auseinandersetzung wurde in der ganzen Welt im Fernsehen 



-417- 

übertragen und von Aschrawi geschickt zu ihren Gunsten 
ausgenutzt.9 

Bürgermeister Olmert und einige andere Israelis vertraten die 
Auffassung, die Wahlen demonstrierten, wie wenig 
Unterstützung Arafat unter den Jerusalemer Arabern habe.10 Das 
war eine zweifelhafte Deutung. Von den in Jerusalem gewählten 
Mitgliedern galten drei als Arafat-Anhänger: Ahmad Asim al-
Zghajar und Emile Jarjou waren Fatah-Mitglieder; Ahmad al-
Batsch wurde als Unabhängiger gewählt, war aber ebenfalls ein 
Mitglied der Fatah. Zwei andere wurden als «kritische 
Anhänger» eingestuft: Hatim Abd al-Qadar, ein Fatah-Mitglied, 
das als Sprecher für Jerusalem auftrat, sowie Ahmad Khuri (Abu 
Ala), einer der prominentesten palästinensischen Führer und 
ebenfalls Fatah-Mitglied, der in Oslo als Verhandlungsführer 
fungiert hatte. Hanan Aschrawi und Zijad Abu Zijad, die beide 
als Unabhängige gewählt worden waren, gehörten zur 
Opposition gegen Arafat. 11 

Dass die Palästinenser mit der Eingliederung Jerusalems in 
die Wahlen zum palästinensischen Autonomierat 
vergleichsweise erfolgreich gewesen waren, steigerte noch die 
Besorgnis der israelischen Rechten, dass Israel den Ostteil der 
Stadt durch Nachlässigkeit verlieren könnte. Schon vor dem 
Osloer Abkommen hatte die israelische Rechte das Aufkommen 
einer palästinensischen Autonomie in Ostjerusalem 
angeprangert. Im April 1993 sprach Ariel Scharon 
beispielsweise mit Missbilligung von einem «in Ostjerusalem 
operierenden palästinensischen Staat».12 Obwohl die 
Regierungen Rabin und Peres diesem Vorwurf widersprachen, 
sprachen doch viele Fakten dafür. 

Bis 1995 hatten sich die PLO und die noch nicht gewählte 
palästinensische Autonomiebehörde die effektive Kontrolle über 
weite Bereiche des Alltagslebens in den von Arabern bewohnten 
Gebieten Jerusalems verschafft. Nach und nach erstreckte sich 
die Überwachung auf nahezu das gesamte Alltagsleben, 



-418- 

einschließlich der muslimischen religiösen Amtsträger, der 
Privatschulen (die von 40 Prozent der palästinensischen Schüler 
in der Stadt besucht wurden), der arabischen Presse und sogar 
(entsprechend einer geheimen Vereinbarung, die am 21. Juni 
1995 zwischen dem israelischen Brigadegeneral David Scharif 
und dem Finanzminister der palästinensischen Behörde Atef 
Alawneh getroffen worden war) des Steuereinzugs. Die Al-Quds 
Universität mit dem in Oxford ausgebildeten Wissenschaftler 
und Politiker Sari Nusseibeh an der Spitze wurde vom 
palästinensischen Hochschulminister zugelassen und betätigte 
sich ganz offen sowohl in Abu Dis und Bet Hanina (außerhalb 
der Stadtgrenzen) als auch in Gebäuden mitten in Jerusalem. 
Erfolglos hatte die israelische Zivilverwaltung in den besetzten 
Gebieten versucht, Studenten aus dem Westjordanland vom 
Besuch dieser Universität auszuschließen. Die Universität fand 
jedoch einflussreiche internationale Unterstützung und auch die 
einiger israelischer Wissenschaftler, und die Regierung 
entschloss sich, nicht noch mehr Kritik durch ihre Schließung 
heraufzubeschwören. Einer israelischen «Sicherheitsquelle» 
blieb es überlassen, den wehleidigen Kommentar abzugeben, 
dass «die Universität für ihren Betrieb und die Verleihung 
akademischer Grade nicht die entsprechende Bestätigung des 
israelischen Rats für Hochschulbildung Grade habe, die von 
Gesetzes wegen erforderlich ist».13 Darüber hinaus wurde 
Ostjerusalem weiterhin von der Jerusalemer 
Bezirkselektrizitätsgesellschaft mit «arabischem Strom» 
beliefert. 

Das Wichtigste aber war, dass die Palästinensische 
Autonomiebehörde mit einer großen Zahl allgegenwärtiger 
Sicherheitsleute in Zivil die Straßen kontrollierte. Bei einer 
Befragung in einem Ausschuss der Knesset bestritt der 
israelische Polizeiminister im Januar 1995, dass palästinensische 
Polizisten in Jerusalem tätig seien, gab aber gleichzeitig zu, 
dass, wie er sie nannte, «Stoßtrupps gelegentlich gegen Zuhälter, 



-419- 

Prostituierte und Drogenringe» vorgingen.14 In der Tat steckten 
die Israelis in einem Dilemma, wenn sie derlei Aktivitäten 
unterbanden, weil sie auf die verdeckte Polizeitätigkeit 
palästinensischer Sicherheitsorgane angewiesen waren, um mit 
deren Hilfe terroristische Gruppen in Jerusalem wie im 
Westjordanland auszuschalten. Im Juli 1995 verhafteten die 
Israelis angebliche Polizisten der palästinensischen 
Autonomiebehörde, die in Jerusalem tätig geworden waren, aber 
deren Sicherheitsdienst blieb in der Stadt weiterhin aktiv, 
allerdings mit größerer Diskretion. Überdies hatten verschiedene 
offizielle und halboffizielle palästinensische Institutionen ihren 
Hauptsitz in Jerusalem, darunter das Ministerium für 
Religionsangelegenheiten, das palästinensische Radio und, als 
wichtigste von allen, das Orient House. 



-420- 

Die Belagerung des «Orient House» 

 
Das «Orient House», ein ehemaliges Hotel im Jerusalemer 

Bezirk Scheich Jarrah, hatte zunächst als ein Büro für den 
«Beraterausschuss» der palästinensischen Delegation bei der 
Madrider Friedenskonferenz von 1991 fungiert. Bald 
entwickelte es sich zum politischen Büro von Faisal Husayni 
und wurde zu einer Art Bürgermeisterei für das arabische 
Ostjerusalem. Nach dem Osloer Abkommen richtete das von 
Husayni geführte Ministerium für Jerusalemer Angelegenheiten 
der Palästinensischen Autonomiebehörde hier seinen Amtssitz 
ein. 

Die Existenz dieses palästinensischen Ministeriums im 
Herzen der Hauptstadt versetzte die israelische Rechte in 
Aufruhr. Öffentlich prangerte Bürgermeister Olmert dessen 
Präsenz als eine Provokation und einen Verstoß gegen 
israelische Gesetze an und forderte seine Schließung. Als Rabin 
zu äußern wagte, dass Arafat nach Jerusalem kommen könnte, 
um in der Al-Aqsa-Moschee zu beten, drohte Olmert damit, eine 
Million Juden in aller Welt zu mobilisieren, um ihn von dem 
Besuch abzuhalten. Im August 1994 wurden im «Orient House» 
Beschäftigte von der israelischen Polizei vernommen und 
palästinensischen Einrichtungen in der Stadt eine Reihe 
verwaltungstechnischer Hindernisse in den Weg gelegt.15 

Als mehrere offizielle Besucher Israels darauf bestanden, dem 
«Orient House» einen Besuch abzustatten, spitzte sich die Sache 
zu. Anfangs erhoben die Israelis keine Einwände und 
erleichterten derartige Besuche sogar, aber als diese dann eine 
solche politische Dimension annahmen, dass sich eine 
Anerkennung der Präsenz der PLO in Jerusalem abzuzeichnen 
schien, machten sie einen Rückzieher. Im November 1994 
suchte die türkische Ministerpräsidentin Tansu Ciller, die zu 



-421- 

einem offiziellen Besuch in Israel weilte, Husayni in seinem 
Amtssitz auf, ohne dieses Zusammentreffen zuvor mit den 
israelischen Behörden abgesprochen zu haben. Rabin nannte die 
Begegnung einen «Trick» und kommentierte ihn mit den 
Worten: «Private Besuche, ja, aber hier haben sie versucht, das 
Orient House zu einer unabhängigen palästinens ischen 
Vertretung für Treffen mit internationalen Politikern zu 
machen.»16 Kaum hatte er das geäußert, da sprach schon die 
Israel besuchende französische Sozialministerin Simone Weil 
(eine Jüdin, die das Konzentrationslager Auschwitz überlebt 
hatte) in dem Gebäude zu einem, wie es ausdrücklich hieß, 
«offiziellen Besuch» vor.17 

Politiker der israelischen Rechten machten sich diese 
Vorkommnisse zunutze und forderten die Schließung des 
«Orient House». Der dem Likudblock nahe stehende Politiker 
Jehoschua Matza beklagte sich, es sei zum palästinensischen 
Außenministerium geworden, aber Husayni bestritt das und 
behauptete kurioserweise, im «Orient House» seien keinerlei die 
palästinensische Autonomiebehörde betreffenden Gespräche 
geführt worden.18 Eine Gruppe von rechtsgerichteten 
Knessetabgeordneten demonstrierte vor dem Gebäude, und einer 
von ihnen, Rafael Eitan, ein früherer israelischer Stabschef, 
äußerte gegenüber Reportern: «Das ist traurig. Wir sehen hier 
den palästinensischen Staat mitten in Jerusalem.»19 Einige 
Rechtsextremisten (darunter ein Offizier der israelischen Armee, 
Oren Edri, sowie Ben Dawid, ehemals Ja'abari, der vom Islam 
zum Judentum konvertiert war) erwogen sogar einen 
gewaltsamen Angriff gegen das «Orient House».20 Andererseits 
besuchten linke Knessetabgeordnete, mit denen Husayni 
herzliche Beziehungen unterhielt, das Gebäude, um zu 
bekräftigen, dass es nicht geschlossen werden dürfe. 

Die von diesen Vorgängen in Bedrängnis gebrachte 
Regierung Rabin reagierte mit administrativen und legislativen 
Maßnahmen. In der Nähe des Gebäudes wurden Straßensperren 



-422- 

errichtet, an denen die Identität der Personen überprüft wurde, 
die es betreten wollten. Polizeiminister Mosche Schahal gab 
bekannt, dass nicht vorher mit den Israelis abgesprochene 
offizielle Besuche unterbunden werden würden.21 Im Dezember 
1994 verabschiedete die Knesset ein «Orient House »-Gesetz, 
das Aktivitäten der PLO in Israel vermeintlich ausschließen 
sollte. Nachdem es aber erst einmal verabschiedet war, wurde es 
kaum je angewendet; obwohl die israelische Polizei 
Ermittlungen über «illegale Aktivitäten» in dem Gebäude 
aufnahm, wurde es nicht geschlossen. Die Opposition, die die 
Regierung in die Lage manövriert hatte, das Gesetz 
einzubringen, warf ihr nun vor, keinen Gebrauch davon zu 
machen. Als im Februar 1995 eine Gruppe von Ministern der 
Europäischen Union im «Orient House» vorsprechen wollten, 
beantragten israelische Rechte eine einstweilige Anordnung des 
Obersten Gerichtshofs, die den Besuch untersagen sollte - 
jedoch ohne Erfolg. Zwischen Mai 1994 und August 1995 kam 
es im «Orient House» zu fünfzig diplomatischen Begegnungen 
mit Repräsentanten von neunundzwanzig Ländern. Dass es den 
Palästinensern gelang, die Israelis an der Nase herumzuführen, 
führte zum Zwist in der israelischen Regierung und im August 
1995 zum offenen Krach im Kabinett zwischen Peres und 
Schahal. 

Der Mann, der im Zentrum dieser Kontroverse stand, Faisal 
Husayni, meinte, dass es hier um eine ganz einfache Frage gehe: 
«Wir können zwei Wege einschlagen: den Weg von ‹Orient 
House› oder den Weg von Hamas.»22 In den folgenden Monaten 
drehte sich die Debatte unter anderem darum, ob das Gebäude 
die PLO oder Institutionen der Palästinensischen 
Autonomiebehörde beherberge (der Unterschied war kaum 
merklich, aber die israelische Regierung hoffte, dahinter in 
Deckung gehen zu können). Auch wurde die Frage aufgeworfen, 
ob Husayni nun ein Minister der Palästinensischen 
Autonomiebehörde sei oder nicht. In diesem Punkt gab es eine 



-423- 

gewisse Unklarheit. Er war kein Mitglied des ersten, im Mai 
1994 gebildeten Kabinetts der palästinensischen 
Autonomiebehörde; im zweiten Kabinett, gebildet im Mai 1996, 
trat er als «Minister ohne Portefeuille» auf; im dritten, das im 
August 1998 vereidigt wurde, firmierte er als Minister für 
Jerusalem; in der offiziellen Ministerliste vom August 2000 
stand sein Name, aber während bei allen anderen die 
Bezeichnung «Minister» mit den entsprechenden Ressorts 
verzeichnet war, standen bei dem Husaynis nur die Worte 
«Jerusalem-Liste».23 In Wirklichkeit galt Husayni in dieser 
ganzen Zeit weitgehend als der führende palästinensische 
Politiker in der Stadt. 

Sein Aufstieg zu diesem Rang und sein Erfolg in der 
Auseinandersetzung um das «Orient House» veranlasste gewisse 
Reibungen mit Arafat, der darüber eifersüchtig gewesen sein 
soll, dass viele hochrangige Besucher bei Husayni im «Orient 
House» vorsprachen und nicht auch ihn in seinem Amtssitz in 
Gaza aufsuchten.24 Gerüchte, wonach sich Husayni - 
unabhängig von der Palästinensischen Autonomiebehörde - um 
die finanzielle Unterstützung arabischer Staaten bemühe, trübten 
noch mehr die Beziehungen.25 Als im Juni 1995 berichtet wurde, 
dass das Kabinett der Palästinensischen Autonomiebehörde 
beschlossen habe, in Ostjerusalem einen Stadtrat zu bilden, 
spitzte sich die Missstimmung zwischen beiden zu.26 Die 
israelische Polizei erwog, sich auf jenen Militärbefehl vom 29. 
Juni 1967 zu berufen, der den Stadtrat des jordanischen 
Jerusalem aufgelöst hatte.27 Im weiteren Verlauf stellte sich 
dann heraus, dass Arafat auf diese glänzende Idee verfallen war, 
die Faisal Husayni, der sie als Affront für seine eigene Autorität 
in Jerusalem empfand, unverzüglich wieder aus dem Verkehr 
zog.28 

Warum haben weder der Likud-Bürgermeister Ehud Olmert 
noch die Regierung Netanjahu, die von 1996 bis 1999 amtierte, 
das Gebäude zugemacht - zumal sie, als sie in der Opposition 



-424- 

waren, versprochen hatten, die dortigen Amtsstellen zu 
schließen? Der Grund war ein Anhang zum Osloer Abkommen 
von 1993: ein anfangs geheimes Begleitschreiben, das 
Außenminister Peres an den norwegischen Außenminister Johan 
Jürgen Holst gesandt hatte, datiert vom 11. Oktober 1993 - also 
geschrieben etwa einen Monat nach der Unterzeichnung der 
israelisch-palästinensischen Grundsatzerklärung in Washington. 
In diesem Dokument, das in dem anschließenden 
Positionsgerangel eine entscheidende Bedeutung erlangte, hatte 
Peres geschrieben: 

Ich möchte bestätigen, dass die palästinensischen Institutionen 
von Ostjerusalem und die Interessen und das Wohlergehen der 
Palästinenser in Ostjerusalem von großer Wichtigkeit sind und 
gewahrt werden. Deshalb erfüllen all die palästinensischen 
Institutionen in Ostjerusalem, einschließlich der die Wirtschaft, 
das Sozial- und Bildungswesen und die kulturellen Belange 
betreffenden Institutionen, sowie die Heiligen Stätten der 
Christen und Muslime eine wesentliche Aufgabe für die 
palästinensische Bevölkerung. Unnötig zu sagen, dass wir ihre 
Tätigkeit nicht behindern werden; ganz im Gegenteil, die 
Erfüllung dieser wichtigen Aufgabe muss ermutigt werden.29 

 
Im Lichte dieses Dokuments mutete das Insistieren eines 

israelischen Sprechers unglaubwürdig an, dass «Jerusalem kein 
Teil der Vereinbarung ist und dass es insoweit zu keinem 
Nachgeben gekommen ist» - wie manche israelische 
Kommentatoren später dazu angemerkt haben.30 In Anbetracht 
der Attacken gegen Peres seitens der Rechten wegen der 
Jerusalem-Frage überrascht es kaum, dass er den Brief so lange 
wie möglich geheim hielt. 

Die Entstehungs- und Nachgeschichte dieses Dokuments wird 
in einer Publikation der Palästinensischen Akademischen 
Gesellschaft zur Erforschung Internationaler Angelegenheiten 
nacherzählt - einer Jerusalemer Forschungseinrichtung, die zu 



-425- 

den in Peres' Brief gemeinten Institutionen gehört und viel zur 
Aufklärung des Friedensprozesses und der geheimen, bis 1993 
zurückgehenden Bereitschaft der israelischen Regierung 
beigetragen hat, zu einem Kompromiss in der Jerusalem-Frage 
zu kommen. Dieser Darstellung zufolge war der Brief eines von 
drei Begleitschreiben, die zwischen beiden Seiten auszutauschen 
waren und von der PLO zur Bedingung für ihre Unterschrift des 
Washingtoner Abkommens vom September 1993 erklärt worden 
waren. Der eine war ein Brief von Arafat an Rabin mit dem 
Versprechen, eine Revision oder Streichung bestimmter Artikel 
im Palästina-Statut herbeizuführen, die Israel ganz und gar 
zuwider waren. Nachdem Arafat diesen am 9. September 
unterzeichnet hatte, unterschrieb Rabin einen Brief an Arafat, 
mit dem die PLO als Repräsentant des palästinensischen Volkes 
anerkannt wurde. Im Gegensatz zu den beiden anderen sollte 
Peres' Brief geheim bleiben, obwohl er, genau so wie die beiden 
anderen, einen Teil des Gesamtpakets ausmachte. Obwohl Peres' 
Brief das Datum vom 11. Oktober trug, wurde er anscheinend 
erst Mitte Oktober bei Holst abgeliefert und von ihm dann an die 
Palästinenser weitergeleitet. 

Infolge einer Erklärung, die Arafat in Südafrika abgab, wurde 
der Brief im Mai 1994 bekannt. Rabin und Peres schienen seine 
Existenz zunächst bestreiten zu wollen, worauf Faruq Qaddumi, 
der Chef der Politischen Abteilung der PLO (der über das 
Osloer Abkommen alles andere als begeistert gewesen war) an 
den amerikanischen Außenminister Warren Christopher schrieb, 
den kompletten Text des Briefes zitierte und äußerte: «Dieser 
Brief ist ein integraler Bestandteil der Festlegungen seitens der 
israelischen Regierung. Israel hat sich an diese Festlegung, die 
eminent wichtig und heikel ist, nicht gehalten.» Die 
Veröffentlichung des Briefes löste in Israel große Aufregung 
aus. Führende Likud-Mitglieder fielen vehement darüber her. 
Ariel Scharon nannte ihn «Irrsinn», und Benny Begin (der Sohn 
von Menachem Begin und ein angesehener 



-426- 

Parlamentsabgeordneter des Likud) sagte, dass er «ernsthaft 
Israels Souveränität über seine Hauptstadt» beeinträchtige. Peres 
verteidigte sich mit der lahmen Ausrede, «ein Brief ist kein 
Dokument», und bedauerte, dass das Schreiben an die 
Öffentlichkeit gelangt war.31 Und doch, ob nun geheim oder 
öffentlich, integral oder separat, stellte der Brief eine formelle 
Festlegung Israels gegenüber einer als befreundet geltenden 
Regierung (Norwegen) dar, und nicht einmal die 1996 gewählte 
rechte Regierung Netanjahu sah sich imstande, ihn für 
unverbindlich zu erklären. 

Abgesehen von dieser internationalen Verpflichtung mag es 
jedoch einen nicht weniger wichtigen politischen Grund dafür 
gegeben haben, dass die folgenden Regierungen das «Orient 
House» und die anderen palästinensischen Dienststellen in 
Jerusalem nicht schlossen. Ein solcher Schritt würde, worauf 
Faisal Husayni bereits hingewiesen hatte, dem Einfluss radikaler 
muslimischer Gruppen wie etwa der Hamas ein freies 
Betätigungsfeld überlassen haben - eine Entwicklung, die die 
Israelis, ob rechts oder links stehend, sich ganz bestimmt nicht 
wünschten. 

Die «Orient House »-Affäre war mehr als ein lebendiges 
politisches Theater; es war ein wichtiger politischer und 
publizistischer Sieg für die Palästinenser. Ihr Triumph lag nicht 
nur darin, dass das Gebäude selbst unter Netanjahu und Olmert 
offen blieb, die seine Schließung versprochen hatten; Faisal 
Husaynis wahrer Erfolg lag anderswo - in der Arena der 
israelischen öffentlichen Meinung. Allein schon der Umstand, 
dass es sich praktisch um ein Organ der palästinensischen 
Regierung handelte, das in Jerusalem seinen Sitz haben konnte, 
ohne dass dadurch Israels Existenz in irgendeiner Weise 
gefährdet erschien, ließ viele Israelis die ganze Frage eines 
palästinensischen Staates und der palästinensischen Präsenz in 
Jerusalem in neuem Licht sehen. Husayni kam ihnen wie das 
menschliche Gesicht des palästinensischen Nationa lismus vor, 



-427- 

weit entfernt vom israelischen Bild von Arafat als einem die 
Kufija tragenden Terroristen. Ab 1997 war klar, dass die 
Belagerung des «Orient House» nun ein Ende hatte. Mit ihrer 
Aufhebung wurde in den Köpfen vieler Israelis allerdings nur 
die halb bewusste Grundlage für die Anerkennung einer 
palästinensischen politischen Dimension in Ostjerusalem 
geschaffen. 

Zu dieser Zeit verfügte die Palästinensische 
Autonomiebehörde bereits über die effektive Kontrolle über 
viele staatliche Hebel in Ostjerusalem. Dies erhellte der Bericht 
eines israelischen Sicherheitsdienstes, der im Februar 1997 an 
die Öffentlichkeit durchsickerte. Der Bericht entwarf ein 
bestürzendes Bild vom nahezu totalen Zusammenbruch der 
israelischen Autorität in den von Arabern bewohnten Bereichen 
der Stadt. Über zwanzig Institutionen operierten demnach in 
Ostjerusalem unter der Ägide der Palästinensischen 
Autonomiebehörde. Das von Hassan Tahboub geführte 
palästinensische Ministerium für Religionsangelegenheiten, das 
alle 180 Moscheen in und um Jerusalem beaufsichtigte, hatte 
seine Amtsräume auf dem Haram al-Scharif. Die El-Mokassad- 
und Augusta-Victoria-Krankenhäuser, die ausschließlich Araber 
versorgten, wurden vom palästinensischen 
Gesundheitsministerium finanziert; ihr Personal, so hieß es 
darin, richte sich nach von Arafat verkündeten 
«Präsidialanordnungen». Die meisten arabischen Privatschulen 
in Ostjerusalem arbeiteten unter der Aufsicht des 
palästinensischen Erziehungsministeriums: Inspektoren der 
Palästinensischen Autonomiebehörde besuchten sie regelmäßig, 
und die Zeugnisse der Schüler trugen den Stempel des 
Ministeriums. Am bezeichnendsten aber war, dass, wie es in 
dem Bericht hieß, «Männer in Zivil, die zum palästinensischen 
Allgemeinen Sicherheitsdienst, zu Oberst Jibril Rajoubs 
Vorbeugendem Sicherheitsdienst und zur Force 17 der 
Präsidialgarde gehören, Kontroll-, Aufklärungs- und 



-428- 

Vollstreckungsmaßnahmen durchführen und auf den 
Hauptverkehrsstraßen von Ostjerusalem operieren». Zu den 
palästinensischen Polizeiaktivitäten gehörten Drohungen, um 
Immobiliengeschäfte zwischen Juden und Arabern zu vereiteln; 
Maßnahmen, um Streiks in Geschäften und Schulen 
durchzusetzen; Einschüchterungen arabischer Journalisten, die 
Arafat oder die palästinensischen Führungsorgane kritisierten; 
«Festnahmen» und Entführungen verdächtiger Personen aus 
Jerusalem und ihre Inhaftierung und Vernehmung auf dem 
direkt von der Palästinensischen Autonomiebehörde 
kontrollierten Territorium.32 

Falls es noch weiterer Beweise für die Durchsetzungsmacht 
der Palästinensischen Autonomiebehörde bedurft hätte, wurden 
diese im Mai 1997 geliefert: Eine Woche, nachdem Arafat 
seinen Sicherheitskräften befohlen hatte, Landverkäufe an Juden 
zu unterbinden, und drei Tage, nachdem der palästinensische 
Justizminister öffentlich geäußert hatte, gegen solche Händler 
müsse die Todesstrafe durchgesetzt werden, fand man einen 
arabischen Immobilienhändler in Jerusalem, dem «delikate 
Geschäfte» mit der israelischen Behörde für Grund und Boden 
vorgeworfen wurden und der durch einen Schlag auf den 
Hinterkopf zu Tode gekommen war.33 Kurz darauf wurden die 
Leichen von zwei weiteren Immobilienhändlern entdeckt, ein 
anderer wurde als «vermisst» gemeldet und wieder ein anderer 
befreit, nachdem die israelische Polizei einen Konvoi 
palästinensischer Polizeifahrzeuge abgefangen hatte, in dem er 
zum Verhör nach Ramallah gebracht werden sollte.34 

Dass es zu einem solchen Autoritätsverlust der Israelis in 
Ostjerusalem unter einer Regierung kommen konnte, die sich 
geschworen hatte, Israels Souveränität aufrechtzuerhalten, war 
für die israelische Rechte besonders bitter. Um ihre Anhänger zu 
beruhigen, dass sich in der Jerusalem-Politik nichts geändert 
habe, verstärkte die Regierung Netanjahu ihre rhetorischen 
Bemühungen in dieser Angelegenheit und unternahm auch ein 



-429- 

paar neue Schritte. Im Februar 1997 fasste sie den Beschluss, 
das seit langem geplante Wohnungsbauprojekt in Har Homa im 
Süden Jerusalems voranzutreiben. Dabei ging es um die 
Errichtung von 6500 Wohnungen für Israelis auf einem Areal 
von knapp 190 Hektar Land, wovon etwa ein Drittel Arabern 
enteignet worden war. Die Palästinenser demonstrierten gegen 
das Vorhaben, das außerhalb Israels auf breite Kritik stieß - nur 
das Veto der Vereinigten Staaten rettete Israel vor einer 
neuerlichen Verurteilung durch den Sicherheitsrat der Vereinten 
Nationen. Aber auch Präsident Clinton kritisierte dieses 
Bauvorhaben. 

Eine weitere politische Maßnahme der Regierung bestand im 
Widerruf des Wohnrechts palästinensischer Araber, die früher in 
der Stadt gelebt hatten und während eines bestimmten Zeitraums 
nicht dorthin zurückgekehrt waren. Den Zahlen des israelischen 
Innenministeriums zufolge war 1996 der Wohnsitzstatus von 
689 Palästinensern widerrufen worden; 1997 waren es 606 Fälle 
gewesen und 788 im Jahre 1998. Im Vergleich dazu war dies in 
der Zeitspanne zwischen 1987 und 1995 nur insgesamt 327 Mal 
geschehen.35 Diese Politik, kombiniert mit der fortgesetzten 
Verweigerung von Baugenehmigungen für Palästinenser und 
anderen derartigen Verwaltungsvorgängen, zielte eindeutig 
darauf ab, das Wachstum der palästinensisch-arabischen 
Bevölkerung innerhalb der Stadt zu begrenzen. Aber ein stetes 
Anwachsen des palästinensischen Anteils an der 
Gesamtbevölkerung der Stadt wurde dadurch nicht verhindert. 

Im April 1999 fasste das israelische Kabinett schließlich doch 
den Beschluss, das «Orient House» zu schließen. Die 
Entscheidung war offensichtlich ein Manöver, um bei der 
nationalistischen Rechten mehr Popularität zu gewinnen (für den 
17. Mai waren Wahlen angesetzt). Das Kabinett autorisierte den 
Polizeiminister Awigdor Kahalani zum Einschreiten. Es erging 
eine Anordnung zur Schließung, woraufhin ein palästinensischer 
Anwalt sofort beim Obersten Gericht einen Antrag einreichte, 



-430- 

sie zu annullieren. Zu Netanjahus großem Missfallen verkündete 
daraufhin der Minister - der damit sein eigenes Feld zu bestellen 
gedachte -, die Ausführung der Anordnung bis nach der 
Gerichtsentscheidung aufschieben zu wollen. Vor dem Gebäude 
sammelten sich Palästinenser in einer Protestdemonstration 
gegen die beabsichtigte Schließung. Am 11. Mai beschied das 
Gericht eine vorläufige Aussetzung des Vollzugs. Die 
Angelegenheit sollte bis nach den Wahlen aufgeschoben 
werden. Als dann aber bei den Wahlen Netanjahus Regierung 
gestürzt und eine von Ehud Barak, dem Vorsitzenden des 
Arbeiterblocks, geführte Koalitionsregierung gebildet wurde, 
war die Anordnung zur Schließung bald vergessen, während die 
schwerfällige Karawane sich wieder vorwärts zu bewegen 
begann. 



-431- 

Camp David und darüber hinaus 

 
Trotz der Politik der Regierung Netanjahu und des 

scheinbaren Stillstands hinsichtlich des endgültigen Status von 
Jerusalem hatten sich in der israelischen Führungsschicht die 
Vorstellungen zu diesem Fragenbereich auch zwischen 1996 
und 1999 weiterentwickelt. Ein wichtiges Zeichen für dieses 
neue Denken war ein Memorandum, das 1998 vom Jerusalem 
Institute for Israel Studies dem israelischen Kabinett vorgelegt 
wurde, einer «Denkfabrik», die sich gründlich mit der 
Jerusalem-Frage befasst hatte. Der Bericht analysierte eine 
Reihe möglicher Lösungen dieser Frage und skizzierte mehrere 
Alternativen: 

 
Die erste Alternative, bekannt als «funktionale Souveränität», 

würde den Großraum Jerusalem zwischen Israel und der 
palästinensischen Autonomiebehörde aufteilen. Einem solchen 
Plan zufolge würde Israel die Souveränität über jüdische 
Örtlichkeiten im Großraum einschließlich Ma'alej Adummim, 
Har Adar, Efrat, Betar Illit und der Etzion Bloc-Siedlungen 
haben. Zwei «Dach-Stadtverwaltungen», eine israelische und 
eine palästinensische, würden bei die sem Szenario geschaffen... 
Die israelische Regierung und die Palästinensische 
Autonomiebehörde würden ein oberstes Gremium zur 
Koordinierung und Beaufsichtigung der den Großraum 
Jerusalem betreffenden Angelegenheiten errichten. Dieses 
Gremium würde in empfindlichen Fragen wie etwa der des 
«demographischen Gleichgewichts» und des Wohnungsbaus 
Autorität ausüben... Die israelische Souveränität bliebe 
innerhalb der Stadt Jerusalem erhalten. Die palästinensische 
Hauptstadt würde außerhalb der gegenwärtigen Stadtgrenzen 
Jerusalems liegen. 



-432- 

 
Eine zweite Alternative beinhaltete eine Art geteilte 

Souveränität mit, wie es hieß, «gleitender Souveränität in den 
Nahtbereichen zwischen Israel und der palästinensischen 
Autonomiebehörde». Eine dritte, die als «qualifizierte 
Symmetrie» bezeichnet wurde, sah die palästinensische 
Souveränität über den Großteil des Ostteils des Großraums 
Jerusalem mit Ausnahme der jüdischen Gegenden vor, die zu 
souveränen israelischen Enklaven würden. Umgekehrt würde 
die palästinensische Gemeinde in Jerusalem (womit vermutlich 
das muslimische und das christliche Viertel der Altstadt sowie 
Bereiche außerhalb der Mauern wie Scheich Jarrah und Wadi 
Joz gemeint waren) eine Enklave mit begrenzter Souveränität 
innerhalb Israels bilden. 

 
Im östlichen Großraum würde eine Dach-Stadtverwaltung 

geschaffen, in welcher die palästinensischen und jüdischen 
Gegenden repräsentiert sein würden. Der Palästinensischen 
Autonomiebehörde würde eine qualifizierte Souveränität im 
Gebiet des Tempelberges verliehen, einschließlich der 
Verantwortung für die Aufrechterhaltung von Sicherheit und 
Ordnung. Den christlichen Heiligen Stätten würde ein 
exterritorialer Status unter der Hoheitsgewalt der Kirchen 
eingeräumt.36 

 
Die Regierung Netanjahu war nicht bereit, solche 

Überlegungen in Erwägung zu ziehen, in denen sich 
unverkennbar der von Beilin und Abu Mäzen ausgearbeitete 
Vertragsentwurf von 1995 abzeichnete. Dass aber Vorschläge 
dieser Art zur Sprache kamen, die nur wenige Jahre früher für 
Israelis fast undenkbar gewesen wären, deutete eine erhöhte 
Flexibilität im israelischen Meinungsspektrum an. 

Ehud Barak zeigte als Ministerpräsident ähnliche 



-433- 

Eigenschaften wie in seiner früheren Laufbahn als Offizier: Mut, 
die Fähigkeit, einem Problem auf den Grund zu gehen und die 
Bereitschaft zum kalkulierten Risiko. Allerdings legte er auch 
ein bejammernswertes politisches Ungeschick an den Tag. 
Barak stand einer lärmenden Koalition vor, die sich von der 
Meretz-Partei weit auf der Linken bis zur Nationalreligiösen 
Partei erstreckte. Obwohl der Arbeiterblock am Ruder war, 
stellte er in der Knesset nicht einmal die Hälfte der 
Abgeordneten. 

Mit der erstmaligen Ernennung eines Ministers mit spezieller 
Verantwortung für Jerusalem versuchte die neue Regierung zu 
demonstrieren, dass ihr die Stadt am Herzen lag. In diesem Amt 
vollzog Chaim Ramon keine vollständige Kehrtwende im 
Vergleich zur Politik der vorigen Regierung. Das 
Wohnungsbauprojekt von Har Homa ging weiter, auch wenn ein 
anderes umstrittenes Vorhaben in Ras al-Amud in Ostjerusalem 
gestoppt wurde. Wie ihre Vorgänger schlug auch die Regierung 
Barak Lärm wegen des «Orient House» und einiger Aktivitäten 
der Palästinensischen Autonomiebehörde in Jerusalem, 
unternahm aber wenig dagegen: «Als ein souveräner Staat 
werden wir gegen jeden vorgehen, der die Gesetze verletzt, 
weshalb es zu diesen Verletzungen nicht kommen wird. Faisal 
Husayni hat vom Minister für öffentliche Sicherheit, Shlomo 
Ben-Ami, von dieser Politik gehört, und er wird auch von mir 
davon hören», sagte Ramon im Juli 1999.37 

Unter ziemlichem Druck seitens der Presse und der 
internationalen öffentlichen Meinung ergriff die Regierung 
Maßnahmen, die das bürokratische Los der Palästinenser in 
Ostjerusalem erleichtern sollten. Innenminister Natan 
Scharansky kehrte die Politik, die darauf abzielte, Arabern ihren 
Status als Einwohner von Jerusalem streitig zu machen, 
teilweise in ihr Gegenteil um. Außerdem kündigte er an, dass 
der Ostjerusalemer Amtsstelle des Ministeriums mehr Etatmittel 
zugewiesen würden, nachdem man dort schockierende 



-434- 

Überfüllung und endloses Schlangestehen verzeichnet hatte. 
«Wenn wir der Meinung sind, dass Jerusalem unter israelischer 
Souveränität bleiben muss, müssen wir uns um die 
Menschenrechte aller Bürger kümmern, einschließlich derer, die 
in Ostjerusalem leben», sagte er.38 

Das löbliche Gefühl ging freilich an dem eigentlichen 
Sachverhalt vorbei: an der Tatsache, dass die betroffenen 
Personen keine «Bürger» waren, sondern Untertanen, die 
hinsichtlich ihres Geschicks kein und selbst in manchen 
Aspekten ihres Alltagslebens nur wenig Mitspracherecht hatten. 
Es war kein bloßes Problem der staatsbürgerlichen Rechte, noch 
war es nur ein politisches im engeren Sinne; es war vielmehr 
auch ein Problem der Identität. «Der Mangel an Rückbindung 
bei den palästinensischen Bewohnern Jerusalems ist einer der 
schwierigsten Aspekte unseres Lebens», sagte Zakaria al-Quq, 
ein Kodirektor des Israel Palestine Centre for Research and 
Information in Jerusalem. «Weder sind wir ganz israelisch, noch 
dürfen wir ganz palästinensisch sein, und so leben wir denn in 
einer Art Niemandsland. Es ist unerträglich.»39 

Wichtiger als derlei administrative Maßnahmen waren die 
neuen politischen Initiativen der Regierung. Im Bemühen, die 
Fragen eines «endgültigen Status», auch in bezug auf Jerusalem, 
zu lösen, nahm Barak erneut informelle und geheime Gespräche 
mit führenden Palästinensern auf, darunter auch Faisal Husayni. 
Wieder tauchten als Ausgangspunkt für Gespräche die von 
Beilin und Abu Mäzen erarbeiteten Vorschläge aus der 
Versenkung auf. Bei einigen Problemen gelangte man zu einer 
zaghaften Übereinstimmung, beispielsweise hinsichtlich des 
Standorts des palästinensischen Parlaments in Abu Dis, das in 
das erweiterte Jerusalem als Teil des palästinensischen «al-
Quds» eingegliedert werden würde. Der Vorschlag erhielt 
einigen öffentlichen Zuspruch in Israel, so vom Likud-
Abgeordneten Michael Eitan, der bereits 1997 mit Jossi Beilin 
Gespräche geführt hatte, um einen Konsens zwischen den 



-435- 

Rechten und den Linken in der Jerusalem-Frage zu erzielen. 
Bürgermeister Olmert sprach sich zunächst gegen die Idee aus: 

 
Wir können der PA [palästinensischen Autonomiebehörde] 

keine völlige Kontrolle über Abu Dis zugestehen, weil sie das 
bis auf eine Meile an den hauptsächlichen jüdischen Teil von 
Jerusalem, den Tempelberg [sic], heranbringen würde. Die 
Kontrolle der PA über Abu Dis würde auch die Schaffung eines 
Sprungbretts, eines Korridors bedeuten, durch den die 
Palästinenser versuchen würden, die israelische Souveränität in 
der Stadt zu Fall zu bringen.40 

 
Die meisten vertrackten Punkte, bei denen Beilin und Abu 

Mäzen zu keiner Übereinstimmung gelangt waren, blieben 
ungelöst. Im November 1999 begannen offizielle 
Verhandlungen über eine dauerhafte Regelung, aber auch diese 
machten in der Jerusalem-Frage keine großen Fortschritte. Die 
Unterhändler zogen verschiedene einfallsreiche Lösungen in 
Betracht - die aber immer wieder auf den harten Felsen der 
Souveränität aufliefen. Eine «Geste guten Willens zu Ramadan» 
der Israelis, als sie im Dezember 1999 palästinensische 
Gefangene aus Ostjerusalem freiließen, verbesserte zwar die 
Atmosphäre, aber die Verhandlungen schleppten sich weiterhin 
ergebnislos dahin. 

Während der Verhandlungen wurden aus den politischen 
Kulissen rechtsgerichtete Stimmen immer lauter. Dass einige 
führende Likud-Mitglieder sich dafür entschieden, sich mit 
Extremisten wie etwa jenen zu identifizieren, die für Juden das 
Recht anstrebten, auf dem Tempelberg zu beten, stieß im 
Mittelfeld des israelischen Meinungsspektrums weitgehend auf 
Ablehnung. Die bizarren Spinnereien der nationalistischen 
Rechtsextremen isolierten diese eher, als dass sie neue Anhänger 
anzogen - mindestens so lange, wie die Angriffe 



-436- 

palästinensischer Terroristen nicht wieder aufgenommen 
wurden. Ein Beispiel war die Entdeckung einer neuen Heiligen 
Stätte für Juden im April 2000: des vermeintlichen Grabes des 
rabbinischen Gelehrten Nachmanides aus dem 13. Jahrhundert, 
das in einer Höhle im arabischen Viertel Scheich Jarrah in 
Ostjerusalem liegt. Angeführt von dem Knessetmitglied Benny 
Elon, versuchte eine Gruppe von Fanatikern das Gelände zu 
betreten und verwickelte sich in Handgreiflichkeiten mit 
arabischen Anwohnern und palästinensischen Führern, allen 
voran Faisal Husayni, die zum Schauplatz geeilt waren.41 Mit 
ihrer inzwischen vertrauten janusköpfigen Strategie von 
körperlicher Gewalt und legalistischen Manövern führte die 
Gruppe im folgenden Monat eine Entscheidung des 
Distriktsgerichts herbei, wonach die Höhle eine Heilige Stätte 
sei und es Juden gestattet sein müsse, sie zum Gebet zu 
betreten.42 Die Palästinenser kündeten daraufhin an, dagegen 
Einspruch beim nächsthöheren Gericht einzulegen. 

Die Israelis bemühten sich um subtile Unterscheidungen 
zwischen unterschiedlichen Arten von Souveränität und 
administrativer Kontrolle - teils um Kritikern von rechts keine 
Angriffsfläche zu bieten, teils vielleicht auch, um sich 
einzureden, dass sie im Grundlegenden nicht nachgäben. Dieses 
Muster folgte dem der früheren Verhandlungen in der Zeit nach 
dem Osloer Abkommen, bei denen Gebiete, die Israel aufgab, in 
unterschiedliche Kategorien eingeteilt wurden: A (vollständig 
unter palästinensischer Kontrolle) und B (sicherheitspolitisch 
unter israelischer, verwaltungsmäßig unter palästinensischer 
Kontrolle). Im Januar 2000 wies ein Artikel in der Zeitung 
Haaretz darauf hin, dass diese Unterscheidungen im wirklichen 
Leben weniger sinnvoll waren, als sie es auf dem Papier 
erschienen: 

 
Die einzige Schwierigkeit ist, dass in Abu Dis, wo den 

Palästinensern nur «administrative» Vollmachten eingeräumt 



-437- 

worden sind, sämtliche Sicherheitsmechanismen der 
Palästinensischen Autonomiebehörde bereits in Funktion sind 
und es dort nichts gibt, das es wirklich vom Gebiet A 
(vollständige palästinensische Kontrolle) unterscheidet. Von 
Abu Dis aus strecken die palästinensischen Sicherheitseinheiten 
[bereits] ihre Arme nach Jerusalem hinein aus, lange bevor 
ihnen irgendjemand erlaubt hat, in der Stadt tätig zu werden.43 

 
Im Frühjahr 2000 versuchte Barak, die Zustimmung seines 

Kabinetts zu einer frühen Übergabe des größeren Teils von Abu 
Dis sowie der Dörfer al-Azarija und Suwarha der vollen 
palästinensischen Kontrolle zu unterstellen. Aber in seiner 
immer wackliger werdenden Koalition regte sich Widerspruch, 
und er war genötigt, das Vorhaben aufzugeben. Wenig später 
beschloss der von Parteigängern der rechten und religiösen 
Parteien dominierte Planungsausschuss mit sieben gegen eine 
Stimme, zweihundert neue Wohnungen für Juden auf jenen zehn 
Prozent von Abu Dis zu bauen, die innerhalb der Jerusalemer 
Stadtgrenzen lagen.44 

Im Juli 2000 trafen Arafat und Clinton in Camp David zu 
einem Gipfeltreffen zusammen, von dem man sich erhoffte, es 
werde eine Wiederholung des Erfolgs von jenem Treffen sein, 
das Präsident Jimmy Carter veranstaltet hatte und das zu dem 
israelisch-ägyptischen Abkommen von 1978 geführt hatte. Wie 
damals schrieben die Amerikaner saloppe Kleidung und 
Abgeschiedenheit vom Rest der Welt vor; sie hofften, damit 
eine Dynamik zugunsten einer Einigung zu schaffen. Obwohl es 
in den israelisch-palästinensischen Vorbereitungsgesprächen 
nicht gelungen war, einige zentrale Fragen zu lösen, hofften die 
Amerikaner, dass eine Vereinbarung getroffen werden könnte, 
wenn der Präsident einbezogen und eine implizite zeitliche 
Begrenzung gesetzt würde (die Präsidentenwahlen und das Ende 
von Clintons Amtszeit standen bevor). Barak und Arafat waren 
sich der Gefahr bewusst, dass weitere Teilabkommen 



-438- 

Gewalttaten von Terroristen auslösen könnten, denen es um die 
Störung und Zerstörung des Friedensprozesses ging. Darum 
waren beide entschlossen, sich zu bemühen, eine abschließende 
Lösung für alle noch anstehenden Fragen zu finden. Beide sahen 
sich inneren Schwierigkeiten gegenüber: Arafat stand unter 
Druck, nicht von der palästinensischen Forderung nach dem 
Rückzug der Israelis aus dem ganzen arabischen Ostjerusalem 
abzurücken. Baraks Koalition war dabei zu zerbröckeln, und er 
traf bei der Konferenz als Chef einer Regierung ein, die jeden 
Augenblick zusammenbrechen konnte. Nur die zur rechten Zeit 
gekommene Sommerpause der Knesset verschaffte ihm etwas 
Luft bis Ende Oktober, wenn das Parlament seine Tätigkeit 
wieder aufnehmen würde. 

Jerusalem war die Kernfrage, über die man in Camp David 
miteinander sprach, und Jerusalem verhinderte letzten Endes ein 
Abkommen. Am siebten Tag der Gespräche, nachdem es bis 
dahin Israelis und Palästinensern nicht gelungen war, sich zu 
einigen, trugen die Amerikaner eigene Überlegungen vor. Sie 
bewegten sich dabei weitgehend innerhalb der Bahnen des 
Kompromisses zwischen Beilin und Abu Mäzen, mit gewissen 
Modifikationen und Ergänzungen. Israel würde sich danach von 
91 Prozent des Westjordanlandes zurückziehen; die restlichen 9 
Prozent würden von Israel annektiert. Jerusalems Grenzen 
würden so erweitert, dass sie die nach 1967 errichteten 
jüdischen Siedlungen von Givat Ze'ev und Ma'alej Adummim 
einschließen würden. Einige von Palästinensern bewohnte 
Gebiete -Schuafat, Bet Hanina und das Flüchtlingslager 
Qalandija - würden Teil des palästinensischen Staates werden. 
Abu Dis würde die palästinensische Hauptstadt sein. Die 
Altstadt würde unter israelischer Souveränität stehen: Das 
jüdische und das armenische Viertel würden direkt Israel 
unterstellt sein; die Palästinenser würden das muslimische und 
das christliche Viertel verwalten. Der Haram al-Scharif würde 
unter israelischer Souveränität bleiben, aber muslimischer 



-439- 

(palästinensischer) Kontrolle unterstehen; auch würde eine 
palästinensische Flagge dort aufgezogen werden. Erstmals 
würde Juden jedoch gestattet sein, dort zu beten, 
möglicherweise in einem speziell dafür vorgesehenen Teil des 
Geländes.45 

Der Vorschlag war in seiner Konkretheit ein Schritt nach 
vorn, sofern er Ideen bezüglich der Altstadt ausformulierte, die 
Beilin und Abu Mäzen späteren Verhandlungen vorbehalten 
hatten. Die Palästinenser waren grundsätzlich zum Verzicht auf 
das jüdische Viertel bereit. Es hieß, dass die Armenier darüber 
unglücklich sein würden, Israel zugewiesen zu werden, obwohl 
ihre Besorgnisse möglicherweise eher taktischer Natur waren. 
Die Republik Armenien unterhielt nämlich zwar korrekte 
Beziehungen mit Israel, war aber zweifellos durch das enge 
sicherheitspolitische Verhältnis beunruhigt, das sich in den 
neunziger Jahren zwischen Israel und der Türkei entwickelt 
hatte. 

Offen blieb die Frage, wie die administrativen 
Zuständigkeiten beschaffen sein würden, die nach diesem Plan 
den arabischen «Stadtbezirken» eingeräumt würden. Als im Mai 
1997 in israelisch-palästinensischen Gesprächen in Stockholm 
ein ähnlicher Plan von den Israelis vorgelegt worden war, hatten 
sie versucht, Stadtplanung und Wohnungsbau in den arabischen 
Bezirken sich selbst vorzubehalten - jedenfalls hatten die 
Palästinenser es so ausgelegt. In dem von Beilin und Abu Mäzen 
ausgearbeiteten Dokument war auch für die Palästinenser eine 
lokale Zuständigkeit vorgesehen. Nun schien der Sachverhalt 
nicht mehr so eindeutig zu sein. 

Während sich der Abbruch der Gespräche abzeichnete, 
wurden immer sonderbarere Ideen entwickelt, um die 
Differenzen beizulegen: So schlug man beispielsweise vor, den 
Palästinensern solle man eine «vertikale Souveränität» über den 
Tempelberg einräumen - womit wohl die Souveränität über alles 
oberhalb der Erde gemeint war -, während die Israelis die 



-440- 

Souveränität auf und unter der Erde behalten würden. 
Barak ließ durchblicken, dass er sich im großen und ganzen 

mit den amerikanischen Vorschlägen hinsichtlich Jerusalem 
einverstanden erklären könne. Er stimmte auch dem Rückzug 
aus 91 Prozent des Westjordanlandes zu und war bereit, die 
Schaffung eines palästinensischen Staates anzuerkennen und 
den palästinensischen Forderungen in der Flüchtlingsfrage ein 
Stück weit entgegenzukommen. Diese Zugeständnisse 
überraschten und beunruhigten viele Israelis, auch Mitglieder 
seiner eigenen Partei, wie etwa Schimon Peres. Der Schlüssel zu 
Baraks Positionsänderung war zweifellos das Beilin-Abu 
Mäzen-Papier und die verschiedenen Pläne, die «Denkfabriken» 
wie das Jerusalem Institute for Israel Studies und das Jaffee 
Centre for Strategie Studies - dessen Direktor, Joseph Alpher, an 
den Gesprächen in Camp David teilgenommen hatte - im Laufe 
der Jahre zu Papier gebracht hatten. Alpher hatte schon seit 
langem eine Verständigung befürwortet, bei der sich Israel aus 
dem Großteil des Westjordanlandes zurückziehen, aber Bereiche 
annektieren würde, in denen nach 1967 israelische Wohngebiete 
in der Nähe Jerusalems und innerhalb des Westjordanlandes 
entstanden waren, wie beispielsweise Ma'alej Adummim und 
Givat Ze'ev. Die Zugeständnisse in Ostjerusalem sollten als eine 
Art Ausgleich für diese Gebiete angeboten werden. Einige 
Sprecher der Palästinenser hatten in den letzten Jahren diesen 
Überlegungen gegenüber eine gewisse Offenheit gezeigt, und 
die Israelis hatten ihre Reaktion zur Kenntnis genommen.46 

Arafat lehnte aber diese Vorschläge ab. Gegen Mitternacht 
des letzten Abends der Gespräche machte Clinton seine letzten 
Vorschläge in bezug auf Jerusalem. Einer späteren Darstellung 
eines Arafat-Mitarbeiters, Akram Hanieh, zufolge, die durch 
andere Gewährsleute erhärtet wurde, handelte es sich um 
folgende Vorschläge: 

 
- Ein Ausschuss, dem auch der Sicherheitsrat und Marokko 



-441- 

angehörten, würde Palästina die «souveräne Schutzherrschaft» 
über den Haram zusprechen, während Israel die «residuale 
Souveränität» darüber behielt. 

- Das muslimische und das christliche Viertel der Altstadt 
würden unter palästinensischer, das jüdische und das armenische 
Viertel unter israelischer Souveränität stehen. 

- Die Palästinenser sollten in den so genannten inneren 
Wohngebieten einschließlich Musrara und Wadi Joz eine 
funktionale Rechtsprechung haben. 

- Die palästinensische Souveränität würde entweder für die 
äußeren oder für die inneren Wohngebiete Jerusalems gelten, 
wobei im letzteren Falle für die Altstadt eine gesonderte 
Regelung getroffen würde, deren Einzelheiten noch vereinbart 
werden müssten.47 

 
Arafat rückte jedoch von seiner Meinung nicht ab, dass dies 

nicht akzeptabel sei. Unter anderem bestand er darauf, dass das 
armenische Viertel palästinensischer Souveränität unterstehen 
müsse. Er sagte, für eine Entscheidung von dieser 
Größenordnung hinsichtlich Jerusalems und seiner für Muslime 
Heiligen Stätten könne er nicht die Verantwortung auf sich 
nehmen. Er müsse sich dazu erst «mit den Sunniten und den 
Schiiten und allen arabischen Staaten» beraten. 

Gegen Ende, als ein enttäuschter Clinton Arafat 
Unnachgiebigkeit vorwarf, gab Arafat eine Antwort, die an 
Saladins Erwiderung auf Richard Löwenherz' Forderung nach 
der Übergabe Jerusalems im Jahre 1191 erinnerte. Haniehs 
Bericht zufolge sagte Arafat: «Möchten Sie an meiner 
Beerdigung teilnehmen? Ich werde Jerusalem und die Heiligen 
Stätten nicht fallen lassen.»48 Arafat verwarf auch drei 
Alternativvorschläge von Clinton, nämlich, dass man eine 
Vereinbarung unterzeichnen könnte, in der die gesamte 
Jerusalem-Frage auf einen späteren Zeitpunkt aufgeschoben 



-442- 

würde, in der nur die Frage der Altstadt aufgeschoben würde 
oder in der die Aufschiebung nur für den Tempelberg gelten 
solle. 

Nach zwei Wochen ging die Konferenz als Fehlschlag zu 
Ende. Arafat wurde in Ramallah wie ein Sieger empfangen. Ein 
niedergeschlagener Barak machte Arafat für das Scheitern der 
Gespräche verantwortlich und sagte, alle vorgelegten Angebote 
seien jetzt wieder vom Tisch. Ein enttäuschter Clinton meinte, 
es sei wie eine Zahnbehandlung ohne örtliche Betäubung 
gewesen.49 



-443- 

10. ÄRGER AUF DEM 
TEMPELBERG 

 
Auch wenn der Tempelberg nicht das einzige Problem war, 

das in Camp David eine Einigung verhinderte, war er doch der 
Tropfen, der das Fass zum Überlaufen brachte. Am 28. 
September 2000, ein Monat nach dem Scheitern des 
Gipfeltreffens, marschierte der israelische Oppositionsführer 
Ariel Scharon, von einer Phalanx von israelischen Polizisten 
umgeben, auf das Areal, um - wie er sagte - «eine 
Friedensbotschaft» zu verkünden. Der Besuch löste auf dem 
Haram al-Scharif Unruhen aus, die sich in arabische Gebiete 
von Ostjerusalem, in das Westjordanland, nach Gaza und 
erstmals auch nach Nazareth, Haifa, Jaffa und anderen Gebieten 
mit arabischer Bevölkerung in Israel ausbreiteten. Binnen zehn 
Tagen forderte diese «Al-Aqsa-Intifada», wie die Palästinenser 
sie nannten, fast hundert Todesopfer. Die Aussichten auf eine 
dauerhafte Friedensregelung waren plötzlich schlechter denn je 
seit 1993. 

Weshalb ist im Ringen zwischen Israelis und Arabern um das 
Heilige Land dem Tempelberg eine so entscheidende Rolle 
zugekommen? Welche besonderen religiösen Assoziationen 
verbinden Islam oder Judentum mit diesem Areal? Wie hat sich 
sein Status während des letzten Jahrhunderts verändert? Woran 
liegt es, dass zwei säkulare, nationalistische politische 
Bewegungen einer religiösen Andachtsstätte wegen wiederholt 
übereinander hergefallen sind? Ist dieses Allerheiligste dazu 
ausersehen, jegliche Lösung der Jerusalem-Frage 
möglicherweise gar des größeren israelisch-arabischen Konflikts 
- zu verhindern? 



-444- 

Ein Palimpsest 

 
Der Tempelberg ist eine Art religiöses Palimpsest. Er 

beherbergte nacheinander heidnische, jüdische, römische, 
muslimische, christliche und wieder muslimische Heiligtümer. 
Mit Ausnahme der byzantinischen Epoche, als man ihn 
brachliegen ließ, galt er seit der Antike als religiöses Heiligtum 
von hoher Bedeutung. In zwölf der vergangenen dreizehn 
Jahrhunderte (d. h. mit Ausnahme der Kreuzfahrerzeit) war er 
ein heiliger Ort für Muslime. Bis 1967 wurde dieser Sachverhalt 
von keiner Seite mit irgendwelchen religiösen Ansprüchen in 
Frage gestellt. 

In seinen vielfältigen religiösen Ursprüngen war er nichts 
Einzigartiges. Es war durchaus üblich, ein Heiligtum auf den 
Ruinen eines Sakralbaus einer anderen Religion zu errichten. So 
wurde beispielsweise die Grabeskirche auf dem Gelände von 
Kaiser Hadrians Venusund Jupitertempeln gebaut, die 
Geburtskirche in einem Wäldchen, das Adonis geweiht war.1 

In der muslimischen Tradition war der Haram nicht nur der 
Zielort der wundersamen «nächtlichen Reise» des Propheten 
von Mekka aus gewesen.2 Man betrachtete ihn (und übernahm 
damit eine jüdische und christliche Auffassung, die aus der 
griechischen Gedankenwelt stammte) auch als den omphalos, 
den Nabel der Welt. Überdies wird überliefert, dass alle 
Propheten Gottes bis hin zu Mohammed zum Beten zu dem 
Felsen kamen, der jeden Tag von einer Wache von 70000 
Engeln umgeben ist. 

Ein von Nichtmuslimen häufig missverstandener Aspekt des 
Haram ist das nach muslimischer Überlieferung gerade für ihn 
Eigentümliche. Es wird oft angenommen, dass die Al-Aqsa-
Moschee und der Felsendom auf dem Tempelberg gelegene 



-445- 

muslimische Heiligtümer seien. Da zum Tempelberg auch eine 
große gepflasterte Freifläche gehört, wird zuweilen beanstandet, 
es sei eigentlich unmäßig seitens der Muslime, ihn 
ausschließlich für sich zu beanspruchen. Aber in der Tat ist der 
gesamte Tempelberg eine Moschee. Das arabische Wort Masjid 
bedeutet «Ort des Niederfaliens (im Gebet)». Es bezieht sich auf 
das gesamte Areal des Haram. Westlichen Spezialisten war das 
Ende des 19. Jahrhunderts bestens bekannt. Guy Le Strange 
wies 1890 darauf hin, lange, bevor dieses Thema zur Streitfrage 
zwischen Juden und Muslimen wurde.3 Auch israelische 
Orientalisten wussten das zu würdigen, als Israel 1967 
Ostjerusalem eroberte. Bis zum heutigen Tag verteilen sich 
Muslime, die an dem freitäglichen Morgengebet auf dem 
Tempelberg teilnehmen, häufig außerhalb der Al-Aqsa-Moschee 
in einer gewaltigen Menschenmenge unter freiem Himmel auf 
dem Gelände. 

Aus der Frühen Neuzeit gibt es viele Zeugnisse dafür, dass 
Nichtmuslime - Christen wie Juden - auf den Haram stiegen. 
Seit Anfang des 19. Jahrhunderts kamen Muslimen solche 
Besuche jedoch suspekt vor, weshalb sie verboten wurden. In 
der Zeit des Krimkriegs waren die Bestimmungen unter dem 
Druck der europäischen Mächte dann aber wieder gelockert 
worden. Der erste Ungläubige, dem in modernen Zeiten der 
Aufstieg erlaubt wurde, war der Herzog von Brabant, der spätere 
König der Belgier, der 1855 Jerusalem besuchte, bewaffnet mit 
einem Ferman des Sultans, der ihm das Betreten des Harams 
gestattete. Dass der örtliche Pascha es für ratsam hielt, 
unmittelbar, bevor der Herzog den Berg betrat, eine List 
anzuwenden, dank derer die gesamte Bewachungsmannschaft 
des Haram, Afrikaner von zweifelhafter Reputation, im Haus 
des Paschas festsaßen, bis der hohe Besucher wieder gegangen 
war, ist ein Anzeichen dafür, welche Unruhe dieser Besuch 
auslöste. 

Es folgten noch eine Reihe weiterer namhafter Reisenden, zu 



-446- 

denen auch der damals führende englische Jude, Sir Moses 
Montefiore, gehörte. Sein Besuch auf dem Tempelberg rief den 
heftigen Protest orthodoxer Juden in Jerusalem hervor, die ihn 
beschimpften, weil er über heiligen Boden schritte, und auf die 
extreme Maßnahme verfielen, einen Cherem (eine 
Exkommunikation) über ihn auszusprechen. Ein anderer 
Zwischenfall, der sich Anfang des 20. Jahrhunderts ereignete, 
spiegelt muslimische und jüdische Einstellungen gegenüber dem 
Tempelberg wider: 

 
In Jerusalem erzählt man, dass vor nur einem oder zwei 

Jahren einige muslimische Kinder, die in den Tempelhöfen 
spielten, in eines der riesenhaften Becken fielen, die unter einem 
großen Teil des Haram liegen, die Speicher von Millionen von 
Gallonen Wasser. Das letzte Mal, als einer dieser Speicher für 
die Wasserversorgung gereinigt worden war, hatte man 
menschliche Gebeine entdeckt; auf diese Tatsache der 
Verunreinigung reagierten die Muslime besonders empfindlich. 
Ein Jude aus der Nachbarschaft erklärte sich bereit, nach den 
Leichen zu suchen, unter der Bedingung, dass er von einem 
Mann zur Zisterne und wieder zurück geschultert werde, damit 
er seine Füße nicht auf den geheiligten Boden setze.4 

 
Zu diesen beiden Anlässen war es also den Juden gestattet, 

den Haram zu betreten. 
In spätosmanischer Zeit durften Christen sich zum Gebet auf 

dem Berg versammeln, und Konsul Finn notierte, dass «weder 
die muslimischen Wachen noch die Besucher des Heiligtums sie 
dabei durch unhöfliche Worte oder Gesten behelligten».5 Allem 
Anschein nach wurden die osmanischen Behörden auffallend 
nachlässig, nachdem erst einmal der Präzedenzfall geschaffen 
war, dass Nichtmuslime das Areal betreten durften; jedenfalls 
berichtete der Konsul, dass der Zutritt «in erster Linie eine Frage 



-447- 

der Zahlung von einem Pfund pro Person» wurde - was damals 
ein großer Betrag war.6 

Allerdings hegte man zu der Zeit noch nicht den Verdacht, 
dass Nichtmuslime irgendwelche Absichten auf dem 
Tempelberg verfolgen könnten. Zur Sprache kam das Thema 
jedoch im Mai 1896 während eines Gesprächs zwischen Sultan 
Abdul Hamid und Philipp de Newlinski, dem Sprecher der 
Zionisten. «Jerusalem könne er nie hergeben. Die Omar-
Moschee müsse immer im Besitz des Islam bleiben», soll der 
Sultan ihm mitgeteilt haben. Als Newlinski dies dem 
Zionistenführer Theodor Herzl berichtete, erwiderte dieser: «Da 
könnten wir ja Rat schaffen; wir exterritorialisieren Jerusalem, 
das niemandem und allen gehören wird, der heilige Ort, den alle 
Gläubigen dann gemeinsam haben. Das Große Kondominium 
der Kultur und der Sittlichkeit.» 7 Dieser Teil von Herzls Traum 
blieb unerfüllt. Im 20. Jahrhundert wurde der Haram, wie andere 
heilige Stätten in Palästina, jedoch in stärkerem Maße, zum 
Blitzableiter für religiöse Gegensätze. Die Folge war, dass sich 
die Frage des Zutritts in ein politisches Problem von größter 
Wichtigkeit verwandelte - im Ringen um die Kontrolle über 
Jerusalem, im arabisch- israelischen Konflikt und in den 
Beziehungen zwischen der muslimischen und der jüdischen 
Welt. 



-448- 

Aufruhr an der Klagemauer 

 
Historisch gesehen ist dem Judentum nicht an der kultischen 

Verehrung Heiliger Stätten gelegen. Während die beiden 
jüngeren monotheistischen Re ligionen bestimmte Orte in und 
um Jerusalem herum als Heilige Stätten verehrten, hatten die 
Juden eine andere Einstellung dazu. Diesbezüglich schrieb 1974 
Schemarjahu Talmon von der Hebräischen Universität: «In der 
jüdischen Tradition... ist es der ganze Umkreis der Stadt, der als 
heilig aufgefasst wird und werden wird. Im Unterschied zu 
anderen Religionen, die ihre fromme Verehrung für Jerusalem 
an ausgewählten Örtlichkeiten in der Stadt festgemacht haben, 
an besonderen topoi, die mit bestimmten Ereignissen in ihrer 
Heilsgeschichte verknüpft sind, hat das Judentum die Stadt als 
solche geheiligt.8 Eine augenfällige Ausnahme von dieser Lehre 
jedoch hatte eine ganz besondere Bedeutung: die Westmauer. 

Direkt neben dem Tempelberg, aber auf einer tieferen 
Geländestufe gelegen, gilt die West- oder Klagemauer als der 
letzte Überrest der Außenmauer des Tempels des Herodes. 
Deswegen war sie den jüdischen Jerusalempilgern sehr teuer, 
und in alter Zeit waren die Rabbis der Überzeugung, dass die 
Schechina (der Geist oder die Gegenwart Gottes unter den 
Menschen) nie von ihr gewichen sei. Bis 1967 war die Mauer 
nur über einen schmalen Durchgang durch ein von Muslimen 
bewohntes Gebiet der Altstadt zu erreichen. Die Mauer war aber 
keine Heilige Stätte in dem Sinn, den dieser Ausdruck für das 
Christentum oder den Islam beinhaltet, denn ihr fehlte, im 
Gegensatz zu jenen christlichen Heiligen Stätten, die mit dem 
Leben Jesu Christi in Zusammenhang standen, der 
theophanische Bezug. Auch war es keine unabdingbare religiöse 
Pflicht, dorthin zu pilgern - im Gegensatz zum islamischen 
Hadsch nach Mekka. Andererseits nahm die Westmauer einen 



-449- 

einzigartigen Rang im Herzen der Juden ein, weil sie mit 
Ausnahme einiger Gräber berühmter Rabbis in Osteuropa und 
Nordafrika der einzige Ort der Pilgerschaft und Verehrung für 
das Judentum war (es sei denn, man zählt auch die drei weniger 
«Heiligen» Orte Hebron, Safed und Tiberias dazu). 

 
Karte 12: Jerusalem - Die Altstadt 

 
Obwohl sie den Juden heilig war, gehörte sie ihnen nicht. 

Eigentümer sowohl der Westmauer als auch des Durchgangs 



-450- 

und der Häuser davor war die muslimische Abu Midjan-Stiftung 
(Waqf). Awqaf können «öffentliche» (vom Staat verwaltete) 
oder «private» Stiftungen sein - oder ein Gemisch von beidem. 
Sie können zu einem religiösen oder zu einem weltlichen Zweck 
gegründet werden. Der Umstand, dass die Mauer einer 
derartigen, nach muslimischem Recht gegründeten Stiftung 
gehörte, machte sie nicht zu einem heiligen Ort für Muslime. 
Die Stiftung war 1320 ins Leben gerufen worden, um 
nordafrikanische Jerusalempilger zu unterstützen. Das 
Mauerareal war nur eine von mehreren ihr gehörenden 
Liegenschaften in Jerusalem.9 Abkömmlinge seiner 
ursprünglichen Nutznießer lebten noch immer in den 
slumartigen Häusern vor der Mauer - die zuweilen als 
Maghrebi-Viertel bezeichnet wurden. Da der Gründer der 
Stiftung ein Algerier war, übernahm die französische Regierung 
den Schutz der Stiftungsrechte, eine Fürsorge, die bis in die 
1960er Jahre fortbestand. 

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte Baron Edmond de Rothschild 
vergeblich versucht, die Mauer den Eigentümern abzukaufen 
(eine muslimische Stiftung ist theoretisch unveräußerlich, aber 
das moderne muslimische Recht sah Wege vor, die 
verhinderten, dass derartiger Grundbesitz völlig dem Handel 
entzogen war, etwa durch das Mittel des «Austauschs», des 
Istibdal). 1918 hatte der Zionistenführer Chaim Weizmann 
mittels der guten Dienste des britischen Militärgouverneurs von 
Jerusalem Ronald Storrs versucht, einen Kauf der Mauer durch 
Juden zu arrangieren. Starker muslimischer Widerstand 
verhinderte jedoch, dass das Geschäft zustande kam, obwohl 
von einem Kaufpreis von £ 100000 die Rede war (was nach 
heutigem Kurs etwa £ 5 Millionen entspräche). 1926 wurde ein 
neuer, wiederum vergeblicher Anlauf gemacht; diesmal 
versuchte man, an die Mauer angrenzendes Land zu kaufen, um 
einen neuen Zugang zu schaffen. Oberst F. H. Kisch, der 
Vorsitzende der Zionistischen Exekutive in Palästina, schrieb 



-451- 

damals in einem Privatbrief, dass seine «weiteren Pläne, die 
selbstverständlich nicht sofort realisiert werden können» darauf 
abzielten, sich «das ganze im Dunkeln liegende Areal vor der 
Mauer zu sichern, damit es möglich wird, daraus einen offen 
Raum mit Sitzplätzen zu machen, auf denen betagte Beter sitzen 
können».10 

Trotz der Rückschläge bei ihrem Bemühen, sich das Eigentum 
an der Mauer zu sichern, versuchten die Juden, sich dort mehr 
Rechte zu verschaffen; dabei gingen sie in der altehrwürdigen 
Weise vor, in der man derlei Dinge in Jerusalem tat - nämlich, 
indem man Stückchen für Stückchen einen neuen Status quo 
schuf. Sie brachten Bänke dorthin, Kultgegenstände und einen 
Sichtschutz, der, wie in der Synagoge, Männer von Frauen 
trennte. Im April 1922 beklagte sich der Mufti darüber, dass die 
Juden Bänke zur Mauer brächten. Zwei Monate später ließ 
Storrs die Bänke fortschaffen. Im Januar 1923 beschwerte sich 
der Mufti erneut. Ein Ritual entstand: Die Bänke wurden 
aufgestellt, die Muslime beschwerten sich, die Bänke wurden 
entfernt, etwas Zeit verging, und die Bänke waren wieder da. Im 
September 1925, am Versöhnungstag, dem höchsten Festtag im 
jüdischen Kalender, wurden sie wieder einmal nach einer 
Beschwerde des Mufti entfernt. Inzwischen hatten die Muslime 
den Verdacht, dass die Juden etwas im Schilde führten. Al-
Sabah, die von den Husaynis finanzierte Jerusalemer arabische 
Zeitung, schrieb, die Juden wären erst dann zufrieden, wenn die 
Al-Aqsa-Moschee und der «Heilige Felsen... in ihrer Obhut 
stünden».11 

Am 24. September 1928 - wieder war es der jüdische 
Versöhnungstag - unterbrach ein weiterer ernster Zwischenfall 
das Gebet an der Klagemauer. Am Tag zuvor hatten sich die 
Muslime beim stellvertretenden Distriktskommissar, Edward 
Keith-Roach, darüber beklagt, dass unrechtmäßigerweise ein 
Sichtschutz an der Mauer aufgestellt worden sei, der beim Gebet 
die Männer von den Frauen trennen sollte. Keith-Roach, ein mit 



-452- 

übermäßigem Selbstbewusstsein ausgestatteter Beamter, begab 
sich zur Westmauer und ordnete die Entfernung des 
Sichtschutzes an. Der an der Mauer diensttuende jüdische 
Schammes (Aufseher), ein gewisser William Ewart Gladstone 
Noah, versprach, dass dies am nächsten Morgen geschehen 
werde. Als sich dann aber herausstellte, dass das Versprechen 
nicht gehalten worden war, wurde der Sichtschutz von Polizisten 
entfernt, wobei es zu Handgreiflichkeiten kam. Keith-Roach 
meldete dem amtierenden Hochkommissar, dass man «von der 
Sache nichts mehr hören» werde.12 Eine weniger zutreffende 
Vorhersage hätte er schwerlich machen können. Vielmehr setzte 
ein Sturm der Empörung ein. Oberst Kisch beschwerte sich, die 
Behörden hätten «das religiöse Mobiliar an der Westmauer 
behandelt, als wäre es ein Gartenhäuschen in einer städtischen 
Anlage».13 Sogar aus den Vereinigten Staaten kam der 
energische Protest der Juden. 

Die jüdischen Neuerungen erregten bei den Muslimen Wut 
und wurden in demagogischer Weise von Hadsch Amin al-
Husayni ausgenutzt. Es gelang dem Mufti, die Kräfte des 
muslimischen Traditionalismus und des politischen 
Antizionismus zusammenzuführen, begünstigt durch die 
wachsenden muslimischen Befürchtungen hinsichtlich der 
Mauer. Ungefähr um diese Zeit wurde die Behauptung 
aufgestellt, dass die Mauer nicht nur eine jüdische, sondern auch 
eine muslimische Heilige Stätte sei. Man identifizierte sie als die 
Stelle, wo der Prophet Mohammed sein wundersames 
geflügeltes Ross Buraq angebunden hatte, bevor er den 
angrenzenden Hügel hinaufstieg und sich in den Siebten 
Himmel erhob. Deshalb war die Mauer bei Muslimen unter dem 
Eponym al-Buraq bekannt. Einigen Wissenschaftlern zufolge 
soll diese behauptete Tradition eine vergleichsweise junge 
Entdeckung sein. Raschid Khalidi hat dies bestritten und sie bis 
ins 14. Jahrhundert zurückgeführt, was in der islamischen 
Geschichte ein verhältnismäßig später Zeitpunkt ist.14 Wie dem 



-453- 

auch sei, nicht weniger wichtig als die Frage der Datierung ist 
die nach der Lokalisierung. In seiner sorgfältigen Untersuchung 
vertritt Amikam Elad die Meinung, dass «gegen Ende des 17. 
Jahrhunderts der Ort, an dem al-Buraq festgebunden war, noch 
immer als die Stelle an der Außenseite der südwestlichen Ecke 
der Mauer des Haram identifiziert wurde, so wie sie von Ibn al-
Faqih und Ibn Abd Rabbihi im 10. Jahrhundert beschrieben 
worden war».15 Dieser Ort ist jedoch nicht identisch mit der 
Westmauer. 

Die Kampagne des Mufti zur Verteidigung von al-Buraq 
stand in engem Zusammenhang mit seinen Bemühungen 
hinsichtlich des angrenzenden Haram al-Scharif. Das 
internationale Interesse von Muslimen an der vermeintlichen 
Bedrohung des Haram ging bis in die Frühzeit der englischen 
Besatzung zurück. Damals wurden Befürchtungen geäußert, die 
Juden hätten vor, sich des ganzen Gebiets zu bemächtigen und 
den Tempel wieder aufzubauen. Das war weit hergeholt, obwohl 
1914 Herbert Samuel in seiner ersten Unterredung mit Chaim 
Weizmann vom Wiederaufbau des Tempels gesprochen hatte - 
«selbstverständlich in einer modernisierten Form».16 Aber kurz 
darauf dachte er anders darüber. Bereits im Januar 1919 hatte 
die All-India Muslim League ein Protesttelegramm in dieser 
Angelegenheit an die britische Regierung gerichtet. Das Foreign 
Office, das in Indien immer wieder Reizungen der Muslime zu 
schlichten hatte, hielt die Sache für «sehr wichtig».17 Die 
muslimischen Besorgnisse ließen nicht nach, weshalb sich 
Samuel, der inzwischen Hochkommissar für Palästina geworden 
war, dazu verpflichtet fühlte, eine öffentliche Stellungnahme 
abzugeben, die dem Gerücht widersprach, dass der Haram den 
Juden übergeben werden solle.18 

Im Winter 1928/29 setzte der Mufti eine ehrgeizige 
Kampagne in Gang, in deren Mittelpunkt die Westmauer stand. 
Unter seiner Schirmherrschaft entstanden ein Verein zum Schutz 
der Al-Aqsa-Moschee und der islamischen Heiligen Stätten 



-454- 

sowie eine Reihe feuriger Propaganda-Aussagen.19 Im Oktober 
1928 rief al-Jamia al-Arabija, das Organ des Obersten 
Moslemrats, «alle unsere moslemischen Brüder» auf, sich zur 
Verteidigung von al-Buraq zu vereinen.20 Im folgenden Februar 
hieß es darin, die Muslime «würden keinen einzigen Moment 
zögern, ihre Heiligen Stätten gewaltsam zurückzuholen, wie es 
ihnen von der muslimischen Religion angetragen ist».21 Die 
Bemühungen, die Frage zu internationalisieren, wurden 
intensiviert: Im Mai 1929 fing das Aufklärungsbüro des 
Innenministeriums in Indien einen Brief des Mufti an Schawkat 
Ali vom Zentralen Kalifatskomitee in Bombay ab, der um 
Unterstützung für die Verteidigung des al-Buraq nachsuchte." 

Der zum größten Teil säkularen Führung der Zionistischen 
Organisation war die Sache ziemlich gleichgültig. Am ehesten 
noch galt sie ihr als Symbol für alles Rückständige im «alten 
Jischuw». Militantere Juden, die, wie der Mufti, Streit suchten 
und dem Mufti in die Hände spielten, gingen jedoch ihre 
eigenen Wege. Die nationalistische Zeitung Doar Hajom 
verurteilte «den Raub der Heiligen Stätten», forderte zur 
Zerstörung einer neuen Moschee direkt neben der Mauer auf 
und schlug einen Wiederaufbau des Tempels vor.23 Die 
nationalistische Jugendbewegung Betar, die nicht religiös 
ausgerichtet war, organisierte provozierende Demonstrationen, 
um klarzustellen, dass die Juden Rechte an der Mauer hätten. 
Ihre Führer äußerten ganz offen den Wunsch, den dortigen 
Status quo zu ändern. Schließlich hatten die Juden den Status 
quo nie gutgeheißen. Als man sich im 19. Jahrhundert erstmals 
darauf berief, hatte man den Status quo ausschließlich auf die 
Heiligen Stätten des Christentums bezogen. Die Muslime 
mochten an die traditionellen islamischen rechtlichen Einwände 
gegen die Neuerrichtung von Kirchen und Synagogen in 
muslimischen Ländern appellieren, aber Palästina war nun kein 
muslimisches Land mehr, und die Juden brauchten sich ohnehin 
nicht an das muslimische Recht gebunden zu fühlen. Die 



-455- 

Hauptströmung innerhalb der zionistischen Führung versuchte, 
dem aggressiven Auftreten der jungen Nationalisten 
entgegenzuwirken, drang damit aber nicht durch. 

Den jüdischen Demonstrationen folgten 
Gegendemonstrationen von Muslimen, und eine Spirale von 
Handgreiflichkeiten und Tumulten kulminierte schließlich in 
einer Gewaltexplosion in der Stadt. In der Woche vom 18. 
August 1929 hatte der Verein für den Schutz der Al-Aqsa-
Moschee und der Heiligen Städten des Islam in Jerusalem eine 
in Arabisch verfasste Mitteilung herausgegeben, die sich heftig 
über die jüdischen Demonstrationen und Übergriffe beklagte, in 
denen ein «versteckter Hass» auf die Muslime offenbar werde. 
«Muslimische Brüder in allen Ländern der Erde» wurden 
aufgerufen, eine «undurchdringliche Barriere gegen die 
entsetzlichen Bestrebungen der Juden in bezug auf die 
muslimischen Heiligen Stätten» zu bilden.24 

Nach dem Freitagsgebet in der Al-Aqsa-Moschee strömten 
am 23. August Tausende von Muslimen den Haram hinab und 
griffen das jüdische Viertel an. Das Blutbad ging auch jenseits 
der Stadtmauer weiter. Zu den Angriffszielen gehörten auch die 
im Stadtteil Talpiot gelegenen Häuser der hebräischen 
Schriftsteller S. Y. Agnon und Joseph Klausner, deren 
Bibliotheken zerstört wurden. Die Gewalt erfasste das ganze 
Land: 133 Juden und 116 Araber wurden getötet und Hunderte 
verletzt. Wochenlang blieb die Atmosphäre in der Stadt 
explosiv, und die Hälfte der jüdischen Einwohner der Altstadt 
floh aus ihren Häusern. Der Aufruhr markierte einen 
entscheidenden Wendepunkt in der Geschichte Palästinas: das 
Ende jeglicher realistischer Hoffnung auf Frieden zwischen 
Arabern und Juden unter dem britischen Mandat. 

Im Dezember 1930 erließ eine internationale Kommission, die 
von der britischen Regierung eingesetzt worden war, einen 
Schiedsspruch über die Klagemauer. In der Absicht, 
Überparteilichkeit zu gewährleisten, hatte die britische 



-456- 

Regierung für eine Entscheidung in dem Disput zwischen 
Muslimen und Juden drei Chr isten in die Kommission berufen: 
einen ehemaligen schwedischen Außenminister, einen 
Schweizer Juristen und einen ehemaligen holländischen 
Gouverneur von Ostsumatra. Das Ergebnis war für die Juden 
enttäuschend. Die Kommission kam zu dem Schluss, dass die 
Mauer und der Bürgersteig davor Eigentum der Muslime seien 
und dass die Mauer Muslimen wie Juden heilig sei. Die 
Kommission bestätigte, dass Juden das Recht des Zugangs zur 
Mauer hätten, setzte aber den Kultgegenständen und sonstigen 
Gerätschaften, die von diesen zur Westmauer mitgebracht 
werden durften, enge Grenzen.25 

Man hat die Affäre mit der Mauer die «krönende 
Errungenschaft» der Kampagne genannt, die der Mufti zur 
Steigerung des Rangs des Haram al-Scharif in die Wege 
leitete.26 Der Mufti vermochte seine Position zu nutzen und 
seinen Anspruch als ein Verteidiger muslimischer Rechte in 
Jerusalem zu untermauern, indem er den Haram zu einer Art 
Pantheon des internationalen Islam machte. König Hussein, der 
während des Ersten Weltkriegs den Aufstand der 
haschemitischen Araber angeführt hatte, sowie andere führende 
Muslime bis aus Indien wurden dort bestattet.27 

Während der britischen Mandatsverwaltung achtete die 
Regierung sorgsam darauf, nicht den Eindruck zu erwecken, als 
vergehe man sich an der Heiligkeit des Haram. Dies war der 
Grund dafür, dass man den Mufti nicht zu verhaften versuchte, 
als er 1937 dort Zuflucht suchte. Nach seiner Flucht aus 
Jerusalem im folgenden Jahr wurde dort erstmals ein 
Polizeiposten eingerichtet.28 Aber die Regierung nahm bis zum 
Ende des Mandats Rücksicht auf die muslimischen 
Empfindlichkeiten und gestattete es dem Obersten Moslemrat, 
ihn ohne aufdringliche Einmischungen zu verwalten. 



-457- 

Der Tempelberg unter israelischer 
Herrschaft 

 
Als die israelische Armee den Tempelberg am 7. Juni 1967 

eroberte, wurde auf dem Felsendom eine israelische Flagge 
gehisst. Verteidigungsminister Mosche Dayan ordnete sofort an, 
sie wieder zu entfernen. Am selben Tag stieg Schlomo Goren, 
der Oberrabbiner der israelischen Streitkräfte, auf den 
Tempelberg hinauf, wo es zu folgendem Wortwechsel mit 
General Uzi Narkiss, einem der höchsten israelischen Offiziere, 
kam: 

GOREN: Uzi, jetzt ist es an der Zeit, hundert Kilo Sprengstoff 
in die Omar-Moschee zu legen - und das war's dann, wir wären 
sie ein für allemal los. 

NARKISS: Rabbi, hören Sie auf damit! 
GOREN: Sie werden durch diese Tat in die Geschichtsbücher 

eingehen. 
NARKISS: Ich habe meinen Namen bereits auf den Seiten der 

Geschichte Jerusalems eingetragen. 
 
Narkiss berichtete später, Goren sei daraufhin ohne ein 

weiteres Wort davongegangen.29 Kurz danach ordnete Dayan 
den Abzug der israelischen Fallschirmjäger vom Haram an; das 
Areal wurde abgesperrt und die Verantwortung für die 
Sicherheit innerhalb des Geländes wieder den muslimischen 
Wachen übertragen. Die Schlüssel von acht der neun Tore zu 
dem Gelände gingen an die muslimischen Behörden zurück (die 
Ausnahme war das Maghrebi-Tor in der Nähe der Westmauer), 
und die israelische Präsenz wurde auf einen kleinen 
Polizeiposten reduziert, der sich in der Regel aus ehemaligen 
Angehörigen der jordanischen Polizei rekrutierte. Außerhalb des 



-458- 

Maghrebi-Tors wurde ein Anschlag in hebräischer, englischer 
und französischer Sprache angebracht: 

 
Hinweis und Warnung 
Das Betreten des Geländes des Tempelberges ist wegen der 
Heiligkeit des Ortes jedermann aufgrund jüdischen Rechts 
untersagt. 
Das Oberrabbinat von Israel 

 
In den folgenden Wochen stritten sich die israelischen 

Militärbehörden mit einem Teil der religiösen Führungsschicht 
der Juden, der daran gelegen war, jüdische Rechte an dem Berg 
durchzusetzen. Am 15. August, nach dem hebräischen Kalender 
an den Fasten des neunten Av, der an die Zerstörung des 
Tempels erinnert, stieg Oberrabbiner Goren erneut auf den Berg, 
diesmal mit einer Gesetzesrolle, einem Thoraschrein und einem 
Lesepult, um einen Gottesdienst abzuhalten. Die Armee 
versuchte, ihn daran zu hindern, hatte aber keinen Erfolg 
damit.30 Am folgenden Tag stellte der israelische Minister für 
Religionsangelegenheiten, Zerah Warhaftig, ein Mitglied der 
Nationalreligiösen Partei, fest, dass der Tempelberg jüdisches 
Eigentum sei: Er verwies darauf, dass König David ihn für 
fünfzig Schekel dem Jebusitenkönig Araunah abgekauft habe.31 
Goren schrieb einen scharfen Brief an den Innerministeriellen 
Ausschuss für den Schutz der Heiligen Stätten, in dem er sich 
beschwerte, dass von allen Orten auf der Welt der Tempelberg 
der einzige sei, für den ein ausdrückliches Verbot bestehe, dass 
Juden dort beteten.32 Er und seine Verbündeten versuchten, das 
Recht für Juden zu erstreiten, sich auf dem Berg zum Gebet zu 
versammeln, aber schließlich mussten sie sich einer 
Entscheidung der Regierung fügen, die den Status quo aufrecht 
erhielt, wonach Juden das Gebet dort verwehrt war. 

In der Anfangsphase der israelischen Herrschaft hofften die 



-459- 

Verantwortlichen, die Kontrolle über den Haram einem 
Ausschuss führender israelischer Muslime zu übertragen, dem 
auch Muslime aus Ostjerusalem angehören sollten.33 Aber nun 
ergriff die Ostjerusalemer muslimische Führungsschicht die 
Initiative, und die Israelis waren genötigt, sich damit 
abzufinden. Die gesamte Verwaltung des Haram blieb folglich 
fest in den Händen des Muslimrates. Die Wahrung der 
öffentlichen Ordnung auf dem Areal wurde Wachen übertragen, 
die bei diesem Rat angestellt waren, sowie einer kleinen Truppe 
israelischer Polizisten. 

Eine der ersten Taten der israelischen Behörden nach dem 
Sechstagekrieg im Juni 1967 war das Niederreißen von 135 
Häusern im Gebiet Maghrebi direkt vor der Westmauer. Es 
begann am Abend des 10. Juni, einem Samstag, und war binnen 
zwei Tagen vollzogen. Gerechtfertigt wurde das Vorgehen mit 
der Notwendigkeit, Platz für Hunderttausende von Juden zu 
schaffen, die seit dem Juni 1967 zur Mauer strömten, nachdem 
ihnen die jordanische Regierung neunzehn Jahre lang den Zutritt 
verwehrt hatte. Die 650 Bewohner der abgerissenen Häuser, 
allesamt Muslime, wurden ohne viel Umstände auf die Straße 
gesetzt. Mit der Räumung des Geländes erfüllte sich ein 
Vorhaben, das bereits 1926 von führenden Zionisten verkündet 
worden war.34 Die Abrissarbeiten veränderten das Areal vor der 
Mauer von einem schmalen Durchgang zu einem großen, 
offenen Platz. Dieser wurde der Kontrolle des Ministeriums für 
Religionsangelegenheiten überantwortet, das ihn als ein 
jüdisches Heiligtum und als Synagoge behandelte. Rund um die 
Uhr wurde dort gebetet. Männer und Frauen waren getrennt. 
Zunehmend fanden auf dem Platz symbolische staatliche 
Ereignisse von nationaler Bedeutung statt, wie beispielsweise 
Vereidigungszeremonien für Militäreinheiten oder für 
Pfadfinder - und dies, obwohl der Widerstand der 
Ultraorthodoxen, denen solche Versammlungen missfielen, 
wuchs. 



-460- 

Die Muslime waren empört über die Beschlagnahmung von 
waqf-Eigentum; manche befürchteten, es könnte sich nur um 
den Beginn weiterer Übergriffe auf den Haram selbst handeln. 
Im November 1967 wurde folgende Erklärung abgegeben 
(wobei unklar ist, ob sie aus Jerusalem kam oder von außerhalb 
der von Israel besetzten Gebiete): 

Erklärung, unterzeichnet «Ein Aufruf aus der Nähe der Al-
Aqsa-Moschee über die Verschmutzung der Heiligen Stätten 

Die zionistischen Behörden, der Minister für 
Religionsangelegenheiten eingeschlossen, haben verkündet, dass 
das Gelände der Al-Agsa-Moschee ihr Besitztum ist. 

Die Zionisten haben auch angekündigt, dass sie beabsichtigen, 
den Tempel auf den Ruinen des Felsendoms wieder aufzubauen. 

Gewaltsam haben sie sich eines der Tore des Haram al-
Scharif angeeignet, das Tor, das an die Wand des Buraq 
angrenzt. 

Muslime in aller Welt: Aus Jerusalem ertönt der Ruf an euch, 
die Al-Aqsa-Moschee benötigt eure Hilfe... Wer wird 
antworten? Wir haben uns zum Widerstand verpflichtet, wir 
haben geschworen, dass wir uns nie ergeben werden... Wir 
rufen, wie die moslemische Frau den Kalifen al-Mu'tasim 
angerufen hat, und wir sagen, wie sie es sagte, ‹Hilf, O 
Mu'tasim, O Mu'tasim›, und al-Mu'tasim antwortete auf ihren 
Ruf und errettete sie vor ihren Feinden. 

Werden die Könige, Präsidenten, Völker und Organisationen 
der Muslime ebenso antworten und all ihre Kraft einsetzen, um 
Jerusalem, die Al-Aqsa-Moschee und alle Heiligen Stätten zu 
retten?»35 

 
In den ersten Jahren israelischer Herrschaft betrieb die 

Regierung eine ganz eindeutige Politik: dass der Tempelberg in 
seiner Gesamtheit als Heilige Stätte der Muslime zu erachten 
sei, dass es keine jüdischen Ansprüche darauf gebe und dass er 



-461- 

unter muslimischer Aufsicht bleiben solle, so wie die Heiligen 
Stätten des Christentums unter der Kontrolle der Christen. Im 
September 1969 erklärte Außenminister Abba Eban vor der UN-
Generalversammlung, bis zu einer Vereinbarung über den 
Status, die «in einer Weise ausgehandelt sei, dass dadurch der 
Friede im Nahen Osten und die ökumenische Harmonie 
befördert» werde, sei es Absicht der israelischen Politik, «dass 
die moslemischen und christlichen Heiligen Stätten immer der 
Verantwortung derjenigen unterstehen sollten, denen sie heilig 
sind».36 Israel betonte, dass es sich zur Gewährleistung des 
freien Zugangs zu allen Heiligen Stätten verpflichtet habe, und 
unter der von Moshe Dayan begonnenen Politik der «offenen 
Brücken» besuchten in der Folgezeit Hunderttausende Muslime 
den Haram, darunter viele Bürger von Ländern, die sich mit 
Israel im Kriegszustand befanden. 

Eine 1969 beginnende Reihe von Gewaltakten setzte jedoch 
ein Fragezeichen hinter Israels Befähigung, als wirkungsvoller 
Beschützer der muslimischen heiligen Stätten in Jerusalem 
aufzutreten. Am 21. August 1969 legte ein geistesgestörter 
australischer Christ in der Al-Aqsa-Moschee Feuer. Die 
Brandstiftung verursachte große Schäden und zerstörte ein 
kostbares muslimisches Kunstwerk - die Kanzel, auf der Saladin 
im Jahre 1187 nach der Rückeroberung der Stadt von den 
Kreuzrittern gestanden haben soll. Der Jerusalemer Muslimrat 
beschwerte sich, dass «Israel in Heiligtümer eindringt und 
geheiligte Glaubensinhalte schändet».37 Ein ausländischer 
Beobachter berichtete damals: 

 
Ich traf unmittelbar, nachdem das Feuer ausgebrochen war, an 

Ort und Stelle ein. Es war wie eine Szene aus Dantes Hölle. Als 
ich den Haram betrat, eilten Araber auf mich zu, riefen, griffen 
nach meinem Arm und weinten. «Die Juden haben es getan!» 
schrien sie und schluchzten mit schmerzverzerrten Gesichtern. 
«Sie wollen uns alle umbringen! Sogar unsere Heiligen Stätten 



-462- 

zerstören.»38 
 
Die Wut der gesamten muslimischen Welt richtete sich gegen 

die Juden. Eine islamische Gipfelkonferenz wurde einberufen. 
In Kaschmir kam es zu Unruhen, in Malaysia wurden Rufe nach 
einem heiligen Krieg laut. Die führende pakistanische Zeitung 
Dawn klagte: «Während Jerusalem brennt, vertrödeln die 
Muslime die Zeit.»39 Eine ägyptische Zeitung legte dar, die 
Brandstiftung sei «erst möglich geworden, nachdem die 
Besatzungsbehörden halbnackten Mädchen, Hippies und 
gesellschaftlichem Ausschuss jedweder Art gestattet hatten, die 
Höfe der Moschee zu ihrem Treffpunkt und die Al-Aqsa-
Moschee in eine Touristenattraktion zu verwandeln».40 Selbst 
die sowjetische Nachrichtenagentur TASS, die ansonsten nicht 
gerade für ihre Fürsorglichkeit für die religiösen Empfindungen 
von Muslimen bekannt war, meldete sich mit der Bemerkung zu 
Wort, Israel könne «sich der Verantwortung für diesen 
Aggressionsakt nicht entziehen».41 Der UN-Sicherheitsrat 
verabschiedete eine Resolution, in der Israel verurteilt wurde 
(die Abstimmung ergab elf Stimmen dafür, darunter 
Großbritannien, und vier Enthaltungen, darunter die USA). Der 
israelische Vertreter bei den Vereinten Nationen bestritt am 12. 
September 1969 vor dem Sicherheitsrat ausdrücklich, dass sein 
Land «irgendwelche Pläne zur Wiedererrichtung des Tempels» 
habe. 

Während diese Aussage gewiss die Politik der Regierung 
wiedergab, waren kleine Gruppen jüdischer religiö-
snationalistischer Enthusiasten darauf aus, den Status quo zu 
verändern und vor allem das Recht durchzusetzen, dass Juden 
auf dem Tempelberg beten durften. Der Kopf dieser 
Bestrebungen war Rabbi Goren, der 1972 in das aschkenasische 
Oberrabbinat von Israel aufstieg. In dieser Eigenschaft führte er 
einen scharfen Feldzug gegen sein sephardisches Pendant, den 
Rischon Le-Zion, Rabbi Owadja Josef. Im Gegensatz zu Goren 



-463- 

gehörte Yosef zu jenem rabbinischen Lager, das gegen den 
Zutritt von Juden zum Tempelberg war. In späteren Jahren 
wurde Yosef zum charismatischen Anführer der 
traditionalistischen religiösen Schas-Partei, die insbesondere bei 
Juden marokkanischer Herkunft ihren Rückhalt hatte. Was er 
sagte, galt bei seinen Anhängern als Dogma, weshalb seine 
Haltung in dieser Frage viel dazu beitrug, dass die religiösen 
Juden nicht massenhaft zu Gorens Auffassung überliefen. 

Die Befürworter des Gebetsrechts von Juden auf dem 
Tempelberg verfielen auf drei verschiedene Aktionsformen: 
Begehung des Areals des Haram al-Scharif, die Anrufung von 
Gerichten und die Planung bewaffneter Angriffe auf 
muslimische Heiligtümer. 

Ein frühes Beispiel für die Begehung des Haramal-Scharif 
wurde von Rabbi Louis Rabinowitz beschrieben, einem 
ehemaligen Oberrabbiner von Südafrika, der nach Jerusalem 
umgezogen war. An den Fasten des zehnten Tewet des Jahres 
1973 ging Rabinowitz auf den Tempelberg und führte, wie er 
später erzählte, «einen Minjan [das jüdische Gebetsquorum von 
zehn erwachsenen Männern] im Gebet zu einer Stelle, die, nach 
gründlichster Untersuchung des halachischen Aspekts, nach 
meiner Überzeugung außerhalb der Verbotszone lag».42 Kurz 
darauf kandidierte Rabinowitz für die nationalistische Cherut-
Partei bei den Bürgermeisterwahlen für Jerusalem, unterlag aber 
Teddy Kollek. 

Die israelischen Gerichte bestätigten in der Regel das Recht 
der Regierung, aus Sicherheitsgründen jüdische Gebete in 
diesem Areal zu unterbinden oder einzuschränken. In einem 
Urteil von 1970 wies der Oberste Gerichtshof einen Antrag auf 
den Erlass einer Anordnung gegen den Polizeiminister ab, 
darzulegen, weshalb er jüdische Beter auf dem Tempelberg 
nicht beschütze.43 Am 28. Januar 1976 jedoch sprach die 
Richterin Ruth Or im Verfahren gegen eine Gruppe jugendlicher 
Betar-Mitglieder diese frei und erklärte: «Hätte ich es nicht mit 



-464- 

eigenen Ohren gehört, so hätte ich es nicht geglaubt, dass das 
Verbot für Juden, auf dem Tempelberg zu beten, erst besteht, 
seitdem die israelische Regierung ihn ihrer Kontrolle unterstellt 
hat!»44 Dies fasste man anfangs so auf, als hätten die Juden doch 
das Recht, auf dem Areal zu beten. In der Folge kam es in den 
nächsten drei Monaten im gesamten Westjordanland zu 
Demonstrationen und Ausschreitungen. Schließlich hob das 
Distriktsgericht die Entscheidung der Amtsrichterin auf, und am 
Ende bestätigte der Oberste Gerichtshof, dass die Polizei 
berechtigt sei, Juden am Gebet auf dem Tempelberg zu hindern. 

In Anbetracht dieser juristischen Entscheidungen verschob 
sich nun das Schlachtfeld auf außergesetzliches Gelände. 
Gruppen von Jugendlichen - häufig, wie schon im Vorfeld der 
Unruhen von 1929, Mitglieder der Betar-Jugendbewegung oder 
ihrer Zweigorganisationen versuchten wiederholt, das Gelände 
zu betreten und wurden immer wieder unter viel Geschrei und 
Tritten von der israelischen Polizei daraus vertrieben. Zuweilen 
gingen Juden mit Gebetbüchern hinein, setzten sich hin und 
behaupteten, dass sie nur läsen. Einmal rannten zwei Männer am 
Ende des Versöhnungstags hinein und bliesen auf dem Schofar 
(Widderhorn). 

In den 1970er Jahren bildeten sich mehrere radikale 
Gruppierungen, die sich zum Ziel setzten, die jüdischen 
Ansprüche auf den Tempelberg durchzusetzen. Die bekannteste 
- mit etwa 1500 Mitgliedern - waren die Getreuen des 
Tempelbergs, die von Gerschon Salomon angeführt wurden. 
Seine Gefolgsleute provozierten wiederholt Schlägereien, bei 
denen Juden versuchten, das Areal zum Beten zu betreten und 
daran von der israelischen Polizei gehindert wurden. 

Einer der Gründer der Getreuen des Tempelbergs, Stanley 
Goldfoot, spaltete sich später davon ab und bildete seine eigene 
Gruppe. Goldfoot, ein ehemaliger Südafrikaner, der 1948 zur 
Lechi (Stern-Bande) gehört hatte, gründete mit finanzieller 
Unterstützung fundamentalistischer Christen in den Vereinigten 



-465- 

Staaten die Jerusalemer Tempelstiftung. Man munkelte, er habe 
geplant, in der Morgendämmerung in einem Hubschrauber über 
dem Tempelberg zu schweben, um das Innere des Berges «zu 
röntgen... und mit einem induzierten Polarisationsgerät, 
Cäsiumstrahlmagnetometer, mit Bergab-Borescope-Fernsehen 
und einer Hochleistungs-Dipol-Dipol-Resistivitätsanlage» zu 
untersuchen. Es hieß auch, dass Goldfoot, eine Mischung aus 
Fantast und Fanatiker, jüdische Terroristen mit Geld versorgt 
habe, die auf dem Tempelberg die Heiligen Stätten der Muslime 
in die Luft sprengen wollten.45 

Eine weitere Randgruppierung, die als Ateret Kohanim 
(wörtlich: «Krone der Priester») bekannt war, traf 
Vorbereitungen für eine Restaurierung des Tempels, wozu auch 
das Weben feierlicher Gewänder gehörte. Ihre Mitglieder 
erhoben den Anspruch, auf Gedanken des Oberrabbiners von 
Palästina während der Mandatszeit, Avraham Kook, 
zurückzugehen, auch wenn es fraglich ist, ob dieser wie ein 
Heiliger auftretende, halbmystische, aber moderat gesinnte 
spirituelle Führer ihre Ideen gutgeheißen hätte. Sein Sohn Rabbi 
Zwi Jehuda Kook verschaffte der Gruppe jedoch Legitimität auf 
der Seite der nationalreligiösen Rechten. Kook Junior war einer 
der Gründer des Gusch Emunim («Block der Gläubigen»), einer 
Bewegung, die sich damals als Speerspitze der jüdischen Siedler 
im Westjordanland verstand. 1978 wurde die Ateret-Kohanim-
Jeschiwa im muslimischen Viertel der Altstadt gegründet. Sie 
betrieb das Studium aller den Tempel betreffenden Aspekte des 
jüdischen Rechts. Der Leiter dieser Jeschiwa, Rabbi Schlomo 
Awiner, bekannte öffentlich seine Ablehnung gewaltsamer 
Methoden, aber einige seiner Schüler nahmen es damit weniger 
genau. Sie wurden wegen Brandstiftung, Übergriffen gegen 
Araber und wegen des Versuchs festgenommen, einen Stollen in 
den Tempelberg vorzutreiben, um dort vermeintlich versteckte 
Schätze vom Ersten Tempel ausfindig zu machen. 

Die Ateret Kohanim wurden von einer Reihe rechter 



-466- 

israelischer Politiker unterstützt, zu denen auch Benjamin 
Netanjahu, Benny Begin und Ehud Olmert gehörten, sowie von 
militant nationalistischen Rabbis wie Nachum L. Rabinovich 
und Avraham Schapira, dem aschkenasischen Oberrabbiner von 
Israel.46 Auch Ariel Scharon förderte sie. Als er 1993 bei einem 
Essen zugunsten der Ateret Kohanim in New York sprach, 
feierte ihn eine ganzseitige Anzeige in der New York Times als 
«Einwohner des Westmauerviertels in der Altstadt» worin sich 
das Bestreben dieser Gruppierung spiegelte, auch noch den 
Namen des muslimischen Viertels auszulöschen.47 Finanzielle 
Unterstützung erhielten die Ateret Kohanim von reichen 
amerikanischen, kanadischen und britischen Juden, darunter 
dem Londoner Buchmacher Cyril Stein, dem kanadischen 
Investmentbanker Marc Beizberg und Irving Moskowitz, einem 
in Miami beheimateten Baulöwen.48 Die Gruppe bediente sich 
auch eines erprobten und bewährten Mittels rechtsgerichteter 
amerikanischer Zionisten und benutzte in ihrer 
Öffentlichkeitsarbeit unautorisiert die Namen führender 
Persönlichkeiten wie etwa des Senators für Connecticut Joseph 
Lieberman und des Nobelpreisträgers Elie Wiesel. 1988 erhielt 
sie von der israelischen Regierung ein geheimes Darlehen über 
5,6 Millionen Schekel (damals etwa 2,3 Millionen US-Dollar), 
um Hypotheken zu finanzieren, mittels derer sie leichter 
Grundstücke in arabischen Gebieten in Ostjerusalem kaufen 
konnte. 

Solche Gruppierungen boten den Nährboden für Extremisten. 
Am 11. April 1982 verschaffte sich der in Amerika geborene 
israelische Soldat Alan Harry Goodman Zugang zum Felsendom 
und schoss aus seinem M-16-Schnellfeuergewehr um sich. Zwei 
Araber wurden getötet und dreißig verletzt. Dann stieg 
Goodman auf den Felsen in der Mitte des Heiligtums und 
feuerte vier Schüsse in die Kuppel ab. Bei der Durchsuchung 
von Goodmans Wohnung fand man Propagandaschriften der 
von Rabbi Meir Kahane angeführten rechtsextremistisch-



-467- 

nationalistischen Kach-Bewegung. Goodman erklärte später, 
wegen der palästinensischen Terrorangriffe auf Juden habe er 
«dies tun müssen ».49 Wieder kam es in der ganzen 
muslimischen Welt zu heftigen Protesten, und erneut brachen im 
Westjordanland und in Gaza Unruhen aus. Soldaten wurden auf 
den Tempelberg befohlen, um den Tumulten dort ein Ende zu 
setzen. David Shipler von der New York Times berichtete 
darüber: 

 
Schließlich zogen die Soldaten ab, kehrten aber zurück, als 

ein kleines Polizeikontingent mit Steinen beworfen wurde. Sie 
schossen in die Luft und setzten Tränengas ein, womit sie die 
Demonstranten zur Al-Aqsa-Moschee trieben. Die meisten von 
ihnen verließen daraufhin den Berg, und die Soldaten erhielten 
den Befehl, abzuziehen. 

Unmittelbar bevor sie weggingen, warf einer von ihnen 
lachend eine Tränengasgranate in die Nähe der Moschee, als der 
Wind gegen den Haupteingang stand. Der Rauch aus dem 
perfekt platzierten Behälter blies in die Moschee, worauf 
hustende und ihre Augen reibende Beter herauskamen. Ein alter 
Mann wurde zu einem Krankenwagen getragen. Einige der 
Soldaten gingen lachend davon.50 

 
Wie bei dem Brandanschlag von 1969 versuchten israelische 

Sprecher auch diesmal, das Ereignis als isolierte Tat eines 
Wahnsinnigen darzustellen. Aber die Lage blieb äußerst 
gespannt: In der auf die Schießerei folgenden Woche voller 
Gewalttaten wurden in Jerusalem zwei Menschen getötet, 
mindestens 184 verletzt und 200 verhaftet. 

Weitere Zwischenfälle zwischen 1982 und 1984 ließen sich 
nicht als das Werk von verrückten Einzeltätern abtun. Im 
Oktober 1982 wurde Yoel Lerner, ein Aktivist von Kahanes 
Kach-Bewegung, verurteilt, weil er die Sprengung des 



-468- 

Felsendoms geplant hatte. 1983 wurden achtunddreißig jüdische 
Draufgänger, die von einem weiteren Anhänger Kahanes, dem 
Rabbi Yisrael Ariel, angeführt wurden, unter der Beschuldigung 
verhaftet und angeklagt, die Erstürmung und Besetzung des 
Tempelbergs geplant zu haben. Im Januar 1984 erkletterten zwei 
mit elf Kilo Sprengstoff und achtzehn Handgranaten bewaffnete 
Männer die Ostmauer des Tempelbergs, wobei es sich eindeutig 
um einen organisierten Angriff handelte. Sie entflohen, als der 
Alarm losging. Aber das waren nicht die einzigen Fälle von 
Verschwörungen zur Zerstörung der muslimischen 
Heiligtümer.51 

Während es sich bei diesen terroristischen Gruppierungen um 
nicht repräsentative extremistische Randerscheinungen handelte, 
trat auch eine sehr viel größere Gruppe innerhalb des gesetzlich 
anerkannten politischen Spektrums für die Durchsetzung des 
Rechts von Juden ein, auf dem Tempelberg zu beten. Im Januar 
1986 besuchte der innenpolitische Ausschuss der Knesset unter 
seinem Vorsitzenden Dov Schilansky, einem Mitglied des 
Likud, den Berg, «um den Vorwürfen auf den Grund zu gehen, 
dass illegale Bauarbeiten stattgefunden haben». Der Ausschuss 
wurde von Knessetmitgliedern vom rechten Flügel und anderen 
Nationalisten begleitet, zu denen auch Gerschon Salomon von 
den Getreuen des Tempelbergs gehörte. Sie verwickelten sich in 
ein Handgemenge mit Wachen der waqf und Arbeitern. 
Schilansky beklagte sich darüber mit den Worten: «Es war wie 
ein Pogrom. Sie hätten uns blitzschnell erledigen können.»52 

Was sich am 8. Oktober 1990 auf dem Höhepunkt der 
palästinensischen Intifada ereignete, war sogar noch ernster. 
Den Hintergrund dieser Episode bildete ein ganzes Bündel von 
Provokationen und Hass. Einen Grund dafür lieferte die 
vierzehn Tage zuvor erfolgte Ankündigung der Getreuen des 
Tempelbergs, sie beabsichtigten, einen symbolischen Eckstein 
für den Dritten Tempel zu legen. Muslime riefen zu 
Gegendemonstrationen und Widerstand auf. Die Polizei hatte 



-469- 

der jüdischen Gruppe zu Anfang gesagt, sie dürften jeweils zu 
zweit mit einer Polizeieskorte den Berg betreten, aber diese 
Erlaubnis wurde später widerrufen. Als die Araber die Polizei 
mit Steinen und Flaschen zu bewerfen begannen, die auch einige 
an der Klagemauer betenden Juden trafen, kam es zu 
Gewalttaten. Niemand wurde dabei ernsthaft verletzt, aber 
Polizei und Soldaten reagierten nun mit unverhältnismäßiger 
Gewaltanwendung. Einundzwanzig Araber wurden getötet, 
davon mehrere hinterrücks erschossen, und über hundert bei den 
Zusammenstößen mit israelischen Sicherheitskräften auf dem 
Haram verletzt. Es war die größte Anzahl Toter an einem 
einzigen Tag im gesamten Verlauf der Intifada, und der Ort, wo 
dies geschah, war für alle Muslime eine gewaltige symbolische 
Provokation. 

Am 13. Oktober verabschiedete der UN-Sicherheitsrat 
einstimmig eine Resolution, die «insbesondere die Gewaltakte» 
verurteilte, «die von den israelischen Sicherheitskräften 
begangen wurden und die Verletzungen und den Verlust von 
Leben zur Folge hatten». Die Resolution wies Israel an, sich an 
die Vierte Genfer Konvention zu halten, die, wie es darin hieß, 
«auf alle von Israel seit 1967 besetzten Gebiete anzuwenden 
ist». Des weiteren beschloss der Sicherheitsrat, UN-Beobachter 
in den Nahen Osten zu entsenden, die über die Lage berichten 
sollten.53 Die Reaktion der israelischen Regierung auf diese 
Ankündigung der Vereinten Nationen ließ keine Reue erkennen. 
Kabinettssekretär Yossi Ahimeir verkündete: «Wir werden nicht 
mit ihnen zusammenarbeiten.»54 Diese Entscheidung wurde 
zwei Tage später vom Kabinett bestätigt, trotz eines Briefes des 
amerikanischen Außenministers James Baker, der davor gewarnt 
hatte, Israel werde, wenn es die Zusammenarbeit verweigere, 
den Vergleich mit «Saddam Hussein und seiner Ablehnung von 
Entscheidungen des UN-Sicherheitsrats» riskieren. 

Im Gefolge dieses Massakers eskalierte in Jerusalem der 
gegenseitige Hass. In Baqa, im Westteil Jerusalems, wurden 



-470- 

eine Jüdin, ein Gärtner und ein Polizist von einem Palästinenser 
erstochen, der dabei «Gott ist groß» ausrief. Bei der Beerdigung 
eines der Toten sagte der israelische Polizeiminister Roni Milo: 
«Tritt einer hinzu, um dich zu töten, so stehe auf und töte ihn 
zuerst.»55 Eine israelische Richterkommission, die eingesetzt 
worden war, um die Ursachen der Ausschreitungen und den 
Umgang mit ihnen zu untersuchen, kam neun Monate später zu 
der Schlussfolgerung, dass die Polizei anfangs die Gewalt 
provoziert hatte und einige der tödlichen Schüsse eindeutig nicht 
gerechtfertigt waren.56 Gegen keinen der beteiligten 
Polizeibeamten wurde Anklage erhoben. Kurz nach der 
Veröffentlichung der Kommissionsergebnisse wurde der damals 
vor Ort tätige Polizeichef, dessen Vorgehen von der 
Kommission nachdrücklich beanstandet worden war, vom 
Kommandeur der nationalen Polizei befördert dessen Verhalten 
ebenfalls kritisiert worden war.57 



-471- 

Die Schlacht der Muftis 

 
Eine der Folgen des Friedensvertrags von 1994 zwischen 

Israel und Jordanien war, dass die Kontroverse über den 
Tempelberg in die Sphäre der Diplomatie rückte. Der Vertrag 
war von den Vereinigten Staaten gefördert worden, und seiner 
Unterzeichnung ging eine gemeinsame Erklärung in Washington 
voraus. Die Israelis verärgerten die Palästinensische 
Autonomiebehörde, weil sie eine Klausel unterbrachten, die 
erklärte: «Israel respektiert die gegenwärtige besondere Rolle 
des haschemitischen Königreichs von Jordanien in 
muslimischen Heiligtümern in Jerusalem. Wenn Verhandlungen 
über den permanenten Status stattfinden werden, wird Israel der 
historischen jordanischen Rolle in diesen Heiligtümern hohe 
Priorität geben.»58 Ministerpräsident Rabin soll sich für diesen 
Artikel eingesetzt und Außenminister Peres, der ihn als einen 
unnötigen «Stich in die Augen» für die Palästinenser 
betrachtete, sich dagegen ausgesprochen haben.59 Jassir Arafat 
bezeichnete den Artikel als «eine skandalöse Verletzung» des 
Abkommens zwischen Israel und der PLO.60 Aber der 
israelische Wohnungsbauminister Benjamin Ben Eliezer, ein 
enger Gefolgsmann von Ministerpräsident Rabin, versicherte, 
Arafat habe, im Gegensatz zu König Hussein, «keine Rechte 
über die Heiligen Stätten in Jerusalem, die immer der alleinigen 
Verantwortung der Jordanier unterstanden ».6l Peres bestritt, 
dass der Artikel ein Versuch seitens der Israelis sei, die 
Feindseligkeit zwischen Jordanien und der PLO wieder zu 
eröffnen oder der palästinensischen Position in Jerusalem den 
Boden zu entziehen, aber es fiel schwer, ihn auf eine andere 
Weise zu interpretieren. Falls es so war, dann war es ein böser 
Rohrkrepierer. 

Die PLO richtete zwei förmliche Schreiben an die Vereinten 



-472- 

Nationen, in denen sie Einspruch gegen den Artikel erhob.62 Die 
Palästinenser entsandten auch eine von Faisal Husayni 
angeführte Delegation nach Amman, um dem Anspruch der 
Jordanier zu widersprechen, sie verträten bloß das «höhere 
islamische Interesse» in der Stadt - eine Funktion, die nach 
Meinung der Palästinenser, auch von ihnen selbst hätte erfüllt 
werden können. In der Zwischenzeit hatten die Palästinenser 
direkte Schritte unternommen, um ihre Kontrolle vor Ort zu 
behaupten. Der Minister für Information und Kultur der PLO, 
Jassir Abed Rabbo, wurde nach Jerusalem entsandt, um die 
waqf-Funktionäre anzuweisen, ihre Besoldung künftig nicht 
mehr aus Jordanien entgegenzunehmen. König Husseins 
Reaktion darauf war, oberflächlich betrachtet, keineswegs 
kleinlaut: «Die Frage der islamischen waqf ist zu wichtig und 
gefährlich, als dass man sie missbraucht und damit spielt... 
Jordanien wird weiterhin seine Rolle erfüllen, bis es sich ganz 
sicher ist, dass alle Rechte gewahrt werden.»63 Aber diese 
Aussage ließ sich, so wie viele andere Äußerungen des Königs, 
auch zweideutiger auslegen: Sie bestand zwar, wie es sich 
gehörte, auf den jordanischen Vorrechten, ließ sich aber so 
interpretieren, als deute sie die Möglichkeit eines jordanischen 
Rückzugs an, falls dies ohne Gesichtsverlust geschehen könnte. 

Den Palästinensern war allerdings nicht danach zumute, 
Jordanien einen eleganten Rückzugsweg zu liefern. Stattdessen 
gab die Palästinensische Autonomiebehörde am 17. September 
1994 eine Erklärung ab, wonach alle islamischen Heiligtümer, 
Moscheen und Schulen in Ostjerusalem, im Westjordanland und 
im Gazastreifen ihrer Oberhoheit unterstanden. Sie setzte den 1. 
Oktober als Datum für den Übergang von der jordanischen zur 
palästinensischen Oberhoheit fest und ernannte den seit langem 
amtierenden waqf-Beamten Hassan Tahboub zum Minister für 
islamische Angelegenheiten, der für sämtliche muslimische 
Einrichtungen einschließlich des Haram al-Scharif zuständig 
sein sollte.64 Diese Reaktion der Palästinenser führte zu einer 



-473- 

Verhärtung der jordanischen Position und zu einer scharfen 
Antwort von König Hussein. In einer offenkundigen Anspielung 
auf die Ermordung seines Großvaters König Abdullah durch 
einen Palästinenser im Jahre 1951, ein Vorfall, dessen Zeuge er 
selbst war, sagte Hussein vor dem jordanischen Parlament: 

 
Die Jordanier haben sich nie vor den Toren von Jerusalem 

und seiner heiligen Al-Aqsa-Moschee verbeugt, es sei denn, um 
vor Gott niederzuknien oder zu seinem Ruhm als Märtyrer zu 
sterben. Jerusalem bleibt in der Treuhandverwaltung der 
Haschemiten, die zu seiner Förderung und Wiederherstellung 
und zur Beaufsichtigung ihrer Heiligen Stätten entschlossen 
sind. Unsere religiösen Verantwortlichkeiten gegenüber den 
heiligen Stätten werden wir niemals und unter keinen 
Umständen aufgeben.65 

 
Auf dem Höhepunkt dieser Auseinandersetzung starb der 

Mufti von Jerusalem, Suleiman Jaabari. Wie 1920 bei der 
Ernennung von Hadsch Amin al-Husayni zum Mufti wurde die 
Berufung eines Nachfolgers auch diesmal zum Brennpunkt eines 
Wettbewerbs, der neue Machtverhältnisse im arabischen 
Jerusalem ans Licht brachte. Der Vergleich mit 1920 ist auch in 
anderer Hinsicht lehrreich. Damals hatten es die britischen 
Mandatsbehörden sehr genau damit genommen, die äußere 
Form einer Wahl gemäß dem aus der osmanischen Zeit ererbten 
Recht zu wahren - während man insgeheim Maßnahmen ergriff, 
um sicherzustellen, dass das Ergebnis den politischen 
Bedürfnissen der Briten entsprach.66 1994 lief die Prozedur ohne 
den Anstrich einer Wahl ab. Jordanier wie Palästinenser 
schritten sogleich zur direkten Ernennung eines neuen Mufti. 
Die Jordanier beriefen Scheich Abd al-Qadder Abdin, die 
Palästinenser Scheich Ikrima Sabri, einen ehemaligen waqf-
Funktionär. 



-474- 

Es folgte ein verbissen geführter Wettstreit um den Vorrang 
zwischen den rivalisierenden Muftis. Sabri, der zuvor Prediger 
in der Al-Aqsa-Moschee war, konnte sich die offiziellen 
Amtsräume des Mufti sichern; Abdin hingegen musste sich mit 
einem kleinen Zimmer neben der Moschee begnügen, wo, wie 
es hieß, «ihn niemand aufsuchte».67 Überall im Westjordanland 
fanden Massendemonstrationen statt, wobei Fatah-Anhänger 
Parolen wie «Jerusalem gehört uns» und «Hussein, du Feigling, 
du Agent der Amerikaner» schrien.68 Nach monatelangem 
erbitterten Hin und Her kam eine zusammengestoppelte 
Einigung zustande: Jordanien würde auch weiterhin eine Rolle 
spielen, die vor allem darin bestand, dass es die Gehälter der 
Jerusalemer waqf-Funktionäre bezahlte, aber die 
Palästinensische Autonomiebehörde würde das Ganze 
übernehmen, sobald eine permanente Regelung mit Israel 
getroffen wäre.69 

Kaum war die Tinte auf dem Vertragspapier trocken, brach 
die Kontroverse erneut aus. Der Beginn des Ramadan auf dem 
Haram geschah an einem Tag, den Sabri, der von den 
Palästinensern ernannte Mufti, gutgeheißen hatte; er hielt sich 
dabei an eine Meldung saudi-arabischer Experten, dass man den 
Neumond gesichtet habe, statt an die Beobachtungen des 
jordanischen Wetterdienstes. Um keinerlei Zweifel an der 
allgemeineren Bedeutung dieser Entdeckung aufkommen zu 
lassen, verkündete er: «Die Palästinenser kontrollieren die Al-
Aqsa-Moschee und nehmen von den Jordaniern keine 
Anweisungen mehr entgegen.»70 Der «jordanische» Mufti wurde 
ignoriert und gedemütigt - und verschwand bald darauf ganz von 
der Bildfläche. Sabri gewann rasch an Autorität hinzu. Seine 
feurigen Predigten verschafften ihm viel Zuspruch; er legte sich 
die Bezeichnung «Mufti von Palästina» statt bloß «von 
Jerusalem» zu - eine Position, die es bislang noch nie gegeben 
hatte, die aber bei palästinensischen Islamisten wie 
Nationalisten wohlgefällig aufgenommen wurde. Vor diesem 



-475- 

Hintergrund palästinensisch-nationalistischer Anmaßung 
hinsichtlich des Haram und der muslimischen Institutionen in 
Jerusalem taten die Israelis einen weiteren unvorsichtigen 
Schritt. 

Am 25. September 1996 öffnete Israel einen gut hundert 
Meter langen archäologischen Tunnel unterhalb der Westecke 
des Tempelbergs. Genehmigt worden war die Öffnung des 
Tunnels von Premierminister Netanjahu und Bürgermeister 
Olmert, der ihn «ein großes Geschenk für die Menschheit» 
nannte. Die Palästinenser und ein Großteil der übrigen Welt 
sahen darin viel eher eine Provokation. Wieder brachen in 
Jerusalem, im Westjordanland und im Gazastreifen gewaltsame 
Demonstrationen aus. Fünfundsiebzig Palästinenser wurden von 
israelischen Soldaten getötet; auch fünfzehn Soldaten fanden 
den Tod. Die Palästinensische Autonomiebehörde rief zur 
Trauer um die «Märtyrer von Al-Aqsa» auf. In einem von Rache 
motivierten Anfall ausgräberischer Geschäftigkeit gab die 
Autonomiebehörde ein paar Wochen später ihre Absicht 
bekannt, eine neue Gebetshalle unter der Al-Aqsa-Moschee 
auszuheben. 

Als 1997 palästinensische und israelische Websites im 
Internet einander widersprechende Versionen der Kontroverse 
veröffentlichten, hatten die Auseinandersetzungen um den 
Tempelberg nun auch die Ebene der virtuellen Realität erreicht. 
Für jüdische Gruppen blieb der Tempelberg sowohl Ziel 
friedlicher Proteste, besonders von Versuchen, sich dort zum 
Gebet zu versammeln, als auch terroristischer Attacken. Im 
Februar 1999 berichtete die israelische Polizei, sie habe in den 
beiden vergangenen Monaten fünf Angriffe auf den Tempelberg 
vereitelt.71 Im April dieses Jahres brachten die Getreuen des 
Tempelbergs auf einem Hügel oberhalb des Tempelbergs ein 
«Pessachopfer» mit einer jungen Ziege dar. Dass es am 
Tempelberg und an der Westmauer immer wieder zu 
Gewaltausbrüchen kam, zeigte an, welche tiefe symbolische 



-476- 

Bindung Islam und Judentum an diese Orte haben. Dass jegliche 
dauerhafte Lösung der Jerusalem-Frage nicht nur das alte 
Problem der christlichen Heiligen Stätten beizulegen hätte, 
sondern auch das neuere und noch brennendere der 
muslimischen und jüdischen, war unverkennbar. 



-477- 

Die Logik des Feilschens 

 
Dies war der Grund, weshalb die Konferenz von Camp David 

der Lösung dieses Problems so große Wichtigkeit beimaß. 
Wirklich revolutionär war der israelisch-amerikanische 
Vorschlag, wonach den Juden das Gebet auf dem Tempelberg 
erlaubt und möglicherweise ein gesonderter Bereich des Areals 
dafür vorgesehen werden sollte. Dies bedeutete einen 
drastischen Bruch mit dem Status quo und eine radikale Abkehr 
von der muslimischen wie von der jüdischen Tradition - und 
überdies auch von der Politik aller israelischen Regierungen seit 
1967 Ministerpräsident Baraks Beweggründe, dafür einzutreten, 
sind nicht bekannt. Es steht zu vermuten, dass er diese 
Forderung, wenn sie sich denn durchsetzen ließe, als eine 
Errungenschaft betrachtet, die ihm helfen würde, die Opposition 
der Nationalisten gegen seine Zugeständnisse in anderen, 
wichtigeren Punkten - wie etwa dem territorialen Rückzug aus 
dem Westjordanland, der Flüchtlingsfrage und Jerusalem - zu 
mildern. In der Forderung, Juden ein Recht zum Gebet auf dem 
Tempelberg zu gewähren, sahen die Muslime sofort den «Fuß in 
der Tür», mit dem die Juden letztlich versuchen würden, sich die 
Kontrolle über den gesamten Tempelberg zu verschaffen. Man 
bemerkte auch, dass der Vorschlag eines jüdischen Betern 
vorbehaltenen Geländeteils auf einer irrigen Vorstellung von der 
Heiligkeit des Areals in den Augen der Muslime beruhte: Nicht 
dieses oder jenes Bauwerk auf dem Haram, sondern die 
Gesamtheit des umfriedeten Areals ist eine Moschee und eine 
Heilige Stätte des Islam.72 

Im Nachgang der gescheiterten Konferenz von Camp David 
versuchte Barak, sich bei seinen politischen Widersachern damit 
beliebt zu machen, dass er sich darauf festlegte, er würde 
«unsere heiligen Werte» niemals den Palästinensern ausliefern» 



-478- 

(später fiel auf, dass er nicht gesagt hatte, er würde sie auch 
keinem anderen überlassen wie etwa dem UN-Sicherheitsrat). 
Auf einer Blitztour durch befreundete Staaten wurde Arafat von 
Russland behutsam in Richtung auf einen Kompromiss 
gedrängt. Falls er aber gehofft haben sollte, dass ihm die 
arabischen Staaten dafür Rückendeckung geben würden, wurde 
er enttäuscht. Der ägyptische Präsident Hosni Mubarak warnte: 
«Jeder Kompromiss über Jerusalem wird bewirken, dass die 
Region in einer Weise explodiert, die sich nicht kontrollieren 
lässt, und der Terrorismus wird erneut ansteigen... Kein Einziger 
in der arabischen oder islamischen Welt kann Ostjerusalem oder 
die Al-Aqsa-Moschee verscherbeln.»73 Von Saudi-Arabien hieß 
es, es sei gegen jegliches Zugeständnis hinsichtlich Jerusalem. 
Im Iran teilte Außenminister Kamal Karrazi Arafat mit: «Kein 
Muslim kann erlauben, dass das heilige Jerusalem besetzt bleibt, 
und die Organisation der Islamischen Konferenz wird niemals 
zulassen, dass ein Handel über Jerusalem abgeschlossen wird.»74 
Und die syrische Zeitung al-Thawra vertrat die Meinung, es sei 
gefährlich, «das besetzte al-Quds zum Gegenstand der Logik des 
Feilschens zu machen».75 

Eine der Vorstellungen, die im Gefolge des Gipfeltreffens 
herumgeisterten, war der Vorschlag des Lateinischen 
Patriarchen von Jerusalem, Michel Sabbah, man solle Gott die 
Souveränität über den Tempelberg übertragen. Bürgermeister 
Olmert und der ägyptische Präsident Mubarak zeigten sich 
interessiert, und der Gedanke erregte eine weitgespannte 
internationale Debatte - bis Rechtsexperten auf gewisse 
technische Schwierigkeiten hinwiesen. Ein weiterer Vorschlag, 
der von den Amerikanern kam, sah vor, den Berg in vier 
Bereiche zu teilen, von denen jeder der Kontrolle einer jeweils 
anderen Behörde unterstellt werden solle. Die vier Areale waren 
1. der Felsendom und die Al-Aqsa-Moschee, 2. der Platz des 
Haram al-Scharif, 3. die Außenmauer und 4. die «unterirdischen 
Räume».76 Einer anderen Idee zufolge, die wohl von den Israelis 



-479- 

stammte, hätte man einen Tunnel zwischen dem Haram und den 
arabischen Wohngebieten in Ostjerusalem bauen sollen, um 
Muslimen den Zugang zu erleichtern, ohne dass sie sich dabei 
israelischen Sicherheitskontrollen unterziehen müssten. «Sind 
wir denn Mäuse, dass wir durch unterirdische Schlupflöcher 
krabbeln müssen, um zu unseren Heiligen Stätten zu gelangen?» 
fragte ein palästinensischer Sprecher.77 

Je weiter hergeholt die unterbreiteten Vorschläge waren, in 
desto weitere Ferne schien eine Beilegung dieses großen 
symbolischen Disputs direkt im Herzen Jerusalems zu rücken. 
Dann kam der 28. September 2000, und es begann die «Al-
Aqsa-Intifada». 



-480- 

EPILOG: DIE IRDISCHE STADT 

 
Gibt es für die Jerusalem-Frage eine Lösung? Oder müssen 

seine Einwohner und ihre Mitstreiter zwangsläufig einen 
endlosen Krieg gegeneinander führen, der immer erbitterter 
wird, je deutlicher es sich abzeichnet, dass keine der Seiten 
einen totalen Sieg erringen kann? Lässt sich, auch wenn seit 
September 2000 der kollektive Hass wie aus einem Vulkan 
ausgebrochen ist, noch ein Weg zu einer friedlichen Einigung 
finden? 

 



-481- 

Puzzlespiel-Lösungen 

 
Können Rechtswissenschaft und Politologie zum Frieden 

verhelfen? Die Debatte über die völkerrechtliche Stellung 
Jerusalems ist zumeist in der Form parteiischer Plädoyers 
geschehen. Es gibt eine ganze Menge Literatur, die israelische 
oder arabische Interessen vertritt, aber sie ist deprimierend 
engstirnig und unrealistisch.1 Auf die mit dem Jerusalem-
Problem befassten politischen Hauptakteure hat sie wenig 
Einfluss gehabt - es sei denn, dass diese, wie gelegentlich 
geschehen, aus politischen Gründen auf legalistische Argumente 
zurückgriffen. Der Völkerrechtler Rodman Bundy hat denn auch 
die Ansicht vertreten, «zwar sollte jede Seite ihre rechtlichen 
‹Hausaufgaben› machen, um ihre Ansprüche zu rechtfertigen..., 
aber die Sache verlangt eher eine schöpferische diplomatische 
Lösung, die von den strikten Zwängen des Rechts frei gehalten 
wird».2 

Wie steht es mit solchen schöpferischen Lösungen? In fast 
schwindelerregender Zahl und Vielfalt wurden sie in den letzten 
Jahren von Politikwissenschaftlern und anderen Experten 
vorgelegt. Eine 1995 veröffentlichte Untersuchung stellte 
dreiundsechzig derartige Vorschläge zusammen.3 Zu den in 
diesem Buch noch nicht erörterten Konzepten gehören unter 
anderem die folgenden: 

 
- Jerusalem solle Hauptstadt einer arabisch- israelischen 

Konföderation werden (Professor Joëlle Le Morzellec, 1979). 
- Die dreifache Teilung: Westjerusalem an Israel; 

Ostjerusalem als Hauptstadt von Palästina; die Altstadt unter 
internationaler Kontrolle (Professor Gerald Draper, 1981). 

- Das vereinigte Jerusalem bleibt die Hauptstadt Israels, wird 



-482- 

aber zum Sitz gemeinsamer Einrichtungen einer Israelisch-
Jordanisch-Palästinensischen Konföderation (Gideon Rafael, 
israelischer Botschafter, 1983). 

- Jerusalem als Kondominium Israels und Palästinas sowie als 
gemeinsame und ungeteilte Hauptstadt beider Staaten (John V. 
Whitbeck, Völkerrechtler, 1989). 

- Jerusalem verbleibt unter israelischer Oberhoheit, aber mit 
«Stadt-Kreis-Regelungen», «föderierten Stadtverwaltungen», 
und/oder «Wohnbezirksprogrammen» oder anderen 
Maßnahmen, um die Bedürfnisse «unterschiedlicher ethnischer, 
religiöser und/oder ideologischer Gruppen» zu befriedigen 
(Professor Daniel Elazar, 1991). 

- Die Stadt wird Hauptstadt von Israel und Palästina, unterteilt 
durch «imaginäre Souveränitätslinien» mit zwei gesonderten 
Stadträten sowie einer übergreifenden Stadtverwaltung (Sari 
Nusseibeh und Mark Heller, palästinensischer bzw. israelischer 
Intellektueller, 1991). 

- Vervierfachung des Stadtgebiets durch Einbeziehung von 
Bereichen Israels und des Westjordanlandes; Schaffung von 
zwanzig Stadtverwaltungen sowie einer «Charta von Jerusalem» 
als Verfassung; israelische, palästinensische und/oder 
Jerusalemer Flaggen werden aufgezogen (Cecilia Albin, 
Doktorandin; Moshe Amirav, Jerusalemer Stadtrat der Schinui-
Partei; Hanna Siniora, palästinensischer Christ und Redakteur 
der Zeitung al-Fajr, 1992.). 

Mit dieser Liste ist aber das schöpferische 
Vorstellungsvermögen hinsichtlich der Jerusalem-Frage bei 
weitem noch nicht erschöpft. Saul Cohen vom New Yorker 
Queen's College schlug ein «fünfstöckiges Jerusalem» vor, in 
welchem die unterschiedlichen ethnischen Gruppen Autonomie 
unter israelischer Souveränität genießen sollten. König Hussein 
wollte Jerusalem als eine «offene Stadt des Friedens». Walid 
Khalidi bestand weiterhin auf seinem Plan einer ungeteilten 



-483- 

Stadt, die für Israelis wie für Palästinenser die Hauptstadt wäre. 
Der prominente israelische Araber Ahmad Tibi, der eine Zeit 
lang der Berater Arafats war, schlug 1998 vor, die Frage der 
Souveränität zu vertagen, «jedoch als ersten Schritt eine 
gesonderte palästinensische Stadtverwaltung in Ostjerusalem zu 
etablieren».4 Chaja Beckerman vom Truman Institute for Peace 
an der Hebräischen Universität schlug als Vorbild die Stadt 
Chandigarh in Indien vor, die zwei indischen Ländern, Haryana 
und Punjab, als Hauptstadt dient, weil Lahore, die ursprüngliche 
Hauptstadt von Punjab, 1947 an Pakistan fiel.5 Andere 
wiederum schlugen vor, Jerusalem zu einem gesonderten 
Hauptstadtgebiet zu machen, so wie Washington DC und 
Canberra. 

Viele dieser Vorschläge haben zwar etwas für sich, aber 
letztlich sind es doch wackelige Puzzlespiel-Lösungen, die ein 
tiefgreifendes Problem zwischenmenschlicher Beziehungen 
lösen sollen. Kein einziger Vorschlag ist von einer der am 
Konflikt beteiligten Parteien aufgegriffen worden, geschweige 
denn von beiden. 

 
Tabelle 3: Die Bevölkerung der Altstadt Jerusalems (1914-2000) 

Jahr     Bevölkerung 
1914    35000 
1922    22247 
1931    25183 
1967    27675 
2000     33700 
Quellen: für 1914: Yehoshua Ben-Arieh, Jerusalem in the 19th 

Century: Emergence of the New City, Jerusalem 1986, S. 448; für 
1922 und 1931: Volkszählung der Mandatsverwaltung von Palästina; 
für 1967: Gideon Weigert, Israel's Presence in East Jerusalem, 
Jerusalem 1973, S. 18; für 2000: Zentrales Statistikamt Israel. 



-484- 

Clintons Erbe 

 
Bei einem Treffen mit israelischen und palästinensischen 

Vertretern im Weißen Haus trug Präsident Clinton am 23. 
Dezember 2000 seine eigenen Ideen vor, um die Kluft zwischen 
den beiden Seiten zu überbrücken. Grundlage seiner Vorschläge 
war die Annahme, dass im Westjordanland und Gazastreifen ein 
palästinensischer Staat gegründet werde und die Israelis sich 
ganz aus dem Gazastreifen zurückziehen würden. Israel würde 
sich aus 94 bis 96 Prozent des Westjordanlands zurückziehen. 
Das restliche Westjordanland mit ungefähr 8o Prozent der 
israelischen Siedler würde von Israel annektiert werden. Der 
palästinensische Staat würde «als Ausgleich dafür Land 
bekommen, und zwar 1 bis 3 Prozent zusätzlich zu den 
territorialen Vereinbarungen, so etwa einen dauerhaft sicheren 
Korridor» zwischen dem Westjordanland und dem Gazastreifen. 
Der neue Staat wäre Rüstungsbeschränkungen unterworfen, und 
im Westjordanland würde Israel drei Vorwarnstationen 
unterhalten. Israel würde «die moralischen und materiellen 
Beschädigungen anerkennen, die dem palästinensischen Volk 
als Ergebnis des Krieges von 1948 zugefügt wurden», und das 
Problem der palästinensischen Flüchtlinge würde gelöst werden 
nach «dem Leitprinzip, dass der palästinensische Staat der 
Brennpunkt derjenigen Palästinenser sein sollte, die sich für die 
Rückkehr in das Gebiet entscheiden». Beide Seiten wären sich 
einig, dass «die Vereinbarung eindeutig das Ende des Konflikts 
markiere und ihre Verwirklichung sämtlichen Ansprüchen ein 
Ende bereite». Zu Jerusalem schlug der Präsident vor: 

 
Zugrunde gelegt wird das Prinzip, dass arabische Gebiete 

palästinensisch und jüdische israelisch sind. Dies würde auch für 
die Altstadt gelten. Ich fordere beide Seiten auf, Karten 



-485- 

auszuarbeiten, um für beide Seiten so viel zusammenhängende 
Gebiete zu schaffen, wie maximal möglich ist. 

Hinsichtlich des Haram/Tempelbergs glaube ich, dass die 
Differenzen nicht mit der praktischen Verwaltung zu tun haben, 
sondern mit symbolischen Souveränitätsfragen und mit dem 
Problem, einen Weg zu finden, den religiösen Anschauungen 
beider Seiten Respekt zu erweisen. 

Ich weiß, dass sie eine Reihe von Formulierungen erörtert 
haben... Ich füge diesen zwei weitere Formulierungen hinzu, die 
den Palästinensern die effektive Kontrolle des Haram 
garantieren und dabei doch die Überzeugungen des jüdischen 
Volkes respektieren. Hinsichtlich beider Formulierungen sollen 
internationale Beobachter postiert werden, die für gegenseitiges 
Vertrauen sorgen: 

1. Die palästinensische Souveränität über den Haram und die 
israelische Souveränität über a) die Westmauer und den für das 
Judentum heiligen Raum, dessen Teil sie ist, oder b) die 
Westmauer und das Allerheiligste, dessen Teil sie ist. 

Beide Parteien werden sich bindend verpflichten, keine 
Ausgrabungen unterhalb des Haram oder hinter der Westmauer 
durchzuführen. 

2. Die palästinensische Souveränität über den Haram und 
israelische Souveränität über die Westmauer sowie geteilte 
funktionale Souveränität hinsichtlich der Frage von 
Ausgrabungen unterhalb des Haram und hinter der Mauer, so 
dass beidseitige Zustimmung erforderlich wäre, bevor eine 
Ausgrabung stattfinden kann.6 



-486- 

 
Palästinenser tragen auf dem Tempelberg in Jerusalem einen bei 

Zusammenstößen mit der israelischen Polizei verletzten 
Demonstranten fort, Oktober 2000. 

 
Betende Muslime, während israelische Soldaten in der Zeit der «Al-
Aqsa-Intifada» Männern unter 45 Jahren den Zutritt zu den Heiligen 

Stätten der Muslime verwehren, Jerusalem im Oktober 2000. 

 
 



-487- 

Clintons Vorschläge wurden nicht in einem formellen 
Dokument festgehalten, sondern mündlich vorgetragen und 
«nicht niedergeschrieben» (obwohl in Wirklichkeit wörtliche 
Mitschriften angefertigt wurden). Man wollte damit andeuten, 
dass die Vorschläge einen Rahmen für weitere, vertiefende 
Gespräche abgeben sollten und keinen fix und fertigen Vertrag 
darstellten. Viele untergeordnete Probleme blieben für weitere 
Verhandlungen offen: Hinsichtlich Jerusalem ging der Präsident 
beispielsweise nicht näher auf so schwierige Fragen wie den 
Verlauf der Stadtgrenze oder die Form der städtischen 
Verwaltung ein. 

Die israelische Reaktion war insgesamt positiv - obwohl 
Barak öffentlich feststellte, dass er die Souveränität über den 
Tempelberg nicht den Palästinensern übertragen werde. Die 
Palästinenser hatten grundsätzlichere Vorbehalte gegenüber dem 
Plan. In der israelischen und (sogar mehr noch) in der 
palästinensischen öffentlichen Meinung war die unmittelbare 
Reaktion ablehnend - was die Frage aufwarf, ob die gegenseitige 
Feindseligkeit inzwischen nicht derart tief verwurzelt war, dass 
sie jegliche rasche Möglichkeit einer diplomatischen Lösung 
ausschloss.        



-488- 

Die öffentliche Meinung der Israelis und 
der Palästinenser 

 
Israel und Palästina sind fürwahr keine makellosen 

Demokratien. Dennoch hat für beide die öffentliche Meinung 
ziemliches Gewicht. Trotz der Interessen von Außenstehenden - 
darunter die Großmächte, die Vereinten Nationen, der Vatikan, 
die orthodoxen und protestantischen Kirchen, die arabischen 
und muslimischen Länder, das weltweite Judentum und viele 
andere - liegt das Schicksal Jerusalems heute in erster Linie in 
der Hand des israelischen und des palästinensischen Volkes oder 
vielmehr, was das letztere anbetrifft, vornehmlich der in 
Jerusalem, im Westjordanland und im Gazastreifen lebenden 
Palästinenser. Was lässt sich über diese beiden öffentlichen 
Meinungen sagen? 

Erstens sind beide in hohem Maße unbeständig. Besonders die 
Erfahrung der letzten beiden Jahrzehnte zeigt, dass beide 
anfällig sind für maßlose, kollektive emotionale Pendelschläge - 
vor allem als Reaktion auf Gewalt. Die enorme Verschiebung in 
der israelischen öffentlichen Meinung zwischen November 1995 
(der Ermordung Rabins) und Mai 1996 (der Wahl Benjamin 
Netanjahus), die eindeutig hauptsächlich durch die 
terroristischen Bombenattentate in der Zwischenzeit verursacht 
war, veranschaulicht diesen Sachverhalt. Ein weiterer Beweis 
dafür sind die gewaltigen Auswirkungen, die Vorgänge wie das 
Massaker auf dem Tempelberg vom 8. Oktober 1990 und die 
Al-Aqsa-Intifada auf die Gemüter der Palästinenser hatten. 

Zweitens ist die öffentliche Meinung bei beiden in 
unterschiedliche Sektoren unterteilt, die unterschiedlich auf 
externe Reize reagieren. Im Fall von Israel muss man besonders 
zwischen der säkularen und der religiösen öffentlichen Meinung 



-489- 

unterscheiden - oder, vielleicht noch spezifischer, zwischen der 
säkularen, traditionellen und ultraorthodoxen Meinung. Bei den 
Palästinensern zählt die alte Scheidegrenze zwischen Muslimen 
und Christen kaum mehr: Christen machen nur noch knapp zwei 
Prozent der arabischen Bevölkerung Jerusalems und des 
Westjordanlandes aus. Die Barrieren zwischen israelischen 
Arabern und den anderen Palästinensern bleiben bestehen - 
obwohl die Al-Aqsa-Intifada dazu beitrug, beide 
zusammenzuführen. Ausschlaggebender ist die tiefgehende 
soziale und kulturelle Kluft zwischen den Bewohnern der 
Flüchtlingslager und anderen Palästinensern, das psychologische  
Schisma zwischen den Palästinensern in der Diaspora und jenen, 
die noch im Lande leben, die geographische Spaltung zwischen 
Gazastreifen und Westjordanland sowie die sozio-ökonomische 
Kluft zwischen Stadtbewohnern und Fellachen (Bauern). Die 
arabische Bevölkerung Jerusalems und der benachbarten Städte 
Ramallah und Bethlehem repräsentiert eine Art Elite: Insgesamt 
sind sie der am besten ausgebildete, am stärksten verwestlichte, 
wirtschaftlich avancierteste und politisch kundigste Teil der 
palästinensischen Bevölkerung. Aber sie allein können die 
Jerusalem-Frage nicht entscheiden. 

 
Tabelle 4: Die Bevölkerung der Altstadt Jerusalems nach 

Stadtvierteln (2000) 

Viertel Juden Muslime Christen Gesamt 
Jüdisches 1 800 500 0 2300 
Armenisches 700 500 1200 2400 
Muslimisches 400 21 900 1400 23700 
Christliches 200 1200 3900 5300 
Gesamt 3 100 24 100 6500 33700 

Quelle: Zentrales Statistikamt Israel 

 



-490- 

Seit die Jerusalem-Frage in den Verhandlungen zwischen 
Israelis und Palästinensern an vorderste Stelle gerückt ist, lassen 
sich in der palästinensischen öffentlichen Meinung mehrere 
Strömungen erkennen: 

1. Der vielleicht mächtigste Faktor ist der Islam - nicht jene 
abnorme Abweichung einer extremistischen Minderheit, die als 
Selbstmordattentäter Heiligkeit erlangen möchten, sondern die 
feierliche Schlichtheit des Glaubens der Anhänger einer großen 
Weltreligion. Jerusalem ist für muslimische Palästinenser 
jeglicher Herkunft ein zentraler religiöser Bezugspunkt. 

2. Jerusalem ist für palästinensische Araber in erster Linie die 
Altstadt und der Haram al-Scharif. Dies hat zum Teil 
historische, zum Teil demographische Gründe. Muslime machen 
heute die überwältigende Mehrheit der Einwohner der Altstadt 
aus (siehe Tabelle 4). Ein al-Quds, zu dem nicht der Haram und 
zumindest jene Viertel der Altstadt gehörten, in denen die 
Araber in der Mehrheit sind (d. h. das muslimische und das 
christliche Viertel), wäre in palästinensischen Augen ein 
verstümmeltes Zerrbild. 

3. Die Besonderheiten der arabischen Bevölkerung von 
Jerusalem, die sich sowohl in ihren politischen Führungsfiguren 
als auch in dem Umstand widerspiegeln, dass sie, mehr als das 
übrige palästinensische Volk, sogar mehr als die meisten 
israelischen Araber, mit der kulturellen und politischen Elite 
Israels auf Tuchfühlung lebt, ermöglichen ihre einzigartige 
Rolle. Dies ist aber nur dann möglich, wenn sie nicht politisch 
neutralisiert bleiben, wie sie es von 1967 bis in die frühen 
neunziger Jahre waren. 

Bei Meinungsumfragen unter Palästinensern haben sich scharf 
ausgeprägte Abweichungen und Wendungen in den 
Einstellungen gegenüber dem Friedensprozess gezeigt. 
Besonders stark haben sich in dieser Wechselhaftigkeit 
kollektive Reaktionen auf Gewalt niedergeschlagen. Als die 
verlässlichsten Meinungsumfragen im Westjordanland und im 



-491- 

Gazastreifen gelten gemeinhin jene des Jerusalemer Zentrums 
für Medien und Kommunikation. Eine im Juni 2000 
durchgeführte Umfrage spiegelt die damalige allgemeine 
Stimmung der Palästinenser wider. Es ergab sich folgendes 
Meinungsbild: 

- Geringes Vertrauen in die palästinensische Führung: Zwar 
blieb Arafat der populärste Führer, aber nur 32 Prozent der 
Befragten gaben an, dass sie ihm vertrauten. 

- Neunzig Prozent meinten, dass innerhalb der 
Palästinensischen Autonomiebehörde Korruption herrsche. 

- Ein Drittel der Befragten meinte, dass die palästinensische 
Führung «zu anderen Mitteln als zu Friedensverhandlungen, wie 
etwa Konfrontationen und Widerstand, greifen solle, falls 
Palästinenser und Israelis bis September 2000 nicht zu einem 
endgültigen Abkommen gelangten».7 

In der Umfrage wurde auch die folgende Frage zu Jerusalem 
gestellt: 

 
Während der gegenwärtigen abschließenden 

Statusverhandlungen über Jerusalem gibt es Vorschläge für 
Kompromisslösungen einschließlich der folgenden: Die 
Palästinensische Autonomiebehörde wird die völlige 
Verantwortung über religiöse Stätten, die Al-Aqsa-Moschee und 
das Heilige Grab sowie die administrative Verantwortung über 
Ostjerusalem haben. Zur Hauptstadt Palästinas werden Teile 
Jerusalemer Wohngebiete wie etwa Abu Dis, während die 
endgültige Lösung der politischen Zukunft Ostjerusalems in die 
Zukunft vertagt wird. Was halten Sie von diesem 
Lösungsvorschlag? 

 
Nur sechs Prozent der Befragten waren bereit, einem solchen 

Vorschlag zuzustimmen. Weitere 26 Prozent räumten ein, dass 
er «geprüft und eindringlich bedacht werden sollte, bevor man 



-492- 

darüber zu einer Meinung käme». Die überwältigende Mehrheit 
jedoch, nämlich 62 Prozent, antwortete, der Vorschlag sei 
«inakzeptabel». 

Eine weitere Umfrage, die vom Programm für 
Entwicklungsstudien der Bir Zeit Universität im November 
2000 im Westjordanland und Gazastreifen veranstaltet wurde, 
lieferte Belege für die Radikalisierung und Polarisierung der 
palästinensischen Öffentlichkeit nach dem Ausbruch der Al-
Aqsa-Intifada. Drei Viertel der Befragten waren für die 
Fortsetzung der Intifada - obwohl manche meinten, sie solle 
«mit friedlichen Mitteln» geführt werden. Sechzig Prozent 
waren der Ansicht, es gebe «keine Chance für eine friedliche 
Koexistenz zwischen Palästinensern und Israelis», während nur 
noch 33 Prozent an eine solche Chance glaubten. 92 Prozent 
hielten einen Frieden ohne Ostjerusalem als Hauptstadt eines 
palästinensischen Staates für unmöglich. Noch verblüffender ist, 
dass 74 Prozent nicht bereit waren, die israelische Souveränität 
über Westjerusalem anzuerkennen, selbst wenn Ostjerusalem 
palästinensischer Souveränität unterstellt würde; nur 21 Prozent 
sprachen sich für eine solche Teilung der Souveränität über die 
Stadt aus. Aber selbst jetzt noch gab es für die 
Friedensarchitekten einen gewissen Grund zum Optimismus: 58 
Prozent sagten, sie seien für die Fortsetzung des 
Friedensprozesses auf der Grundlage der UN-Resolutionen. Eine 
im Juni 2001 durchgeführte Meinungsumfrage des Jerusalemer 
Medienzentrums belegte eine weitere Radikalisierung. Während 
noch 38 Prozent künftige Friedensvereinbarungen mit Israel 
befürworteten, sprachen sich 54 Prozent gegen das Osloer 
Abkommen aus. 

Diese Ergebnisse zeigen die Grenzen und Zwänge auf, 
innerhalb derer die palästinensische Führung agiert, und die 
Enttäuschungen, die zu einem Wiederaufleben der 
palästinensischen Rebellion führten. Man muss aber betonen, 
dass solche Meinungsumfragen nur eine Momentaufnahme sind. 



-493- 

Seit 1993 hat die Mehrheit der Palästinenser die Bereitschaft 
gezeigt, Vereinbarungen einzuha lten, vorausgesetzt, dass diese 
von der Führung der Palästinensischen Autonomiebehörde 
erfolgreich vorgetragen werden - und wenn die Emotionen nicht 
durch Gewalttaten hochgepeitscht sind. 

Die israelische öffentliche Meinung ist in fünf Teile geteilt: 
die der säkularen Linken, der nationalistischen Rechten, der 
Nationalreligiösen, der Ultraorthodoxen und der israelischen 
Araber. Und doch gibt es in bezug auf Jerusalem eine 
Minimalposition, die, grob gesprochen, die meisten Mitglieder 
der beiden erstgenannten Gruppen eint, die Israels stärkste 
politische Kräfte repräsentieren, und auch einige aus den 
anderen drei Gruppen. Dieser Grundkonsens wurde im Januar 
1997 von einer gemeinsamen Kommission von Likud- und 
Arbeiterblock-Mitgliederader Knesset formuliert, der Jossi 
Beilin vom Arbeiterblock und Michael Eitan, ein führender 
Likud-Abgeordneter, vorstanden. In dem vereinbarten Papier, 
das sich mit dem ganzen Spektrum der für den Frieden 
entscheidenden Fragen befasste, war über Jerusalem zu lesen: 

 
1. Jerusalem, die Hauptstadt Israels, wird mit seinen 

bestehenden städtischen Grenzen eine einzige, vereinigte Stadt 
im souveränen Israel sein. 

2. Die Palästinenser werden Jerusalem als die Hauptstadt 
Israels anerkennen, und Israel wird das regierende Zentrum der 
palästinensischen Entität anerkennen, das sich innerhalb der 
Grenzen der Entität und außerhalb der bestehenden Stadtgrenzen 
von Jerusalem befinden wird. 

3. Muslimischen und christlichen Heiligen Stätten in 
Jerusalem wird ein Sonderstatus eingeräumt. 

4. Im Rahmen der städtischen Verwaltung werden die 
palästinensischen Einwohner arabischer Wohngegenden in 
Jerusalem einen Status erhalten, der ihnen ermöglichen wird, an 



-494- 

der Verantwortung für die Gestaltung ihres Lebens in der Stadt 
teilzuhaben.8 

 
Diese Formulierung wäre mit der Vereinbarung zwischen 

Beilin und Abu Mäzen vereinbar, wenn auch in einem 
eingeschränkten Sinn und mit Vorbehalten. Obwohl dieser Text 
weder vom Likud noch vom Arbeiterblock formell bestätigt 
wurde, galt er doch allgemein als eine Verständigungsbasis für 
eine potentielle Regierung der nationalen Einheit. 

Ungeachtet all dessen, was zur Zeit der Konferenz von Camp 
David über Baraks Mut gesagt wurde, in bezug auf Jerusalem 
sich über die öffentliche Meinung der Mehrheit hinauszuwagen, 
gab es über mehrere Jahre hinweg Indizien für eine wachsende 
diesbezügliche Flexibilität in Israel. Eine zwischen September 
1995 und Januar 1996 von Elihu Katz von der Hebräischen 
Universität und Schlomit Levy vom angesehenen, politisch 
ungebundenen Guttman-Zentrum für angewandte 
Sozialforschung durchgeführte Umfrage erbrachte in dieser 
Hinsicht einige überraschende Zahlen. Die Umfrage förderte 
zutage, dass zwar 80 Prozent der Israelis nicht bereit waren, 
Verhandlungen mit den Palästinensern über die Zukunft 
Jerusalems in Betracht zu ziehen, aber ihre Bindung an die Stadt 
eher abstrakt als konkret war. Dazu aufgefordert, jene Bereiche 
zu bezeichnen, die den Befragten «als Teil Jerusalems wichtig» 
seien, brachte es die Westmauer auf über 90 Prozent, seit alters 
her jüdische Bereiche der Stadt auf mehr als 80 Prozent und 
neuere jüdische Gegenden auf über 70 Prozent. Die 
nichtjüdischen Viertel der Altstadt brachten es aber nur auf 40 
Prozent, das Zentrum des arabischen Ostjerusalem auf etwa 30 
Prozent und die arabischen Außenbezirke sogar auf noch 
weniger.9 Mehrere nachfolgende Befragungen deuteten an, dass 
ein beträchtlicher Teil der israelischen Juden, zwischen 45 und 
54 Prozent schwankend, bereit war, eine palästinensische 
Hauptstadt mit einem Parlament in Abu Dis und 



-495- 

palästinensischer Kontrolle über die islamischen Heiligen 
Stätten auf dem Tempelberg in Erwägung zu ziehen. 

Die Veränderung in der Stimmung wird deutlich, wenn man 
über einen längeren Zeitraum zurückblickt. Im Dezember 1973 
zeigte eine Meinungsumfrage, dass 99 Prozent der israelischen 
Juden gegen eine Rückgabe Ostjerusalems an Jordanien 
waren.10 Im Januar 1997 ergab sich aus einer Umfrage, dass 45 
Prozent sich dazu bereit erklärten, eine palästinensische 
Souveränität über die «Peripherie» von Jerusalem in Betracht  zu 
ziehen. Nach derselben Befragung stimmten nicht weniger als 
59 Prozent einer Revision der städtischen Grenzen zu, so dass 
arabische Dörfer, die derzeit innerhalb der Jerusalemer 
Stadtgrenzen liegen, aus dem Stadtgebiet ausgegliedert würden 
falls dies erforderlich wäre, um eine jüdische Mehrheit in der 
Stadt aufrechtzuerhalten. 11 



-496- 

Ein Diktat der Demographie? 

 
Als Israel 1967 Ostjerusalem übernahm, hatte die Stadt 267 

800 Einwohner; davon waren 74 Prozent Juden und 26 Prozent 
Nichtjuden. Durch die Schaffung neuer Vororte auf den am 
Stadtrand liegenden neu eingegliederten Arealen nach 1967 
strebten die Israelis eine Steigerung des jüdischen 
Bevölkerungsanteils an. Der jüdische Bevölkerungsanteil von 
Ostjerusalem begann ab 1996 den arabischen zu überholen, denn 
Ostjerusalem zählte nun etwa 160000 jüdische Einwohner. 
Diese Politik war in einer ihrer zentralen Zielsetzungen 
erfolgreich, nämlich darin, den Schwerpunkt der jüdischen 
Bevölkerung nach Osten zu verlagern. 

Trotz dieses geographischen Erfolgs scheiterte die israelische 
Politik jedoch in dem Vorhaben, die Relation zwischen Juden 
und Nichtjuden zugunsten des jüdischen Bevölkerungsanteils zu 
verschieben oder auch nur - das war ein erklärtes Ziel der 
Regierung - stabil zu halten. Im Dezember 2000 zählte 
Jerusalem 658000 Einwohner, wovon 68 Prozent Juden und 32 
Prozent Nichtjuden waren.12 Nach drei Jahrzehnten israelischer 
Herrschaft hatte sich die Einwohnerschaft der Stadt somit zwar 
mehr als verdoppelt, aber der jüdische Anteil an der Gesamtzahl 
war geschrumpft. 

Hauptursache dafür ist, dass der arabische natürliche 
Bevölkerungszuwachs im Allgemeinen viel höher gewesen ist 
als der jüdische. Obwohl die Geburtenrate muslimischer Frauen 
in Ostjerusalem in den letzten dreißig Jahren zurückgegangen 
ist, ist sie immer noch entschieden höher als die der jüdischen 
Frauen in der Stadt - trotz des großen ultraorthodoxen jüdischen 
Bevölkerungsanteils. Einer Statistik aus dem Jahr 1999 zufolge 
entfielen in Jerusalem auf 1000 Juden 24,8 und auf 1000 Araber 
36,7 Lebendgeburten. In jedem der letzten zwanzig Jahre ist die 



-497- 

arabische Geburtenrate deutlich höher gewesen als die jüdische. 
Was diese Zahlen noch überraschender macht, ist das 

Scheitern der in großem Stil vom Staat geförderten 
Einwanderung von Juden - wozu auch der Bau riesiger, mit 
hohen politischen Kosten verbundener Wohnsiedlungen gehörte 
-, um die Lücke zwischen der natürlichen Zuwachsrate von 
Arabern und Juden auszugleichen. In den letzten Jahren war 
eine merkliche Abwanderung der Juden aus Jerusalem in 
außerhalb der Stadtgrenzen liegende Vororte oder in andere 
Teile Israels zu verzeichnen, die in einigen Jahren zu einem 
empfindliehen Rückgang des jüdischen Bevölkerungsanteils in 
der Stadt führen wird. 

Die Abwanderung lässt sich teilweise als «weiße Flucht» 
säkularer Juden aus einer Stadt erklären, die sie als von 
Ultraorthodoxen dominiert betrachten. Eine Umfrage von 1998 
ergab, dass nur 40 Prozent von Jerusalems säkularer jüdischer 
Bevölkerung auf jeden Fall in der Stadt zu bleiben vorhatte, 
während etwa 80 Prozent der Ultraorthodoxen beteuerten, da zu 
bleiben, was auch immer geschehen möge. Die meisten der 
säkularen Befragten, die ihre Absicht bekundeten, aus der Stadt 
fortgehen zu wollen, gaben als Hauptgrund ihr gespanntes 
Verhältnis zu den Ultraorthodoxen an. Man schätzte, dass sich 
damals der jüdische Bevölkerungsanteil wie folgt 
zusammensetzte: 29 Prozent Säkulare, 25 Prozent 
«Traditionelle», 20 Prozent Orthodoxe und 26 Prozent 
Ultraorthodoxe. Indessen veranlasst die wesentlich höhere 
Geburtenrate der ultraorthodoxen Frauen manche Experten zu 
der Voraussage, dass binnen einer Generation die 
Ultraorthodoxen die Mehrheit der jüdischen Bevölkerung 
Jerusalems ausmachen könnten. 

Eine in jüngster Zeit erstellte Hochrechnung für das 
Bevölkerungswachstum in Jerusalem bis 2020 nennt eine 
Gesamtzahl von 947000 Einwohnern, von denen 589000 in 
jüdischen und 358000 in arabischen Stadtgebieten leben 



-498- 

würden. Dies ergäbe ein Bevölkerungsverhältnis von 62:3:8.13 
Diese Zahlen stützen sich auf die Annahme, dass weder der 
Geburtenrückgang noch die interne und internationale 
Abwanderung aufzuhalten sein werden. Bei anderen 
Grundannahmen läge das Bevölkerungsverhältnis zwischen 
65:35 und 57:43.14 Beinahe bei allen plausiblen Annahmen ist 
demnach ein kontinuierlicher Rückgang des jüdischen 
Bevölkerungsanteils voraussehbar. 

Diese Hochrechnungen beschränken sich auf das Stadtgebiet 
von Jerusalem. Außerhalb der Stadtgrenzen gibt es eine weitere, 
sich entwickelnde arabische wie auch jüdische Bevölkerung, die 
in vielerlei sozialer und wirtschaftlicher Hinsicht Teil von 
Jerusalem ist. Eine realistische Betrachtungsweise muss das 
Bevölkerungsgleichgewicht im Großraum Jerusalem, als 
geographische und nicht als politische Einheit betrachtet, 
berücksichtigen. In diesem Sinn erstreckt sich die Stadt von 
Ramallah im Norden bis nach Bethlehem im Süden und von 
Ma'alej Adummim im Osten bis nach Mevasseret Zion im 
Westen. Schätzungen der Bevölkerung des Großraums 
Jerusalem ergeben für 1967, dass damals 47 Prozent der 
insgesamt 427000 Einwohner Ara-1990 kam eine weitere 
Schätzung auf ein Verhältnis von 58 Prozent Juden zu 42 
Prozent Arabern.16 Dabei wurde die Mehrheit der Juden 
vermutlich überschätzt. Im Jahr 2000 waren beide 
Bevölkerungsanteile ungefähr gleich groß - wobei die Araber im 
Großraum Jerusalem die Juden zahlenmäßig überholten und die 
Mehrheit ausmachten. Infolge der unterschiedlichen natürlichen 
Zuwachsraten ist also der arabische Bevölkerungsanteil auf dem 
Vormarsch. 

Es sind demnach vier zentrale demographische Tendenzen zu 
verzeichnen: 1. großes Bevölkerungswachstum in absoluten 
Zahlen; 2. größeres Bevölkerungswachstum bei den Arabern als 
bei den Juden trotz starker jüdischer Einwanderung und 
ungeachtet des großen Anteils ultraorthodoxer Juden mit ihrer 



-499- 

hohen Geburtenrate; 3. eine Verschiebung in der 
geographischen Verteilung von Juden und Arabern, mit einer 
großen Anzahl Juden, die jetzt in Ostjerusalem leben und einer 
wachsenden Konzentration von Arabern in den nördlichen und 
südlichen Randgebieten des Jerusalemer Großraums außerhalb 
der Stadtgrenzen; 4. eine anwachsende arabische Mehrheit im 
Großraum Jerusalem. 

Aus diesen statistischen Daten ergibt sich eine klare 
Schlussfolgerung: Der Traum vieler Israelis in der Zeit nach 
1967 von einem Jerusalem als einer vorwiegend jüdischen Stadt 
ist durch die demographische Realität zunichte gemacht worden. 



-500- 

Muss der Himmel warten? 

 
Der verstorbene israelische Diplomat Gideon Rafael erzählte 

gern die Geschichte von einer Reise, die er in den späten 1950er 
Jahren nach Belgisch-Kongo unternahm. Eines Tages hielt er 
dort in einem abgelegenen Dörfchen an und ging ins Postamt, 
um ein paar Postkarten aufzugeben. Der Beamte nahm sie mit 
freundlichem Lächeln entgegen, aber als er ihren 
Bestimmungsort las, erstarrte sein Gesicht: «Monsieur, Sie 
möchten diese Karten nach Jerusalem schicken?» fragte er. «Ja, 
warum nicht?» erwiderte Rafael. «Aber mon cher Monsieur, 
Jerusalem ist doch im Himmel.» 

Selbst Jerusalem lässt sich noch nicht so weit verlegen. Aber 
man ist sich heute allgemein einig darüber, dass Jerusalems 
Stadtgrenzen der sozialen, wirtschaftlichen und 
demographischen Realität nicht mehr entsprechen. Mehrere aus 
den letzten Jahren stammende Pläne für ein künftiges Jerusalem 
enthielten Vorschläge für eine Ausdehnung der Stadtgrenzen. In 
dem von Beilin und Abu Mäzen vorgelegten Vertragsentwurf, 
der eindeutig Präsident Clintons Vorschläge vom Dezember 
2000 beeinflusst hat, war eine solche Ausdehnung als möglicher 
Weg zu einer politischen Lösung vorgesehen. Im Wesentlichen 
hieß das, dass die neuen jüdischen Vororte im Osten dem 
israelischen Jerusalem zugesprochen würden und im Gegenzug 
die von Arabern bewohnten Gebiete von Ostjerusalem und 
dessen Umgebung an die Palästinenser gehen könnten. Einige 
Palästinenser sehen darin das Angebot eines Räubers, der die 
Hälfte seiner Beute dafür anbietet, dass er die andere Hälfte 
behalten darf. Manche Juden betrachten es als Verrat an dem 
Versprechen einer auf ewig vereinigten Stadt unter israelischer 
Souveränität. Den Palästinensern wäre zu antworten, dass die 
Gebiete von Großjerusalem, die ein Teil Israels werden sollen, 



-501- 

derzeit nicht von einer signifikanten Anzahl Araber bewohnt 
werden (und es in weiten Teilen auch früher nie wurden). Den 
Israelis wäre zu sagen, dass das Versprechen, das man ihnen 
1967 gegeben hat, bereits von Kräften verraten worden ist, die, 
wie die Erfahrung gezeigt hat, außerhalb der israelischen 
Kontrolle liegen: Das heutige Jerusalem ist nicht vereinigt, und 
Israel übt keine effektive Souveränität über die arabischen Teile 
der Stadt aus noch kann es dies auf lange Sicht. 

Der von Beilin und Abu Mäzen erarbeitete Lösungsvorschlag 
ist die einzige Vereinbarung, die je zwischen hohen, 
akkreditierten politischen Führern der Israelis und der 
Palästinenser angenommen worden ist. Rabins Ermordung 
verhinderte, dass sie 1995 in die Realität umgesetzt wurde. Zwar 
ist sie nie von der israelischen Regierung oder der 
Palästinensischen Autonomiebehörde bestätigt worden, aber ihre 
Schöpfer haben sich nicht von ihr distanziert. In der auf einen 
neueren Stand gebrachten Form von Clintons «Erbe» ist ihr 
Vorschlag der einzige, der sich den gegenwärtigen sozialen, 
ideologischen und demographischen Realitäten in Jerusalem 
stellt - und der zugleich gewisse Züge des politisch Machbaren 
aufweist. Er ist der einzige, der eine realistische Hoffnung auf 
das Ende des langen qualvollen Kampfs um die Heilige Stadt 
aufkommen lässt. 

Der Ausbruch der Al-Aqsa-Intifada und die harte israelische 
Reaktion haben den Friedensprozess abrupt zum Stillstand 
gebracht. Die Wahl Ariel Scharons zum israelischen 
Ministerpräsidenten im Februar 2001 war das Signal für den 
Versuch, die israelische Souveränität in ganz Jerusalem 
durchzusetzen. Aber in diesem Jahr war Jerusalem in vielerlei 
Hinsicht mehr geteilt denn je. Zwischen jüdischen und 
arabischen Wohngebieten tauchten nun Mauern und Zäune auf. 
Jüdische Taxifahrer zögerten, Fahrgäste zu Zielen in arabischen 
Gegenden zu befördern. Israelische Krankenwagen fuhren nur 
noch in Begleitung von Sicherheitskräften in arabische Bezirke. 



-502- 

Innerhalb der arabischen Bevölkerung, hieß es, sei der von der 
Palästinensischen Autonomiebehörde eingesetzte Gouverneur 
des Bezirks Jerusalem die eigentliche Autorität.17 

Nach dem Tod Faisal Husaynis kam es bei seiner Beisetzung 
zu einer großen Solidaritätsdemonstration. Die israelische 
Regierung antwortete damit, dass sie im August das Orient 
House unter ihre Kontrolle brachte. Es war ein Sieg, der nichts 
einbrachte. Seit es Husayni nicht mehr gab, hatte sich die 
politische Bedeutung des Gebäudes verflüchtigt. Sein 
Nachfolger als anerkannter politischer Führer der Jerusalemer 
Araber wurde Sari Nusseibeh, ein in Oxford und Harvard 
ausgebildeter Philosoph, Sproß einer alten Jerusalemer 
Notabeinfamilie und Präsident der Al-Quds-Universität. Stärker 
noch als Husayni bemühte sich Nusseibeh um Verbindungen mit 
israelischen Politikern und gab eine Reihe Äußerungen von sich, 
mit denen er die Israelis beruhigen wollte. «Ich wäre ja blind, 
wenn ich die jüdische Beziehung zu Jerusalem bestritte», sagte 
er in Radio Israel. «Die existentielle Beziehung, die Juden zu 
Jerusalem haben, muss anerkannt und respektiert werden, genau 
so wie die islamische und arabische Beziehung zu Jerusalem.»18 
Einstweilen freilich vertritt Nusseibeh, nicht anders als Beilin, 
nur eine Minderheit seines Volkes. Bis zum Januar 2002 waren 
mehr als tausend Menschen, darunter über 800 Palästinenser, 
getötet und Tausende verwundet worden. 

Plötzlich sind die Aussichten für eine Einigung, sei es 
hinsichtlich der Jerusalem-Frage oder des weiteren Konflikts, 
dessen Herzstück die Jerusalem-Frage ist, düsterer denn je. Aber 
Gewalt kann keine langfristige Lösung bringen; sie kann sie 
auch nicht verhindern, sondern nur verzögern. Früher oder 
später muss das geteilte Jerusalem irgendwie lernen, mit sich 
selbst ins Reine zu kommen. Es dauerte zwei Generationen, bis 
Italien und der Vatikan sich dazu durchringen konnten, den 
Lateranvertrag zu unterzeichnen, der die römische Frage 
endgültig beilegte. Jerusalem hat bereits so lange darauf 



-503- 

gewartet, dass die Diplomatie mit der Realität gleichzieht. Wie 
viel länger muss es wohl noch warten? 



-504- 

ANHANG 

 

ANMERKUNGEN 

 

Abkürzungen 
 
AMAEN Archives du Ministère des Affaires Etrangères, 

Nantes 
AMAEP Archives du Ministère des Affaires Etrangères, Paris 
BN  Bibliothèque Nationale, Paris 
CZA Central Zionist Archives, Jeruasalem 
FRUS Foreign Relations of the United States 
IHT International Herald Tribune 
ISA  Israel State Archives, Jerusalem (FM = Foreign Ministry 

papers; 
RAM = Religious Affairs Ministry papers) 
JP  Jerusalem Post 
NYT New York Times 
PRO Public Record Office, Kew      
UNGA United Nations General Assembly Official Records 
UNSC United Nations Security Council Official Records   
UNTC United Nations Trusteeship Council Official Records 
UNTSO United Nations Truce Supervision Organization 
UNSA United States National Archives 

 
Vorwort 



-505- 

 
1 Arthur Koestler, Promise and Fulfilment: Palestine 1917-

1949, London 1949, S. 243. 
2 Ronald Storrs, Orientations, London 1943, S. 304. 
3 Zitiert in George Macaulay Trevelyan, Garibaldi's Defence 

of the Roman Republic, London 1907, S. 112. 
4 Memorandum von A. E. Saunders (Foreign Office), 24. 

Oktober 1967, PRO FCO 17/251. 
 

Prolog: Die Himmlische Stadt 
 
1 Josephus Flavius, Geschichte des Judäischen Krieges, übers, 

von Heinrich Clementz, Leipzig 61994, IV, S. 163. 
2 Zitiert in Jonathan Frankel, Prophecy and Politics: 

Socialism, Nationalism, and the Russian Jews, 1862-1917, 
Cambridge 1981, S. 85. 

3 Rede vom 1. Dezember 1948 in Barnett Litvinoff (Hg.), The 
Letters and Papers of Chaim Weizmann, series B, vol. 2., New 
Brunswick/NJ 1984, S. 700ff. 

4 Moshe Gil, A History of Palestine, 634-1099, Cambridge 
1992., S. 68 f. 

5 Moshe Gil, «Dhimmi Donations and Foundations for 
Jerusalem (638-1099)», in Journal of the Economic and Social 
History of the Orient, 27, 2 (1984), S. 156-174. 

6 Joshua Prawer, The History of the jews in the Latin 
Kingdom of Jerusalem, Oxford 1988, S. 46 ff. 

7 Jacob Barnai, The Jews in Palestine in the Eighteenth 
Century, Tuscaloosa/Alabama 199:1, S. 47. 

8 Ebenda, S. 5. 
9 Theodor Herzl, Tagebücher, 3 Bde., Leipzig 1925, Bd. 2, S. 

212. 



-506- 

10 Siehe Ron Aaronsohn, «Yerushalayim Be-'Einei Anshei 
Ha-'Aliyah Ha-Rishonah», in Hagit Lavsky (Hg.), Yerushalayim 
Ba-Toda'ah U-Va-'Asiyah Ha-Tsiyonit, Jerusalem 1989, S. 47-
65; und Margalit Shilo, «Mi-Yafo Lirushalayim: Yahasah shel 
Ha-Histadrut Ha-Tsiyonit Lirushalayim Bi-Tkufat Ha-'Aliyah 
Ha-Shniyah», ebenda, S. 91-106. 

11 Siehe Dan Miron, «Depictions in Modern Hebrew 
literature», in Nitza Rosovsky (Hg.), City of the Great King: 
Jerusalem from David to the Present, Cambridge/Mass. 1996, S. 
2.41-287. 

12 Zitiert in Walter Zander, Israel and the Holy Places of 
Christendom, London 1971, S. 7. 

13 Zitiert ebenda, S. 6. 
14 P. W. L. Walker, Holy City Holy Places? Christian 

Attitudes to Jerusalem and the Holy Land in the Fourth Century, 
Oxford 1980, S. XII. 

15 Ze'ev Rubin, «The Church of the Holy Sepulchre and the 
Conflict between the Sees of Caesarea and Jerusalem», in Lee I. 
Levine (Hg.), The Jerusalem Cathedra, Bd. 2, Jerusalem 1982, 
S. 79-105. 

16 Walker, Holy City, S.351. 
17 Ebenda, S. 314. 
18 Amnon Linder, «Jerusalem as a Focus of Confrontation 

between Judaism and Christianity», in Richard I. Cohen (Hg.), 
Vision and Conflict in the Holy Land, Jerusalem 1985, S. 19. 

19 Siehe Prawer, History of the Jews, Kap. 1 und 2. 
20 Zu beiden Traditionen und ihrem Hintergrund siehe M. J. 

Kister, «‹You Shall Set Out Only for Three Mosques›: A Study 
of an Early Tradition», in M. J. Kister, Studies in Jahiliyya and 
Early Islam, London 1980, S. 173-196. 

21 Ebenda. 
22 Richard Ettinghausen in Joseph Schacht und C. E. 



-507- 

Bosworth (Hg.), The Legacy of Islam, Oxford 21974, S. 279. 
23 I. Goldziher, Muslim Studies, Bd. 2, London 1971, S. 44 

ff. Siehe auch M. Gaudefroy-Demombynes, Mahomet, Paris 
1969, S. 93. 

24 S. D. Goitein, «Jerusalem in the Arab Period (638-1099)», 
in Lee I. Levine (Hg.), The Jerusalem Cathedra, Bd. 2, S. 168-
196. Eine dritte These dazu findet sich unter dem Stichwort «al-
Kuds» in der Encyclopaedia of Islam, Bd. V, Leiden 21980, S. 
322ff. Siehe auch Amikam Elad, Medieval Jerusalem and 
Islamic Worship: Holy Places, Ceremonies, Pilgrimage, Leiden 
1995, S. 158-161. 

25 Siehe Goitein, «Jerusalem», S. 187. 
26 E. Sivan, «Le caractère sacré de Jérusalem dans l'Islam aux 

XIFe-XIIFe siècles», in: Studia Islamica, 27 (1967), S. 149-182. 
27 Ebenda, S. 161. 
28 Isaac Hasson, «Muslim Literature in Praise of Jerusalem: 

Fada'il Bayt al-Maqdis», in Lee I. Levine (Hg.), The Jerusalem 
Cathedra, Bd. 1, Jerusalem 1981, S. 168-184. 

29 Zitiert ebenda, S. 171. 
30 Siehe M. H. Burgoyne und D. S. Richards, Mamluk 

Jerusalem: An Architectural Study, London 1987. 
 

Die Kriege der Konsuln 
 
1 Dror Ze'evi, An Ottoman Century: The District of Jerusalem 

in the 1600S, Albany/NY 1996, S. 20.      
2 Amy Singer, Palestinian Peasants and Ottoman Officials: 

Rural Administration Around Sixteenthcentury Jerusalem, 
Cambridge 1994, S.330f. 

3 Ze'evi, Ottoman Century, S. 23. 
4 Benjamin Braude, «Foundation Myths of the Millet 



-508- 

System», in Benjamin Braude und Bernard Lewis (Hg.), 
Christians and Jews in the Ottoman Empire: The functioning of 
a Plural Society, z Bde., New York 1982, Bd. 1, S. 69-88; 
Amnon Cohen (Hg.), A World Within: Jewish Life as Reflected 
in Muslim Court Documents from the Sijill of Jerusalem (XVIth 
Century), 2 Bde., Philadelphia 1994, Bd. 1, S. 18f. 

5 Fermans Ottomans émanés pour les Lieux-Saints de la 
Palestine, 3 Bde., Jerusalem 1934, Bd. 1, S. 1 f. 

6 Ebenda, S. 3- 11. 
7 Zitiert in Zander, Israel and the Holy Places, S. 24. 
8 Ludwig XIII. an den Botschafter in Konstantinopel, 14. Juli 

1621, in P. A. Arce OFM (Hg.), Documentos y Textos para la 
Historia de Tierra Santa y sus Santuarios 1600-1700, Bd. 1, 
Jerusalem 1970, S. 327. 

9 Jean Lempereur an C. Balthazar, 20. September 1620, 
ebenda, S. 327 ff. 10 Ebenda. 

11 Zitiert in Pater La Bretesche an Balthazar, 21. September 
1621, ebenda, S. 329 ff. 

12 «Noticias del ‹voyage de Levant› del embajador Louis des 
Hayes, 1621, en Jerusalem del 1 al 22 de octubre», ebenda, S. 
340-346. 

13 Louis des Hayes an General des Jesuitenordens, undatiert 
[1621/2], ebenda, S. 351 ff. 

14 Nach der englischen Übersetzung des Ferman, datiert 17. 
Mai 1622, ebenda, S. 362 f. 

15 Siehe René Neuville, «Heurs et Malheurs des Consuls de 
France à Jérusalem aux XVIIe, XVIIIe et XIXe Siècles», in: 
Journal of the Middle East Society, 1: 2 (1947), S. 3-34. Siehe 
auch Ze'evi, Ottoman Century, S. 21 f. 

16 H. C. Luke, Prophets, Priests and Patriarchs: Sketches of 
the Sects of Palestine and Syria, London 1927, S. 46. 

17 Siehe Ze'evi, Ottoman Century, S. 166f. 



-509- 

18 François Charles-Roux, Les Echelles de Syrie et de 
Palestine au XVIIIe Siècle, Paris 1928, S. 10f. 

19 Ebenda; siehe auch Neuville, «Heurs et Malheurs», S. 20-
24. 

20 Mordechai Abir, «Local Leadership and Early Reforms in 
Palestine, 1800-1834», in Moshe Ma'oz (Hg.), Studies on 
Palestine during the Ottoman Period, Jerusalem 1975, S. 293. 

21 Zander, Holy Places, S. 46 f. 
22 Paschal Baldi, The Question of the Holy Places, Rom 

1919, S. 62 f. 
23 Ebenda, S. 64 f. 
24 Zitiert in Zander, Holy Places, S. 47. 
25 Zitiert in H. W. V. Temperley, England and the Near East, 

Bd. 1: The Crimea, London 1936, S. 284. 
26 Abir, «Local Leadership», in Ma'oz (Hg.), Studies, S. 297-

310. 
27 Siehe Baruch Kimmerling und Joel S. Migdal, 

Palestinians: The Making of a People, Cambridge/Mass. 1993, 
S. 3-35. 

28 Siehe A. J. Rustum, The Royal Archives of Egypt and the 
Disturbances in Palestine, 1834, Beirut 1938. 

29 Rachel Simon, «The Struggle over the Christian Holy 
Places during the Ottoman Period», in Richard I. Cohen (Hg.), 
Vision and Conflict, S. 33. 

30 Moshe Ma'oz, «Changes in the Position of the Jewish 
Communities of Palestine and Syria in Mid-Nineteenth 
Century», in Ma'oz (Hg.), Studies, S. 146 f. 

31 Mayir Vereté, «Why was a British Consulate Established 
in Jerusalem?», in English Historical Review 85 (1970), S. 316-
345. 

32 James Finn, Stirring Times or Records from Jerusalem 



-510- 

Consular Chronicles of 1853 to 1856, London 1878, Bd. 1, S. 
98. 

33 Mayir Vereté, «A Plan for the Internationalisation of 
Jerusalem, 1840-41», in From Palmerston to Balfour: Collected 
Essays of Mayir Vereté, London 1992, S. 143 f. 

34 Zitiert ebenda, S. 145. 
35 Ebenda. 
36 William H. Hechler, The Jerusalem Bishopric: Documents, 

London 1883, S.27. 
37 Zitiert in R. W. Greaves, «The Jerusalem Bishopric», in 

English Historical Review 64 (1949), S. 328-352. 
38 Zitiert ebenda. 
39 Zitiert in Barnai, Jews in Palestine, S. 14. 
40 Zitiert in The Jerusalem Bishopric and Its Connection with 

the London Society for Promoting Christianity amongst the 
Jews, London 1887, S.7 ff. 

41 Eintragung in Lord Shaftesburys Tagebuch, zitiert in G. E. 
A. Best, Shaftesbury, London 1975, S. 29 f. 

42 John Henry Newman, Apologia Pro Vita Sua, Erstdruck 
1864 (London 1949) S. 143. 

43 Geoffrey Faber, Oxford Apostles: A Character Study of 
the Oxford Movement, Harmondsworth 1954, S. 292. 

44 A. H. Grant, «Michael Solomon Alexander», in Dic tionary 
of National Biography, London 1885, Bd. I, S. 274. 

45 W. T. Young (Jerusalem) an Earl of Aberdeen, 22. Mai 
1843, PRO FO 618/2. 

46 Zitiert in A. L. Tibawi, British Interests in Palestine 1800-
1901: A Study of Religious and Educational Enterprise, Oxford 
1961, S. 60. 

47 Young (Jerusalem) an Aberdeen, 13. [Januar?] 1843, PRO 
FO 618/2. 



-511- 

48 Zitiert in Greaves, «Jerusalem Bishopric», S. 351. 
49 Young (Jerusalem) an Sir Stratford Canning 

(Konstantinopel), 8. Januar 1844 (Kopie), PRO FO 617/1.     / 
50 Theofanis George Stavrou, Russian Interests in Palestine 

1882-1914: A Study of Religious and Educational Enterprise, 
Thessaloniki 1963, S. 29 f. 

51 Memoranden von Young vom 19. und 20 Juli 1844, PRO 
617/1. 

52 Außenminister an James Finn, 8. Juni 1852, PRO FO 
78/913. 

53 Karl Marx, «Die Kriegserklärung - Zur Geschichte der 
orientalischen Frage» (New York Daily Tribüne vom 15. April 
1854), in Karl Marx und Friedrich Engels, Werke, Bd. 10, 
Berlin/DDR 1961, S. 168-176, 173. 

54 Zitiert in Norman Rich, Why the Crimean War? A 
Cautionary Tale, Hanover/NH 1985, S. 214. 

55 Zitiert ebenda, S. 20 f. 
56 Siehe Earl Cowley (Paris) an Earl Malmesbury, 8. März 

1852, in Correspondence Respecting the Rights and Privileges 
of the Latin and Greek Churches in Turkey, Bd. 1, London 
1854, S. 35. 

57 Text in Bernardin Colin (Hg.), Recueil de Documents 
concernant Jérusalem et les Lieux Saints, Jérusalem 1982, S. 91 
ff. 

58 Canning an Earl Granville, 8. Februar 1852, in 
Correspondence, Bd. 1, S.33. 

59 Sir G. H. Seymour an Lord John Russell, 11. Januar 1853, 
in Correspondence, Bd. 1, S. 875-878. 

60 Seymour an Russell, 13. Januar 1853, in Correspondence, 
Bd. 1, S. 61. 

61 Memorandum von M. E. Pisani, 25. März 1853, in 
Correspondence, Bd. 1, S. 119; «Project of Secret Treaty 



-512- 

proposed to the Porte by Prince Menschikoff», als Anlage in 
Lord Stratford de Redcliffe an Earl of Clarendon, 11. April 
1853, ebenda, S. 146-149. 

62 Russell an Cowley, 28. Januar 1853, in Correspondence, 
Bd. 1, S. 69 f. 

63 De Redcliffe an Clarendon, 22. April 1853, sowie Cowley 
an Clarendon, 8. Mai 1853, in Correspondence, Bd. 1, S. 171 f. 
und 175 f. 

64 Texte der Fermane als Anlagen in: de Redcliffe an 
Clarendon, 25. Mai 1853, in Correspondence, Bd. 1, S. 267-270. 

65 Memorandum der Direction Politique, Paris, 1. März 1856, 
AMAEN, Consulat Jérusalem, série B, carton 37. 

66 Siehe David Kushner, «Intercommunal Strife in Palestine 
during the Late Ottoman Period», in Asian and African Studies 
8 (1984), S. 187-204. 

 

Alte Stadt, neue Stadt 
 
1 Yehoshua Ben-Arieh, Jerusalem in the 19th Century: 

Emergence of the New City, Jerusalem 1986, S. 448. 
2 Manchmal werden frühere Daten genannt, aber diese 

basieren im allgemeinen auf impressionistischen Belegen wie 
etwa Berichten von Konsuln. Eine sorgfältige Untersuchung von 
Adar Arnon, «The Quarters of Jerusalem in the Ottoman 
Period», in Middle Eastern Studies, 28: 1 (Januar 1992), S. 1-65, 
die von osmanischen Volkszählungsunterlagen ausgeht und die 
Zahlen um die nichtosmanischen Einwohner korrigiert (die nicht 
im Zensus mitgezählt wurden), kommt zu dieser 
Schlussfolgerung. 

3 Barnai, Jews in Palestine, S. 21. 
4 Siehe S. 21. 



-513- 

5 Siehe U. O. Schmelz, «Some Demographic Peculiarities of 
the Jews of Jerusalem in the Nineteenth Century», in Ma'oz 
(Hg.), Studies, S. 119-141. 

6 Yehoshua Ben-Arieh, Jerusalem in the 19th Century: The 
Old City, Jerusalem 1984, S. 131, 194 und 279, und New City, 
S. 466. 

7 Arnon, «Quarters of Jerusalem», S. 48. 
8 Einen umfassenden Überblick über das Wachstum der 

Neustadt bietet Ben-Arieh, New City. 
9 Ben-Arieh, Old City, S. 378 ff. 
10 Herzl, Tagebücher, Bd. 2, S. 215. 
11 Ben-Arieh, New City, S. 241. 
12 Ebenda, S. 354 f. 
13 Siehe Robert Blake, Disraeli's Grand Tour: Benjamin 

Disraeli and the Holy Land 1830-1831, London 1982. 
14 Mordechai Eliav, «German Interests and the Jewish 

Community in Nineteenthcentury Palestine», in Ma'oz (Hg.), 
Studies, S. 438. 

15 Clarendon an de Redcliffe, 24. Juni 1853, in 
Correspondence, Bd. 1, S. 316ff. 

16 Text in George Young, Corps de Droit Ottoman, Bd. 2, 
Oxford 1905, S. 3-9. 

17 Ebenda, S. 11 f. 
18 Hechler, Jerusalem Bishopric, S. 43 ff. 
19 Baldi, Holy Places, S. 73. 
20 Französischer Botschafter (Konstantinopel) an Konsul 

(Jerusalem), 20. Juni 1862, AMAEN, Consulat Jérusalem, série 
B, carton 32, dossier 1862. 

21 Depesche vom 30. Januar 1872, AMAEN, Consula t 
Jérusalem, série B, carton 32, dossier 1872. 

22 Text in Michael Hurst (Hg.), Key Treaties for the Great 



-514- 

Powers 1814-1914, Newton Abbot 1972, Bd. 2, S. 551-577. 
23 Depesche vom 9. September 1891, AMAEN, Consulat 

Jérusalem, série B, carton 32, dossier 1891. 
24 Les Pyramides, 4. November 1902. 
25 Consul Wiet an Pater Giannini, 13. Januar 1902, AMAEN, 

Consulat Jérusalem, série B, carton 33, dossier 1902. 
26 Il Giornale d'italia, 21. Oktober 1902. 
27 Siehe L'Orient, 8.November 1902, Débats, 15. November 

1902. 
28 Les Pyramides, 4. November 1902. 
29 Memorandum von Jules Cambon, 28. Juni 1909, AMAEN, 

Consulat Jérusalem, série B, carton 27, dossier 1906-7, 1909-10. 
30 Mordechai Eliav, Die Juden Palästinas in der Deutschen 

Politik: Dokumente aus dem Archiv des deutschen Konsulats in 
Jerusalem 1842-1914, Tel Aviv 1973, S. XIV und XVI-XVIII. 

31 Französischer Konsul (Jerusalem) an Botschafter 
(Konstantinopel), 24. Juni 1874, AMAEN, Consulat Jérusalem, 
série B, carton 27, dossier 1874. 

32 Norddeutsche Zeitung, 18. August 1887. 
33 Französischer Botschafter (Konstantinopel) an Konsul 

(Jerusalem), 23. Oktober 1898, AMAEN, Consulat Jérusalem, 
série B, carton 27, dossier «Voyage de l'Empereur de 
l'Allemagne 1898». 

34 Zitiert in Derek Hopwood, The Russian Presence in Syria 
and Palestine 1843-1914: Church and Politics in the Near East, 
Oxford 1969, S. 50 f. 

35 Baudin (St. Petersburg) an Graf Walewski, 3. Dezember 
1857, AMAEN, Consulat Jérusalem, série B, carton 44, dossier 
jaune. 

36 Memorandum unter dem Titel «La Société Impériale 
Orthodoxe de Palestine», Anlage zu einer Depesche des 



-515- 

französischen Außenministeriums an Konsul Ledouly in 
Jerusalem, 30. Januar 1894, AMAEN, Consulat Jérusalem, série 
B, carton 44, dossier jaune. 

37 Zitiert in Hopwood, Russian Presence, S. 63. 
38 Jacob C. Hurewitz, «Britain and Ottoman Palestine: An 

Impressionistic Retrospect», in Ma'oz (Hg.), Studies, S. 410. 
39 Außenminister an Ledouly, 30. Januar 1894, AMAEN, 

Consulat Jérusalem, série B, carton, 44, dossier jaune. 
40 Les Pyramides, 4. November 1902. 
41 Etienne Flandin an Aristide Briand, 18. April 1916, 

AMAEP Guerre 1914-18, Turquie Bd. 17, Nr. 44. 
42 Zitiert in John James Moscrop, Measuring Jerusalem: The 

Palestine Exploration Fund and British Interests in the Holy 
Land, London 2000, S. 70. 

43 Foreign Office an Palestine Exploration Fund, PEF 
Archive, PEF/JER/WAR/I7, 26. August 1869. 

44 Moscrop, Measuring Jerusalem, S. 110f. 
45 Claude Conder (Konstantinopel) an Walter Besant (PEF), 

10. Februar 1882., PEF Archive, PEF/ES/CON/42. 
46 Konsul Langlais an Außenministerium (Paris), 26. Januar 

1883, AMAEN, Consulat Jérusalem, série B, carton 28. 
47 Konsul in Jerusalem an französischen Botschafter 

(Konstantinopel), 4. Mai 1884, AMAEN, Consulat Jérusalem, 
série B, carton 7. 

48 'Aref al-'Aref, «The Ciosing Phase of Ottoman Rule in 
Jerusalem», in Ma'oz (Hg.), Studies, S. 337. 

49 Daniel Rubinstein, «The Jerusalem Municipality under the 
Ottomans, British, and Jordanians» in Joel L. Kraemer (Hg.), 
Jerusalem: Problems and Prospects, New York 1980, S. 72-99; 
siehe auch Haim Gerber, Ottoman Rule in Jerusalem 1890-1914, 
Berlin 1985, S. 114ff. 



-516- 

50 Zitiert in Ruth Kark, «The Jerusalem Municipality at the 
End of Ottoman Rule», in Asian and African Studies 4: 2 (Juli 
1980), S. 140. 

51 Zum Hintergrund siehe Albert Hourani, «Ottoman Reform 
and the Politics of Notables», in W. R. Polk und R. L. Chambers 
(Hg.), The Beginnings of Modernization in the Middle East: The 
Nineteenth Century, Chicago 1968, S. 41-68. 

52 Zitiert in Neville J. Mandel, The Arabs and Zionism before 
World War I, Berkeley 1976, S. 47 f. 

53 David Kushner (Hg.), Moshel Hayiti Birushalayim: Ha-'Ir 
Ve-Ha-Mahoz be- 'Einav shel 'Ali Ekrem Bey 1906-1908, 
Jerusalem 1995. 

54 Siehe Eliezer Tauber, The Emergence of the Arab 
Movements, London 1993, S. 61 f., 102, 125 und 29off. 

55 Ebenda, S. 280. 
56 Text der Entscheidung des Osmanischen Ministerrats vom 

20. Juni 1909, in David Farhi, «Documents on the Attitude of 
the Ottoman Government Towards the Jewish Settlement in 
Palestine after the Revolution of the Young Turks», in Ma'oz 
(Hg.), Studies, S. 190-210. 

57 Rashid Khalidi, Palestinian Identity: The Construction of 
Modern National Consciousness, New York 1997, S. 31. 

58 Zitiert in Mandel, Arabs and Zionism, S. 185. 
59 Siehe N. T. Moore (Jerusalem) an Sir A. White 

(Konstantinopel), 1. März 1890, in Albert M. Hyamson (Hg.), 
The British Consulate in Jerusalem in Relation to the Jews of 
Palestine 1838-1914, Bd. 2, London 1941, S. 451 ff. 

60 W. Hough, «History of the British Consulate in 
Jerusalem», in Journal of the Middle East Socie ty (Jerusalem) 1 
(1946), S. 11. 

61 P. J. C. McGregor (Jerusalem) an Sir Gerard Lowther 
(Konstantinopel), 23. November 1912., und Home Office an 



-517- 

Foreign Office, 19. Mai 1913, in Hyamson (Hg.), British 
Consulate, S. 579f. und 582. 

62 McGregor an Lowther, 29. Januar 1913, in Hyamson 
(Hg.), British Consulate, S. 580f. 

63 George Antonius, The Arab Awakening, New York 1965, 
S. 147 f. 

64 Hough, «British Consulate». 
65 Siehe Mordechai Eliav, «Po'olam shel Netsigei Germanyah 

Ve-Austriyah Lema'an Ha-Yishuv Ha-Yehudi Be-Eretz 
Yisrael», in Mordechai Eliav (Hg.), Be-Matzor U-Ve-Matzok: 
Eretz-Yisrael Be Milhemet Ha-'Olarn Ha-Rishonah, Jerusalem 
1991, S. 157-167; und Nathan Efrati, Mi-Mashber Le-Tiqvah: 
Ha-Yishuv Ha-Yehudi Be-Eretz Yisrael Be-Milhetnet Ha-Olam 
Ha-Rishonah, Jerusalem 1991. 

66 Michael Brown, The Israeli-American Connection: Its 
Roots in the Yishuv 1914-1945, Detroit 1996, S. 27 f. 

67 Text in J. C. Hurewitz (Hg.), Diplomacy in the Near and 
Middle East: A Documentary Record, Princeton/NJ 1956, Bd. 2, 
S. 2f. 

68 Briand an François Georges-Picot, 2. November 1915, 
AMAEP Guerre 1914-18, Bd. 871, 32-36. 

69 Briand an Paul Cambon (London), 5. Januar 1916, 
AMAEP Guerre 1914-18, Bd. 871. 

70 Text in J. A. S. Grenville, The Major International Treaties 
1914-1973, London 1974, S. 30ff. 

71 Sir George Macdonogh an Sir Arthur Nicolson, 6. Januar 
1916, PRO FO 371/2767. 

72 Paul Cambon an Paris, 9. Dezember 1916, AMAEP Guerre 
1914-18, Turquie Bd. 20 (Syrie et Palestine IX), Nr. 22. 

73 P. de Margerie an Président du Conseil, 14. Dezember 
1916, AMAEP Guerre 1914-18, Turquie Bd. 20 (Syrie et 
Palestine IX), Nr. 42. 



-518- 

74 Stephan Pichon an den französischen Botschafter 
(London), 21. November 1917, AMAEP Guerre 1914-18, 
Turquie Bd. 25, Nr. 15. 

75 Sergio Minerbi, The Vatican and Zionism: Conflict in the 
Holy Land 1895-1925, New York 1990, S. 22. 

76 Ebenda, S. 23 und 187 f. 
77 Zitiert in C. Ernest Dawn, From Ottomanism to Arabism: 

Essays on the Origins of Arab Nationalism, Urbana 1973 S. 30. 
78 Djemal Pasha, Memoirs of a Turkish Statesman 1913-

1919, London 1922, S. 165 und 201. 
79 Leonard Stein, The Balfour Declaration, London 1961, S. 

538 f. 
80 Siehe Isaiah Friedman, Germany, Turkey and Zionism 

1897-1918, Oxford 1977. 
81 Zitiert in Stein, Balfour Declaration, S. 628. 
82 Kress von Kressenstein an das Yilderim-Hauptquartier, 29. 

September 1917, Text in W. T. Massey, How Jerusalem Was 
Won: Being the Record of Allenby's Campaign in Palestine, 
London 1919, Appendix IV, S. 273 f. 

83 Zitiert in Friedman, Germany, Turkey, and Zionism, S. 
352. 

84 Ebenda, S. 377. 
85 Siehe Bernard Wasserstein, The British in Palestine: The 

Mandatory Government and the Arab-Jewish Conflict 1917-
1929, Oxford 21991, S. 1. 

86 Douglas Duff, Palestine Picture, London 1936, S. 56. 
87 Massey, How Jerusalem Was Won, S. 33. 
88 Text ebenda, S. 286. 
89 Sir Mark Sykes an Brigadier G. F. Clayton, 16. Januar 

1918, PRO FO 371/3383/13. 
90 Aktennotiz von Sykes, 16. Januar 1918, PRO FO 



-519- 

371/3383/18. 
91 Massey, How Jerusalem Was Won, S. 19 5 f. 
92 Ebenda, S. 254. 
93 David Lloyd George, War Memoirs, London 1936, Bd. 2, 

S. 1092. 
94 Laut Mitteilung von Sir Martin Gilbert. 
 

Jerusalem unter britischer Mandatsverwaltung 
 
1 «Note pour le Ministre» von P. de Margerie vom 14. 

Dezember 1917 und begleitender Vermerk von Pichon vom 15. 
Dezember 1917, AMAEP Guerre 1914-18, Turquie, Bd. 25, Nr. 
223 f. 

2 Paul Cambon an das französische Außenministerium, Paris, 
21. Dezember 1917, AMAEP Guerre 1914-18, Turquie, Bd. 26, 
Nr. 99. 

3 Lord Bertie of Thame an Pichon, 21. Dezember 1917, 
AMAEP Guerre 1914-18, Turquie, Bd. 26, Nr. 103. 

4 Gilbert Clayton an Sykes, 26. Januar 1918, PRO FO 
371/3398/605. 

5 Picot an das französische Außenministerium, 26. Januar 
1918, PRO FO 371/3383/336. 

6 Austausch von Fernschreiben vom 26. Januar 1918 und 
später, AMAEP, Guerre 1914-18, Turquie, Bd. 27, Nr. 229-233. 

7 «Projet de Sir Mark Sykes», 31. Januar 1918, AMAEP 
Guerre 1914-18, Turquie, Bd. 27, Nr. 295-296. 

8 P. de Margerie an Picot, 4. Februar 1918, AMAEP Guerre 
1914-18, Turquie, Bd. 28, Nr. 33 f.; Picot an das französische 
Außenministerium, [?] Februar 1918, AMAEP Guerre 1914-18, 
Turquie Bd. 28, Nr. 113-114. 

9 Sykes an Clayton, [3. März?] 1918, PRO 800/221/106-112. 



-520- 

10 Foreign Office an Clayton, 6. April 1918, PRO FO 
371/3383/373. 

11 Siehe Jean-Dominique Montoisy, Le Vatican et le 
Problème des Lieux Saints, Jerusalem 1984, S. 46. 

12 Siehe Sergio Minerbi, L'Italie et la Palestine 1914-1920, 
Paris 1970, S. 141 ff. 

13 Tuozzi an Carlo Sforza (Ministerialdirektor im 
italienischen Außenministerium), 19. Dezember 1919, zitiert 
ebenda, S. 149. 

14 «Extract from memorandum enclosed with Foreign Office 
letter to Colonial Office of 31 May 1944», PRO CO 733/461/14. 

15 Norman und Helen Bentwich, Mandate Memories 1914-
1948, London 1965, S. 37. 

16 Chaim Weizmann an Vera Weizmann, 18. April 1918, 
zitiert in David Vital, Zionism: The Crucial Phase, Oxford 1987, 
S. 321. 

17 Clayton an Foreign Office, 7. Mai 1918, PRO FO 
371/3391/351. 

18 Clayton an Foreign Office, mit einem Bericht von William 
Ormsby-Gore vom 19. April 1918 als Anlage, PRO FO 
371/3395/2 ff. 

19 Clayton an Foreign Office, 22.. Juli 1918, PRO FO 
371/3391/418. 

20 A. Albina an Sykes, [Juni 1918], «Secret Report no. 15», 
PRO FO 800/221/62 ff. 

21 J. N. Camp an Chief Administrator, 12. August 1918, PRO 
FO 371/4182/352. 

22 Protestbrief vom 20. August 1918, PRO FO 371/4183/302. 
23 A. J. P. Taylor (Hg.), Lloyd George: A Diary by Frances 

Stevenson, New York 1971, S. 202. 
24 Text der Depesche vom 11. Dezember 1917, in Massey, 



-521- 

How Jerusalem Was Won, S. 209. 
25 Zitiert in Vital, Zionism: The Crucial Phase, S. 299. 
26 Zitiert in H. Eugene Bovis, The Jerusalem Question 1917-

1948, Stanford 1971, S. 6 f. 
27 Text des lateinischen Memorandums, datiert Weihnachten 

1918, in Colin (Hg.), Recueil, S. 52-61; Text des 
griechischorthodoxen Memorandums vom 29. Juni 1919, 
ebenda, S. 217-225. 

28 Text ebenda, S. 18. 
29 L. G. A. Cust, The Status Quo in the Holy Places, 

Jerusalem 1929. 
30 Siehe Finn, Stirring Times, Bd. i, S. 29; und Storrs, 

Orientations, S. 402. 
31 H. C. Luke, Cities and Men, 3 Bde., London 1953-56, Bd. 

2, S. 208. 
32 Minerbi, Vatican and Zionism, S. 142. 
33 Aktennotiz von Sykes, 1. September 1918, PRO FO 

371/3393. 
34 Siehe die Dokumente zu den Beziehungen zwischen 

Regierung und Patriarchat in ISA 2/215. 
35 Southard (Jerusalem) an State Department Washington, 6. 

September 1921, USNA State Department records, microcopy 3 
53, roll 79, frame 109. 

36 Minerbi, Vatican and Zionism, S. 35. 
37 Bulletin de Renseignements, Nr. 23, französisches 

Generalkonsulat Jerusalem, 4. Januar 1923, AMAEN, Consulat 
Jérusalem, série B, carton 101, dossier 1923. Siehe auch die 
Aufzeichnung des französischen Generalkonsulats in Jerusalem 
vom 29. Januar 1922, AMAEN, Consulat Jérusalem, série B, 
carton 20. 

38 Ronald Storrs an Generalkonsul, 15. April 1925, AMAEN, 



-522- 

Consulat Jérusalem, série B, carton 153, dossier 1925. 
39 Sir Anton Bertram und Harry Charles Luke, Report of the 

Commission Appointed by the Government of Palestine to 
Inquire into the Affairs of the Orthodox Patriarchate of 
Jerusalem, London 1921, S. 38. 

40 Ebenda, S. 20. 
41 Sir R. Wingate an A. J. Balfour, 13. Februar 1918, PRO 

FO 371/3400; siehe auch Captain A. Abramson an GHQ, 
Intelligence, 1. Februar 1918, ebenda. 

42. Bertram und Luke, Report, S. 219 f. 
43 Storrs, Orientations, S. 405. 
44 Stavrou, Russian Interests, S. 210f. 
45 J. H. H. Pollock (Colonial Office) an J. G. T. Sheringham 

(Foreign Office), 23. Februar 1950, PRO FO 371/82233. 
46 Storrs an Occupied Enemy Territory Administration 

headquarters, 24. November 1918, PRO FO 371/3386/267. 
47 Uri Kupferschmidt, The Supreme Muslim Council: Islam 

under the British Mandate for Palestine, Leiden 1987, S. 231. 
48 Siehe L. A. Meyer, «Two Inscriptions of Baybars», in 

Quarterly of the Department of Antiquities of Palestine, 2 
(1932); Yosef Sadan, «Ha-Maqam Nabi Musa bein Yeriho 
levein Damesek: Le-Toldoteha shel Taharut Bein Shnei Atarei 
Kodesh», in Ha-Mizrah He-Hadash, 28: 1-2. (1979), S. 22-38, 
und «Ha-Mahloket Be-Sugiyat Maqam Nabi Musa Be-Einei Ha-
Mekorot Ha-Muslemiyin», in Ha-Mizrah He-Hadash, 28: 3-4 
(1979), S. 220-238; G. E. von Grünebaum, Muhammadan 
Festivals, London 1976, S. 81ff. 

49 Palestine Weekly, 25. Juni 1920. 
50 Siehe David Wasserstein, The Rise and Fall of the Party 

Kings, Princeton 1985, Seite 243 f.; auch Spyros Vryonis, The 
Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process 
of Islamisation from the Eleventh through the Fifteenth Century, 



-523- 

Berkeley 1971; und E. W. Hasluck, Christianity and Islam under 
the Sultans, Oxford, 1929. 

51 Storrs, Orientations, S. 329. 
52 Zwischenbericht der Untersuchungskommission unter 

Generalmajor Palin, 7. Mai 1920, PRO FO 371/5119/181 ff. 
53 Siehe Bernard Wasserstein, British in Palestine, S. 64 f. 
54 Bentwich, Mandate Memories, S. 195. 
55 Siehe Kupferschmidt, Supreme Muslim Council, S. 22. 
56 Siehe Zvi Elpeleg, The Grand Mufti: Haj Amin al-

Hussaini, Founder of the Palestinian National Movement, 
London 1993, S. 2. 

57 Norman Bentwich, My Seventyseven Years, London 1962, 
S. 74. 

58 Siehe Kupferschmidt, Supreme Muslim Council, S. 159-
167. 

59 Siehe die Liste ebenda, S. 69 f. 
60 Ebenda, S. 193 ff. 
61 Ebenda, S. 202. 
62 Ebenda, S. 207 f. 
63 Ebenda, S. 209. 
64 Rubinstein, «Jerusalem Municipality», S. 79; siehe auch 

Neil Caplan, Futile Diplomacy, Bd. 1, London 1983, S. 74ff. 
65 Yehoshua Porath, The Palestinian Arab National 

Movement: From Riots to Rebellion 1929-1939, London 1977, 
S. 63 f. 

66 Zitiert in Moshe Hirsch, Deborah Housen-Couriel und 
Ruth Lapidoth, Whither Jerusalem? Proposals and Positions 
Concerning the Future of Jerusalem, Den Haag 1995, S. 27; 
siehe auch Chaim Arlosoroff, Yoman Yerushalayim, Tel Aviv 
[1949], S. 170f. (Arlosoroffs Tagebucheintragungen vom 6. und 
7. Januar 1932.). 



-524- 

67 Porath, Palestinian Arab National Movement, S. 188. 
68 Aufzeichnung einer Diskussion vom 17. Februar 1934 in 

Litvinoff (Hg.), Letters and Papers of Chaim Weizmann, Serie 
B, Bd. 2, S. 38 ff. 

69 Siehe Michael Romann, «Maavaro shel Ha-Merkaz Ha-
Demografi Ve-Ha-Kalkali Miyrushalayim Le-Tel Aviv Bi-
Tkufat Ha-Mandat», in Lavsky (Hg.), Yerushalayim, S. 217-
2.34. 

70 Diese Zahlen beziehen sich auf 1939: D. Gurevich u. a., 
Statistical Handbook of Jewish Palestine 1947, Jerusalem 1947, 
S. 48. 

71 Zitiert in Yossi Katz, «The Political Status of Jerusalem in 
Historical Context: Zionist Plans for the Partition of Jerusalem 
in the Years 1937-1938», in Shofar 11: 3 (1993), S. 45. 

72 Porath, Palestinian Arab National Movement 1929-1939, 
S. 219. 

73 Katz, «Political Status», S. 46-50. Siehe auch Motti 
Golani, «Jerusalem's Hope Lies Only in Partition: Israeli Policy 
on the Jerusalem Question 1948-67», in International Journal of 
Middle East Studies 31: 4 (1999), S. 577-604. 

74 Palestine Partition Commission Report, Cmd 5854, 
London 1938, S.75. 

75 Siehe Bernard Wasserstein, Secret War in Shanghai, 
London 1998, S. 7. 

76 Palestine Partition Commission Report, S. 76-79. 
77 Der am 29. Juli 1937 veröffentlichte Bericht wird zitiert in 

Yehuda Taggar, The Mufti of Jerusalem and Palestine Arab 
Politics 1930-1937, New York 1986, S. 446. 

78 Ebenda, S. 451. 
79 Porath, Palestinian Arab National Movement 1929-1939, 

S. 240. 
80 W. Battershill, Officer Administering the Government of 



-525- 

Palestine, Jerusalem, an Colonial Secretary, 2. November 1937, 
PRO CO 733/337/17. 

81 Siehe Aktenvermerk von Ormsby-Gore, 22. November 
1937, ebenda. 

82 Memorandum des Middle East Department des Colonial 
Office über «The Mayoralty of Jerusalem», 31. August 1944, 
PRO CO 733/458/4. 

83 Siehe Gavriel Cohen, «Harold MacMichael and Palestine's 
Future», in Zionism 3 (April 1981), S. 133-155. 

84 Olympische Oden, VI: 3-4, übers. von W. Schadewaldt, 
Frankfurt 1972. 

85 Memorandum des Hochkommissars über «The Nature and 
Constitution of the Succession States», Februar 1944, PRO CO 
733/461/13. 

86 Aktenvermerk von E. B. Boyd, 8. März 1944, PRO CO 
733/461/13. 

87 «Extract from Report of Cairo Conference held on 6th-7th 
April 1944, enclosed with Resident Minister's letter to Secretary 
of State of 9th May 1944», PRO CO 733/461/14. 

88 Aktenvermerk von Boyd, 28. Juni 1944, PRO CO 
733/461/14. 

89 Memorandum von A. Eden, 15. September 1944, PRO 
CAB 95/14. 

90 Auszug aus einem Memorandum des Foreign Office vom 
6. Oktober 1944, PRO CO 733/461/14. 

91 Sitzungsprotokolle und Karten mit den Vorschlägen in 
PRO CAB 121/51. 

92 Zitiert in Yossi Katz, «The Marginal Role of Jerusalem in 
Zionist Settlement Activity Prior to the Founding of the State of 
Israel», Middle Eastern Studies, 34: 3 (Juli 1998), S. 121-145. 

93 Rubinstein, «Jerusalem Municipality», S. 86. 



-526- 

94 Jewish Chronicle, 8. September 1944; siehe auch R. M. 
Graves, Experiment in Anarchy, London 1949, S. 12. 

95 George Kirk, The Middle East in the War [Royal Institute 
of International Affairs, Survey of International Affairs 1939-
1946], London 1952, S. 319f. 

96 Lord Gort an Colonial Secretary, 20. April 1945, PRO CO 
733/458/4. 

97 The Times, 13. Juli 1945. 
98 Palestine Royal Commission Report, Cmd 5479, London 

1937, S.368. 
99 Yossi Feintuch, US Policy on Jerusalem, Westport/Conn. 

1987, S. 6. 
100 Motti Golani, «Zionism without Zion: The Jerusalem 

Question 19471949», in Journal of Israeli History 6:1 (1995), S. 
39-52. 

101 Zitiert in Michael Brecher, Decisions in Israel's Foreign 
Policy, London 1974, S. 14. 

102 Siehe die vergleichenden Tabellen der offiziellen Zahlen 
in Supplementary Memorandum by the Government of 
Palestine, including Notes on Evidence given to the UN Special 
Committee on Palestine up to 12. Juli 1947, Jerusalem 1947, S. 
56. 

103 Haim Levenberg, Military Preparations of the Arab 
Community in Palestine 1945-1948, London 1993, S. 80. 

104 Silvio Ferrari, «The Holy See and the Postwar Palestine 
Issue: The Internationalization of Jerusalem and the Protection 
of the Holy Places», in International Affairs 60:2 (1984), S. 264. 

105 Golani, «Zionism without Zion», S. 41. 
106 Report to the General Assembly by the United Nations 

Special Committee on Palestine, London 1947. 
107 Loy Henderson an John H. Hillering (Te legramm), 10. 

November 1947, USNA, RG 59, Palestine Reference Files of 



-527- 

Dean Rusk and Robert McClintock 1947-1949, Dean Rusk 
Reference «Book», 1. Oktober 1947-15. Februar 1948. 

108 Warren Austin (New York) an Secretary of State 
(Telegramm), 11. November 1947, ebenda. 

109 Resolution der UN-Vollversammlung 18I/II vom 29. 
November 1947. 

 

Die Teilung 
 
1 Graves, Experiment, S. 104 f. 
2 Ebenda, S. 106. 
3 Ebenda, S. 116. 
4 Ebenda, S. 122. 
5 Levenberg, Military Preparations, S. 187. 
6 Siehe Benny Morris, Righteous Victims: A History of the 

Zionist-Arab Conflict 1881-1999, New York 1999, S. 201; und 
Elpeleg, Grand Mufti, S. 87. 

7 UNSC, Third Session, New York 1948, 253. Sitzung, 24. 
Februar 1948, S. 255-273. 

8 Pablo de Azcárate, Mission in Palestine 1948-1952, 
Washington 1966, S. 6. 

9 UNTC, Second Session, New York 1947-8, Zweiter Teil, 
19. Sitzung, 18. Februar 1948, S. 1-5. 

10 UNTC, Second Session, New York 1947-8, Zweiter Teil, 
29. Sitzung, 4. März 1948, S. 122-130. 

11 Trafford Smith (New York) an W. A. C. Mathieson 
(Colonial Office), 23. Januar 1948, PRO CO 537/3892A. 

12 «Statute for Jerusalem: Report on the Second Part of the 
Second Session of the Trusteeship Council» [März 1948], PRO 
CO 537/ 38926. 



-528- 

13 G. B. Shannon (Commonwealth Relations Office) an 
Mathieson (Colonial Office), 17. Januar 1948, PRO CO 
537/3892A. 

14 Unidentifizierter britischer Diplomat an A. N. Galsworthy 
(Colonial Office), 30. Januar 1948, PRO CO 537/38926. 

15 Aktenvermerk von J. M. Martin, 16. Februar 1948, PRO 
CO 5 3 7/3 8 9 2 A. 

16 Britische Delegation der UN an das Foreign Office, 18. 
Februar 1948, PRO CO 537/389ZA. 

17 Memorandum über ein Telefonat zwischen Robert 
McClintock und Benjamin Gerig, 11. Dezember 1947, USNA, 
RG 59, Palestine Reference Files of Dean Rusk and Robert 
McClintock 1947-1949, Dean Rusk Reference «Book» , 1. 
Oktober 1947-15. Februar 1948. 

18 Azcárate, Mission in Palestine, S. 22. 
19 UNSC, Third Year. Special Supplement No. 2, Document 

A/AC 21/7 (United Nations Palestine Commission: first monthly 
progress report to the Security Council, 29. Januar 1948), S. 6. 

20 Sir Alan Cunningham an Sir Thomas Lloyd, 15. Januar 
1948, PRO CO 537/3892A. 

21 Menahem Kaufman, America's Jerusalem Policy 1947-
1948, Jerusalem 

1982, S. I2f. 
22 UNSC, Third Session, New York 1948, 271. Sitzung, 19. 

März 1948, S. 154-172. 
23 UNSC, Third Session, New York 1948, 275. Sitzung, 30. 

März 1948, S: 245-254. 
24 Siehe Michael Brecher, «Jerusalem: Israel's Political 

Decisions 1947-1977») in Middle East Journal 32: 1 (1978), S. 
13-34. 

25 Teil der Erklärung in Meron Medzini (Hg.), Israel's 
Foreign Relations: Selected Documents 1947-1974, Jerusalem 



-529- 

1976, S. 217 ff. 
26 Tagebucheintrag vom 28. September 1947, in Graves, 

Experiment, S. 88. 
27 UNSC, Second Session, New York 1947-48, zweiter Teil, 

32. Sitzung, 8. März 1948, S. 156. 
28 Feintuch, US Policy, S. 23 ff. 
29 Manchester Guardian, 6. März 1948. 
30 Memorandum von J. H. H. Pollock, 20. März 1948, PRO 

CO 5377 3893. 
31 Überlegungen zu den Umständen seines Todes finden sich 

bei Danny Rubinstein, «Unsolved Mystery: The Death of Abd 
al-Kader al-Husseini», in Haaretz, 6. November 1998. 

32 Graves, Experiment, S. 185. 
33 Memorandum des israelischen Außenministeriums vom 

13. Oktober 1948, ISA FM 1814/1I. 
34 Meron Benvenisti, Jerusalem: The Torn City, Minneapolis 

1976, S. 41 f. 
35 Graves, Experiment, S. 191. 
36 Siehe Leo Kohn (Jewish Agency) an Lt.-Gen. G. H. A. 

MacMillan (den kommandierenden General der britischen 
Truppen in Palästina), 16. April 1948, PRO CO 733/484/4; 
Cunningham an Colonial Office, 21. April 1948, ebenda; sowie 
die Korrespondenz zwischen J. L. Magnes und MacMillan vom 
April 1948, ebenda. 

37 Vermerk von Mathieson, 28. Juli 1948, PRO CO 
733/484/4. 

38 Cunningham (Jerusalem) an britische Delegation bei den 
UN, 25. April 1948, PRO CO 537/3893. 

39 UNSC, Third Session, 283. Sitzung, 16. April 1948. 
40 Cunningham (Jerusalem) an Colonial Office, 16. April 

1948, PRO CO 



-530- 

537/3893. 
41 Ebenda. 
42 Cunningham (Jerusalem) an britische Delegation bei den 

UN, 25. April 1948, PRO CO 537/3893. 
43 Siehe Kaufman, America's Jerusalem Policy, S. 139 ff. 
44 UNTC, Second Session, New York 1947-48, Dritter Teil, 

38. Sitzung, 27. April 1948, S. 117-130; 39. Sitzung, 28. April 
1948, S. 30-42, 40. Sitzung, 29. April 1948, S. 43-52. 

45 UNTC, Second Session, New York 1947-48, Dritter Teil, 
37. Sitzung, 27. April 1948, S. 10-17. Britische Delegation bei 
den UN an Foreign Office, 29. April 1948, PRO CO 537/3893. 

46 UNTC, Second Session, New York 1947-48, Dritter Teil, 
41. Sitzung, 30. April 1948, S. 52-63. 

47 UNTC, Second Session, New York 1947-48, Dritter Teil, 
42. Sitzung, 30. April 1948, S. 63-75. 

48 Siehe Cunningham an Colonial Office, 11.Mai 1948, PRO 
CO 

537/3893. 
49 Cunningham (an Bord von HMS Euryalus) an Colonial 

Office, 16. Mai 1948, PRO CO 537/3893. 
50 Foreign Office an Britische Delegation bei den UN (New 

York), 17. Mai 1948, PRO CO 537/3893; Mathieson an D. 
Balfour, 19. Mai 1948, PRO CO 537/3893 

51 Zitiert in Amitzur Han, Bernadotte in Palestine 1948, A 
Study in Contemporary Humanitarian Knight-Errantry, London 
1989, S. 77; The Times, 22. Juni 1948. 

52 Truce Commission an President, Security Council, 10. Mai 
1948 (verlesen durch den Präsidenten in UNSC, 291. Sitzung, 
12. Mai 1948). 

53 UNSC, 291. Sitzung, 12. Mai 1948. 
54 Aktenvermerk des Foreign Office, zitiert in Ilan, 



-531- 

Bernadotte in Palestine, S. 267. 
55 Memorandum des Foreign Office Research Dept., Middle 

East Section, über «The Status of Jerusalem», 18. Dezember 
1962, PRO FO 371/164323. 

56 Nigel Clive, zitiert in A. J. Sherman, Mandate Days: 
British Lives in Palestine 1918-1948, London 1997, S. 243. 

57 Golani, «Zionism without Zion», S. 45 f. 
58 Memorandum von Vivian (später Chaim) Herzog, 21. Mai 

1948, ISA FM 2451/4. 
59 Siehe Avi Shlaim, Collusion across the Jordan: King 

Abdullah, the Zionist Movement, and the Partition of Palestine, 
New York 1988, S. 134-138; vgl. Levenberg, Military 
Preparations, S. 225 ff. 

60 William Roger Louis, The British Empire in the Middle 
East 1945-51, Oxford 1984, S. 366-372. 

61 UNSC, Third Session, 283. Sitzung, 16. April 1948. 
62 UNSC, Third Session, 287. Sitzung, 23. April 1948. 
63 Shlaim, Collusion, S. 177 f. 
64 Mosche Schertok (Jerusalem) an President, UN Security 

Council, 13. Mai 1948 (im Rat durch den Präsidenten verlesen 
am 15. Mai), UNSC, 292. Sitzung, 15. Mai 1948. 

65 Ebenda. 
66 George Kirk, The Middle East 1945-1950, London 1954, 

S. 273. 
67 Abdullah an Trygve Lie, 16. Mai 1948, UN Security 

Council document S/748. 
68 Ahmad Hilmi an die Regierung von Transjordanien, [ca. 

16.] Mai 1948, zitiert in Shlaim, Collusion, S. 241. 
69 Zitiert ebenda. 
70 Feintuch, US Policy, S. 38. 
71 Kirk, Middle East 1945-1950, S. 273 f. 



-532- 

72 Siehe Shlaim, Collusion, S. 248. 
73 Feintuch, US Policy, S. 37 f. 
74 Azcárate, Mission in Palestine, S. 58. 
75 Memorandum von Herzog, 21. Mai 1948, ISA FM 2451/4. 
76 UNSC, 295. Sitzung, 18.Mai 1948. 
77 Dies und ein Großteil der folgenden Absätze basieren auf 

dem Progress Report of the United Nations Mediator on 
Palestine, Rhodes 16th September 1948, Cmd 7530, London 
1948. 

78 Text der Vereinbarung in Rosalyn Higgins, United Nations 
Peacekeeping 1946-1967: Documents and Commentary, 1. The 
Middle East, London 1969, S. 76. 

79 Kaufman, America's Jerusalem Policy, S. 56f. 
80 Joseph Heller, «Bernadette's Mission to Palestine (1948)», 

in Middle Eastern Studies, 20:4 (1984), S. 226; Gary David 
Stanger, «A Haunting Legacy: The Assassination of Count 
Bernadotte», in Middle East Journal 42:2 (1988), S. 261; Ilan, 
Bernadotte in Palestine, S. 132-138. 

81 Text des Briefes in Folke Bernadotte, To Jerusalem, 
London 1951, S. 149-152. 

82 Progress Report, S. 51 f. 
83 Kaufman, America's Jerusalem Policy, S. 83 f.; Ilan, 

Bernadotte in Palestine, S. 183-191; Feintuch, US Policy, S. 51-
54. 

84 George C. Marshall an US Botschaft, London, 12. August 
1948, zitiert in Shlomo Slonim, «The United States and the 
Status of Jerusalem 1947-1984», in Israel Law Review 19:2 
(1984), S. 186f. Siehe auch Shlomo Slonim, Jerusalem in 
America's Foreign Policy 1947-1949, Den Haag 1998, S. 115. 

85 Marshall an James G. McDonald, 1. September 1948, 
zitiert in Ferrari, «Holy See», S. 275. 



-533- 

86 Zitiert in Slonim, Jerusalem, S. 117. 
87 Ebenda. 
88 Text in Medzini (Hg.), Documents, S. 219 f. 
89 Zitiert in Golani, «Zionism without Zion», S. 49 f. 
90 Gabriel Sheffer, Moshe Sharett: Biography of a Political 

Moderate, Oxford 1996, S. 389; siehe auch Heller, «Bernadotte's 
Mission», S. 230. 

91 Shlaim, Collusion, S. 357f. 
92 Zitiert in Mary C. Wilson, King Abdullah, Britain and the 

Making of Jordan, Cambridge 1988, S. 180. 
93 Joseph Nevo, King Abdullah and Palestine: A Territorial 

Ambition, London 1996, S. 166. 
94 Haggai Eshed, Reuven Shiloah: The Man behind the 

Mossad, London 1997, S. 143. 
95 Ebenda, S. 144; und Shlaim, Collusion, S. 375-377. 
96 Text der Proklamation vom 4. Februar 1949 in Medzini 

(Hg.), Documents, S. 222. 
97 Feintuch, US Policy, S. 61 f. 
98 Text der Vereinbarung in John Norton Moore (Hg.), The 

Arab-Israeli Conflict, Bd. 3, Princeton 1974, S. 397-406. 
99 Resolution 194 der UN-Generalversammlung vom 11. 

Dezember 1948. 
100 Azcárate, Mission in Palestine, S. 141. 
101 Zitiert in James G. McDonald, My Mission in Israel 

1948-1951, London 1951, S. 1841. 
102 Zitiert in Feintuch, US Policy, S. 74. 
103 Zitiert in Kirk, Middle East, S. 305. 
104 Ferrari, «Holy See», S. 266. 
105 Acta Apostolicae sedis 16:5 (25. April 1949), S. 161-164. 
106 Ferrari, «Holy See», S. 269. 



-534- 

107 Text der Rede vom 12. September 1949 in Litvinoff 
(Hg.), Letters and Papers of Chaim Weizmann, Serie B, Bd. 2, 
S. 715 ff. 

108 Ferrari, «Holy See», S. 281. 
109 Siehe Kaufman, America's Jerusalem Policy, S. 52. 
10 Memorandum von Avraham Biran, Oktober 1948, ISA FM 

1814/1 II. 111 Memorandum von Herzog, 7. September 1949, 
ISA FM 2451/4. 

112 Memorandum, undatiert [Oktober 1949], das Mordechai 
Eliash dem Erzbischof von Canterbury überließ, ISA 100/27. 

113 Memorandum, 31. Oktober 1949, gedruckt in UNGA, 
Fifth Session, Supplement Nr. 18 (A/1367/Rev. 1), General 
Progress Report and Supplementary Report of the United 
Nations Conciliation Commission for Palestine, New York 
1951, S. 9ff. 

114 Entwurf von Shabtai Rosenne, 29. September 1949, ISA 
FM 1885/4. 

115 Memorandum von Rosenne, 30. September 1949, ISA 
FM 1885/4. 

116 Walter Eytan an den israelischen Botschafter (Brüssel), 
14. November 1949, zitiert in Uri Bialer, «The Road to the 
Capital - The Establishment of Jerusalem as the Official Seat of 
the Israeli Government in 1949», in Studies in Zionism, 5:2 
(1984), S. 278. 

117 Zitiert in Zander, Israel and the Holy Places, S. 80. 
118 Sir H. Dow (Tel Aviv) an Foreign Office, 7. Oktober 

1949, PRO FO 371/75352. 
119 Kabinettsprotokoll, 5. Dezember 1949, ISA. 
120 Text der Erklärung in der Knesset vom 5. Dezember 

1949, in Medzini (Hg.), Documents, S. 223 f. 
121 Resolution 303 (IV) der UN-Generalversammlung, 9. 

Dezember 1949. 



-535- 

122 Brecher, Decisions, S. 28-32. 
123 Siehe Golani, «Zionism without Zion», S. 51f.; Bialer, 

«Road to the Capital», S. 294 ff.; Sheffer, Sharett, S. 507 f. 
124 Zitiert in Tom Segev, 1949: The New Israelis, New York 

1986, S. 41 f. 
125 Text der Äußerung in Medzini (Hg.), Documents, S. 226. 
126 Secretary of State an Botschaft in Israel, 4. Januar 1950, 

FRUS 1950, Bd. V, Washington 1978, S. 667 f. 
127 Zitiert in Shlaim, Collusion, S. 537. 
128 Sheffer, Sharett, S. 510. 
129 Shlaim, Collusion, S. 527 f. 
 

Zweimal Jerusalem 
 
1 Bevölkerungsanteile laut ISA FM 4032/17. 
2 NYT, 30. Mai 1950. 
3 Le Monde, 31. Mai 1950; The Times, Juni 1950. 
4 Britische Delegation bei den UN an Foreign Office, 19. 

Januar 1950, PRO FO 371/82183. 
5 Foreign Office an britische Delegation (Genf), 9. Februar 

1950, ebenda. 
6 US-Geschäftsträger in Amman an Secretary of State 

(Washington), 25. Januar 1950, FRUS 1950, Bd. V (Washington 
1978), S. 703 f. 

7 US Geschäftsträger in Amman an Secretary of State 
(Washington), 13. Februar 1950, ebenda, S. 741 f. 

8 Bericht in der arabischen, in Jerusalem erscheinenden 
Zeitung Filastin, 21. April 1950, zitiert in US Generalkonsul in 
Jerusalem an State Department, 24. April 1950, ebenda, S. 872. 

9 Kopie in ISA FM 1814/4. 



-536- 

10 Avi Plascov, The Palestinian Refugees in Jordan 1948-
1967, London 1981, S. 177; Wilson, King Abdullah, S. 209. 

11 Shlaim, Collusion, S. 395 f. 
12 Ebenda, S. 607 f.; sowie Naim Sofer, «The Political Status 

of Jerusalem in the Hashemite Kingdom of Jordan 1948-1967», 
in E. Kedourie und S. G. Haim (Hg.), Palestine and Israel in the 
19th and 20th Centuries, London 1982, S. 255-276. 

13 Siehe Michael Comay (Tel Aviv) an Aubrey (Abba) Eban 
(Washington), 13. November 1951, ISA FM 2451/5. 

14 Britische Gesandtschaft (Tel Aviv) an Foreign Office, 5. 
August 1952, PRO FO 371/98488. 

15 Memorandum von Stuart W. Rockwell über ein Treffen 
mit Eban und Eliahu Elath, 19. April 1950, FRUS 1950, Bd. V, 
Washington 1978, S.861-864. 

16 Dean Acheson an US-Botschaft (London), 22. August 
1950, ebenda, S. 977. 

17 Memorandum, 29. Juli 1952, Text in Caplan, Futile 
Diplomacy, Bd. 4, London 1997, S. 291 f. 

18 Zitiert ebenda, S. 64. 
19 Memorandum von Evelyn Shuckburgh, 15. Dezember 

1954, Text ebenda, S. 294 f. 
20 Memorandum, 10. März 1955, Text ebenda, S. 296-303. 
21 UNRWA-Tabelle der «Monthly Distribution Return of 

Refugee Population, Jordan District, June 1953» in Stewart 
Perowne, The One Remains: A Report from Jerusalem, London 
1954, Appendix 1. 

22 Roderick Parkes (Amman) an R. S. Crawford (Foreign 
Office), 7. Dezember 1961, PRO FO 371/164323. 

23 Aktennotiz von P. H. Lawrence (Levant Dept., Foreign 
Office), 15. März 1956, PRO FO 371/121851. 

24 Thomas Wikeley (Jerusalem) an E. M. Rose (Foreign 



-537- 

Office), 5. Juni 1956, PRO FO 371/121851. 
25 Perowne, The One Remains, S. 61. 
26 Wikeley (Jerusalem) an Rose (Foreign Office), 7. April 

1955, PRO FO 371/115663. 
27 Zitiert in Avi Plascov, «The Palestinians of Jordan's 

Border», in Roger Owen (Hg.), Studies in the Economic and 
Social History of Palestine in the Nineteenth and Twentieth 
Centuries, London 1982, S.233. 

28 Moshe Ma'oz, Palestinian Leadership on the West Bank: 
The Changing Role of the Arab Mayors under Jordan and Israel, 
London 1984, S. 54 f. 

29 Plascov, «Palestinians of Jordan's Border», S. 237. 
30 C. B. Duke (Amman) an Rose (Levant Dept., Foreign 

Office), 24. September 1956, PRO FO 371/121850. 
31 Wikeley (Jerusalem) an Foreign Office, 29. September 

1956, Nr. 352, PRO FO 371/121850. 
32 Britisches Generalkonsulat, Jerusalem (Ost) an Foreign 

Office, 19. Januar 1967, PRO FCO 17/563. 
33 Wikeley (Jerusalem) an Foreign Office, 29. September 

1956, Nr. 353, ebenda. 
34 Wikeley (Jerusalem) an Foreign Office, r. Oktober 1956, 

PRO FO 371/121850. 
35 Sir G.Jebb (Paris) an Foreign Office, 9. Oktober 1956, 

PRO FO 371/121850. 
36 Wikeley (Jerusalem) an Foreign Office, 8. Oktober 1956, 

PRO FO 371/121850; Aidemémoire des Foreign Office 
(anscheinend zur Präsentation gegenüber der jordanischen 
Regierung), n. Oktober 1956, ebenda; Wikeley (Jerusalem) an 
Foreign Office, 23. Oktober 1956, ebenda; und Memorandum 
des Foreign Office Research Dept, Middle East Section, über 
den «Status von Jerusalem», 18. Dezember 1962, PRO FO 
371/164323. 



-538- 

37 Aktennotiz von R. K. Hadow, 5. November 1956, PRO FO 
3717 121767; siehe auch Aktennotiz von P. H. Lawrence, 3. 
November 1956, ebenda. 

38 Barry Rubin, Revolution Until Victory: The Politics and 
History of the PLO, Cambridge/Mass. 1994, S. 2; Uriel Dann, 
King Hussein and the Challenge of Arab Radicalism: Jordan 
1955-1967, New York 1989, S. 196. 

39 Israel Kimhi und Benjamin Hyman, «Demographic and 
Economic Developments in Jerusalem since 1967», in Kraemer 
(Hg.), Jerusalem, S. 137. Das Gebiet, das diesen Zahlen 
zugrunde liegt, ist Jerusalem in den Stadtgrenzen nach 1967. 

40 Daphne Tsimhoni, Christian Communities in Jerusalem 
and the West Bank since 1948: An Historical, Social, and 
Political Study, Westport/Conn. 1993, S. 1-9. 

41 Wikeley (Jerusalem) an Rose (Foreign Office), 30. 
November 1955, PROFO 371/115663. 

42 Rose (Jerusalem) an Sir Charles Peake (britischer 
Botschafter, Athen), 5. Dezember 1955, PRO FO 371/115614. 

43 John Nicholls (Tel Aviv) an Rose (Levant Dept., Foreign 
Office), 6. Februar 1956, PRO FO 371/121442. 

44 Aktennotiz von B. Miller, 31. Oktober 1955, PRO FO 
371/115617. 

45 Tsimhoni, Christian Communities, S. 36-43. 
46 Eytan und Herzog (Tel Aviv) an Scharen (New York), 10. 

November 1950, ISA FM 1814/5; und Herzog an Scharett, 29. 
November 1950, ebenda. 

47 Tsimhoni, Christian Communities, S. 68 f.; siehe auch 
Victor Azarya, The Armenian Quarter of Jerusalem: Urban Life 
Behind Monastery Walls, Berkeley 1984, S. 114 f. 

48 Ebenda, S. 116. 
49 Siehe Bovis, Jerusalem Question, S. 97 f. 
50 A. R. Walmsley (Jerusalem) an G. H. Baker (Levant Dept., 



-539- 

Foreign Office), 11. Januar 1954, PRO FO 371/110853. 
51 Memorandum von J. E. Brewis, 18. März 1954, PRO FO 

371/110583. 
52 Secretary of State (Washington) an US-Botschaft in Israel, 

4. Januar 1950, FRUS 1950, Bd. V, Washington 1978, S. 667 f. 
53 Siehe Notiz des Herausgebers in FRUS 1961-1963, Bd. 

XVII, Washington 1994, S. 738. 
54 Walmsley (Jerusalem) an Eastern Department, Foreign 

Office, 31. August 1953, mit der Anlage eines Berichts über 
«heads of career consular posts in Jerusalem, August 1953», 
PRO FO 371/104484. 

55 Note des israelischen Außenministeriums, undatiert 
[Dezember 1950], ISA FM 1814/5. 

56 Protokoll der außerordentlichen Zusammenkunft des 
Konsularischen Korps, Jerusalem, 13. Januar 1951, ISA FM 
1814/5; A. Biran an den Generaldirektor des israelischen 
Außenministeriums, 17. Januar 1951, ebenda; Foreign Ministry 
Research Department an Foreign Minister, 29. Januar 1951, 
ebenda. 

57 Ebenda. 
58 Text der Note des sowjetischen Vertreters bei den 

Vereinten Nationen, Y. A. Malik, an UN-Generalsekretär 
Trygve Lie, 17. April 1950, PRO FO 371/82186. 

59 Knox Helm (Tel Aviv) an Foreign Office, 25. April 1950, 
PRO FO 371/82186. 

60 Siehe Memorandum von Y. Ilsar, undatiert [Januar 1966], 
ISA FM 4032/17. 

61 Siehe Scharett an John Foster Dulles, 27. Juli 1953, ISA 
FM 1817/3. 

62 Auszug aus einem britischen Dokument über 
britischamerikanische Gespräche im State Department, 14. Juli 
1953, PRO FO 371/104738; siehe auch die Presseerklärung des 



-540- 

Department of State vom 28. Juli 1953, FRUS 1953, Bd. IX, 
Washington 1986, S. 1163 f. 

63 M. T. Walker (Amman) an Foreign Office, 30. Juli 1953, 
PRO FO 371/104739. 

64 A. R. Moore (Tel Aviv) an P. S. Falla (Levant Dept., 
Foreign Office), 22. Dezember 1953, PRO FO 371/104842. 

65 US-Botschafter (London) an Eden (in Übermittlung einer 
Botschaft von Dulles), 9. Oktober 1954, PRO FO 371/111132. 

66 Nicholls (Tel Aviv) an Rose (Levant Dept., Foreign 
Office), 1. und 8. August 1955, PRO FO 371/115938. 

67 Siehe State Department an President's Special Assistant for 
National Security Affairs, 31. Mai 1962, FRUS 1961-63, Bd. 
XVII, Washington 1994, S. 688-691. 

68 Memorandum über eine Unterredung im State Department 
mit Faiz al-Khouri, 28. August 1950, FRUS 1950, Bd. V, 
Washington 1978, S. 981. 

69 Caplan, Futile Diplomacy, Bd. 4, S. 185. 
70 Britisches Generalkonsulat (Jerusalem), an Levant Dept., 

Foreign Office, 27. Januar 1955, PRO FO 371/115615. 
71 J. G. S. Beith (Foreign Office) an P. F. Hancock (Tel 

Aviv), 12. Februar 1960, PRO FO 371/164322. 
72 Memorandum der Westeuropaabteilung des israelischen 

Außenministeriums über «Frankreich und das Problem 
Jerusalem» vom 16. April 1966, ISA FM 4032/17. 

73 Text der Vereinbarung in Moore, Arab-Israeli Conflict, 
Bd. 3, S. 397-406. 

74 «Top secret» -Bericht von Baruch Neumark, 8. Oktober 
1948, ISA FM 2451/4. 

75 Shlaim, Collusion, S. 460. 
76 Bericht des Stabschefs von UNTSO, zitiert in Higgins, 

United Nations Peacekeeping, S. 164. 



-541- 

77 Text der Erklärung von General Vagn Bennike, des 
Stabschefs der UNTSO, gegenüber dem UN-Sicherheitsrat, 
ebenda, S. 120 f. 

78 Siehe Baruch Gil'ad (Hg.), Te'udot Li-Mediniut Ha-Hutz 
shel Medinat Yisrael, Bd. 14 1960, Jerusalem 1997, S. 11. 

 

Die Annexion 
 
1 Text der Erklärung in Medzini (Hg.), Documents, S. 343. 
2 Siehe z. B. Israel Ministry of Foreign Affairs, Jerusalem: 

Issues and Perspectives, Jerusalem 1972. 
3 Zitiert in Dann, King Hussein, S. 200. 
4 Zitiert in Brecher, «Jerusalem», S. 23. 
5 Aufgrund von Auszügen der wörtlichen Protokolle in 

Brecher, «Jerusalem», S. 23 f. 
6 Zitiert in Morris, Righteous Victims, S. 324. 
7 Interview Abraham Rabinovichs mit Motta Gur,JP, 21. Juli 

1995. 
8 Golani, «Jerusalem's Hope», S. 594 ff. 
9 Zitiert in Randolph S. und Winston S. Churchill, The Six 

Day War, London 1967, S. 141. 
10 Martin Van Creveld, The Sword and the Olive: A Critical 

History of the Israeli Defense Force, New York 1998, S. 188-
191. 11 Benvenisti, Jerusalem, S. 86. 

12 Richard H. Pfaff, Jerusalem: Keystone of an Arab-Israeli 
Settlement, Washington 1969, S. 35. 

13 Memorandum von Comay, 9. Juni 1967, ISA FM 4089/15. 
14 Memorandum über Jerusalem von A. Levontin, 10. Juni 

1967, ISA FM 4089/15. 
15 Michael Hadow (Tel Aviv) an Foreign Office, 14. Juni 



-542- 

1967, PRO FCO 17/251. 
16 IHT, 23. Juni 1967. 
17 Feintuch, US Policy, S. 125ff. 
18 R. Ze'evi an Justizminister Y.S.Shapiro, 22. Juni 1967, 

ISA FM 4089/14. Bevölkerungsdaten aus Maya Choshen und 
Naama Shahar, Statistical Yearbook of Jerusalem 1997, 
Jerusalem 1998, S. 25-29. 

19 Niederschrift der bei der Sitzung vom 23. Juni 1967 
gefassten Beschlüsse, ISA RAM 6306/1115, Spalte 1. 

20 Texte der Beschlüsse ebenda. 
21 Text des Gesetzes in Medzini (Hg.), Documents, S. 245. 
22 Ebenda, S. 245 f. 
23 Ebenda, S. 247. 
24 Siehe Benvenisti, Jerusalem, S. 95-104. 
25 Memorandum von I. C. Alexander (britisches 

Generalkonsulat, Jerusalem), 29. Juni 1967. 
26 Übersetzte Kopie des Befehls, PRO FCO 17/253. 
27 NYT, 30. Juni 1967. 
28 Eban, Leserbrief im Daily Telegraph, 8. September 1980. 
29 Benvenisti, Jerusalem, S. VIII. 
30 John Lewen (Jerusalem) an Foreign Office, 26. Januar 

1968, PRO FCO 17/640. 
31 Siehe Bericht über diesen Rechtsfall in Israel Law Review, 

5: 1 (Januar 1970), S. 120ff. 
32 Ruth Lapidoth, «Jerusalem and the Peace Process», in 

Israel Law Review, 28: 2/3 (1994), S. 416. 
33 Zerah Warhaftig an Lewi Eschkol, 1. Oktober 1967, ISA 

RAM 6304/1067. 
34 Arthur Kutcher, The New Jérusalem: Planning and 

Politics, London 1973, S. 54. 



-543- 

35 NYT, 12. Januar 1968. 
36 NYT, 3. Juli 1968. 
37 David Ben Gurions Gespräch mit Eric Rouleau von Le 

Monde, zitiert in Pfaff, Jerusalem, S. 41. 
38 Haaretz, 9. und 29. August 1968. 
39 Zitiert in B'Tselem (Israel Information Center for Human 

Rights in the Occupied Territories), A Policy of Discrimination: 
Land Expropriation, Planning and Building in East Jerusalem, 
Jerusalem 1995, S. 36. 

40 Ebenda, S. 19. 
41 Ebenda, S. 49. 
42 Meron Benvenisti, City of Stone: The Hidden History of 

Jerusalem, Berkeley 1996; sowie Amir S. Cheshin, Bill Hutman 
und Avi Melamed, Separate and Unequal: The Inside Story of 
Israeli Rule in East Jerusalem, Cambridge/Mass. 1999; auch JP, 
11.Juli 1995 und Haaretz, 25. März 1999. 

43 Lewen (Jerusalem) an W. Morris (Foreign Office), 6. Juli 
1967, PRO FCO 17/153. 

44 Rawhi al-Khatib u. a. an R. Levy, Assistant Administrative 
Officer for Jerusalem, 23. Juli 1967, Kopie in PRO FCO 
177/251. 

45 Lewen (Jerusalem) an Morris (Foreign Office), 12. Juli 
1967, PRO FCO 17/2.51. 

46 Zu Arefs Karriere zu Mandatszeiten siehe Bernard 
Wasserstein, British in Palestine, S. 179-182. 

47 JP, 25. und 26. Juli 1967; NYT, 26. Juli 1967. 
48 UN Sicherheitsrat-Dokument S/8109 und UN-

Generalversammlung-Dokument A/6782, 3. August 1967; vgl. 
die als Artikel C des Anhangs 1 zu UN-Sicherheitsrat-
Dokument S/8146 (Report of Secretary-General, datiert vom 12. 
September 1967) repr. Fassung der Erklärung, S. 266 ff. 



-544- 

49 Hadow (Tel Aviv) an Foreign Office, 1. August 1967, 
PRO FCO 17/253. 

50 Hebräische Übersetzung in ISA FM 4089/13. 
51 NYT, 26. Juli 1967. 
52 Das Folgende basiert in weiten Teilen auf David Farhi, 

«Ha-Moatza Ha-Muslemit Be-Mizrah Yerushalayim U-Vihuda 
Ve-Shomron Meaz Milhemet Sheshet Ha-Yamim [Der 
Muslimrat in Ostjerusalem und in Judea und Samaria seit dem 
Sechstagekrieg]», in Hamizrah Hehadash, 28 (1979), S. 3-21. 
Siehe auch Aharon Layish, «The Status of the Shari'a in a Non-
Muslim State: The Case of Israel», in Asian and African 
Studies, 27: 1/2 (1993), S. 171-188. 

53 Ebenda. 
54 Meron Benvenisti, «Status and Law», in JP, 22. Februar 

1980; siehe auch Lapidoth, «Jerusalem and the Peace Process», 
S. 408. 

55 JP, 12. März 1980. 
56 Romann und Weingrod, Living Together Separately, S. 66. 
57 Direktor der Westeuropaabteilung des israelischen 

Außenministeriums an Geschäftsträger (Paris), 6. August 1967, 
ISA FM 4089/12. 

58 Elpeleg, Grand Mufti, S. 154. 
59 NYT, 9. März 1968. 
60 NYT, 8. März 1968. 
61 Resolution 2253 der UN-Generalversammlung vom 4. Juli 

1967. 
62 Text in Medzini (Hg.), Documents, S. 248. 
63 UN-Sicherheitsrat-Dokument S/8146 und UN-

Generalversammlung-Dokument A/6793 (Report of Secretary-
General, datiert vom 12. September 1967). 

64 Resolution 252 der UN-Generalversammlung vom 21. Mai 



-545- 

1968. 
65 Beispielsweise die Sicherheitsratsresolutionen 267 vom 3. 

Juli 1969 und 298 vom 29. September 1971. 
66 H. N. Pullar (Jerusalem) an Foreign Office, 13. Juni 1967, 

PRO FCO 17/213. 
67 United States Information Service paper, 29. Juni 1967. 
68 Resolution 267 des UN-Sicherheitsrats vom 3. Juli 1969. 
69 Siehe Yosts Äußerung im Sicherheitsrat vom 1.Juli 1969; 

Text in Moore (Hg.), Arab-Israeli Conflict, Bd. 3, S. 992-995. 
70 Zitiert in Slonim, «United States and the Status of 

Jerusalem», S. 218. 
71 Zitiert ebenda, S. 216. 
72 Interview des Autors mit Lord Caradon, New York, 6. 

April 1970; The Times, 14. Juni 1974; NYT, 24. November 
1974; Guardian, 27. August 1979. 

73 The Times, 13. September 1974. 
74 Zitiert in Edward R. F. Sheehan, The Arabs, Israelis, and 

Kissinger. A Secret History of American Diplomacy in the 
Middle East, New York 1976, S. 74 f. 

75 NYT, 15. März 1974; Le Figaro, 20. Februar 1975; 
Egyptian Gazette, 22. Februar 1977. 

76 NYT, 3. April 1975. 
77 Brookings Institution, Towards Peace in the Middle East, 

Washington 1975; siehe auch William Quandt, Decade of 
Decisions: American Policy TowardtheArab-Israeli Conflict 
1967-1976, Berkeley 1977, S. 291. 

78 IHT, 31. Dezember 1973. 
79 The Times, 12. Februar 1974, Guardian, 14. Februar 1974. 
80 Interview mit Teddy Kollek, Radio Israel, 17. Mai 1980. 
81 JP, 9. und 14. Mai 1980. 
82 The Times, 27. April 1977. 



-546- 

83 Ya'akov Hazan, «Peace and the Future of Jerusalem», in 
Progressive Israel, 6: 8 (Juni 1980). 

84 NYT, 12. August 1977. 
85 The Times, 21. November 1977. 
86 Mosche Dayan, Breakthrough. A Personal Account of the 

Egypt-Israel Peace Negotiations, London 1981, S. 85. 
87 Mohamed Ibrahim Kamel, The Camp David Accords: A 

Testimony, London 1986, S. 218. 
88 Ebenda, S. 297. 
89 Interview mit Harold Saunders, Washington, 14. Juni 

1982. Siehe auch Kamel, Camp David Accords, S. 346. 
90 Texte in J. A. S. Grenville und Bernard Wasserstein (Hg.), 

The Major International Treaties since 1945, London 1987, S. 
379. 

91 Dayan, Breakthrough, S. 179. 
92 Kamel, Camp David Accords, S. 374. 
 

Auf dem Weg zur palästinensischen Autonomie 
 
1 Nachrichten von Radio Israel, 17. Juli 1979. 
2 Nachrichten von Radio Israel, 22. Juli 1979; siehe auch JP, 

22. Dezember 1979. 
3 Nachrichten von Radio Israel, 19. Januar 1980. 
4 JP, 11., 23. und 25. April 1980; The Times, 3. April 1980. 
5 JP, 16. Juli 1980. 
6 Zitiert in Slonim, «United States and the Status of 

Jerusalem», S. 236. 
7 JP, 18. Januar 1980. 
8 NYT, 24. Oktober 1980. 
9 Dawn, 26. Februar 1979. 



-547- 

10 Dawn, 13. Mai 1979; IHT, 14. Mai 1979; Observer, 
Foreign News Service Report, 29. Juni 1979. 

11 Siehe Comité al Qods sous la présidence de Sa Majesté le 
Roi Hassan II: Réalisations et Perspectives, Rabat 1984. 

12 Dawn, 28. März 1979. 
13 JP, 1. August 1980. 
14 JP, 24., 25. und 27. Juli 1980. 
15 JP, 29. Juli 1980. 
16 Text des «Basic Law: Jerusalem the Capital of Israel», hg. 

von der israelischen Botschaft in London, 30. Juli 1980. 
17 JP, 1.August 1980. 
18 Ma'ariv, 15.Juni 1979. 
19 Siehe Hirsch, Housen-Couriel und Lapidoth, Whither 

Jerusalem? 
20 JP, 15. September 1980. 
21 Israel Army Radio, 29. Juli 1980. 
22 KP, 1. August 1980. 
23 NYT, 3. August 1980. 
24 JP, 17. August 1980. 
25 Daily Telegraph, 6. Februar 1979. 
26 JP, 12. August 1980. 
27 JP, 29. Juli 1980. 
28 JP, 21. Juli 1980; siehe auch JP, 25. Juli 1980. 
29 JP, 13.Juli 1980. 
30 JP, 14. Juli 1980. 
31 Rede Weizmanns vor der Central Asian Society, London, 

12. November 1929, in Litvinoff (Hg.), The Letters and Papers 
of Chaim Weizmann, Serie B, Bd. 1, S. 570-581. 

32 JP, 24. Juli 1980. 



-548- 

33 JP, 29., 30. und 31. Juli, 1. September 1980. 
34 JP, 13. August 1980. 
35 JP, 12. August 1980. 
36 Text der Rede und der «Gesprächspunkte» in Moore (Hg.), 

Arab-Israeli Conflict, Bd. 4, Teil 2, Princeton 1991, S. 1131-
1141. 

37 Ebenda, S. 1142-1145. 
38 The Times, 5. Januar 1973. 
39 JP, 4. Juli 1980. 
40 JP, 25. März 1980. 
41 JP, 11., 13. und 21. Juli, 8.August 1980. 
42 JP, 16. September 1980. 
43 JP, 22. Juni 1980. 
44 NYT, 11. März 1984. 
45 NYT, 27. März 1984. 
46 «Big 50 Survey», unveröffentlichtes Memorandum der 

Anti-Defamation League der B'nai B'rith, 15. Mai 1984. 
47 NYT, 29. März 1984. 
48 JP, 9. Oktober 1980. 
49 Texte des Office of Permanent Observer Mission of 

Palestine to the United Nations. 
50 Guardian, 2. August 1977. 
51 Colin Legum (Hg.), Middle East Contemporary Survey, 

Bd. 1 (1976-77), New York 1978, S. 581. 
52 Christian Science Monitor, 25. Juli 1977. 
53 »Reflections on the Political Future of Jerusalem» von 

Walter Eytan, 5. Juni 1979. 
54 Walid Khalidi, «Thinking the Unthinkable: A Sovereign 

Palestinian State», in foreign Affairs, 56:4 (1978), S. 695-713. 
55 Text in Colin (Hg.), Recueil, S. 273-301. 



-549- 

56 Bericht von Ian Black, New Statesman, 27. Juli 1979. 
57 JP, 9. Mai 1980. 
58 Al-Fajr, 18. Mai 1980. 
59 Yedi'ot Aharonot, 28. November 1986. 
60 NYT, 18.Juni 1987. 
61 Benvenisti, Jerusalem, S. 192. 
62 Guardian, 10. August 1987; JP, 8. und 11. Dezember 1987. 
63 NYT, 16. Januar 1988; Guardian Weekly, 24. Januar 1988 

(mit dem Nachdruck eines Berichts in der Washington Post). 
64 NYT, 20. Januar 1988. 
65 NYT, 12. Februar 1988. 
66 Romann und Weingrod, Living Together Separately, S. 

240. 
67 Siehe Ahmad Tibi, «The Other Side of Jerusalem», in 

Jerusalem Report, 4. Juli 1991; siehe auch Alex Weingrod und 
'Adel Manna, «Living along the Seam: Israeli Palestinians in 
Jerusalem», in International Journal of Middle East Studies, 30 
(1998), S. 369-386. 

68 NYT, 1. Juni 1992. 
69 Text der Erklärung von Shultz vom 26. Februar 1988, in 

Moore (Hg.), Arab-Israeli Conflict, Bd. 4, Teil 2, S. 1883 ff. 
70 Text der Rede ebenda, S. 1889-1894. 
71 Text des Office of Permanent Observer Mission of 

Palestine to the United Nations. 
72 Text von Jassir Arafats Rede vor der UN-

Generalversammlung am 14. Dezember 1988, in Moore (Hg.), 
Arab-Israeli Conflict, Bd. 4, Teil 2, S. 1913-1916; Erklärung 
Arafats vom 14. Dezember 1988, ebenda, S. 1917 f. 

73 Le Monde, 4.-5. Juli 1991. 
74 NYT, 11. April 1993. 



-550- 

75 Ebenda. 
76 NYT, 10. April 1994. 
77 NYT, 20. September 1993. 
78 NYT, 7. Oktober 1993. 
 

Das Schwinden des christlichen Jerusalem 
 
1 JP, 17. September 1997. 
2 Siehe Tabelle 2.5 in Tsimhoni, Christian Communities, S. 

26. 
3 Ebenda, S. 65. 
4 NYT, 12. Februar 1992. 
5 Bericht von Patrick Cockburn im Independent on Sunday, 

14. Mai 
1995. 
6 Siehe z. B. Jerusalem: Issues and Perspectives. 
7 Siehe R. Levy, 23. Juli 1967, ISA FM 4089/14; sowie Levy 

an den Generaldirektor des Innenministeriums, 6. August 1967, 
ISA FM 4089/12. 

8 Memorandum von Y. Ilsar, 8. Dezember 1967, ISA FM 
4089/13. 

9 Hadow (Tel Aviv) an Foreign Office, 5. Juli 1967, PRO 
FCO 17/253; sowie Hadow an Foreign Office, 2. August 1967, 
PRO FCO 17/255. 

10 Siehe The Times, 23. Oktober 1974. 
11 Siehe E. Ben-Horin (Vertreter des Außenministeriums im 

Westjordanland) an Generaldirektor des israelischen 
Außenministeriums, 19. Juni 1967, ISA FM 4089/15. 

12 Patriarch Benediktos an Eschkol, 17/20. November 1967, 
ISA FM 4089/13. 



-551- 

13 Tsimhoni, Christian Communities, S. 44. 
14 Ebenda, S. 44 f. 
15 Ebenda, S. 70 f.; Azarya, Armenian Quarter, S. 218. 
16 Siehe Naomi Shepherd, Teddy Kollek, Mayor of 

Jerusalem, New York 1988, S. 76f. 
17 Ilsar an Generaldirektor des israelischen 

Außenministeriums, 15. Juni 1967, ISA FM 4089/15. 
18 NYT, 24. Juni 1967. 
19 M. S. Williams (Britischer Gesandter am Heiligen Stuhl) 

an Foreign Office, 27. Juni 1967, PRO FCO 17/252. 
20 Siehe Osservatore Romano, 22.-23. März 1971, 30. Juni-I. 

Juli 1980; The Times, 11. April 1974; IHT, 8. März 1976 (siehe 
aber auch IHT, 10. März 1976); NYT, 13. Januar 1978; Le 
Monde, 8. Februar 1978; JP, 22. Juni,1.Juli 1980. 

21 Williams an Foreign Office, 6. Juli 1967, PRO FCO 
17/252. 

22 Joëlle Le Morzellec, La Question de Jérusalem devant 
l'Organisation des Nations Unies, Brüssel 1979, S. 400 f. 

23 Ben-Horin an Außenminister, 9. Juli 1967, ISA FM 
4089/12. 

24 Benediktos an Eschkol, 12. Juli 1967, ISA FM 4089/12. 
25 Ilsar an den stellvertretenden Generaldirektor des 

israelischen Außenministeriums, 14. Juli 1967, ISA FM 
4089/12. 

26 Note des Foreign Office, 13. Juli 1967, PRO FCO 17/252. 
27 Zitiert in Israelisches Außenministerium an Botschaft in 

Rom, 16. Juli 1967, ISA FM 4089/12. 
28 NYT, 4. April 1988. 
29 Tsimhoni, Christian Communities, S. 168f. 
30 NYT, 13., 16., 19., 23. und 24. April 1990. Siehe auch 

Robert I. Friedman, «Making Way for the Messiah», in New 



-552- 

York Review of Books, 11. Oktober 1990. 
31 Time, 7. Mai 1990. 
32 Tsimhoni, Christian Communities, S. 177. 
33 Siehe Bernard Wasserstein, Europa ohne Juden. Das 

europäische Judentum seit 1945, Köln 1999, Kap. 6. 
34 NYT, 7. und 8.Januar 1992. 
35 NYT, 31. Dezember 1993. 
36 NYT, 1.Januar 1994. 
37 Haaretz, 26. Oktober 1994. 
38 JP, 25. März 2000. 
39 JP, 20. Juli 1994. 
40 Ebenda. 
41 JP, 11. November 1994. 
42 C. W. Baxter (Foreign Office) an Unterstaatssekretär, 

Colonial Office, 3. November 1943, PRO CO 733/444/30. 
43 Ebenda. 
44 Siehe Documents on Israeli-Soviet Relations 1941-1953. 

Teil 1: 1941-May 1949, London 2000, S. 112-117. 
45 Harry J. Psomiades, «Soviet Russia and the Orthodox 

Church in the Middle East,», in Middle East Journal, 11: 4 
(Herbst 1957), S. 371-381. 

46 Interview mit Schabtai Rosenne, Jerusalem, 27. Mai 2000. 
47 Sowjetische Botschaft (London) an Foreign Office, 4. Mai 

1948, PRO FO 1040/3. 
48 Siehe Documents on Israeli-Soviet Relations, Bd. I, S. 

282., Anm. 2. 
49 V. A. Zorin (Stellvertretender sowjetischer Außenminister) 

an G. G. Karpov (Tel Aviv), 10. September 1948, ebenda, S. 
337f. 

50 Britischer Gesandter (Tel Aviv) an Foreign Office, 4. 



-553- 

August 1949, PRO FO 371/75343. 
51 Eine detaillierte Dokumentation des langwierigen 

diplomatischen Gerangels über diese Frage findet sich in 
Documents on Israeli-Soviet Relations, 1941-1953, London 
2000, Bd. 2. 

52 Le Monde, 15. Juli 1987. 
53 Interview mit Schabtai Rosenne, Jerusalem, 27. Mai 2000; 

Yaakov Doron an Eliezer Doron, 13. Januar 1966, ISA FM 
4049/14. 

54 Herzog an Reuven Schiloah, 28. September 1949, ISA FM 
2451/4. 

55 Generalkonsulat, Jerusalem, an Foreign Office, 8. Februar 
1950, PRO FO 371/82183. 

56 Psomiades, «Soviet Russia», S. 379. 
57 Britisches Generalkonsulat, Jerusalem, an Eastern Dept., 

Foreign Office, 23. Juni 1952, PRO FO 371/98503. 
58 Siehe Bericht von S. P. Colbi, dem Leiter der Abteilung 

für christliche Angelegenheiten im israelischen 
Religionsministerium, ISA Gimel 5805/3. 

59 Ilsar an A. Eshel, 11. Juli 1967, ISA FM 4089/12. 
60 Metropolit Philaret, Präses des Synods der Bischöfe der 

russischorthodoxen Kirche außerhalb Russlands, an Abraham 
Harman (israelischer Botschafter in Washington), 24. Juni 1967, 
ISA FM 4089/13. 

61 Harman an Philaret, 28. Juni 1967, ISA FM 4089/13. 
62 Christian Science Monitor, 18. Oktober 1968. 
63 Bericht der TASS vom 29. Oktober 1968. 
64 Interview mit Gideon Rafael, Jerusalem, 19. Juli 1982. 
65 JP, 14. September 1980. 
66 The Times, 21. Januar 2000. Siehe auch Bernard 

Wasserstein, «Red Alert for White Nuns», in JP, 31. Januar 



-554- 

2000. 
 

Die schleichende Teilung 
 
1 Haaretz, 11. Dezember 1994. 
2 Zitiert in Edward Norden, «Jerusalem: What Next?», in 

Commentary, 97:1 (1994), S. 44-49; siehe auch NYT, 14. 
Februar 1991. 

3 Der vollständige Text der Vereinbarung zwischen Beilin 
und Abu Mäzen ist nie im Druck erschienen. 
Zusammenfassungen und bearbeitete Fassungen gelangten 
erstmals 1996 an die Öffentlichkeit (siehe z. B. Haaretz, 22. 
Februar 1996, JP, 23. Februar 1996 sowie Haaretz, 5. August 
1996). Vorliegende Zusammenfassung und Zitate basieren auf 
dem Text des Hauptteils der Vereinbarung, der (ohne die 
dazugehörigen Anhänge und Karten) am 18. September 2000 
auf der Website der Zeitschrift Newsweek erschien. Die recht 
ähnlichen Vorschläge, die der Autor dieses Buches im Juni 1995 
in einem Vortrag in London unterbreitete (veröffentlicht im 
Oktober 1995 als Institute of Jewish Affairs Report Nr. 3: 
«Jerusalem: Past, Present, and Future» - später auch auf 
Norwegisch in Helge Aarflot (Hg.), Fred for Jerusalem: 
Historisk, religiös og politisk bakgrunn [Oslo 1996], S. 2.51-
270), wurden ohne Kenntnis der gleichzeitig laufenden 
Verhandlungen zwischen Beilin und Abu Mäzen formuliert. 

4 JP, 23. Februar 1990. 
5 Ebenda. 
6 Interview mit Harold Saunders, Washington, 14. Juni 1982. 
7 Israelischpalästinensisches Interimsabkommen über das 

Westjordanland und den Gazastreifen, 28. September 1995: 
Anhang II: Protokoll über Wahlen, Text des israelischen 
Außenministeriums. 



-555- 

8 JP, 18.Juli 1995. 
9 NYT, 19. Januar 1996. 
10 Ehud Olmert im Gespräch mit dem Autor in Königswinter, 

Januar 1997. 
11 Diese Aussagen basieren auf der sorgfältigen Analyse von 

Barry Rubin in seinem Buch The Transformation of Palestinian 
Politics: From Revolution to State-Building, Cambridge/Mass. 
1999, S. 206212. 

12 Zitiert in einer ganzseitigen Anzeige der American Friends 
of Ateret Cohanim in der NYT, 6. Juni 1993. 

13 Siehe Haaretz, 12. Juli 1995. 
14 JP, 17. Januar 1995. 
15 Le Monde, 21.-22. August 1994. 
16 JP, 8. November 1994. 
17 Le Monde, 9. November 1994. 
18 JP, 10. und 11. November 1994. 
19 JP, 15. November 1994. 
20 JP, 30. September 1994. 
21 Le Monde, 8. November 1994. 
22 JP, 8. November 1994. 
23 Siehe die palästinensischen Kabinettslisten für die Jahre 

1994-1999, in Rubin, Transformation, S. 203 ff.; die Liste für 
2000 stammt vom Büro des palästinensischen Beobachters bei 
den Vereinten Nationen. 

24 Haaretz, 16. November 1994. 
25 Haaretz, 3. Februar 1995; JP, 3. Februar 1995; Rubin, 

Transformation, S. 224. 
26 Rubin, Transformation, S. 224. 17 JP, 7-Juli 1995. 
28 JP, 21. Juli 1995. 
29 Text des israelischen Außenministeriums. 



-556- 

30 NYT, 7. Oktober 1993. 
31 «The Jerusalem Letter», Memorandum der Palestinian 

Academic Society for the Study of International Affairs. Siehe 
auch Marshall J. Breger, «The New Battle for Jerusalem», in 
Middle East Quarterly, 1: 4 (1994), S. 30. 

32 Haaretz, 12. Februar 1997; siehe auch Haaretz, 1. Februar 
1998. 

33 JP, 11. Mai 1997. 
34 Jerusalem Report, 26. Juni 1997. 
35 Die Zahlen stammen von B'Tselem; siehe auch Haaretz, 8. 

und 16. April 1999, sowie JP, 23. April 1999. 
36 Haaretz, 5. April 1998. 
37 Haaretz, 1. August 1999. 
38 IHT, 19. Oktober 1999. 
39 JP (internationale Ausgabe), 26. November 1999. 
40 Jewish Chronicle, 10. März 2000. 
41 JP, 28. April 2.000. 
42 Haaretz, 23. Mai 2000. 
43 Haaretz, 2. Januar 2000. 
44 Haaretz, 23. Mai 2000. 
45 Guardian, 22. August 2000; sowie weitere Presseberichte 

in Haaretz, JP, NYT, IHT, The Times. 
46 Siehe z. B. Menahem Klein, Yerushalayim Be-Masa U-

Matan Le-Shalom: 'Amadot 'Araviyot, Jerusalem 1995. 
47 NYT, 17. September 2000. 
48 NYT, 17. September 2000. 
49 The Times, 26. Juli 2000. 
 
 
 



-557- 

Ärger auf dem Tempelberg 
 
1 Siehe Linder, «Jerusalem as a Focus of Confrontation», S. 

2. 
2 Ebenda, S. 10. 
3 Siehe Guy Le Strange, Palestine under the Muslims, Beirut 

1965 (Reprint), S. 96. 
4 A. Goodrich Freer, Inner Jerusalem, London 1904, S. 364. 
5 Finn, Stirring Times, Bd. 2, S. 423. 
6 Finn (Jerusalem) an Clarendon, 1. Januar 1857, in Hyamson 

(Hg.), British Consulate, Bd. 1, S. 245. 
7 Herzl, Tagebücher, Bd. 1, S. 395 f. 
8 Shemaryahu Talmon,«The Biblical Concept of Jerusalem», 

in John M. Oesterreicher und Anne Sinai (Hg.), Jerusalem, New 
York 1974, S. 202. 

9 Siehe Yitzhak Reiter, Islamic Institutions in Jerusalem: 
Palestinian Muslim Organization under Jordanian and Israeli 
Rule, Den Haag 1997, S.41. 

10 F. H. Kisch an Nathan Strauss, 4. November 1926, CZA 
825/748. 

11 Al-Sabah, 12. Juli 1922. 
12 Siehe Wasserstein, British in Palestine, S. 222. 
13 Zusammenkunft einer jüdischen Delegation mit 

Regierungsbeauftragten, Jerusalem, 25. September 1928, CZA 
S25/2939. 

14 Khalidi, Palestinian Identity, S. 216. 
15 Amikam Elad, Medieval Jerusalem and Islamic Worship: 

Holy Places, Ceremonies, Pilgrimage, Leiden 1995, S. 102. 
16 Siehe Bernard Wasserstein, Herbert Samuel: A Political 

Life, Oxford 1992, S. 199. 



-558- 

17 Siehe PRO FO 371/4164/124-126. 
18 The Times, 24. Juli 1922. 
19 Siehe etwa ISA 2/01182. 
20 Al-Jami'a al-'Arabiyya, 1. Oktober 1928. 
21 Al-Jami'a al-'Arabiyya, 11. Februar 1929. 
22 Kopie eines von Sir John Chancellor an Sir John 

Shuckburgh weitergeleiteten Schreibens, Colonial Office, 15. 
Mai 1929, PRO CO 733/ 173 (67314/26). 

23 Doar Hayom, 23. und 30. Juli, 1. August 1929. 
24 Kopie der Erklärung in CZA S25/2948. 
25 Report of the Wailing Wall Commission, London 1931. 
26 Yehoshua Porath, The Emergence of the Palestinian-Arab 

National Movement 1918-1929, London 1974, S. 272. 
27 Kupferschmidt, Supreme Muslim Council, S. 133. 
28 Ebenda, S. 55. 
29 Avi Shlaim, The Iron Wall: Israel and the Arab World, 

New York 2000, S. 245 (der auf Erinnerungen von Narkiss 
zurückgreift, die am 31. Dezember 1997 in Haaretz 
veröffentlicht wurden). 

30 Mosche Dayan, Die Geschichte meines Lebens, übers, v. 
George T. Czuczka, Wien/München 1978. 

31 Bovis, Jerusalem Question, S. 108. 
32 Shlomo Goren an den Ministerausschuss für den Schutz 

der Heiligen Stätten, 31. August 1967, ISA FM 4089/13. 
33 Siehe S. Bar-Hayyim, Direktor der Mittelostabteilung des 

israelischen Außenministeriums, an den Generaldirektor des 
Ministeriums, 14. Juli 1967, ISA FM 4089/12. 

34 Siehe auch das Memorandum von M. Eliash, 28. Oktober 
1929, CZA S25/3077. 

35 Der vollständige (englische Text) des Dokuments findet 
sich im Institute for Palestine Studies (Hg.), The Resistance of 



-559- 

the Western Bank of Jordan to Israeli Occupation 1967, Beirut 
1967. 

36 Zitiert in Yehuda Zvi Blum, The juridical Status of 
Jerusalem (Jerusalem Papers on Peace Problems, 2, Leonard 
Davis Institute for International Relations, Hebrew University of 
Jerusalem, 1974). 

37 Zander, Israel and the Holy Places, S. 2f. 
38 Bericht von Gavin Young im Observer Foreign News 

Service, Jerusalem, 21. August 1969. 
39 Daily Telegraph, 23. August 1969, Straits Times 

(malaysische Ausgabe), 28. August 1969, Dawn, 21. August 
1970. 

40 Egyptian Gazette, 1. Januar 1970. 
41 Soviet News, 2. September 1969. 
42 JP (internationale Ausgabe), 6. April 1973. 
43 Siehe Esther Cohen, Human Rights in the Israeli-Occupied 

Territories 1967-1982, Manchester 1982, S. 213 f. 
44 JP (internationale Ausgabe), 3. Februar 1976. 
45 JP (internationale Ausgabe), 17. Juni 1984. 
46 Artikel von Robert I. Friedman in Guardian Weekly, 24. 

Januar 1988; siehe auch JP, 21. Oktober 1994. 
47 NYT, 6. Juni 1993. 
48 Artikel von Robert I. Friedman in New York Review of 

Books, 11. Oktober 1990. 
49 NYT, 13. April 1982. 
50 NYT, 12. April 1982. 
51 Siehe Ehud Sprinzak, Brother against Brother. Violence 

and Extremism in Israeli Politics from Altalena to the Rabin 
Assassination, New York 1999, S. 146, 156-161 und 164f. 

52 JP (internationale Ausgabe), 18. Januar 1986. 
53 Text der Resolution in NYT, 14. Oktober 1990. 



-560- 

54 NYT, 14. Oktober 1990. 
55 NYT, 25. Oktober 1990. 
56 NYT, 19. Juli 1991. 
57 Ebenda. 
58 Der Text der vom 26. Oktober 1994 datierten 

Vereinbarung stammt vom israelischen Außenministerium. 
59 Haaretz, 5. August 1996. 
60 JP, 19. Oktober 1994. 
61 IHT, 26. Juli 1994. 
62 Nasser al-Kidwa, der ständige Beobachter Palästinas bei 

den Vereinten Nationen, an den Generalsekretär und Präsidenten 
des Sicherheitsrats, 29. Juli und 19. Oktober 1994 (Texte zur 
Verfügung gestellt vom Büro des palästinensischen Beobachters 
bei den Vereinten Nationen). 

63 JP, 18. September 1994. 
64 JP, 30. September 1994. 
65 JP, 23. Oktober 1994. 
66 Siehe Wasserstein, British in Palestine, S. 98 ff. 
67 JP, 28. Oktober 1994. 
68 JP, 30. Oktober 1994. 
69 Haaretz, 16. und 25. Januar 1995. 
70 JP, 1. und 3. Februar 1995. 
71 JP, 17. Februar 1999. 
72 Siehe S. 333. 
73 JP, 13,. August 2000. 
74 NYT, 12. August 2000. 
75 Nach der englischen Übersetzung, die am 18. August 2000 

auf der Website von al-Thawra erschien. 
76 Haaretz, 30. August 2000. 



-561- 

77 Haaretz, 1. September 2000. 
 

Epilog: Die irdische Stadt 
 
1 Zu nennen wären u. a. Henry Cattan, Palestine and 

International Law. The legal aspects of the Arab-Israeli conflict, 
Harlow 1973, sowie Y. Z. Blum, The Juridical Status of 
Jerusalem, Jerusalem 1974. 

2 Rodman Bundy, «Legal Approaches to the Question of 
Jerusalem», in Ghada Karmi (Hg.), Jerusalem Today. What 
future for the peace process?, Reading 1996, S. 45-50. 

3 Moshe Hirsch, Deborah Housen-Couriel und Ruth Lapidoth, 
Whither Jerusalem? Proposals and Positions Concerning the 
future of Jerusalem, Den Haag 1995, S. 25-136. 

4 Ahmad Tibi, «The Other Side of Jerusalem», in Jerusalem 
Report, 4. Juli 1991. 

5 JP, 30. Oktober 1994. 
6 Nach dem «Protokoll» des Treffens, das am 31. Dezember 

2000 in der englischen Ausgabe von Haaretz veröffentlicht 
wurde. Diese Aufzeichnungen enthalten möglicherweise nicht 
den exakten englischen Wortlaut dessen, was Präsident Clinton 
gesagt hat. 

7 JMCC Meinungsumfrage Nr. 37 vom Juni 2000: Die 
Ergebnisse stammen vom Jerusalem Media and Communication 
Center. 

8 Text in der von der Knesset herausgegebenen Fassung. 
9 Haaretz, 6. Januar 1997; IHT, 8.Jan. 1997; JP, 10. Januar 

1997. 10 IHT, 31. Dezember 1973. 
11 Haaretz, 6. Januar 1997; IHT, 8.Januar 1997; JP, 10. 

Januar 1997. 
12 Die in diesem Abschnitt angeführten Zahlen sind zumeist 



-562- 

israelische Zensus-Daten und/oder nachfolgenden Ausgaben des 
Jerusalemer Statistischen Jahrbuchs entnommen, das seit 1984 
jährlich vom Jerusalem Institute for Israel Studies veröffentlicht 
wird. 

13 Jerusalem Statistical Year Book 1999, S. 53. 
14 Siehe Sergio DellaPergola, «Jerusalem's Population 1995-

2020: Demography, Multiculturalism and Urban Policies», in 
European Journal of Population, 17:2 (2001), S. 165-199. 

15 Saul B. Cohen, Jerusalem: Bridging the Four Walls: A 
Geopolitical Perspective, New York 1977, S. 78 f. 

16 Siehe Ira Sharkansky, Governing Jerusalem: Again on the 
World's Agenda, Detroit 1996, S. 122 f. 

17 Danny Rubinstein, « Losing East Jerusalem», in Haaretz, 
18. Mai 2001. 

18 JP, 16. November 2001. 
 



-563- 

QUELLENVERZEICHNIS 

 

Archive 
 
Archives Nationales, Paris 
Central Zionist Archives, Jerusalem 
Archiv des französischen Außenministeriums, Paris und 

Nantes 
Israelisches Staatsarchiv, Jerusalem 
Stadtarchiv, Jerusalem 
Archiv des osmanischen Außenministeriums, Istanbul 
Palestine Exploration Fund Archives, London 
Public Record Office, London 
United States National Archives, College Park, Maryland 
 

Interviews 
 
AREF AL-AREF (Ramallah, 27. Januar 1971) - DAVID BEN 

GURION (Sdeh Boqer, 16. Januar 1970) - Professor NORMAN 
BENTWICH (London, 20. November 1969) - Dr. AVRAHAM 
BIRAN (Jerusalem, 9. Januar 1970) - Dr. KHALIL BUDEIRI 
(Jerusalem, 1. April 1974) - Dr. MUSA BUDEIRI (Jerusalem, 
29. Mai 2000) - Lord CARADON (New York, 6. April 1970) - 
Sir WILLIAM FITZGERALD (London, 1970) - Herr und Frau 
HENRY KENDALL (Weybridge, 6. September 1970) - 
ANWAR NUSSEIBEH (Jerusalem, 9. September 1969) - J.H.H. 
POLLOCK (Bath, 2. März 1970) - GIDEON RAFAEL 
(Jerusalem, 19. Juli 1982) - SCHABTAI ROSENNE (Jerusalem, 
27. Mai 2000) - HAROLD SAUNDERS (Washington, 14. Juni 



-564- 

1982) - Dr. HASSAN TAHBOUB (Jerusalem, 5. Dezember 
1970) 

 

Offizielle und halboffizielle Veröffentlichungen 
 
A Brief Record of the Advance of the Egyptian Expeditionary 

Force under the Command of General Sir Edmund Allenby 
GCB, GCMG, July 1917 to October 1918, London 1919 

Comité Al Qods sous la présidence de Sa Majesté le Roi 
Hassan II: Réalisations et Perspectives, Rabat 1983 

Correspondence Respecting the Rights and Privileges of the 
Latin and Greek 

Churches in Turkey, Presented to Both Houses of Parliament 
by Command of Her Majesty, 4 Bde., London 1854-1856 

Documents on the Foreign Policy of Israel 
Documents on Israeli-Soviet Relations 1941-1953, 2 Bde., 

London 2000 
Firmans Ottomans émanés pour les Lieux-Saints de la 

Palestine, 3 Bde., Jerusalem 1934 
Foreign Relations of the United States 
Israel's Foreign Relations; Selected Documents 1947-1974, 

hg. von Meron Medzini, Jerusalem 1976 
Palestine: Commission on the Disturbances of August 1929: 

Minutes of Evidence, Colonial Nr. 48, 3 Bde., London 1930 
Palestine Partition Commission Report, Cmd. 5854, London 

1938 
Palestine Royal Commission Report, Cmd. 5479, London 

1937 
Progress Report of the United Nations Mediator on Palestine, 

Rhodes, 16th September 1948, Cmd. 7530, London 1948 
Report by Sir William Fitzgerald on the Local Administration 



-565- 

of Jerusalem, Jerusalem 1945 
Report of the Commission Appointed by His Majesty's 

Government in the United Kingdom...to determine the Rights 
and Claims of Moslems and Jews in Connection with the 
Western or Wailing Wall at Jerusalem, London 1931 

Report of the Commission Appointed by the Government of 
Palestine to Inquire into the Affairs of the Orthodox Patriarchate 
of Jerusalem, London 1921 

Report of the Commission on the Palestine Disturbances of 
August 1929, Cmd. 3530, London 1930 

Report to the General Assembly by the United Nations 
Special Committee on Palestine, London 1947 

Statistical Yearbook of Jerusalem 1982-, Jerusalem 
1984United Nations Official Records General Assembly 
Security Council Trusteership Council 

The Western or Wailing Wall in Jerusalem, Cmd. 3229, 
London 1928 

 

Bücher und Artikel 
 
Anderson, M. S.: The Eastern Question 1774-1923, London 

1966 Anonym: Refutation of the Allegations Put Forward by Sir 
Anton Bertram 

Against the Patriarchate of Jerusalem, Jerusalem o. J. [1925] 
Arce, P. A. (Hg.): Documentas y Textos para la Historia de 
Tierra Santa y sus Santuarios 1600-1700, Bd. 1, Jerusalem 1970 
Armstrong, Karen: A History of Jerusalem: One City, Three 
Faiths, London 

1996 
Arnon, Adar: «The Quarters of Jerusalem in the Ottoman 

Period», Middle 



-566- 

Eastern Studies, 28:1 (Januar 1991), S. 1-65 Azarya, Victor: 
The Armenian Quarter of Jerusalem: Urban Life Behind 

Monastery Walls, Berkeley 1984 
Azcárate, Pablo de: Mission in Palestine 1948-1952, 

Washington 1966 Baldi, Paschal: The Question of the Holy 
Places, Rom 1919 Barkan, R.: «Pax Hierosolymitana», 
International Problems, 20:2-4 (40) 

(Sommer 1981), S. 139-146 Barnai, Jacob: The Jews in 
Palestine in the Eighteenth Century, Tuscaloosa/Alabama 1992. 
Ben-Arieh, Yehoshua: «Patterns of Christian Activity and 
Dispersion in 

Nineteenth-Century Jerusalem», Journal of Historical 
Geography, 2:1 

(1976), S. 49-69 
-:Jerusalem in the 19th Century: The Old City, Jerusalem 

1984 -:Jerusalem in the 19th Century: Emergence of the New 
City, Jerusalem 

1986 Ben-Meir, Alon: «Jerusalem's Final Status Must Reflect 
its Uniqueness», Middle East Policy, 3:3 (1994), S. 93-109 

Bentwich, Norman und Helen: Mandate Memories 1918-
1948, London 1965 Benvenisti, Meron: Jerusalem: The Torn 
City, Minneapolis 1976 - : City of Stone: The Hidden History of 
Jerusalem, Berkeley 1996 Bercovits, Shmuel: Milhamot Ha-
Mekomot Ha-Kedoshim: Ha-Ma 'avak 'al 

Yerushalayim Ve-Ha-Mekomot Ha-Kedoshim Be-Yisrael, 
Yehuda, Shomron, Ve-Hevel 'Aza, Jerusalem 2000 Bernadette, 
Folke: To Jerusalem, London 1951 Bialer, Uri: «The Road to 
the Capital - the Establishment of Jerusalem as the Official Scat 
of the Israeli Government in 1949», Studies in Zionism, 5: 2 
(Herbst 1984), S. 273-296 Biger, G.: «Trumat Ha-Shilton Ha-
Briti Le-Hitpathutah shel Yerushalayim 

Be-Reshit Shiltono Ba-Aretz (1918-1925)», Mehkarim Be-



-567- 

Geografiah shel 
Eretz-Yisrael, 9 (1976), S. 174-200 Blake, Robert: Disraeli's 

Grand Tour: Benjamin Disraeli and the Holy Land 
1830-1831, London 1982 Blum, Yehuda Zvi: The Juridical 

Status of Jerusalem, Jerusalem Papers on 
Peace Problems, 2, Leonard Davis Institute for International 

Relations, Hebräische Universität Jerusalem, 1974 Blyth, 
Estelle: When We Lived in Jerusalem, London 1927 Bovis, H. 
Eugene: The Jerusalem Question 1917-1968, Stanford 1971 
Braude, Benjamin: «Foundation Myths of the Millet System», in 
Benjamin 

Braude/Bernard Lewis (Hg.): Christians and Jews in the 
Ottoman Empire: 

The Functioning of a Plural Society, 2 Bde., New York 1982, 
Bd. 1, S. 69-88 - : «Councils and Community: Minorities and the 
Majlis in Tanzimat Jerusalem», in C. E. Bosworth/Charles 
Issawi u. a. (Hg.): Essays in Honor of 

Bernard Lewis: The Islamic World from Classical to Modern 
Times, Princeton/NJ. 1989, S. 651-660 

Brecher, Michael: Decisions in Israel's Foreign Policy, 
London 1974 

-: «Jerusalem: Israel's Political Decisions, 1947-1977», 
Middle East Journal 32: 1 (Winter 1978), S. 13-34 

Breger, Marshall J.: «The New Battle for Jerusalem», Middle 
East Quarterly, 1: 4 (Dezember 1994), S. 23-34 

Brookings Institution: Towards Peace in the Middle East, 
Washington 1975 

Brown, Michael: The Israeli-American Connection: Its Roots 
in the Yishuv 1914-1945, Detroit 1996 

B'tselem (Israel Information Center for Human Rights in the 
Occupied Territories): A Policy of Discrimination: Land 
Expropriation, Planning and Building in East Jerusalem, 



-568- 

Jerusalem 1995 
Burns, Lieutenant-General E. L. M.: Between Arab and 

Israeli, London 1962, Caplan, Neil: Futile Diplomacy, 4 Bde., 
London 1983-1997 

Charles-Roux, François: Les Echelles de Syrie et de Palestine 
au XVIIIe siècle, Paris 1928 

Cheshin, Amir S./Hutman, Bill/Melamed, Avi: Separate and 
Unequal: The Inside Story of Israeli Rule in East Jerusalem, 
Cambridge/Mass. 1999 

Cohen, Amnon: Palestine in the 18th Century: Patterns of 
Government and Administration, Jerusalem 1973 

-: Jewish Life under Islam: Jerusalem in the Sixteenth 
Century, Cambridge/Mass. 1984 

-: (Hg.): A World Within: Jewish life as Reflected in Muslim 
Court Documents from the Sijill of Jerusalem (XVIth Century), 
2. Bde., Philadelphia 1994 

Cohen, Esther R.: Human Rights in the Israeli-Occupied 
Territories 1967-1982, Manchester 1985 

Cohen, Gavriel: «Harold MacMichael and Palestine's Future», 
Zionism, 3 (April 1981), S. 133-155 

Cohen, Richard I. (Hg.): Vision and Conflict in the Holy 
Land, Jerusalem 1985 

Cohen, Saul B.: Jerusalem: Bridging the Four Walls - A 
Geopolitical Perspective, New York 1977 

Colin, Bernardin (Hg.): Recueil de Documents concernant 
Jérusalem et les Lieux Saints, Jérusalem 1982. 

Connell, John: The House by Herod's Gate, London 1946 
Cremonesi, Lorenzo: «The Vatican and Israel: Theological 

Contempt to Political Confrontation», in W. Frankel (Hg.): 
Survey of Jewish Affairs 1985, Cranbury/NJ 1985 

Cust, L. G. A.: The Status Quo in the Holy Places, Jerusalem 



-569- 

1929 
Dayan, Moshe: Die Geschichte meines Lebens, übers. v. 

George T. Czuczka, Wien/München 1978 
-: Breakthrough: A Personal Account of the Egypt-Israel 

Peace Negotiations, London 1981 
Drory, Joseph: «Jerusalem during the Mamluk Period», in Lee 

I. Levine (Hg): The Jerusalem Cathedra, Bd. 1, Jerusalem 1981, 
S. 190-213 

Efrati, Nathan: Mi-Mashber le-Tiqvah: Ha-Yishuv Ha-Yehudi 
Be-Eretz Yisrael Be-Milhemet Ha-'Olam Ha-Rishonah, 
Jerusalem 1991 

Elad Amikam: Medieval Jerusalem and Islamic Worship: 
Holy Places, Ceremonies, Pilgrimage, Leiden 1995 

Eliav, Mordechai: Die Juden Palästinas in der Deutschen 
Politik: Dokumente aus dem Archiv des deutschen Konsulats in 
Jerusalem 1842-1914, Tel Aviv 

1973 -: Be-Matzor U-Ve-Matzok: Eretz-Yisrael Be-Milhemet 
Ha-'Olam Ha-Rishonah, Jerusalem 1991 Elon, Amos: 
Jerusalem: Innenansichten einer Spiegelstadt, übers, v. Irene 

Rumler, Hamburg 1990 Elpeleg, Zvi: The Grand Mufti: Ha; 
Amin al-Hussaini, Founder of the Palestinian National 
Movement, London 1993 Falaize, Robert: Le Statut de 
Jérusalem, Paris 1959 Farhi, David: «Ha-Mo'atza Ha-Muslemit 
Be-Mizrah Yerushalayim U-Vihuda Ve-Shomron Meaz 
Milhemet Sheshet Ha-Yamim», Hamizrah Hehadash, 28 (1979), 
S. 3-21 

Feintuch, Yossi: US Policy on Jerusalem, Westport/Conn. 
1987 Ferrari, Silvio: «The Holy See and the Postwar Palestine 
Issue: The Internationalization of Jerusalem and the Protection 
of the Holy Places», International Affairs, 60:2 (Spring 1984), S. 
261-283 Finn, E. A.: Reminiscences of Mrs Finn, London 1929 
Finn, James: Stirring Times or Records from Jerusalem 



-570- 

Consular Chronicles of 1853 to 1856, 2 Bde., London 1878 
Finnie, David H.: Pioneers East: The Early American 
Experience in the 

Middle East, Cambridge/Mass. 1967 Frankel, Jonathan: The 
Damascus Affair: ‹Ritual Murder›, Politics, and the 

Jews in 1840, Cambridge 1997 Freer, A. Goodrich: Inner 
Jerusalem, London 1904 Friedland, Roger/Hecht, Richard: To 
Rule Jerusalem, Cambridge 1996 Friedman, Isaiah: Germany, 
Turkey, and Zionism 1897-1918, Oxford 

Frumkin, Gad: Derekh Shofet Biyrushalayim, Tel Aviv 1954 
Garcia-Granados, Jorge: The Birth of Israel: The Drama As I 
Saw It, New York 

1949 
Gerber, Haim: Ottoman Rule in Jerusalem 1890-1914, Berlin 

1985 Gil, Moshe: «Dhimmi Donations and Foundations for 
Jerusalem (638-1099)», Journal of the Economic and Social 
History of the Orient, 27:2 (1984), S. 156-174 

-: A History of Palestine 634-1099, Cambridge 1992 Gilbert, 
Martin: Jerusalem in the Twentieth Century, London 1996 
Glaubach-Gal, Eliezer: Yerushalayim: Hesder Ha-Keva'- Kol 
Ha-Hatsa 'ot, Kol Ha-Mahshavot, Kol Ha-Pitronot, Tel Aviv 
1996 Goitein, S. D.: «Jerusalem in the Arab Period (638-1099)», 
in Lee I. Levine 

(Hg.): The Jerusalem Cathedra, Bd. 2, Jerusalem 1982, S. 
168-196 

Golani, Motti: Tsiyon Be-Tsiyonut: Ha-Medinah Ha-Tsiyonit 
U-She'elat Yerushalayim 1937-15149, Tel Aviv 1992 

-: «Zionism without Zion: The Jerusalem Question 1947-
1949», Journal of Israeli History, 16: 1 (Frühjahr 1995), S. 39-
52 

-: «Jerusalem's Hope Lies Only In Partition: Israeli Policy on 
the Jerusalem Question, 1948-67», International Journal of 



-571- 

Middle East Studies, 31 (1999), S. 577-604 
Goldfrank, David M.: The Origins of the Crimean War, 

London 1994 
Graves, R. M.: Experiment in Anarchy, London 1949 
Gray, John: A History of Jerusalem, London 1969 
Greaves, R. W.: «The Jerusalem Bishopric», English 

Historical Review, 64 (1949), S. 328-352 
Grindea, Myron (Hg.): Jerusalem: The Holy City in 

Literature, London 1968 
Grünebaum, G. E. von: Muhammadan Festivals, London 1976 
Halper, Jeff: Between Redemption and Revival: The Jewish 

Yishuv of Jerusalem in the Nineteenth Century, Boulder/Col. 
1991 

Hassan Bin Talal, Kronprinz von Jordanien: A Study on 
Jerusalem, London 1979 

-: Palestine Self-Determination: A Study of the West Bank 
and Gaza Strip, London 1981 

Hasson, Isaac: «Muslim Literature in Praise of Jerusalem: 
Fadail Bayt Al-Maqdis», in Lee I. Levine (Hg.): The Jerusalem 
Cathedra, Bd. 1, Jerusalem 1981, S. 168-184 

Hechler, William H.: The Jerusalem Bishopric: Documents. 
London 1883 

Herling, David: «The Court, the Ministry and the Law: Awad 
and the Withdrawal of East Jerusalem Residence Rights», Israel 
Law Review, 33:1 (Winter 1999), S. 67-105 

Herzl, Theodor: Tagebücher, 3 Bde., Leipzig 1925 
Heyberger, Bernard: Les Chrétiens du Proche-Orient au temps 

de la réforme Catholique, Rom 1994 
Higgins, Rosalyn: United Nations Peacekeeping 1946-1967: 

Documents and Commentary I: The Middle East, London 1969 
Hirsch, Moshe/Housen-Couriel, Deborah/Lapidoth, Ruth: 



-572- 

Whither Jerusalem? Proposals and Positions Concerning the 
Future of Jerusalem, Den Haag 1995 

Hopkins, I. W. J.: Jerusalem: A Study in Urban Geography, 
Grand Rapids/Mich. 1970 

-: «The Four Quarters of Jerusalem», Palestine Exploration 
Quarterly (July-December 1971), S. 68-84 

Hopwood, Derek: The Russian Presence in Syria and 
Palestine 1843-1914: Church and Politics in the Near East, 
Oxford 1969 

Hough, W: «History of the British Consulate in Jerusalem», 
Journal of the Middle East Society, 1 (1946), S. 3-14 

Hurewitz, Jacob C.: The Struggle for Palestine, New York 
1976 

Hyamson, Albert M. (Hg.): The British Consulate in 
Jerusalem in Relation to the Jews of Palestine 1838-1914, 2 
Bde., London 1939, 1941 

Ilan, Amitzur: Bernadotte in Palestine, 1948: A Study in 
Contemporary Humanitarian Knight-Errantry, London 1989 

Islamic Council of Europe: Jerusalem: The Key to World 
Peace, London 1980 

Jones, Martin: Failure in Palestine: British and United States 
Policy after the Second World War, London 1986 

Jones, S. Shepard: «The Status of Jerusalem: Some National 
and International Aspects», Law and Contemporary Problems, 
33:1 (1968), S. 169-182 

Joseph, Bernard: The Faithful City: The Siege of Jerusalem, 
1948, New York 1960 

Kamel, Mohamed Ibrahim, The Camp David Accords: A 
Testimony, London 1986 

Kark, Ruth: «The Jerusalem Municipality at the End of 
Ottoman Rule», Asian and African Studies, 14:2 (July 1980), S. 
117-141 



-573- 

-: American Consuls in the Holy Land, 1832-1914, Jerusalem 
1994 

Karmi, Ghada (Hg.): Jerusalem Today: What Future for the 
Peace Process?, Reading 1996 

Katz, David S.: «English Charity and Jewish Qualms: The 
Rescue of the Ashkenazi Community of Seventeenth-Century 
Jerusalem», in Ada Rapoport-Albert/Steven J. Zipperstein (Hg.): 
Jewish History: Essays in Honour of Chimen Abramsky, 
London 1988, S. 245-267 

Katz, Yossi: «The Political Status of Jerusalem in Historical 
Context: Zionist Plans for the Partition of Jerusalem in the Years 
1937-1938», Shofar II: 3 (1993),S.41-53 

-: «Mekomah Shel Ha-Tr Yerushalayim Be-Masekhet 
Pe'ulotav Shel Ha-Mimsad Ha-Tsiyoni Be-Shilhei Tequfat Ha-
Mandat», Zion, 61:1 (1996), S. 676-690 

-: «The Marginal Role of Jerusalem in Zionist Settlement 
Activity Prior to the Founding of the State of Israel», Middle 
Eastern Studies, 34:3 (July 1998), S. 121-145 

Kaufman, Menahem: America's Jerusalem Policy: 1947-1948, 
Jerusalem 1982 

Keith-Roach, Edward: Pasha of Jerusalem: Memoirs of a 
District Commissioner under the British Mandate, London 1994 

Kendall, Henry: Jerusalem: The City Plan - Preservation and 
Development during the British Mandate, 1918-1948, London 
1948 

Khalidi, Rashid: British Policy Towards Syria and Palestine 
1906-1914, London 1980 

-: Palestinian Identity: The Construction of a Modern National 
Consciousness, New York 1997 

Khalidi, Walid: «Thinking the Unthinkable: A Sovereign 
Palestinian State», Foreign Affairs, 56:4 (July 1978), S. 695-713 

Kimmerling, Baruch/Migdal, Joel S.: Palestinians: The 



-574- 

Making of a People, Cambridge/Mass. 1993 
Kinglake, A. W.: Eothen, London 1844 
Kirk, George: The Middle East 1945-1950, London 1954 
Kister, M. J.: ‹«You Shall Set Out Only for Three Mosques›: 

A Study of an 
Early Tradition», in M. J. Kister: Studies in Jahiliyya and 

Early Islam, London 1980, S. 173-196 Klein, Menahem: 
Yerushalayim Be-Masa U-Matan Le-Shalom: 'Amadot 

'Araviyot, Jerusalem 1995 
-: Jerusalem: The Contested City, New York 2001 Kodaman, 

Bayram: Les Ambassades de Moustapha Réchid Pacha à Paris, 
Ankara 1991 

Koestler, Arthur: Promise and Fulfilment: Palestine 1917-
1949, London 1949 Kollek, Teddy: Ein Leben für Jerusalem, 
übers, von Werner Peterich und 

Jischak Barsam, Hamburg 1980 
Kraemer, Joel L. (Hg.): Jerusalem: Problems and Prospects, 

New York 1980 Kupferschmidt, Uri: The Supreme Muslim 
Council: Islam under the British 

Mandate for Palestine, Leiden 1987 Kushner, David: 
«Intercommunal Strife in Palestine during the Late Ottoman 

Period», Asian and African Studies, 18 (1984), S. 187-204 - : 
Moshel Hayiti Biyrushalayim: Ha-'Ir Ve-Ha-Mahoz be-'Einav 
shel 'AH 

Ekrem Bey 1906-1908, Jerusalem 1995 
Kutcher, Arthur: The New Jerusalem: Planning and Politics, 

London 1973 Lapidoth, Ruth: «The Camp David Agreements: 
Some Legal Aspects», Jerusalem Quarterly, 10 (Winter 1979) - : 
«Jerusalem and the Peace Process», Israel Law Review, 28:2/3 
(Spring/ 

Summer 1994), S. 402-434 Lavsky, Hagit (Hg.): 



-575- 

Yerushalayim Ba-Toda'ah U-Va-'Asiyah Ha-Tsiyonit, Jerusalem 
1989 Layish, Aharon: «The Status of the Shari'a in a Non-
Muslim State: The Case of Israel», Asian and African Studies, 
27:1/2 (March/July 1993), S. 171-188 Le Morzellec, Joëlle: La 
Question de Jérusalem devant l'Organisation des 

Nations Unies, Brüssel 1979 Le Strange, Guy: Palestine under 
the Muslims, erstmals 1890, Nachdruck 

Beirut 1965 Levallois, Agnès/Pommier, Sophie: Jérusalem: de 
la division au partage?, Paris 

1995 
Levenberg, Haim: Military Preparations of the Arab 

Community in Palestine, 1945-1948, London 1993 
Levine, Lee I. (Hg.): Jerusalem: Its Sanctity and Centrality to 

Judaism, Christianity, and Islam, New York 1999 
Lewis, Bernard: The Jews of Islam, Princeton 1984 
Lichfield, Nathaniel: «Planning and Development of 

Jerusalem», Encyclopaedia Judaica Year Book 1974, Jerusalem 
1974 

Lippell, Israel: «Jerusalem - City of Religions: The 
Universality of Jerusalem», Christian-Jewish Relations, 21:2. 
(1988), S. 6-16 

Little, Donald P./Turgay, A. Üner: «Documents from the 
Ottoman Period in the Khalidi Library in Jerusalem», Die Welt 
des Islams, NS 20:1-2 (1980), S. 44-72 

Louis, William Roger: The British Empire in the Middle East 
1945-1951, Oxford 1984 

Luke, H. C.: Prophets, Priests and Patriarchs: Sketches of the 
Sects of Palestine and Syria, London 192.7 

-: Cities and Men, 3 Bde., London 1953-1956 
Luke, H. C./Keith-Roach, E.: The Handbook of Palestine and 

Transjordan, London 2193O 



-576- 

McCarthy, Justin: The Population of Palestine: Population 
History and Statistics of the Late Ottoman Period and the 
Mandate, New York 1990 

McDonald, James G.: My Mission in Israel 1948-1951, 
London 1951 

Mandel, Neville J.: The Arabs and Zionism before World War 
I, Berkeley 1976 

Ma'oz, Moshe (Hg.): Studies on Palestine during the Ottoman 
Period, Jerusalem 1975 

-: Palestinian Leadership on the West Bank. The Changing 
Role of the Arab Mayors under Jordan and Israel, London 1984 

Massey, W. T.: How Jerusalem Was Won: Being a Record of 
Allenby's Campaign in Palestine, London 1919 

Mattar, Philip: The Mufti of Jerusalem: Al-Hajj Amin al-
Husayni and the Palestinian National Movement, New York 
1988 

-: «The Mufti of Jerusalem and the Politics of Palestine», 
Middle East Journal, 42:2. (Frühjahr 1988), S. 227-240 

Minerbi, Sergio: L'Italie et la Palestine 1914-1920, Paris 1970 
-: The Vatican and Zionism: Conflict in the Holy Land 1895-

1925, New York 1990 
Molinaro, Enrico: «The Holy Places of Jerusalem in 

International Law», Civil Society (Januar 1999), S. 12-17 
Montoisy, Jean-Dominique: Le Vatican et le problème des 

Lieux Saints, Jérusalem 1984 
Moore, John Norton (Hg.): The Arab-Israeli Conflict, 4 Bde., 

Princeton 1974-1991 
Morris, Benny: The Birth of the Palestinian Refugee Problem 

1947-1949, Cambridge 1987 
-: Righteous Victims: A History of the Zionist-Arab Conflict 

1881-1999, New York 1999 



-577- 

Moscrop, John James: Measuring Jerusalem: The Palestine 
Exploration Fund and British Interests in the Holy Land, 
London 2000 

Nashashibi, Nasser Eddin: Jerusalem's Other Voice: Ragheb 
Nashashibi and Moderation in Palestinian Politics, 1920-1948, 
Exeter 1990 

Neff, Donald: «Jerusalem in U.S. Policy», Journal of 
Palestine Studies, 23:1 (Herbst 1993), S. 20-45 

Neuville, René: «Heurs et Malheurs des Consuls de France à 
Jérusalem aux XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles», Journal of the 
Middle East Society, 1:2 (1947), S. 3-34 

Nevo, Joseph: King Abdullah and Palestine: A Territorial 
Ambition, London 1996 

Norden, Edward: «Jerusalem: What Next?», Commentary, 
97:1 (Januar 

1994), S.44-49 
Oesterreicher, John M.: Jerusalem the Free, London 1973 

Oesterreicher, John M./Sinai, Anne (Hg.): Jerusalem, New York 
1974 Pappe, Ilan: The Making of the Arab-Israeli Conflict 1947-
1951, London, 1994 

Perowne, Stewart: The One Remains: A Report from 
Jerusalem, London, 1954 

Pfaff, Richard H.: Jerusalem: Keystone of an Arab-Israeli 
Settlement, Washington 1969 

Pierotti, Ermete: Customs and Traditions of Palestine, 
Cambridge 1864 

Plascov, Avi: The Palestinian Refugees in Jordan 1948-1967, 
London 1981 

Popoff, Alexandre: La Question des Lieux Saints de 
Jérusalem dans la correspondance diplomatique Russe du 
XIXmc siècle, 1. Teil (1800-1850), St. Petersburg 1910 

Porath, Yehoshua: The Emergence of the Palestinian-Arab 



-578- 

National Movement 1918-1929, London 1974 
-: The Palestine Arab National Movement: From Riots to 

Rebellion 1929-1939, London 1977 
Prawer, Joshua: The History of the Jews in the Latin Kingdom 

of Jerusalem, Oxford 1988 
Psomiades, Harry J.: «Soviet Russia and the Orthodox Church 

in the Middle East», Middle East Journal, 11:4 (Autumn 1957), 
S. 371-381 

Quandt, William B.: Decade of Decisions: American Policy 
Toward the Arab-Israeli Conflict 1967-1976, Berkeley 1977 

Rabinovich, A.: Jerusalem on Earth: People, Passions and 
Politics in the Holy City, New York 1988 

Rackauskas, Constantine: «The Jerusalem Problem: A Note 
on Legality», Thought: Fordham University Quarterly, 25:96 
(March 1950), S. 100-114 

Rafael, Gideon: Destination Peace: Three Decades of Israeli 
Foreign Policy: A Personal Memoir, London 1981 

Reiter, Yitzhak: Ha-Waqf Biyrushalayim 1948-1990, 
Jerusalem 1991 

-: Islamic Endowments in Jerusalem Under British Mandate, 
London 1996 

-: Islamic Institutions in Jerusalem: Palestinian Muslim 
Organization under Jordanian and Israeli Rule, Den Haag 1997 

Reynier, Jacques de: A Jérusalem un Drapeau Flottait sur la 
ligne de feu, Neuchâtel 1950 

Rich, Norman: Why the Crimean War? A Cautionary Tale, 
Hanover/NH 1985 

Robinson, Edward: Biblical Researches in Palestine and the 
Adjacent Regions: A Journal of Travels in the Years 1838 and 
1856, London 1856 

Romann, Michael/Weingrod, Alex: Living Together 



-579- 

Separately: Arabs and Jews in Contemporary Jerusalem, 
Princeton 1991 

Rosenne, Shabtai: «Revisiting Some Legal Aspects of the 
Transition from 

Mandate to Independence, December 1947-15 May 1948», in: 
Alfred E. Kellerman/Kurt Siehr u. a. (Hg.): Israel Among the 
Nations, Den Haag 1998 

Rosovsky, Nitza (Hg.): City of the Great King: Jerusalem 
from David to the Present, Cambridge/Mass. 1996 

Rubin, Barry: The Transformation of Palestinian Politics: 
From Revolution to State-Building, Cambridge/Mass. 1999 

Rustum, A. J.: The Royal Archives of Egypt and the 
Disturbances in Palestine, 1834, Beirut 1938 

Sadan, Yosef: «Ha-Maqam Nabi Musa Bein Yeriho levein 
Damesek: Le-Toldoteha shel Taharut Bein Shnei 'Atarei 
Kodesh», Hamizrah Hehadash 28: 1-2 (1979), S. 22-38 

-: «Ha-Mahloket Be-Sugiyat Maqam Nabi Musa Be-'Einei 
Ha-Mekorot Ha-Muslemiyim», Hamizrah Hehadash 28:3-4 
(1979), S. 220-238 

Safdie, Moshe: Jerusalem: The Future of the Past, Boston 
1989 

Saint-Chariton, Foulque de: «L'Etoile de la grotte de la 
nativité à Bethléem», Journal of the Middle East Society, 1:3-4 
(Autumn 1947), S. 13-22 

Samuel Edwin: A Lifetime in Jerusalem, London 1970 
Schmelz, U. O.: «The Development of the Jewish Population 

of Jerusalem during the last Hundred Years », Jewish Journal of 
Sociology, 2:1 (1960), S. 5673 

-: «The Jewish Population of Jerusalem», Jewish Journal of 
Sociology, 6:2 (1964), S. 243-263 

-: Modern Jerusalem's Demographic Evolution, Jerusalem 
1987 



-580- 

Segev, Tom: 1949: The New Israelis, New York 1986 
Shaltiel, E. (Hg.): Prakim Be-Toldot Yerushalayim Ba-Zman 

He-Hadash, Jerusalem 1981 
Shapira, Yitzhak: Yerushalayim Mihutz La-Homah, 

Jerusalem 1947 
Sharef, Zeev: Three Days, London 1962 
Sharkansky, Ira: «Governing a City that Some Would Like to 

Internationalize: The Case of Jerusalem », Jerusalem Journal of 
International Relations, 14: 1 (March 1992), S. 16-32 

-: Governing Jerusalem: Again on the World's Agenda, 
Detroit 1996 

Sheehan, Edward R. F.: The Arabs, Israelis, and Kissinger: A 
Secret History of American Diplomacy in the Middle East, New 
York 1976 

Sheffer, G.: Moshe Sharett: Biography of a Political 
Moderate, Oxford 1996 

Shepherd, Naomi: Teddy Kollek: Mayor of Jerusalem, New 
York 1988 

Sherman, A. J.: Mandate Days: British Lives in Palestine, 
1918-1948, London 1997 

ShirrToni, Ya'akov: 'Arviei Eretz-Yisrael, Tel Aviv 1947 
Shlaim, Avi: Collusion across the Jordan: King Abdullah, the 

Zionist Movement, and the Partition of Palestine, New York 
1988 

-: The Iron Wall: Israel and the Arab World, New York 2000 
Shragai, Nadav: Har Hameriva: Ha-Ma'avak 'al Har Ha-Bayit, 

Jerusalem 1995 
Silberman, Neil Asher: Digging for God and Country: 

Exploration, Archaeology, and the Secret Struggle for the Holy 
Land, 1799-1917, New York 1982. 

Singer, Amy: Palestinian Peasants and Ottoman Officials: 



-581- 

Rural Administration Around Sixteenth-Century Jerusalem, 
Cambridge 1994 

Sivan, E: «Le caractère sacré de Jérusalem dans l'Islam aux 
XIIe-XIIIe siècles», Studia Islamica 27 (1967), S. 149-182 

Slonim, Shlomo: «The United States and the Status of 
Jerusalem, 1947-1984», Israel Law Review, 19:2 (Spring 1984), 
S. 179-252 

-:Jerusalem in America's Foreign Policy 1947-1949, Den 
Haag 1998 

Sofer, Nairn: «The Political Status of Jerusalem in the 
Hashemite Kingdom of Jordan 1948-1967», in E. Kedourie/S. 
Haim (Hg.): Palestine and Israel in the 19th and 20th Centuries, 
London 1982, S. 255-276 

Spolsky, Bernard/Cooper, Robert L.: The Languages of 
Jerusalem, Oxford 1991 

Sprinzak, Ehud: Brother against Brother: Violence and 
Extremism in Israeli Politics from Altalena to the Rabin 
Assassination, New York 1999 

Stavrou, Theofanis George: Russian Interests in Palestine 
1882-1914: A Study of Religious and Educational Enterprise, 
Thessaloniki 1963 

Stein, Kenneth W.: Heroic Diplomacy: Sadat, Kissinger, 
Carter, Begin, and the Quest for Arab-Israeli Peace, New York 
1999 

Storrs, Ronald: Orientations, London 1943 
Taggar, Yehuda: The Mufti of Jerusalem and Palestine Arab 

Politics, 1930-1937, New York 1986 
Tauber, Eliezer: The Emergence of the Arab Movements, 

London 1993 
Tessler, Mark: A History of the Israeli-Palestinian Conflict, 

Bloomington 1994 
Tibawi, A. L.: British Interests in Palestine 1800-1901: A 



-582- 

Study of Religious and Educational Enterprise, Oxford 1961 
Tsimhoni, Daphne: Christian Communities in Jerusalem and 

the West Bank since 1948: An Historical, Social, and Political 
Study, Westport/Conn. 1993 

Vatikiotis, P. J.: «The Greek Patriarchate of Jerusalem 
between Hellenism and Arabism», Middle Eastern Studies, 30:4 
(Oktober 1994), S. 916-929 

Vereté, Mayir: «Why was a British Consulate Established in 
Jerusalem?», English Historical Review, 85 (1970), S. 316-345 

-: From Palmerston to Balfour: Collected Essays of Mayir 
Vereté, London 1992 

Vester, Bertha Spafford: Our Jerusalem: An American Family 
in the Holy City 1881-1949, Beirut 1954 

Vilnay, Zev: Yerushalayim Birat Yisrael, 4 Bde., Jerusalem 
1970-1976 

Walker, P. W. L.: Holy City, Holy Places? Christian Attitudes 
to Jerusalem and the Holy Land in the Fourth Century, Oxford 
1980 

Wardi, Chaim: «The Latin Patriarchate of Jerusalem», Journal 
of the Middle East Society, 1:3-4 (1947)› S. 5-22 

Wasserstein, Bernard: The British in Palestine: The 
Mandatory Government and the Arab-Jewish Conflict, 1917-
1929, Oxford 21991 Wavell, A. P.: The Palestine Campaigns, 
London 1928 Weigert, Gideon: Israel's Presence in East 
Jerusalem, Jerusalem 1973 Weingrod, Alex/Manna, 'Adel: 
«Living along the Seam: Israeli Palestinians in Jerusalem», 
International Journal of Middle East Studies, 30 (1998), S. 369-
386 

Whitbeck, John V.: «The Road to Peace Starts in Jerusalem: 
The Condominium Solution», Middle East Policy, 3:3 (1994), S. 
110-118 Wigoder, Geoffrey: The Vatican-Israel Agreement: A 
Watershed in Christian-Jewish Relations, Jerusalem 1994 



-583- 

Wilken, Robert L.: The Land Called Holy Palestine in Christian 
History and 

Thought, New Haven 1992 
Wilson, Charles: Ordnance Survey of Jerusalem, London 

1965 Zander, Walter: Israel and the Holy Places of 
Christendom, London 1971 Ze'evi, Dror: An Ottoman Century: 
The District of Jerusalem in the 1600s, Albany/NY 1996 

Zunes, Stephen: «US Policy Towards Jerusalem: Clinton's 
Shift to the Right», Middle East Policy, 3:3 (1994), S. 83-92 

 



-584- 

ABBILDUNGSNACHWEIS 

 
Central Zionist Archives: Seite 90, 95, 117, 119, 131, 150, 

179, 183, 193, 194, 202, 223 
Jerusalem City Archives: Seite 102, 151, 235 
Israel State Archives: Seite 103 
Flash 90: Seite 363 
Rex Features Picture Library: Seite 363 


	Buch
	Autor
	Inhalt
	VORWORT
	DANK
	PROLOG: DIE HIMMLISCHE STADT
	Das Jerusalem der Juden
	Das Jerusalem der Christen
	Das Jerusalem der Muslime

	1. DIE KRIEGE DER KONSULN
	Die Heiligen Stätten
	Jerusalem unter ägyptischer Herrschaft
	Das protestantische Bistum
	Kriegswolken über Christi Grab

	2. ALTE STADT, NEUE STADT
	Jenseits der Mauern
	Geistiger Imperialismus
	Das geförderte Jerusalem
	«Ein Weihnachtsgeschenk für die Briten»

	3. JERUSALEM UNTER BRITISCHER MANDATSVERWALTUNG
	Von der Militärregierung zur Mandatsverwaltung
	Christlicher Triumphalismus
	Der Aufstieg des Mufti
	Auf dem Weg zur Teilung
	«Ein besserer Kampfplatz»

	4. DIE TEILUNG
	Die Abdankung des Mandatsherrn
	Die spontane Teilung
	Ein militärisch-diplomatisches Täuschungsmanöve�
	Der Zusammenbruch des Corpus separatum
	Ein König für Jerusalem
	«Wird der Vatikan Truppen hierher entsenden?»

	5. ZWEIMAL JERUSALEM
	Teile und herrsche
	Jerusalem im Abseits
	Die Christen im geteilten Jerusalem
	Neue Konsularkriege
	Die Hauptstadt in der Sackgasse

	6. DIE ANNEXION
	Die Eroberung
	Die Vereinigung
	Jerusalem unter israelischer Herrschaft
	Arabischer Widerstand
	Die Reaktionen der Weltöffentlichkeit

	7. AUF DEM WEG ZUR PALÄSTINENSISCHEN AUTONOMIE
	Deklaratorische Diplomatie
	Jerusalem - ein amerikanisches Problem?
	Die Palästinenser und Jerusalem
	Die Intifada und danach

	8. DAS SCHWINDEN DES CHRISTLICHEN JERUSALEM
	Christen unter jüdischer Herrschaft
	Die «Roten» und die «Weißen»

	9. DIE SCHLEICHENDE TEILUNG
	Die Vereinbarung zwischen Beilin und Abu Mäzen
	Palästinensische Wahlen
	Die Belagerung des «Orient House»
	Camp David und darüber hinaus

	10. ÄRGER AUF DEM TEMPELBERG
	Ein Palimpsest
	Aufruhr an der Klagemauer
	Der Tempelberg unter israelischer Herrschaft
	Die Schlacht der Muftis
	Die Logik des Feilschens

	EPILOG: DIE IRDISCHE STADT
	Puzzlespiel-Lösungen
	Clintons Erbe
	Die öffentliche Meinung der Israelis und der Pal�
	Ein Diktat der Demographie?
	Muss der Himmel warten?

	ANHANG
	ANMERKUNGEN
	QUELLENVERZEICHNIS
	ABBILDUNGSNACHWEIS

